4. Reformulierung des Behinderungsbegriffs

Im Zuge der vorangegangenen Kapitel wurde anhand von Ausziigen aus ver-
schiedenen Forschungsprojekten illustriert, wie geistige Behinderung als diskur-
sive Praxis bzw. Resultat behindernder Praxen verstanden werden kann und wie
diese Praxen in einem sehr komplexen Zusammenspiel ihre Wirkméchtigkeit auf
die betreffenden Subjekte entfalten kdnnen. Geistige Behinderung ist in diesem
Sinne nicht im Lichte eines naturgegebenen, vordiskursiven Tatbestands zu den-
ken, sondern vor allem als Resultat von institutionalisierten Praxen, die sich in
Folge der Statuszuweisung einer geistigen Behinderung am Subjekt vollziehen.
Ausgehend von der beschriebenen engen Wechselwirkung zwischen Diskurs
und Subjekt ldsst sich als Konsequenz die Notwendigkeit einer Reformulierung
des Behinderungsbegriffs herleiten. Notwendig erscheint in diesem Zusammen-
hang die Hinwendung zu einem Behinderungsbegriff, der nicht unmittelbar auf
das einzelne Subjekt bezogen ist. In den Vordergrund zu stellen wére vielmehr
ein gesamtgesellschaftlicher Blick, der sich kritisch an behindernde Lebensstruk-
turen richtet (zu denen beispielsweise die oben dargestellten zu zdhlen sind), die
ihrerseits dazu beitragen, behinderte Identititen (mit) zu erzeugen. Dieses Ver-
stindnis von geistiger Behinderung als Diskurspraxis ,,ermdglicht es, die stigma-
tisierende Statuszuweisung, die am Subjekt manifest wird, aufzuldsen. [...] So-
mit ist Behinderung als Praxis auf je spezifische Diskurse bezogen und ist nicht
per se ein Subjektstatus® (Trescher 2017¢, S. 182). Aus diesem Blickwinkel her-
aus betrachtet, konnen ,,bisher als behindert gekennzeichnete Subjekte in vielen
Lebenssituationen nicht (unbedingt) behindert werden. Umgekehrt betrifft [dies]
auch Menschen, die bisher nicht als behindert gelten. Zum Beispiel dann, wenn
jemandem aufgrund seines Geschlechts oder sexueller Orientierung oder Her-
kunft Zugang zu allgemeinen Bildungsdiskursen verwehrt wird“ (Trescher und
Borner 2016). Bei diesen Uberlegungen ist es jedoch unabdingbar zu beachten,
dass geistige Behinderung auch als ,,objektive Wirklichkeit® (Berger und Luck-
mann 2007, S. 64) in Erscheinung tritt bzw. als Objektivkriterium tagtéglich er-

https://doi.org/10.14381/9783839439715-004 - am 14.02.2028, 23:21:47. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - SN


https://doi.org/10.14361/9783839439715-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | BEHINDERUNG ALS PRAXIS

fahrbar wird. Eine umfassende Abkehr vom Behinderungsbegriff erscheint inso-
fern problematisch, ,,da so nur geringfiigig zu einer Verdnderung von diskrimi-
nierenden Strukturen und Praxen beigetragen werden kann‘ (Trescher 2017b). In
diesem Sinne konstatiert auch Dederich: ,,Solange gewaltformige Verhiltnisse
existieren, die Behinderung konstituieren, ist der Behinderungsbegriff notwen-
dig* (Dederich 2001, S. 122). Als Folge bleibt, dass statt einer Abkehr vom Be-
hinderungsbegriff eine Reformulierung anzustreben ist, wobei an dieser Stelle
klar hervorgehoben werden soll, dass dies nicht bedeutet, dass das, was bislang
als geistige Behinderung adressiert wurde, negiert werden soll. Insofern geht es
auch nicht darum, einen eventuell vorhandenen Hilfebedarf von Menschen, die
bisher als geistig behindert galten, zu relativeren oder gar unbeachtet zu lassen.
Stattdessen geht es darum, das grundlegende Verstidndnis in Bezug auf das, was
unter geistiger Behinderung zu verstehen ist und wie eine Person geistig behin-
dert wird, neu zu bestimmen. Konkret geht es bei dieser Reformulierung des Be-
hinderungsbegriffes darum, zwei zentrale Zielsetzungen zu verfolgen. Einerseits
geht es darum, die Kategorie geistige Behinderung im Besonderen, jedoch auch
Behinderung im Allgemeinen als ,gewaltformiges Verhéltnis® (vgl. Dederich
2001, S. 122) zu kennzeichnen. Andererseits muss die Kategorie (wie oben be-
reits festgehalten) vom Subjekt entkoppelt werden. Als Grundlage fiir eine sol-
che theoriegeleitete Reformulierung des Behinderungsbegriffs kann der
foucaultsche Diskursbegriff herangezogen werden, wobei es gerade die den Dis-
kursen inhédrenten subjektivierenden Wirkungsmechanismen sind, die von Inte-
resse sind (vgl. Trescher 2017b). Aus einer solchen Perspektive betrachtet, ist
Behinderung ,,als machtvolle Diskurspraxis zu verstehen, welche sich immer
dann vollzieht, wenn ein Subjekt oder eine Gruppe von Subjekten durch macht-
volle Praxen von (bezugsrelevanten) Diskursen ganz oder teilweise ausgeschlos-
sen wird“ (Trescher 2017b). Das, was zum gegenwértigen Zeitpunkt (geistige)
Behinderung genannt wird, ist vor diesem Hintergrund nicht als naturgegebene
Eigenschaft von Subjekten zu betrachten, ,,sondern Behinderung ist immer Dis-
kursbehinderung, die sich in der Lebenspraxis vollzieht. Fiir einzelne Subjekte
wird eine Behinderung immer dann spiirbar, wenn ihnen der Zugang zu allge-
meinen Diskursen verwehrt wird. Die betroffenen Subjekte stoBen hier also an
Diskursteilhabebarrieren. Diesem Gedanken folgend ist also Behinderung, ver-
standen als Diskursbehinderung, theoretisch auflésbar, indem Subjekten der Zu-
gang zu Diskursen und somit Diskursteilhabe ermoéglicht wird“ (Trescher
2017b). Gemeint ist hiermit gerade der Zugang zu allgemeinen Diskursen, das
heiflit zu jenen, die in der routinemédBigen Lebenspraxis fiir alle Mitglieder einer
Gesellschaft zuginglich sind bzw. sein sollten, zum Beispiel im Sinne einer un-
eingeschriankten Erreichbarkeit aller allgemeingesellschaftlicher Lebensbereiche

https://doi.org/10.14381/9783839439715-004 - am 14.02.2028, 23:21:47. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - SN


https://doi.org/10.14361/9783839439715-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

REFORMULIERUNG DES BEHINDERUNGSBEGRIFFS | 45

(Stichwort: ,Barrierefreiheit’) oder auch der Moglichkeit zur Wahrnehmung des
aktiven und passiven Wahlrechts. Hiervon abzugrenzen sind besondere Diskur-
se, die wiederum bestimmte Zugangsvoraussetzungen erfordern und eben nicht
allgemein zugénglich sind. Hierzu kann beispielsweise der Wissenschaftsdiskurs
angefithrt werden. Welche Diskurse nun zu allgemeinen Diskursen zu zéhlen
sind und in welchem Rahmen welchen Subjekten die Teilhabe an diesen Diskur-
sen ermdglicht wird, ist schlussendlich eine Frage der Gerechtigkeit und dies ist
nicht zuletzt immer auch eine politische (also normative) Frage (vgl. Forst 2005,
S. 24ff; 1994, S. 215ff; sieche auch Trescher 2017¢, S. 182).

https://doi.org/10.14381/9783839439715-004 - am 14.02.2028, 23:21:47. hitps:/fwww.inlibra.com/de/agh - Open Access - SN


https://doi.org/10.14361/9783839439715-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10.14381/9783839430715-004 - am 14.02.2028, 23:21:47. hitps:/fwwwi

libra.com/de/agb - Open Access - [EIEEEE


https://doi.org/10.14361/9783839439715-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

