
3 Sinnprozessieren I:

Wechsel-Lektüren zwischen Rhetorik

und Grammatik nach Paul de Man

Der Sinn der Denkfiguren Paradoxon, Widerspruch, Wechselwirkung und

Tautologie geht über eine binäre Formation hinaus: er prozessiert unendlich

zwischen seiner Position und seiner Negation oder zwischen zwei Seiten ei-

ner Differenz und ist auf diese Weise in der Zirkulation zwischen Referenz

und Selbstreferenz unendlich verschoben. Diese Umschreibung ähnelt dem,

was Paul de Man mit den »schwindelerregenden Möglichkeiten referentieller

Verirrung«1 angesichts der Unentscheidbarkeit zweier sich wechselwirkend

ausschließender Bedeutungen eines Textes formuliert hat. Obwohl es »kein

Zeichen ohne Referenten geben [kann]«, spricht er in diesem Fall der wech-

selweisen Dekonstruktion der Bedeutungen von »der Zwieschlächtigkeit ei-

ner Figur, die nach jener Differenzierung schreit, die sie selbst verhindert«2,

was der LuhmannschenDefinition des Paradoxen erstaunlich ähnlich kommt.

Wenn man wie Niklas Luhmann davon ausgeht, dass Sinnfähigkeit auf

einer temporären Selektion aus der Possibilität eines Mediums beruht, bei

der alle anderen möglichen Formen ausgeschlossen sind, oder anders ausge-

drückt, bei der nur die eine Seite der zugrunde liegenden Differenz aktua-

lisiert3 ist und deren andere Seite im Hintergrund abgeblendet ist4, so ist

1 De Man: Allegorien des Lesens, S. 40.

2 De Man: Allegorien des Lesens, S. 42 (beide Zitate).

3 Bei der Theorie Spencer Browns, auf die Luhmanns Theorie der Beobachtung zurück-

geht, ist das die Form, in der Semiologie das Bezeichnende des Zeichens und nicht das

Bezeichnete (vgl. Niklas Luhmann:Die Kunst der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 1997, S. 73).

4 Die andere Seite kann der jeweilige Beobachter (1. Ordnung) im Akt der Beobachtung

nicht sehen, ebenso wenig die Unterscheidung selbst als auch ihre Kontingenz reflek-

tieren. Den ›blinden Fleck‹ des Beobachtens erster Ordnung kann erst ein Beobach-

ter zweiter Ordnung sehen, der wiederum die andere Seite und die Kontingenz seiner

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Sinnverstehen auf zumindest temporäre Eindeutigkeit und Fixierung ange-

wiesen. In der Interpretationshermeneutik, in der z.B. ein Text auf seinen

spezifischen Sinngehalt hin in den Blick genommen wird, geschieht das zu-

meist über die Zuschreibung eines Referenzkontextes.5

Dabei ist die Voraussetzung für das ›Verstehen‹ und insbesondere für das

hermeneutische Verstehen die strikte Differenz, die Zweigeteiltheit der bi-

nären Zeichenstruktur, denn nur dort, an der unendlichen »Kluft zwischen

Zeichen und Referent«6 kann die Interpretation ansetzen und ein verbinden-

des ›Drittes‹ zwischen dem Text und seiner Bedeutung stiften oder wie Paul

de Man es mit Charles S. Peirce deutet: zwischen »dem Zeichen mit seinem

Gegenstand« ›insistiert‹ Peirce »auf die notwendige Wirksamkeit eines drit-

ten Elements, des Interpretanten.«7

Um die These zu verifizieren, dass die Ästhetischen Briefe Sinn durch (li-

terarische) Selbstbezüglichkeit und Prozessualität generieren, wird zunächst

nachzuweisen sein, dass die grammatische Lesart des Textes nicht die ein-

zige mögliche Lesart des Textes darstellt und sich neben dem rhetorischen

Lektürepotential als kontingent erweist. Zu diesem Zweck werden sein tro-

pologischer Charakter im Sinne einer allgemein darin angelegten Tropizität8

und seine textimmanentenWidersprüche und Zirkelargumentationen unter-

sucht, die die Bestimmtheit seiner Sinnkonstruktionen wieder zurückneh-

men. Bei der Darstellung der beiden sich widerstreitenden rhetorischen und

grammatischen Lektüren in den Ästhetischen Briefen orientiert sich die vor-

liegende Arbeit ansatzweise an der Analysetechnik Paul de Mans, wie er sie

in seiner exemplarischen Interpretation der Kleistschen Erzählung Über das

Marionettentheater anwendet, und übernimmt insbesondere einige Begrifflich-

keiten.9

Unterscheidung nicht sehen kann. Zur Beobachter-Theorie der Systemtheorie vgl. z.B.

ebd., S. 99ff.

5 Vgl. Wegmann/Kremer: Ästhetik der Schrift.

6 De Man: Allegorien des Lesens, S. 40.

7 De Man: Allegorien des Lesens, S. 38 (alle Zitate).

8 Ein Begriff von Matzner: Die Poesie der Metonymie, S. 33 und 51. ›Tropologisches Mo-

dell‹ ist ein Begriff von Paul de Man: Ideologie des Ästhetischen, S. 169.

9 Vgl. Paul de Man: Ästhetische Formalisierung. De Man beschreibt hier das »Paradox

der Weisheit, die auf irgendeine Weise jenseits von Erkenntnis und Selbstbewußt-

sein liegt, die aber nur durch jenen Prozeß erreicht werden kann, den sie angeblich

überwinden soll« (206). Interessant ist, dass er im Zusammenhang mit den Ästheti-

schen Briefen am Anfang seiner Kleistanalyse bereits die hier leitenden Begriffe »Pa-

radox«, »Prozeß«, »Formalisierung« und »Tautologie« in eben dieser Reihenfolge ver-

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 153

Literarische Texte fokussieren die Beziehung zwischen dem Zeichen und

seiner Bedeutung10 und unterlaufen dabei ihre eigenen konstitutiven Dif-

ferenzen im Text, indem sie durch den Einsatz von Rhetorik und Tropen

Mehrdeutigkeit erzeugen und damit von einer grammatischen Lesart abwei-

chen oder diese gar verhindern können. Im Folgenden soll gezeigt werden,

dass das, was in den Briefen Über die ästhetische Erziehung des Menschen voll-

zogen wird, im de Manschen Sinne als literarische Kunstpraxis bezeichnet

werden kann.11

wendet. De Man selbst plädiert dafür, dass Schillers Texte nicht als Philosophie be-

trachtet werden sollten (vgl. Anm. 104, Kap. II) De Mans eigene Schillerstudie bezieht

sich auf Schillers Text Vom Erhabenen. Im folgenden Zitat beschreibt er, wie die Tropi-

zität im Text Vom Erhabenen das Erhabene sich selbst ›erreichen‹ lasse, sich also in der

Formdes Textes wiederhole: »Schiller can then claim that in this negotiation, in this ar-

rangement, where the analogy of danger is substituted for the real danger, where the

imagination of danger is substituted for the experience of danger, that this substitu-

tion, this tropological substitution, that the sublime succeeds, that the sublime works

out, that the sublime achieves itself, and brings together a new kind of synthesis.« (De

Man: Kant and Schiller, S. 143). Dieses »Work out«, was Paul de Man für das Erhabene

erkennt, was mit Dieter Mersch als ein Effekt des performativen Hervorbrechens be-

obachtet werden könnte, womit es sich selbst erreicht und spürbar erfahren werden

kann, lässt sich in etwa auch auf das Ästhetische in den Ästhetischen Briefen übertragen

und zeigen. Diese Feststellung, die de Man über den Text Vom Erhabenen trifft, könn-

te als ein Grundprinzip des ästhetischen Schreibens Schillers auch auf dessen weitere

ästhetische Texte übertragen werden, wie im Ausblick gezeigt werden soll.

10 Dieser im Vordergrund stehende Fokus auf der ›Beziehung von Zeichen und Bezeich-

netem‹ oder auf dem ›Zeichen als solches‹ – also auf seiner Selbstreferenz – entspricht

der Literarizität oder Poetizität (ein Begriff der auf Roman Jakobson zurückgeht) eines

literarischen Textes. Vgl. Winko: Literarizität, S. 378.

11 Interessant ist, dass Paul deMan in seiner Kleist-Analyse »Ästhetische Formalisierung:

Kleists Über das Marionettentheater« auf die Briefe über die ästhetische Erziehung als eine

Art Vorlage für Kleists »Version« eingeht (Paul de Man: Ästhetische Formalisierung,

S. 207). Paul de Man zufolge erzählt Über das Marionettentheater als einer der ersten

Texte »in derselben literarischen Tradition« eine Version dessen, »was hinter Schillers

Ideologie des Ästhetischen verborgen liegt« (207). Da deMan zu Beginn des Aufsatzes

einige Überlegungen zu Schillers Ästhetischen Briefen anstellt und eine offenkundige

Beziehung zwischen der Kleistschen Erzählung und den Ästhetischen Briefen sieht, bie-

tet sich das in dieser Arbeit für die Analyse der Ästhetischen Briefe gewählte Verfahren

von deMan, das er auf den Text von Kleist anwendet, geradezu an. Sein Verfahrenwird

auf die folgende Weise charakterisiert: »die Theorie [kann] nie losgelöst von den Tex-

ten, an denen sie gewonnenwird, betrachtet werden.« (2) Die Ästhetischen Briefe, die in

die Kleistsche Erzählungmit eingewebt sind, sind also indirekt an der Theoriebildung

de Mans beteiligt.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Umdie vorgestellteThese, dass dieRhetorikund die Tropenbeladenheit des

Textes der Grammatik (des theoretischen, philosophischen, Bezug nehmen-

den, referentiellen, faktischen und wörtlichen Textinhalts) der Ästhetischen

Briefe zuwiderläuft, zu überprüfen, werden in diesem Kapitel seine einzelnen

expliziten (und impliziten) argumentativen Textstrategien nachgezeichnet.

Rhetorik ist ein bei de Man sehr spezifisch gebrauchter Begriff, der eine

zentrale Funktion in seiner modellhaften und gegensätzlichen Unterschei-

dung von Rhetorik und Grammatik innehat. Rhetorisch meint in diesem Zu-

sammenhang das entgegengesetzte Pendant zum Begriff grammatisch. Dieses

Begriffspaar geht auf eine andere Unterscheidung de Mans zwischen »figu-

rativer, konnotativer und metaphorischer Sprache« eines Textes und ande-

rerseits seiner »benennende[n], bezugnehmende[n] und wörtliche[n] Spra-

che« zurück, die der Text »einander antithetisch gegenüberstellen« würde.12

In der »Welt der Wörtlichkeit«13 würde eine Referenzbeziehung zwischen Si-

gnifikant und Signifikat des Saussureschen Zeichenmodells vorausgesetzt,

die einem Zeichen eine bestimmte, eindeutige und ›eigentliche‹ Bedeutung

zuweist. Die »Welt der Figuralität, in der wechselseitige Entsprechung nicht

mehr a priori gesetzt ist«14, ist durch »referentielle Unbestimmtheit«15 cha-

rakterisiert.

Der de Mansche Begriff der Rhetorik weist über »die auf eine Technik des

Überredens reduzierte Rhetorik«16 hinaus, wenn er das ›Performative‹ der

Tropen und Figuren hervorhebt.17 Die »Tropen und Figuren […] sind es, die

der Begriff der Rhetorik hier bezeichnet, und nicht die abgeleiteten Bedeu-

tungen von Erläuterung, Redegewandtheit und Überredung«.18

Als Vorgänger für sein Modell Grammatik/Rhetorik nennt deMan unter an-

deren Gérard Genette und Roland Barthes, aber auch Roman Jakobson und

vor allem Charles S. Peirce.19 Peirce habe bereits für die »Verschiedenheit von

Grammatik und Rhetorik«20 plädiert. Bei Peirce finde sich schon der Gedan-

12 Alle Zitate bei de Man : Ideologie des Ästhetischen, S. 243.

13 De Man: Ideologie des Ästhetischen, S. 248.

14 De Man : Ideologie des Ästhetischen, S. 248.

15 De Man : Ideologie des Ästhetischen, S. 250.

16 Posselt: Katachrese, S. 68.

17 Posselt: Katachrese, S. 68ff. Zu einer trennscharfen Unterscheidung zwischen ›Figur‹

und ›Trope‹ vgl. die mit Heidelberger Förderpreis für klassisch-philologische Theoriebildung

ausgezeichnete Arbeit von Sebastian Matzner: Die Poesie der Metonymie.

18 De Man: Allegorien des Lesens, S. 35.

19 De Man: Allegorien des Lesens, S. 35ff.

20 De Man: Allegorien des Lesens, S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 155

ke, dass ein Zeichen nicht eine gleich bleibende Bedeutung erzeuge, im Sinne

einer ›reinen‹ Grammatik21 oder eines eindeutigen Referenzbezuges, sondern

nur weitere Zeichen hervorbringe durch seine Deutung und zwar »ad infini-

tum«.22 Die Logik spielt in diesemProzess keine unwesentliche Rolle: sie prüft

den möglichenWahrheitsgehalt von Bedeutungen.

Die nachfolgende Analyse der rhetorischen Tropen oder des tropologi-

schen Sprachmodus in den Ästhetischen Briefen und die daran anschließende

Analyse desmassiven Einsatzes an sinnprozessierenden Denkfiguren wieWi-

derspruch, Paradoxie und Zirkel zielen auf eine Freilegung eines selbstbezüg-

lichen Lektürepotentials, die die Aufmerksamkeit auf die literarische Konsti-

tution des Textes lenkt. Nach dem Verfahren von Paul de Man bei seiner Klei-

stanalyse werden dabei zwei sich widersprechende Lektürestränge extrahiert,

die sich gegenseitig widersprechen und torpedieren und auf diese Weise das

Spiel der Tropen oder das ›Spiel der Signifikanten‹23 im Text an die Oberflä-

che treten lassen. Diese beiden einander abwechselnden und sich gegenseitig

widersprechenden Lektüren, hier als Wechsel-Lektüren bezeichnet, können in

denÄsthetischenBriefen beobachtet und nachgezeichnet werden.Auf der Ebene

einer ›spezifischen Textualität‹24 werden in diese eingeschriebene Gesetzmä-

ßigkeiten aufgezeigt, zu denen sich der Text selbst in einer Weise verhält25,

die von Brüchigkeit und Abweichungen geprägt ist. Gesetzte Referentialität

erweist sich als kontingent und damit als illusorisch und dient der Produktion

von Fiktionalität.26 Indemman diese referentiellen Linien oder ›Setzungen‹27

im de Manschen Sinne (die übrigens sehr den Setzungen der Systemtheorie,

wie ›draw a distinction‹, ähneln) in den Ästhetischen Briefen en détail rekonstru-

iert, führt dies signifikant zu Brüchen oder Brechungen mit den eigenen Set-

zungen und evozierten Referenzbezügen, die in dieser unzuverlässigen und

brüchigen Form wiederum »referentielle Verirrung« (Paul de Man) erzeugen.

Die Frage, inwieweit diese ›spezifische‹, empirisch erfahrbare und litera-

rische Textualität im Hinblick auf textimmanente Gesetzmäßigkeiten in den

Ästhetischen Briefen indirekt wieder ›Sinn macht‹, wird im zweiten Analyseka-

pitel Sinnprozessieren II zu klären versucht.

21 Vgl. ebd., S. 38.

22 Ebd.

23 De Man Allegorien des Lesens, S. 168.

24 Vgl. Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 13.

25 Vgl. Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 14.

26 Vgl. Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 12f.

27 Posselt: Katachrese, S. 74ff.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Die Ansicht, dass die Tropizität selbst Sinn stiftend wirken kann, vertritt

bereits Paul de Man in seinem Text Semiologie und Rhetorik der Allegories of Rea-

ding bei seiner Darstellung von Prousts Recherche28: Was deMan hier alsGram-

matikalisierung der Rhetorik (47) bezeichnet, sei ebenfalls ein spezifischesMerk-

mal von Literatur, deren rhetorische Techniken und Muster wieder auf Dis-

kurse wie Grammatik und Semiologie reflektieren können.29 Er formuliert

noch ex negativo: Die Grammatikalisierung der Rhetorik »scheint eine Wahr-

heit zu erreichen, wenn auch nur auf dem negativen Weg der Aufweisung

eines Irrtums, eines falschen Anspruchs« (47).

Dagegen beschreibt deMan die Konsequenz der anderen eigentlich ersten

Perspektivrichtung, der Rhetorisierung der Grammatik, die »von syntaktischen

Paradigmen erzeugte Figuren« (46) meint, die zu »Unbestimmtheit« (47) füh-

ren: zu »einer ausgehaltenen Ungewissheit, die zur Wahl zwischen zwei ver-

schiedenen Lektüren unfähig ist« (47).

Man kann die beiden folgenden Analysekapitel dieser Arbeit grob in die-

se beiden Zielrichtungen einteilen: Im ersten Hauptkapitel geht es dabei um

eine Rhetorisierung der Grammatik im Paul de Manschen Sinne, insofern zwei

unentscheidbare Lektüremodi eine grammatische, ›theoretische‹ Lesart der

Ästhetischen Briefe verhindern.Das zweite Analysekapitel unternimmt den Ver-

such einer Art Grammatikalisierung der Rhetorik. Diese wird mithilfe system-

theoretischer Prämissen nicht mehr negativ und unter »Suspendierung der

Logik«30 formuliert, sondern ermöglicht über die Dualität zweier sich gegen-

seitig ausschließender und dekonstruktiver Lektüremodi hinaus eine konkre-

te sinnhafte Einordnung der rhetorischen Ebene des Textes und ihrer spezi-

fischen Funktion für die (Gesamt-)Konzeption der Ästhetischen Briefe.

An das skizzierte Vorgehen in den beiden nachfolgenden Kapiteln schlie-

ßen sich einige wichtige Fragen an, die den Analyseprozess leiten sollen:

Wie geben sich die spezifischen Merkmale des Literarischen in den Ästhe-

tischen Briefen zu erkennen? Und wie sieht eine ›spezifische‹ literarische ›Tex-

tualität‹ konkret aus? Woran kann man dieses selbstbezügliche Wissen über

den eigenen Text und seine immanenten Gesetzmäßigkeiten in den Ästheti-

schen Briefen ausmachen? Welche dieser Gesetzmäßigkeiten gibt es? Lassen

sich literarische Praktiken wie 1. verwirrende vorwärts und rückwärts gerich-

tete textuelle Bezüge (Vor- und Rückschauen) auffinden sowie 2. eine »stete

28 Vgl. De Man: Allegorien des Lesens, S. 46ff.

29 Vgl. De Man: Allegorien des Lesens, S. 46f.

30 De Man: Allegorien des Lesens, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 157

Überblendung buchstäblicher und metaphorischer Rede«31 (was dem Verfah-

ren de Mans der Analyse der wechselseitig überblendenden Lektürestränge

sehr nahe kommt) oder 3. paradoxe Selbstbezüglichkeit und somit die Mög-

lichkeit eines literarischen Selbstbezugs? Was passiert mit den evozierten Re-

ferenzkontexten, den Begriffen und Argumentationen in den Ästhetischen Brie-

fen und wie gehen sie selbst mit der widersprüchlichen Textanordnung, den

›Abweichungen‹32 von selbstgesetzten Gesetzen33, aufgestellten Thesen und

beabsichtigten Beweisen sowieWechselwirkungen undÜberblendungen oder

Brechungen von vorausgesetzten epistemologischen Ordnungen um?

3.1 Die Trope des ›Beweises‹

Der Sinn der Ästhetischen Briefe wird am Anfang deklariert als »Beweis«, »daß

man, um jenes politische Problem in der Erfahrung zu lösen, durch das äs-

thetische denWeg nehmenmuß, weil es Schönheit ist, durch welche man zur

Freyheit wandert.«34 Auch im 10. Brief wird diese Lesart bestätigt, wenn es

dort heißt, dass »die Schönheit […] sich als eine nothwendige Bedingung der

Menschheit aufzeigen lassen [müßte]«.35 Dies, so scheint es auf den ersten

Blick, ist das erklärte Ziel der ästhetischen Erziehung in Friedrich Schillers

Ästhetischen Briefen. So auch im 23. Brief:

Mit einemWort: es giebt keinen andernWeg, den sinnlichenMenschen ver-

nünftig zu machen, als daß man denselben zuvor ästhetisch macht.36

Die Identifizierung der Schönheit mit dem Ästhetischen vollzieht sich im Text

durch folgende Aussagen: Zum einen wird gesagt, dass bei Schönheit das

Gemüt in ästhetischer Stimmung ist,37 und zum anderen, dass der Mensch

31 Ortlieb: Materialität, S. 44.

32 De Man: Allegorien des Lesens, S. 227.

33 Vgl. Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 14.

34 NA 20, S. 312 (2. Brief).

35 NA 20, S. 340 (10. Brief).

36 NA 20, S. 383 (23. Brief). Vgl. auch den 19. Brief (S. 369f.). Dort wird von einer Behaup-

tung gesprochen, dass das ›Schöne‹ ›demMenschen einen Uebergang vom Empfinden

zum Denken bahne‹ (369) und »sie [die Schönheit, Herv. AL] den Denkkräften Frey-

heit verschafft« (370). Und ›die Schönheit‹ kann ›einMittel werden, denMenschen von

der Materie zur Form, von Empfindungen und Gesetzen, von einem beschränkten zu

einem absoluten Daseyn zu führen« (ebd.).

37 Vgl. NA 20, S. 377 (21. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

im Reich der Schönheit ästhetisch wird.38 Die Bezeichnung ›Schönheit‹ wird

vom Ende des 20. Briefes an bis zum 22. Brief durch die Bezeichnung des

›ästhetischen Zustands‹ substituiert.

Im 15. Brief der Ästhetischen Briefe heißt es dann aber überraschend in ei-

nem vollkommen konträren Sinn, dass bereits der auf das Schöne und das

Ästhetische ausgerichtete Spieltrieb den »Begriff der Menschheit vollende«39

und der Mensch im Spiel »ganz Mensch«40 sei. Die zweite These der durch

die Schönheit vollzogenen höchsten Vollendung des Menschen41 verlagert die

Zielsetzung der Argumentation dahin gehend, dass Schiller den ästhetischen

Zustand nicht mehr als »Bedingung« oder als notwendiges Durchgangssta-

dium zum vernünftigen Menschen erscheinen lässt, sondern als Endstadium

der ästhetischen Erziehung, was in der Forschung, wie bereits dargestellt,

kontrovers diskutiert wird.42 In diesem der Annahme eines ästhetischen Zwi-

schenzustandes entgegen gesetzten Sinn enden die Ästhetischen Briefe, wenn

der ästhetische Staat im letzten Brief dann auch als der angemessene für die

Verwirklichung eines vollkommenen, humanistischen Ideals der menschli-

chen Bildung angesehen wird und entsprechend an die oberste Stelle rückt.

Das im 2. Brief angekündigte Ziel seines »Beweises«, dass man »durch

das ästhetische den Weg nehmen muß, weil es Schönheit ist, durch welche

man zur Freyheit wandert«43 wird auch im letzten Satz des 25. Briefes ›boy-

kottiert‹, in dem behauptet wird, dass die Frage nach den Bedingungen für das

Ästhetische das eigentliche Hauptziel seiner Untersuchung seien:

Es kann,mit einemWort, nichtmehr die Frage seyn,wie er von der Schönheit

zur Wahrheit übergehe, die dem Vermögen nach schon in der ersten liegt,

sondern wie er von einer gemeinen Wirklichkeit zu einer ästhetischen, wie

er von bloßen Lebensgefühlen zu Schönheitsgefühlen den Weg sich bah-

ne.44

38 Vgl. NA 20, S. 385 (23. Brief).

39 Ebd., S. 356 (15. Brief).

40 Ebd., S. 359 (15. Brief).

41 Vgl. insgesamt den 15. Brief in Schillers Ästhetische Briefen (NA 20, S. 356ff.) Die »Schön-

heit«, so heißt es dort z.B., wird redundant auch als »Consummation seiner Mensch-

heit« bezeichnet. (356)

42 Vgl. das Kapitel Stand der Forschung in der vorliegenden Arbeit.

43 NA 20, S. 312 (2. Brief).

44 NA 20, S. 398 (25. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 159

Dem wörtlich angekündigten widerspricht Schillers tatsächlicher Argumen-

tationsgang.Die zwei sich hier widersprechenden Argumentationslinien stel-

len seine am Anfang angekündigte Beweisführung als ›unwahr‹ oder zumin-

dest irreführend hin. Es macht den Anschein, als ob es womöglich zwei Ver-

sionen des Beweises in den Ästhetischen Briefen gibt, ein formales Beweisver-

fahren und eine subversiv dieses Verfahren unterlaufende Argumentations-

führung, die den Leser auflaufen lässt. Entweder verwiese der Begriff des

›Beweises‹ demnach auf seinen eigenen tropologischen Charakter oder deu-

tete an, dass die Ästhetischen Briefe selbst als »Trope eines solchen Beweises«45

aufgebaut wären.

Übereinstimmenwürde der tatsächliche Argumentationsgang der Ästheti-

schen Briefemit ihrem angekündigten Beweisverfahren, wenn sich zeigen lie-

ße, dass der ästhetische Staat, der ja als höchste Stufe der Vollendung das

ursprüngliche Ziel ablöst, nicht etwas anderes meint als das, was im ersten

Ziel ausgedrückt wurde. ›Ästhetischer Staat‹ und ›Freyheit‹ müssten sich als

dasselbe Ziel ausweisen lassen. Tatsächlich scheint Schiller einen Begriff zu

erfinden, der beide Begriffe des Ästhetischen und der Freiheit miteinander

identifizieren lässt: den der »ästhetischen Freyheit«46. Das hieße aber zu-

gleich, dass das »Ästhetische« in einem der beiden Fälle rhetorisch, uneigent-

lich und figurativ gebraucht werden würde. Denn die Bedeutung des ersten

Signifikanten ›das ästhetische‹47 (2. Brief) unterscheidet sich vom zweiten Si-

gnifikanten ›ästhetische Freyheit‹ (21. Brief) genau darin, dass ihm zunächst

die Bedeutung der Freiheit fehlt, da er dort gerade als deren Bedingung dekla-

riert wurde. Im zweiten Fall fehlt die Kausalitätsbeziehung, ist die Richtung

von Ursache und Wirkung unentscheidbar, scheint in der begrifflichen Iden-

tifizierung aufgelöst zu sein. Die Simultanbedeutung des ›Ästhetischen‹ als

›Freiheit‹ erweist sich als ein im Nachhinein hinzugefügter Sinn, denn das

›Ästhetische‹ wurde zuvor gerade von der ›Freiheit‹ differenziert. Der Begriff

des Ästhetischen lässt bereits hier erkennen, dass er rhetorisch und figura-

tiv verwendet wird, seine Differentialität gegenüber dem Signifikanten ›Frei-

heit‹, über die sich seine Bedeutung zunächst konstituiert hatte, wird fallen

gelassen. Die Verschiedenheiten werden homogenisiert. Die Identifizierung

45 De Man : Ästhetische Formalisierung, S. 210.

46 NA 20, S. 376 (20. Brief).

47 Vermuten könnte man, das sich ›das ästhetische‹ dabei auf das Substantiv ›Problem‹

bezieht, das im Nebensatz zuvor steht: »daß man, um jenes politische Problem in der

Erfahrung zu lösen, durch das ästhetische den Weg nehmen muß« (NA 20, S. 312, 2.

Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

eines Signifikanten, die nach Saussure erst auf der Grundlage seiner Diffe-

rentialität, der Opposition zu anderen Signifikanten, erfolgt, wird im Falle

des ›Ästhetischen‹ problematisch, weil dessen ursprüngliche Opposition zum

Signifikanten ›Freiheit‹ aufgegeben wird. Die ›Verwischung‹ der Grenze des

vorher exakt markierten Unterschieds zwischen beiden Signifikanten lässt

das ›Ästhetische‹ selbst als je unterschiedlichen Signifikanten auftreten. In

diesem Beispiel deutet sich bereits an, dass es eine eindeutige, wörtliche Re-

ferenzbeziehung zwischen dem ›Ästhetischen‹ und seinem Bedeuteten nicht

gibt.48 Es wird an späterer Stelle konkreter noch veranschaulicht werden,

auf welche Weise diese wechselseitigen Verweisungen der Signifikanten al-

les amalgamieren, die zunächst unterschieden und mit bestimmtem, weil in

Differenz zu etwas anderem stehenden Sinn versehen werden, allen zuvor

bestimmten Sinn wieder aufheben, in dem der eine Signifikant im anderen

aufgelöst wird und umgekehrt.

Entweder ist der ›Beweis‹ eine Trope, dessen Bedeutung hier nicht in ei-

nem formalen, sondern einem eher ironischen Sinne gebraucht wird, und

eher vom »Verlust seiner hermeneutischen Kontrolle«49 als von ihrer Bestäti-

gung erzählt, oder aber das ›Ästhetische‹ ist es, das das Beweisverfahren im

Sinne des Axioms zwar bestätigt, jedoch an eindeutiger semantischer Identi-

tät einbüßt. Wenn aber die Begriffe eines Beweises nicht kohärent gebraucht

werden, ist das ganze Beweisverfahren in (argumentations-)logischer Hin-

sicht ungültig. Wenn das Ästhetische wieder axiomatisch zugleich Freiheit

bedeutet, braucht man den Beweis, dass aus dem Ästhetischen Freiheit folgt,

nicht zu führen.Denn das hieße so viel wie: Das Ästhetische ist die Bedingung

der Freiheit, weil es selbst Freiheit ist. Dieser Beweis wäre tautologisch.

In Bezug auf die Freiheit ›verstrickt‹ sich der Text überdies in einen wei-

teren Widerspruch. Am Anfang des 20. Briefes schreibt Schiller:

48 Vgl. Wilkinson/Willoughby: Schillers Ästhetische Erziehung, S. 54. Die Autoren gaben

sich die Aufgabe‹ ›Gesamt-"einfach‹ festzustellen, was gemeint ist – sei es mit einem

einzelnen Wort, indemman sein Vorkommen in einer Vielfalt von Zusammenhängen

vergleicht«, und dabeimachten sie es sich »sehr schnell zur Gewohnheit, auf der Suche

nach Erleuchtung hin und her zu blättern und zur Aufhellung eines Begriffs viele Stel-

len miteinander zu vergleichen. Dabei muß man für andere Beziehungen als rein lo-

gische aufgeschlossen bleiben: für einfacheWiederholung eines Wortes […] bzw. des-

selben Begriffs – in modifizierter Form; für Ähnlichkeiten und Parallelen« (ebd.).

49 De Man : Ästhetische Formalisierung, S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 161

Daß auf die Freyheit nicht gewirkt werden könne, ergiebt sich schon aus ih-

rem bloßen Begriff; […].50

Dass es keine Wirkungen auf die Freiheit gibt oder dass sich auf die Freiheit

durch etwas anderes keine Wirkung erzielt werden kann, lässt sie als eine Art

Absolutes oder Unantastbares erscheinen, sagt dieser Satz aus.

Unmittelbar darauf folgt eine Aussage, die der ersten eindeutig wider-

spricht, die sich jedoch als Folge der ersten ausgibt:

daß aber die Freyheit selbst eineWirkung der Natur (dieses Wort in seinem

weitesten Sinne genommen) […] sey, daß sie also auch durch natürlicheMit-

tel befördert und gehemmtwerden könne, folgt gleich nothwendig aus dem

vorigen.51

Die Natur kann hier also doch auf die Freiheit wirken, indem sie sie »beför-

dert« oder »hemmt«, d.h. auf ihren Zustand wirken kann, diesen verändern

kann.Mit der einen Gegensatz ausdrückenden Partikel »aber« scheint derWi-

derspruch sich als solcher auszuweisen, wird jedoch wieder zurück genom-

men durch die Aussage, dass er aus der »vorigen« Aussage »nothwendig« her-

vorgeht. Dies ist ein offenbarer logischer Fehlschluss. Der Nebensatz »folgt

gleich nothwendig aus dem vorigen« könnte sich aber auch darauf beziehen,

dass aus der Setzung »Freyheit sey eine Wirkung der Natur« »nothwendig«

»folgt«, dass auch durch »natürliche Mittel« auf sie ›gewirkt‹ werden könn-

te. Die intratextuellen referentiellen Bezüge untereinander sind unklar und

verwirrend, ein Widerspruch zwischen der ersten und der zweiten Aussage

ist in jedem Fall erkennbar, er ist nur schwer zu lokalisieren. Ein ›Beweis‹,

der aufstellen würde, dass Schönheit zur Freiheit führt, wie z.B. noch einmal

im 19. Brief behauptet wird, wo im Text die Aussage aufgestellt wird, dass

»sie [die Schönheit, Herv. AL] den Denkkräften Freyheit verschafft«52, würde

der Aussage, dass Natur bereits Freiheit bewirke, ebenfalls widersprechen.

Der ›Beweis‹ würde durch seine widersprechenden Aussagen ad absurdum

geführt.

Um zurück auf die Kommentare Schillers zu kommen, – oder sollte man

wohl eher sagen, des textimmanenten »fiktiven« und figurativen Erzählers53,

50 NA 20, S. 373 (20. Brief).

51 NA 20, S. 373 (20. Brief).

52 NA 20, S. 370 (19. Brief).

53 Vgl. PeterWenzel: Zu den übergreifendenModellen des Erzähltextes. In:Wenzel (Hg.):

Einführung in die Erzähltextanalyse, S. 5-22, hier S. 13. Die Erzähltextanalyse unterschei-

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

›Briefschreibers‹ oder ›Kommentators‹, angesichts der mehrdeutigen Funk-

tionen der Ästhetischen Briefe, Beweisverfahren und ironische Erzählung eines

Beweises zugleich zu sein, – sie suggerieren bis zuletzt, dass die vorherigen

Ausführungen imDienste des Beweises standen, wie er am Anfang formuliert

war. Man könnte sagen, der ›Briefeschreiber‹ oder ›Kommentator‹, wie er im

Folgenden hier bezeichnet werden soll, trägt selbst »figurative« oder »me-

tafigurative« Züge, da »der Text nicht praktiziert, was er predigt.«54 Schon

Wilkinson und Willoughby haben die Fiktionalität des Kommentars und des

Lesers gesehen und beide folgendermaßen beschrieben:

det »fiktiver Erzähler« und »realer Autor« (6), das wäre in Fall der Philosophie Schiller

als der Verfasser der Briefe. Der ›Briefschreiber‹ könnte aber auch als eine Art »unzu-

verlässiger Erzähler« in höchstem Maße gelten (vgl. ebd. S. 13). Es gibt laut Wenzel

ebenfalls den »fiktiven Adressaten« (6) oder »narratee« (6), der »in manchen Erzähl-

texten unter Formeln wie ›mein geneigter Leser‹ auch explizit in Erscheinung tritt«. In

den Ästhetischen Briefen ist der Leser in der Anrede »Sie« oder »Ihnen« zu finden. Es

findet anscheinend ein Dialog mit dem Leser in den Briefen statt, z.B. soll dieser »ei-

nige Nachsicht zu statten« kommen lassen (1. Brief) oder der Leser »möchte« etwas

»einwenden« (23. Brief). Es könnte sich also um einen »impliziten Leser« handeln (»ein

auf Wolfgang Iser zurückgehender Begriff (1976 [.]), meint die im Text vorgezeichne-

te Leserrolle«, ebd., S. 13). Der ›Briefeschreiber‹ könnte ebenfalls als »impliziter Autor«

(engl. »implied author«, ebd., S. 12ff.) in Erscheinung treten. Für die Einführung dieser

beiden Begriffe spricht zum einen, dass zwischen der Kommunikationsabsicht eines

Autors […] und der tatsächlich im Text ausgedrückten Botschaft […] ebenso wie zwi-

schen dem Textverständnis der realen Leser […] und der im Text vorgezeichneten Le-

serrolle […] erhebliche Diskrepanzen bestehen können. Zum anderen ist klar, dass der

Autor durch eine bestimmteGestaltung des Textganzen […] sowohl den Erzähler […] als

einen unzuverlässigen Erzähler (unreliable narrator) entlarven als auch den fiktiven

Adressaten […] ironisieren kann, so dass eine Unterscheidung aller dieser Positionen

notwendig wird.« (13) Wahrscheinlich könnte man alle diese messbaren Kriterien der

Erzähltextanalyse auf die Ästhetischen Briefe einmal anwenden und würde bei einigen

Positionen fündig. Hier wird dasModell des ›fiktiven‹ oder ›unzuverlässigen Erzählers‹

verwendet, eine Fiktionalität des Autors hatten schon Wilkinson und Willoughby er-

kannt, vgl. Anm. 55, Kap. 3. Die Fragewäre, ob es sogar zwei Rollen gibt, den ›impliziten

Autor‹, der moderierend das ›vernünftige Beweisverfahren‹ aufrechterhalten möchte

und einen derangierenden unzuverlässigen Erzähler, der subversiv argumentiert und

für Verwirrung sorgt. Auch der Begriff der ›Mehrsträngigkeit‹ aus der Erzähltextana-

lyse würde sich für die sich ›überlagernden‹ narrativen Strategien anbieten (vgl. An-

glet: Zwischen den Kraftfeldern ästhetischer, politischer und philosophischer Diskur-

se). Dieser Frage kann im Rahmen dieser Arbeit jedoch nicht ausführlich nachgegan-

gen werden.

54 De Man: Allegorien des Lesens, alle Zitate auf S. 44f.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 163

Durch diesen Akt der künstlerischen Gestaltung wird alles verwandelt: per-

sönliche Briefe in eine Abhandlung altüberlieferter epistolarer Form; der er-

lauchte Empfänger in einen fiktiven Gönner, mit dem sich der Leser identi-

fizieren kann [.]; das empirische »Ich« des Verfassers in das fiktive »Ich« des

Rhetorikers.55

Noch im 23. Brief behauptet z.B. der ›Kommentator‹, dass »nur aus dem

ästhetischen, nicht aber aus dem physischen Zustande der moralische sich

entwickeln kann.«56 Im 25. Brief stellt er analog die »Behauptung«57 auf, dass

es in den Briefen zuvor die ganze Zeit um denselben ›Beweis‹ ging, einenWeg

durch die Schönheit zu beweisen. Diesen modifiziert er jetzt aber explizit in

einen ›Weg‹ zur Schönheit und dem Ästhetischen:

Es kann, mit einem Wort, nicht mehr die Frage seyn, wie er [der Mensch,

Herv. AL] vonder Schönheit zurWahrheit übergehe, die demVermögennach

schon in der ersten liegt, sondern wie er von einer gemeinenWirklichkeit zu

einer ästhetischen […] den Weg sich bahne.58

In dieser Behauptung lassen sich zwei Aspekte ihrer offenbar tropologischen

Verwendung finden:

Erstens wird der am Anfang der Ästhetischen Briefe ursprüngliche und an-

gekündigte ›Beweis‹ hier retrospektiv in eine ›Frage‹ umgedeutet, die von

nun an eine andere argumentative Zielrichtung einschlägt und die imGrunde

auch schon durch die axiomatische Feststellung von der Identität des Ästhe-

tischem und der Freiheit im 20. Brief vorwegnehmend beantwortet wurde.59

Zweitens wird der Begriff ›Freiheit‹ an dieser Stelle einfach durch den

Begriff ›Wahrheit‹ ersetzt. ›Freiheit‹ ist der Begriff, den der Leser eigentlich

erwartet; hier taucht aber stattdessen der Begriff der ›Wahrheit‹ auf. Es wur-

de im Text zuvor zu keinem Zeitpunkt darauf hingewiesen, dass es in der

55 Wilkinson undWilloughby: Schillers Ästhetische Erziehung, S. 64.

56 NA 20, S. 385 (23. Brief).

57 Vgl. Luserke-Jaqui: Friedrich Schiller, S. 254. Dieser Begriff entstammt den Ästhetischen

Briefen (NA 20, S. 309).

58 NA 20, S. 398 (25. Brief).

59 Vgl. den 20. Brief, in dem der Text den ästhetischen Zustand als solchen deklariert, der

durch bloße Bestimmbarkeit, durch Aufhebung aller Bestimmung und dadurch Frei-

heit von Bestimmung zeigt, das Gemüt frei sein lässt von physischer und moralischer

Nötigung. Diese Stimmung des Gemüts ist die »freye Stimmung« (NA 20, S. 375). Dies

setzt er aber axiomatisch dadurch, dass er das als »ästhetische Freyheit« in einer Fuß-

note des 20. Briefes definiert.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Beweisführung ebenfalls um den Begriff der ›Wahrheit‹ gehen sollte. Diese

Behauptung bezieht sich explizit, aber es muss hinzugefügt werden, nur ver-

meintlich, auf das ›Ausgangsaxiom‹ des Beweises zurück.Die Bezugnahme auf

das Ausgangsziel entpuppt sich an dieser Stelle als die tropologische Insze-

nierung eines vermeintlichen Rückverweises auf den Anfang des Textes. Es

handelt sich hier also um zwei unterschiedliche ›ursprüngliche‹ Beweise, die

so tun, als wären sie derselbe.60

Im Brechen der Erwartung des Lesers oder in der »erwartbaren

Unerwartbarkeit«
61 kann man typische Merkmale von Literatur und von

Literarizität entdecken, ebenso wie in dem Faktum der Mehrdeutigkeit des

›Beweises‹. Weitere Kennzeichen von Literarizität drücken sich in dem unan-

gekündigten und unkommentierten Umformulieren der Ausgangshypothese

als eine Technik des verwirrenden Bezugnehmens im Text aus; hierbei

handelt es sich erzähltheoretisch um eine verwirrende Rückschau. Indem

der ›Kommentator‹ neben dieser Ersetzung, ohne weitere Erklärung die

Ausgangsthesen der ›Untersuchung‹ kurzerhand gegeneinander austauscht,

weicht er von seinen ursprünglichen selbst aufgestellten Hypothesen und

Gesetzmäßigkeiten ab, die er im Beweis zu erbringen suchte (Schönheit ist

die Bedingung für Freiheit), und verleiht der Untersuchung eine vollkommen

andere und neue Zielrichtung, die als Frage formuliert ungefähr folgen-

dermaßen lauten könnte: Was ist die Bedingung von Schönheit oder des

Ästhetischen?

Die explizite Abänderung des ursprünglichen ›Beweises‹, dass die Schön-

heit eine Bedingung der Freiheit ist (2.Brief), in die ›Frage‹, wie der Mensch

»von einer gemeinen Wirklichkeit zu einer ästhetischen […] den Weg sich

bahne« (25. Brief), gestaltet sich dabei als ein rhetorisches Ablenkungsma-

növer, durch das nicht nur ein Widerspruch offen zugegeben wird, sondern

das zugleich einen anderen impliziten Widerspruch verdecken soll: den Wi-

derspruch zwischen zwei differenten Ausgangsthesen des Textes – nämlich

60 Der ›Kommentator‹ suggeriert konsequent die Vermittlung von Stringenz und Kohä-

renz seines Beweisverfahrens in den Ästhetischen Briefen und einer eindeutigen Ziel-

richtung, indem er beispielsweise im 15. Brief »verspricht«, seinem »Ziel« ›immer nä-

her zu kommen‹ (NA 20, S. 355), obwohl die ›andere‹ Beweisführung schon von diesem

Brief an anfängt, sich konsequent in das Textgefüge mit hineinzuweben.

61 Gerhard Plumpe: Kunst ist Kunst. Vom Subjekt zur Tautologie. In: Symptome. Zeitschrift

für EpistemologischeBaustellen 6 (1990), S. 66-75, S. 74. (Vgl. die Verfasserin: Sinn, S. 408.)

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 165

zwischen »Freiheit« und »Wahrheit«.62 Wieder erscheint die wörtliche Argu-

mentation des Beweises subversiv unterlaufen durch die Identifikation mit

einem ganz anderen Beweis, wodurch der Beweis selbst als Trope mehrdeutig

und unbestimmt erscheint, da er anscheinend zwei oder gar mehr Versionen

desselben Beweises zu beinhalten scheint. Die Umdeutung des Ausgangsziels

als Frage nach der Bedingung von Wahrheit lassen ihn oder aber den späte-

ren Kommentar als nicht wörtlich gemeint dastehen. Die ausdrückliche und

explizite Veränderung der Fragestellung zu der Bedingung von Schönheit be-

zieht sich nicht auf die zu Anfang der Briefe tatsächlich gestellte Beweisfüh-

rung, sondern auf eine von dieser abweichenden Version. Es stellt sich die

Frage, ob der Kommentar, der einen kohärenten Zusammenhang der Argu-

mentation suggeriert, indem er sich formal auf eine Ausgangsfrage mit ex-

pliziter Begründung der Verlagerung der Fragestellung bezieht, überhaupt

mit demBeweisverfahren, das angekündigt wurde, übereinstimmt. Inhalt des

Kommentars und des praktizierten ›Beweises‹ sind divergierend, deuten mit

Paul de Man ›unentscheidbar‹ auf den rhetorischen Charakter des einen oder

anderen hin. Paul de Man beschreibt das Kalkül solcher narrativen Formen

wie folgt:

Beide Formen wechseln einander beständig ab und schlingen sich auf kür-

zestemnarrativemRaum ineinander. [.] Das Resultat ist eine kalkulierte Vor-

dergrundstellung des Erzählers […].63

Denn das, was dieser »tatsächlich erzählt, unterscheidet sich beträchtlich von

dem,was er zu erzählen ankündigt.«64 Der Kommentar verstößt offenkundig

gegen die eigenen und von ihm selbst geforderten formalen Gesetzmäßigkei-

ten seines angekündigten ›Beweises‹ am Anfang der Ästhetischen Briefe.

Der Kommentator, der zwar immer wieder nach der Rechtmäßigkeit sei-

nes argumentationslogischen Vorgehens fragt und dieses auch hinterfragt,

62 Vgl. Zelle: Über die ästhetische Erziehung, S. 426. Schiller ›löse‹ einenWiderspuch, »in-

dem er neuen schafft« (ebd.). Bereits Wilkinson und Willoughby schrieben: Schiller

gelange »zu einer scheinbaren Lösung […], die dann im weiteren Fortgang Probleme

von größerer Kompliziertheit verrät« (Wilkinson/Willoughby: Schillers Ästhetische Er-

ziehung, S. 63). Alle Autoren beziehen sich dabei anscheinend auf einen Kommentar in

den Ästhetischen Briefen, der diese Lesart sogar selbst nahe legt: »Indem ich aber durch

diese Erklärung einem Einwurfe zu begegnen suche, habe ich mich, wie es scheint, in

einen andern verwickelt« (NA 20, S. 370, 19. Brief).

63 De Man: Ästhetische Formalisierung, S. 216.

64 De Man: Ästhetische Formalisierung, S. 219.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


166 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

entpuppt sich aber freiwillig oder unfreiwillig selbst als eine Art höchst unzu-

verlässiger Erzähler, dessen Gegenstände sich mit de Man gesprochen seiner

›hermeneutischen Kontrolle‹ entziehen.

Es sei hier angemerkt, dass die Ästhetische Briefe-Forschung sich nur auf

den durch den ›Kommentator‹ expliziten und kenntlich gemachten Wider-

spruch der Ästhetischen Briefe bezieht, als Widerspruch zwischen der (politi-

schen) Funktion der Kunst, zur (menschlichen) Freiheit zu führen, und dem

Ziel des Ästhetischen als autonomer Selbstzweck. ›Der Kommentator‹ wird

als Autor und Autorität sowie sein ›Beweis‹ wird auf der Grundlage von ›epis-

temologisch gesicherter Überzeugung‹65 faktisch ernst genommen und dem-

entsprechend auch alle referentiellen Bezüge. Damit glaubt man ihm als Au-

torität, die zu wissen scheint, was sie gleichzeitig tut, da er sich auf Referen-

zen wie zum Beispiel das ›Kantische System‹ als Garanten seiner verbürgten

Glaubwürdigkeit66 im ersten Brief bezieht. Interessant ist, dass es am An-

fang heißt, dass es »größtentheils Kantische Grundsätze sind, auf denen die

nachfolgenden Behauptungen ruhenwerden.«67 Hier steht »ruhen« und nicht

»beruhen«, was wohl nicht heißen soll, dass sie sich aus Kants Grundsätzen

entwickelt haben. Es ist eine sehr poetische Formulierung, die viele Assozia-

tionen hervorruft, wie »Stillstand« oder »ausruhen« auf der angeführten Au-

torität.68 ›Schiller‹ gibt aber gleich auf der ersten Seite in dem unmittelbaren

Satz zuvor die Erklärung über die Produktionsbedingungen seines Textes ab,

dass auf jegliche Referenz auf ›Autorität‹ und ›fremde Stärke‹ verzichtet und

alles Folgende ausschließlich aus dem Selbstbezug ›geschöpft‹ wurde:

Meine Ideen, mehr aus dem einförmigen Umgangemit mir selbst als aus ei-

ner reichenWelterfahrung geschöpft oder durch Lektüre erworben, werden

ihren Ursprung nicht verläugnen, werden sich eher jedes andern Fehlers als

der Sektiererey schuldig machen, und eher aus eigner Schwäche fallen, als

durch Autorität und fremde Stärke sich aufrecht erhalten.69

65 Ausdruck von Paul de Man in: Ästhetische Formalisierung, S. 218.

66 De Man: Ästhetische Formalisierung, S. 217.

67 NA 20, S. 307 (1. Brief).

68 Vgl. die verschiedenen Bedeutungen von »ruhen« in Jacob Grimm/Wilhelm Grimm:

Deutsches Wörterbuch. Achter Band (R-Schiefe). Bearbeitet von und unter Leitung von

Dr. Moriz Heyne. Leipzig 1893, S. 1427-1431. Dort wird mehrfach auf Verwendungswei-

sen des Wortes bei Schiller hingewiesen.

69 NA 20, S. 309 (1. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 167

Gleich anschließend formuliert er die oben zitierte Textstelle mit dem ver-

meintlichen Bezug auf Kant:

Zwar will ich Ihnen nicht verbergen, daß es größtentheils Kantische Grund-

sätze sind, auf denen die nachfolgenden Behauptungen ruhenwerden; aber

meinem Unvermögen, nicht jenen Grundsätzen schreiben Sie es zu, wenn

Sie im Lauf dieser Untersuchungen an irgend eine besondre philosophische

Schule erinnert werden sollten. Nein, die Freyheit Ihres Geistes soll mir un-

verletztlich seyn. Ihre eigne Empfindungwirdmir die Thatsachen hergeben,

auf die ich baue, Ihre eigene freye Denkkraft wird die Gesetze diktiren, nach

welchen verfahren werden soll.70

Einige Widersprüche im »Lauf dieser Untersuchungen« seien nur am Ran-

de erwähnt: Er widerspricht der Aussage zuvor, sich nicht durch ›Autorität‹

›aufrechtzuerhalten‹, scheinbar damit, dass seine Behauptungen auf Kanti-

schenGrundsätzen ›ruhenwerden‹,wobei er dies aber wieder umschwenkend

vehement dementiert (›Nein‹), da er nur vom (impliziten) Leser die ›Geset-

ze‹ erwartet, auf deren Boden er sein Fundament bauen kann. Die Nennung

Kants erweist sich anstatt einer die Glaubhaftigkeit garantierende Referenz71

als die Trope einer Referenz auf (philosophische) Autoritäten. Es heißt dort,

falls der Fall in den folgenden »Untersuchungen« auftreten sollte, dass man

an eine »besondre philosophische« Autorität »erinnert werden sollte«, wä-

re die Durchführung seiner Absicht missglückt und gelte als Zeichen seines

»Unvermögens«.

DasWort »ruhen« zeugt also eher von einemmetaphorischen und nicht von

einem referentiellen Gebrauch, der eher verwirrt, als dass er erklärt. Die ver-

bürgte Autorität des ›Briefeschreibers‹ durch seine Referenzen leidet sowohl

bei der Ironisierung der Verlässlichkeit dieser, als auch aufgrund der Selbst-

anzeige des nicht verhohlenen und expliziten eigenen ›Unvermögens‹.

So kann dasWort »ruhen« hier als ästhetische Form für die Instabilität des

Sediments von wissenschaftlicher und philosophischer Erkenntnis gedeutet

werden; Paul de Man formuliert es für die Kleistsche Erzählung folgender-

maßen:

70 NA 20, S. 310 (1. Brief).

71 Vgl. de Man: Ästhetische Formalisierung, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


168 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Der Boden […] ist nicht der Boden stabiler Erkenntnis, sondern eine andere

Anamorphose des Fadens, durch die er zur Asymptote einer hyperbolischen

Trope wird.72

Für Paul de Man steht der Text selbst für

das Transformationssystem, die Anamorphose des Fadens, wenn er sich

dreht und in die Tropen […] windet.73

Der ›Faden‹, der durch die Argumentation der Ästhetischen Briefen führt,

gleicht insgesamt jener von de Man beschriebenen Anamorphose, anstatt als

ein ›roter‹ oder linearer Faden erkennbar zu sein. Wilkinson und Willoughby

beschreiben die ›Bewegung‹ von Schillers Schreibstrategie als ›kreisförmig‹.74

Dieser »Faden« »durch das ganze Labyrinth der Aesthetik«75, dessen

Existenz der ›Kommentator‹ im 18. Brief beschwörend verkündet, läuft daher

durch sein Sich-Verlaufen in Sackgassen und Irrwegen des ›Labyrinths‹

immer auch Gefahr »abzureißen«.

Ich nehme den Faden meiner Untersuchung wieder auf, den ich nur darum

abgerissen habe, um von den aufgestellten Sätzen die Anwendung auf die

ausübende Kunst und auf die Beurtheilung ihrer Werke zu machen.76

Hier, am Anfang des 23. Briefes gibt der Kommentator, wie es scheint, erst im

Nachhinein zu, den ›Faden der Untersuchung‹ zwischenzeitlich ›abgerissen

zu haben‹. Wo und wann das passiert sein soll, lässt er im Unklaren.

Alle bisherigen Beobachtungen scheinen darauf hinzuweisen, dass der

›Beweis‹ eher »eine – sehr vertrackte – Geschichte oder Trope eines solchen

Beweises«77 ist, und dass sein ›Beweisführer‹ gelassen seiner eigenen Insze-

nierung mit dem Titel ›Beweis‹ zuschaut und dessen unzuverlässigen Aus-

führungen und widersinnigen Kommentare außerdem zusätzlich seine ei-

gene Autorität in diesem ›Verfahren‹ anzweifeln lassen, was den figurati-

72 De Man : Ästhetische Formalisierung, S. 230.

73 De Man : Ästhetische Formalisierung, S. 228.

74 »Wir wollten vielmehr die Aufmerksamkeit auf die Gesamtbewegung von Schillers

Strategie lenken, eine Strategie, die nicht linear, sondern kreisförmig vorgeht.« Wil-

kinson/Willoughby: Schillers Ästhetische Erziehung, S. 57. Wilkinson und Willoughby

sprechen in diesemZusammenhang auch von einer ›Verzögerungstaktik‹ Schillers (vgl.

ebd.).

75 NA 20, S. 366 (18. Brief).

76 NA 20, S. 383 (23. Brief).

77 De Man : Ästhetische Formalisierung, S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 169

ven oder metafigurativen Charakter des Kommentators weiter unterstreicht.

Dieses vorgeblich theoretisch fundierte und wissenschaftliche Beweisverfah-

ren, das auf sprachlichen Grundsätzen wörtlicher und eindeutiger Zuschrei-

bungen ›beruhen‹ sollte, lässt angesichts der vielen rhetorischen Kunstgriffe

und Finten78, die Uneindeutigkeit hervorrufen, berechtigte Zweifel an dessen

›Wahr-haftigkeit‹ und Glaubhaftigkeit zu. Referentielle Verweise im Text, wie

das Kantische System, haben dabei eher den Charakter von Figuren und Ge-

meinplätzen (Paul de Man), deren Referenz aufgeschoben wird,79 anstatt den

Boden für die zweifelhaften Erkenntnisse zu bilden, die der Text präsentiert.

Paul de Man versteht den Kommentar der Forschung auf bestimmte Topoi

wie »die Idee einer teleologischen und apokalyptischen Geschichte des Be-

wußtseins«80 als Reaktion auf die Verführung durch ihrenmodellhaften Cha-

rakter.81 Bei Schiller wird auch besonders auf das teleologische Drei-Schritt-

Modell und den Kant-Kontext eingegangen, über deren Deutung aber genau

dieselbe Uneinigkeit herrscht, wie sie der Text vorzeichnet. Diese Topoi sor-

gen aber in einem

verwirrenden und rätselhaften Kontext […] für eine Enklave des Vertrauten,

inmitten einer unheimlichen Szenerie aus Extravaganzen und Paradoxien

bieten sie eine Verankerung im Gemeinplatz.82

Der ›ästhetische Staat‹ kann durch seine isolierte und voraussetzungslose

Stellung am Ende dabei ebenfalls als Scheinschluss gelten, auch ein Begriff de

78 Durch »einen beständigen Wechsel von Finten und wirklichen Schlägen« wird der Le-

ser »in die Irre« geführt, »um seine Kontrolle sicherzustellen, bedarf der Autor der Ver-

wirrung des Lesers. Lesen ist einem Gefecht vergleichbar, dessen Kämpfer über die

Realität oder Fiktionalität ihrer Äußerungen streiten, über die Fähigkeit zu entschei-

den, ob der Text eine Fiktion oder eine (Auto-)Biographie, eine Erzählung oder histo-

risch, spielerisch oder ernsthaft sei.« (Paul deMan: Ästhetische Formalisierung, S. 224)

79 »Es geht nicht darum, ob man eine Aussage des Textes glaubt oder ablehnt, sondern

ob man diesem Moment eine referentielle Funktion zugesteht, so daß er wahr oder

falsch sein kann, oder ob man ihn als eine rhetorische Funktion behandelt, so daß der

unumgängliche Moment der Referenz aufgeschoben wird« (Culler: Dekonstruktion,

S. 284).

80 Alle Zitate bei de Man: Ästhetische Formalisierung, S. 209.

81 Vgl. de Man : Ästhetische Formalisierung, S. 209.

82 De Man : Ästhetische Formalisierung, S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Mans,83 der aufgrund einer angeblichen Kant-Referenz besonders zu Speku-

lationen über seine Bedeutung einlädt.84

Von der ›Beweisführung‹ an sich existieren in den Ästhetischen Briefen ver-

schiedene Versionen.

Im zehnten Brief schreibt Schiller »mit einemWort: die Schönheit müßte

sich als eine nothwendige Bedingung derMenschheit aufzeigen lassen«85 und

im 23. Brief erscheint die Zielsetzung des Beweises wieder etwas anders gela-

gert, denn nun geht es um die Bedingung von Vernunft, die im Ästhetischen

gesehen wird:

Mit einemWort: es giebt keinen andernWeg, den sinnlichenMenschen ver-

nünftig zu machen, als daß man denselben zuvor ästhetisch macht.86

Der ›Beweis‹, das ist festzuhalten, wird in mehreren Versionen ausgeführt,

man könnte schon sagen, aufgeführt, obwohl sie alle als derselbe ausgegeben

werden.Wenn alle diese Versionenmit dem ursprünglichen Ziel des Beweises

identisch sein sollen – sie sind es häufig zumindest im Hinblick darauf, dass

das Schöne eine Bedingung, ein ›Durchgang‹ für die jeweils anderen Begriffe

ist – so stehen sie dennoch imWiderspruch zur späteren Zielverlagerung des

Beweises im 25. Brief. Die Zielverlagerung beruht auf einer weiter sich fort-

setzenden Identifizierung immer neuer und anderer Signifikanten mit dem

83 Paul de Man umschreibt diesen Begriff in Kleists Über das Marionettentheater folgen-

dermaßen: »Es konnte sehr leicht in Vergessenheit geraten, wie wenig dieser Schein-

schlußmit demRest des Textes gemein hat undwie spöttisch beziehungslos er sich zu

allem verhält, was im Text vorangeht« (De Man: Ästhetische Formalisierung, S. 209).

84 Was Paul de Man für Kleists Text formuliert, könnte man ebenso gut auf Schillers Text

übertragen: »Kleists Über das Marionettentheater. Dieser Text hat, vor allem aber nicht

nur in Deutschland, eine Tradition von Interpretationen ausgelöst, die reich genug ist,

ummindestens eineAnthologie von literaturwissenschaftlichenAufsätzen zu ergeben

[…] Doch trotz der Aufmerksamkeit, die er auf sich gezogen hat, blieb er seltsamerwei-

se ungelesenund rätselhaft. Er gehört zu denTextenderjenigenPeriode, der unsreMo-

derne sich bislang noch nicht hat konfrontieren können, vielleicht weil Schillers ästhe-

tische Kategorien – ob wir’s wissen oder nicht – noch immer die für selbstverständlich

gehaltenen Prämissen unserer eigenen pädagogischen, historischen und politischen

Ideologien darstellen« (De Man: Ästhetische Formalisierung, S. 207). Bei Paul de Man

wird deutlich, dass der empirische Befund vieler unterschiedlicher Anschlusskommu-

nikationen auf referentielle Verwirrung undUneindeutigkeit im Text selbst hindeuten

kann. Die »Erzählung erzeugt eine Verwirrung, die um so lähmender wirkt, als sie von

ihren Interpretationen noch vergrößert wird« (213).

85 NA 20, S. 340 (10. Brief).

86 NA 20, S. 383 (23. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 171

Signifikanten der Schönheit oder mit einem seiner Synonyme (z.B. ästheti-

scher Staat), wodurch sich der Signifikant ›Schönheit‹ als der Zuschreibung

auf eine bestimmte Bedeutung immermehr entziehender erweist. Durch sei-

ne Grenzverwischung gegenüber anderen Signifikanten und ihrer Verschmel-

zung mit diesen, von denen er sich aber zuvor ja gerade als deren Bedingung

differenziert hatte, erscheint er jeweils als vollkommen unterschiedlicher Si-

gnifikant. Das Resultat wäre also entweder, dass es verschiedene Versionen

desselben Beweises oder zumindest verschiedene Versionen desselben Signi-

fikanten ›Schönheit‹ gäbe. Festzuhalten ist, dass eine wörtliche Lektüre durch

die unterschiedlichen und sich widersprechenden Beweisverfahren bzw. das

Changieren der Begriffe verhindert wird. Die Rhetorik des Textes verhindert

die Möglichkeit eindeutiger referentieller Beziehungen. Die Möglichkeit ein-

deutiger Zuschreibungen eines bestimmten Signifikats auf jeweils einen Si-

gnifikanten wird durch wechselseitige Verweisungen der Signifikanten auf

ihre von ihnen je unterschiedenen Pendants verhindert, wie bereits bei den

Signifikanten des ›Ästhetischen‹ und der ›Freiheit‹ gezeigt wurde. Auf das

Verschmelzen der zuvor geschiedenen Signifikanten, deren Sinn sich auf-

grund ihrer Differentialität zu ihrem Entgegengesetzten konstituierte, indem

sie sich genau darin unterschieden, dass sie nicht das sind,was das oppositio-

nelle Pendant ist, soll an späterer Stelle anhand konkreter und konstitutiver

Differenzpaare noch etwas eingehender beobachtet werden.

Eine theoretische Linearität und Stringenz des ›Beweises‹, so könnte man

hier resümieren, wird durch die Kommentare des ›Briefeschreibers‹ über-

haupt erst als solche kenntlich gemacht entgegen seiner tatsächlichen Ar-

gumentationslinie, die nicht einem geraden linearen Faden gleicht, sondern

eher einer kreis- oder spiralförmigen »Anamorphose des Fadens, der sich

dreht und in die Tropen windet« (de Man). Der ›Beweis‹ muss erzählt werden,

um als kohärente Linie erkennbar zu bleiben. Um diesen Kohärenzeindruck

zu erzeugen, spricht der ›Kommentator‹ von »dieser Untersuchung«87 oder

dem »Faden meiner Untersuchung«88. Er behauptet sogar im 18. Brief:

Dieß ist der eigentliche Punkt, auf den zuletzt die ganze Frage über die

Schönheit hinausläuft, und gelingt es uns, dieses Problem befriedigend

aufzulösen, so haben wir zugleich den Faden gefunden, der uns durch das

ganze Labyrinth der Aesthetik führt.89

87 NA 20, S. 366 (18. Brief).

88 NA 20, S. 383 (23. Brief).

89 NA 20, S. 366 (18. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Dieser selbstbezügliche Kommentar erscheint durch die diesem widerspre-

chende Praxis des Textes einer nicht linearen Beweisführung als eine Art

›Bühnenanweisung‹
90, wie der ganze Beweis inszeniert werden soll. Wie aus

dem Vorigen deutlich wird, gibt es nicht ›die ganze Frage über die Schönheit‹,

denn die Fragen und Ziele der Untersuchung variieren im Text. Dieser

»eigentliche Punkt« hat überdies keinen eindeutigen Bezugspunkt im davor

Gesagten. Während der Text im 17. Brief und am Anfang des 18. Briefes

noch von der »Schönheit als Mittel« und von einem »mittleren Zustand«

›zwischen Materie und Form‹, ›zwischen Leiden und Thätigkeit‹, in den

»uns die Schönheit […] versetze«91, spricht, widerspricht er diesem in der

folgenden Aussage im 18. Brief, die sich durch ihre unmittelbare Stellung vor

der oben zitierten Aussage als ›Bezugspunkt‹ identifizieren lassen könnte:

Die Schönheit verknüpft die zwey entgegengesetzten Zustände des Emp-

findens und des Denkens, und doch giebt es schlechterdings kein Mittle-

res zwischen beyden. Jenes ist durch Erfahrung; dieses ist unmittelbar durch

Vernunft gewiß.92

Während in den Briefen zuvor über die Schönheit also ausgesagt wurde, sie

sei ein ›Mittel‹ und ein ›mittlerer Zustand‹, wird das von der hier zitierten

Aussage zunächst bestätigt, da die Schönheit »zwey entgegen gesetzte Zu-

stände« ›verknüpfe‹ und negiert es aber unmittelbar noch in demselben Satz:

»und doch giebt es schlechterdings kein Mittleres«. Dies steht unmittelbar

vor der nächsten Aussage, in der es dann heißt: »Dieß ist der eigentliche

Punkt, auf den zuletzt die ganze Frage über die Schönheit hinausläuft«, wes-

halb sie suggeriert, eine zentrale Position innerhalb der Ästhetischen Briefe ein-

zunehmen. Der versprochene ›Faden‹, der den Weg durch das Labyrinth der

Briefe weisen soll, knüpft jedoch an einem ›Punkt‹ an, der durch seine irrefüh-

rende Referenz zum sich widersprechenden Vorhergehenden nicht eindeutig

und ›punktgenau‹ zugeordnet werden kann. Es lässt sich nicht mit Sicherheit

sagen, ob »dieß« sich zumBeispiel auf den letzten, auf den vorletzten oder et-

wa auf den nachfolgenden oder irgendeinen anderen Satz in den Ästhetischen

90 Dies ist ein Begriff von Paul de Man, der in seiner dekonstruktiven Lektüre des Kleist-

schen Textes Über das Marionettentheater die selbstbezüglichen Kommentare des Tex-

tes, die der erzählenden Praxis des Textes widersprechen, »Bühnenanweisungen«

nennt, um das Theatralische und Figurative des Textkommentars darzustellen (vgl. de

Man : Ästhetische Formalisierung, S. 211).

91 Alle Zitate in NA 20, S. 366 (18. Brief).

92 NA 20, S. 366 (18. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 173

Briefen bezieht. Der Punkt verschiebt sich zusammen mit der finten- und ha-

kenschlagenden Argumentation über die Schönheit sowie mit dem zu unter-

suchenden Signifikanten ›Schönheit‹, der, wie noch auszuführen sein wird,

durch die Verschmelzung mit anderen Signifikanten selbst unterschiedlich

und vage erscheint und nur die Spur einer endlosen Signifikantenkette in

sich trägt.

Der Text ›erzählt‹ im 15. Brief selbst von der Nicht-Beweisbarkeit der

Schönheit:

Dadurch aber, daß wir die Bestandtheile anzugeben wissen, die in ihrer Ver-

einigung die Schönheit hervorbringen, ist die Genesis derselben auf keine

Weise noch erklärt; denn dazu würde erfodert, daß man j e n e V e r e i -

n i g u n g s e l b s t begriffe, die uns, wie überhaupt alleWechselwirkung

zwischen dem endlichen und dem unendlichen unerforschlich bleibt.93

Wie aber eine Schönheit seyn kann, und wie eine Menschheit möglich

ist, kann uns weder Vernunft noch Erfahrung lehren.94

3.2 Paradoxe Selbstbezüglichkeit als Merkmal
von ›ästhetischer Kunst‹ und Literatur

Am Ende des 10. Briefes kündigt der ›Kommentator‹ des Textes an, sich in der

›Untersuchung‹ auf den »Wege der Abstraktion« zu begeben, denn ein »rei-

ne[r] Vernunftbegriff der Schönheit, wenn ein solcher sich aufzeigen ließe,

müßte also […] aus der Möglichkeit der sinnlichvernünftigen Natur gefolgert

werden können«95. DiesenWeg verlässt er nach eigenen Angabenmindestens

bis zum Ende des 17. Briefes nicht:

Entschließen Sie Sich also noch zu einem kurzen Aufenthalt im Gebiete der

Spekulation, umes alsdann auf immer zu verlassen, undmit desto sichererm

Schritt auf dem Feld der Erfahrung fortzuschreiten.96

Da Vernunft und Erfahrung bei ihm ein Gegensatzpaar bilden, entsteht der

Eindruck, dass er, während er das sagt, auf dem ›Pfad‹ der Vernunft wandelt.

Das kann man nur erschließen; denn seiner Charakterisierung der Vernunft,

93 Alle Zitate in NA 20, S. 356 (15. Brief).

94 NA 20, S. 356 (15. Brief).

95 NA 20, S. 340 (10. Brief).

96 NA 20, S. 365 (17. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

die von allem »Stoff gleichsam losgewunden« als eine »angestrengteste Abs-

traktion«97, ein »nackte[s] Gefild abgezogener Begriffe«98 und als »Fessel der

Pflicht«99 dargestellt wird, entspricht analog die ›genusslose‹ Charakterisie-

rung seines Weges, auf dem er sich simultan befindet: als »wenig ermun-

ternde[r] Pfad«100 im Gegensatz zum »fröhlichen Reiche des Spiels und des

Scheins« im 27. Brief, in dem der Mensch von allen »Fesseln« befreit ist.101

Auch gibt es eine Textstelle im 15. Brief, die sich explizit als das ›Sprechen

der Vernunft‹ ausweist:

Nun spricht aber die Vernunft: das Schöne soll nicht bloßes Leben und nicht

bloße Gestalt, sondern lebende Gestalt, das ist, Schönheit sein […]. Mithin

thut sie auch den Ausspruch: der Mensch soll mit der Schönheit n u r

s p i e l e n, und er soll n u r m i t d e r S c h ö n h e i t spielen. Denn,

um es endlich auf einmal herauszusagen, der Mensch spielt nur, wo er in

voller Bedeutung des Worts Mensch ist […].102

Diese berühmte Passage ist also mehrfach ausgewiesen als diskursive Rede

der Vernunft, zweimal in diesem Zitat und insgesamt durch die Einleitungen

am Ende des 10. Briefes, durch den Anfang des 11. Briefes und auch durch den

genannten Kommentar im 17. Brief.

Andererseits konstatiert derselbe 15. Brief ein paar Zeilen früher:

Wie aber eine Schönheit seyn kann, und wie eine Menschheit möglich ist,

kann uns weder Vernunft noch Erfahrung lehren.

Der 15. Brief ›spricht‹ selbst von der Unfähigkeit der ›Vernunft‹, über dieMög-

lichkeit und die Seinsbedingungen der Schönheit etwas zu ›lehren‹. Da dieser

Abschnitt, in dem das gesagt wird, bereits mehrfach selbst als Rede und ›Ge-

biete‹ der Vernunft ausgewiesen wurde, predigt der Text wieder etwas ande-

res, als er praktiziert. Seine vernunftgeleiteten ›Lehren‹ widersprechen seinen

eigenen Aussagen in demselben Brief, dass nichts in Bezug auf die Schönheit

gelehrt werden und auf dieseWeise auch in der gesamtenUntersuchung nicht

bewiesen werden kann, ob die Annahme, die ›Schönheit‹ sei »eine nothwen-

dige Bedingung der Menschheit«, zutrifft. Es zeigt sich also eine Diskrepanz

97 Beide Zitate im 6. Brief NA 20, S. 327 (6. Brief).

98 NA 20, S. 341 (10. Brief).

99 NA 20, S. 359 (15. Brief).

100 NA 20, S. 355 (15. Brief).

101 NA 20, S. 410. (27. Brief).

102 NA 20, S. 358f. (15. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 175

zwischen der angekündigten ›Folgerung‹ »eines reinen Vernunftbegriffs der

Schönheit« »aus der Möglichkeit der sinnlichvernünftigen Natur« (Ende 10.

Brief) und der aufgestellten Behauptung, dass die Vernunft nichts über die

Schönheit und eine Menschheit ›lehren‹ kann (15. Brief). Auch die Art der Ver-

einigung durch die Wechselwirkung, die Schönheit hervorbringt, bleibt »un-

erforschlich« (15. Brief) und kann nicht »begriffen« werden (15. Brief). Schon

am Ende des 10. Briefes wird der Beweis, dass sich »die Schönheit […] als

eine nothwendige Bedingung der Menschheit aufzeigen lassen [müsste]«103,

in den Kontext des reinen Vernunftbegriffs der Schönheit und also in den ei-

ner vernunftgeleiteten Erforschung gestellt. Das Erforschen des Ästhetischen

entzieht sich aber nach eigenen Aussagen einem vernünftigen und logischen

Beweisverfahren. Und doch ist die Gesamt-»Untersuchung« in den 27 Briefen

von der Absicht geleitet, ein Beweisverfahren über die Schönheit als Bedin-

gung der Möglichkeit für Menschheit/Freiheit/Wahrheit etc. zu führen bzw.

später die Frage nach der Ursache von Schönheit selbst beantworten zu kön-

nen. Das formale und methodische Verfahren des Textes und seine inhaltli-

chen Aussagen stehen auch hier im Widerspruch zueinander. Da der Text

selbst einen Beweis in Bezug auf die Schönheit erbringen will und zugleich

darüber redet, dass eben das nicht möglich ist, so ist diese Textpraxis als ei-

ne selbstbezüglich paradoxe Aussagenlogik zu bewerten. Der Text bringt so

sich selbst in die paradoxe Lage, die gleichzeitige Unmöglichkeit seiner eige-

nen Unternehmung zu beweisen. Es ist paradox, in einem Textabschnitt, der

durch den ›Kommentator‹ ja als Rede der ›Vernunft‹ ausgewiesen wird, Aus-

sagen über die Schönheit zu treffen, die über die Schönheit aussagen, dass

die Vernunft über sie nichts ›lehren‹ kann. Die ›Lehre‹ der Vernunft negiert

hier das, was sie zugleich ermöglicht, nämlich sich selbst als zulässige Quelle

für Aussagen über die Schönheit und die Menschheit.104

Dieses selbstbezügliche Paradoxon tritt auch in dem folgenden Satz auf:

Die Vernunft stellt aus transcendentalen Gründen die Foderung auf: es soll

eine Gemeinschaft zwischen Formtrieb und Stofftrieb, das heißt ein Spiel-

trieb seyn […].105

Auch in dieser Passage ›spricht‹ die Vernunft und ist damit ein ausgewiese-

ner Bestandteil einer diskursiven Rede aus dem Feld der transzendentalen

103 NA 20, S. 340 (10. Brief).

104 Vgl. die formallogische Beschreibung eines Paradoxes im Kapitel Sinnprozessieren II.

105 NA 20, S. 356 (15. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Vernunft. Da zuvor, wie schon deutlich wurde, alle Aussagen vom 10. Brief

an (bis mindestens zum 17. Brief) explizit als Rede der Vernunft identifiziert

wurden, ist das, was hier über die Vernunft ausgesagt wird, etwas, das sie also

auch über sich selbst aussagt.106 Alles, was sie über die Schönheit, das Spiel

oder den Spieltrieb sagt, wird von ihren eigenen Aussagen aber gleichzeitig

negiert, da sie ›Vernunft‹ ist, die über Schönheit nichts lehren kann, denn nur

diese selbst kann sich beweisen:

[S]o dient sie [die Schönheit, Herv. AL] uns also zu einem siegenden Beweis

[…]. Sie beweist dieses, und, ich muß hinzusetzen, sie a l l e i n kann es uns

beweisen.107.

Sie ist Beweis und Beweisende zugleich. Der ganze Text müsste selbst mit der

Schönheit identisch sein, um sie beweisen zu können, da nur sie selbst sich

beweisen kann. Das abstrakte und vernunftgeleitete Beweisverfahren in den

27 Briefen istmit diesen Sätzen hinfällig geworden. Eine Aussage wie »ob eine

Schönheit ist, und wir werden es wissen, sobald sie uns belehrt hat, ob eine

Menschheit ist«108 klingt ebenfalls absurd, da sich der Text auf dem »tran-

szendentalen Weg« der Vernunft befindet – und das erklärtermaßen bereits

seit dem Ende des 10. Briefes – und also sozusagen als Vernunft ›spricht‹,

die aber nichts über die Menschheit oder die Schönheit ›lehren‹ kann. In der

Aussage heißt es allerdings, dass nur die ›Schönheit‹ selbst ›belehren‹ kann.

Die viel zitierte Aussage im 15. Brief erhält durch ihre Selbstbezüglichkeit

eine ganz neue, sehr wörtliche Bedeutung:

Denn, um es endlich auf einmal herauszusagen, derMensch spielt nur, wo er

in voller Bedeutung des Worts Mensch ist und e r i s t n u r d a g a n z

M e n s c h , w o e r s p i e l t. Dieser Satz, der in diesem Augenblicke viel-

leicht paradox erscheint, wird eine große und tiefe Bedeutung erhalten, wenn

106 Vgl. bei Gotthard Günther den nicht ›aufgehenden‹ Reflexionsüberschuss bei der Be-

trachtung der Differenz Denken/Sein über das Denken selbst, denn die Subsumierung

der Unterscheidung (Vernunft/Erfahrung) unter eine Seite der Unterscheidung (Ver-

nunft), wird paradox (vgl. Kap. Sinnprozessieren II).

107 NA 20, S. 397 (25. Brief).

108 NA 20, S. 356. (15. Brief). Vgl. die dazu sich im Widerspruch befindliche Aussage am

Ende des 22. Briefes »Nicht weniger widersprechend ist der Begriff einer schönen leh-

renden (didaktischen) oder bessernden (moralischen) Kunst, dennnichts streitetmehr

mit dem Begriff der Schönheit, als dem Gemüth eine bestimmte Tendenz zu geben.«

(NA 20, S. 382) Interessant ist, dass der Text den Widerspruch als solchen kennzeich-

net, den er selbst praktiziert.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 177

wir erst dahin gekommen seynwerden, ihn […] anzuwenden; er wird, ich ver-

spreche es Ihnen, das ganze Gebäude der ästhetischen Kunst und der noch

schwürigern Lebenskunst tragen.109

Eine Vernunft, die nichts über Schönheit lehren kann, kann also auch nicht

lehren, wie durch diese eine Menschheit möglich ist. Denn auch »dieser Satz«

ist ja bereits widerlegt: es ›spricht‹ hier immer noch die Vernunft, die nicht

wissen kann, wo und wie ein ›ganzer‹ Mensch (möglich) ist. Der ›paradoxe‹

›Satz‹ – der Begriff ›Satz‹ knüpft rhetorisch wieder an das ›eigentliche‹ Be-

weisverfahren an – ist sich aber seiner eigenen Paradoxie bewusst, denn es ist

paradox, eine Aussage über die Schönheit (hier: ›ästhetische Kunst‹) zu tref-

fen, von deren Unmöglichkeit er ausgeht. Die simultane Unmöglichkeit ihrer

Möglichkeit führt in die Paradoxie. Der Text beurteilt seine eigene Mitteilung

als »paradox« und ›anwendbar‹ zugleich (»auf das ganze Gebäude der ästhe-

tischen Kunst und Lebenskunst«). Der Satz, der auf den ersten Blick gerade

nicht paradox erscheint, wird von seinem Kommentar irritierend als paradox

hingestellt, was darauf verweist, dass er in einer anderen Hinsicht gemeint

sein muss, als es zunächst scheint. Dass das auf den zweiten Blick wieder

›wahr‹ wird im Hinblick auf die hier aufgestellte These des selbstbezüglichen

paradoxen Potentials im Text, stellt dieser Kommentar jedoch in Zweifel und

als ›paradox‹ und ›vorscheinlich‹ hin, da die ›Wahrheit‹ des Satzes eine andere

sei, deren Enthüllung aber auf einen späteren Zeitpunkt verschoben werde.

Die Rede vom Paradoxon wird vom ›Kommentator‹ dadurch als uneigentliche

und rhetorische Rede klassifiziert, die jedoch gleichzeitig eine konstative Aus-

sage über die tatsächliche selbstbezügliche paradoxe Konstitution des Textes

ist. Der weitere Kommentar (»wird eine große und tiefe Bedeutung erhalten,

wenn wir erst dahin gekommen sein werden, ihn […] anzuwenden«) enthält

aber bereits einen Hinweis auf seine Anwendbarkeit, mithin einen Hinweis

auf die Möglichkeit des Selbstbezugs: erst in der Anwendung – verrät der

109 NA 20, S. 359 (15. Brief), Herv. (kursiv) AL. Das ganze Zitat lautet: »Dieser Satz, der in

diesemAugenblicke vielleicht paradox erscheint, wird eine große und tiefe Bedeutung

erhalten, wenn wir erst dahin gekommen seyn werden, ihn auf den doppelten Ernst

der Pflicht und des Schicksals anzuwenden; er wird, ich verspreche es Ihnen, das ganze

Gebäude der ästhetischen Kunst und der noch schwürigern Lebenskunst tragen.« Um

die prinzipiell beabsichtigte ›Anwendung‹ und Anwendbarkeit von paradoxen Sätzen

in diesem Zitat verständlich und deutlich hervorzuheben, wird an dieser Stelle der

Satz etwas verkürzt dargestellt. Ein Verstehen dieses Satzes in einem doppelten Sinne

kündigt sich hier in der Formulierung des »doppelten Ernstes« an.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

›Kommentator‹ – erhält der Satz über das ›erscheinende‹ Paradoxon »eine

große und tiefe Bedeutung«. Diese Stelle ist tatsächlich eine Schlüsselstelle

zum (Selbst)Verständnis der Ästhetischen Briefe: Das im Kommentar erwähn-

te Paradoxon (»Der Satz, der in diesem Augenblicke paradox erscheint«) kann

als Hinweis auf die Genesis von Bedeutung im Text gelten und somit als wört-

liche und ›wahre‹ Rede über die paradoxe Selbstbezüglichkeit im selben Text

gelesen werden. Dieser »Satz«, auf sich selbst angewendet, verweist auf eine

zweite oder ›höhere‹ Wahrheitsebene, denn es ist argumentationslogisch tat-

sächlich paradox, wenn die Vernunft ›spricht‹ und ›lehrt‹, wie eine Mensch-

heit sein kann, was ja zu Anfang desselben Briefes noch negiert wurde. Er

verweist überdies explizit darauf, dass er das »ganze Gebäude der ästheti-

schen Kunst« »tragen« werde, ja er »verspricht« es sogar. Das Versprechen

garantiert ein Fundament der ›ästhetischen Kunst‹, gegossen aus der eige-

nen paradoxen Selbstbezüglichkeit. Die wörtliche Verwendungsmöglichkeit

dieser Textstelle, wie noch konkreter zu zeigen sein wird,110 ist aufgrund die-

ser Beobachtung nicht von einer rhetorischen, metaphorischen oder tropolo-

gischen Sprachverwendung zu unterscheiden, womit dies nach Paul de Man

als einMerkmal für Literatur stehen würde.Dasselbe gilt für das Hintergehen

der eigenen (argumentationslogischen) Gesetzmäßigkeiten und Kriterien für

sein Beweisverfahren, das mit Menke et al. gleichfalls als Zeichen seiner Lite-

rarizität gewertet werden kann.111 Der Eindruck, dass der gesamte Text sich

hier selbst als ›ästhetische Kunst‹ bzw. Literatur inszeniert und auch produ-

ziert,wird im unmittelbar anschließenden Satz an die oben genannte Passage

noch verstärkt:

Aber dieser Satz ist auch nur in der Wissenschaft unerwartet; längst schon

lebte und wirkte er in der Kunst […].112

An dieser Stelle drückt sich unmittelbar das aus, unter welchen Bedingungen

»dieser Satz« verstanden werden kann, und zwar nicht mittels einer gramma-

tischen Lektüre, die sich in den Bereichen desTheoretischen oder des wissen-

schaftlichen Beweises auf eine »benennende, bezugnehmende und wörtliche

Sprache« verlässt und deren Erwartungen an eine referentielle Faktizität des

110 Die paradoxe Selbstbezüglichkeit ist ein spezifisches Merkmal des Schillerschen Äs-

thetischen undwird in einemKapitel über die selbstreferentielle Paradoxien der Schil-

lerschen Briefe anhand des Beispiels von Form und Inhalt (Stoff) noch ausführlicher

dargestellt werden.

111 Vgl. Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 14.

112 NA 20, S. 359 (15. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 179

Gesagten hier aber von Widersprüchen und Paradoxien gebrochen werden.

Als selbstbezüglich angewendeter Satz zeigt er die Möglichkeit seiner Bedeu-

tung in vollkommen anderer Hinsicht, dass er nur unter den Bedingungen

der »Kunst« ›verstanden‹ werden kann, im Sinne einer (präsenten oder per-

formativen) ›Wirkung‹, die nur erfahren werden kann. Wie zum ›Beweis‹ des

Gesagten, ergeht sich der ›Briefeschreiber‹ im unmittelbaren Anschluss an

diese Stelle in lauter äußerst poetischen Umschreibungen dieser ›unerforsch-

lichen‹ und unaussprechlichen Wirkungen der Kunst.113

Was »nur in der Wissenschaft unerwartet« ist, ist aber, wie bereits er-

läutert wurde, ein spezifisches Merkmal von Literatur: So könnte ›erwartbare

Unerwartbarkeit‹ (Gerhard Plumpe) als ein Merkmal von Literatur gesehen

werden.

Resümierend kann gesagt werden, dass zwei sich widersprechende

Argumentationslinien im Text nachgezeichnet werden können: eine tatsäch-

liche und eine rhetorisch inszenierte (oder mit Paul de Mans Worten eine

grammatische und eine rhetorische Lektüre), die sich permanent abwechseln

und sich auch auswechseln lassen, sich gegenseitig ausspielen, angreifen

oder letztendlich sich wechselseitig dekonstruieren. Eine von ihnen entpuppt

sich als die unzuverlässige und fintenreiche ›Trope‹ eines ›Beweises‹, dessen

Ausführungen auf einer scheinbar faktischen undwissenschaftlichen Sprach-

verwendung beruhen. Die (Selbst-)Kommentare der Beweisführung aber,

die auf den ersten Blick vorgeben, sich auf eben dieses ›Beweisverfahren‹

im Text referentiell zu beziehen, verweisen explizit oder implizit auf etwas

vollkommen anderes oder auf Gegenteiliges und Widersprüchliches. Die

gesetzte Referentialität in den Kommentaren erweist sich als illusionär und

lässt den Beweis sowie den Kommentar als etwas Fiktionales erscheinen.114

Dadurch dass die Kommentare des ›Kommentators‹ oder ›Briefeschrei-

bers‹ dem widersprechen, was der Text tatsächlich praktiziert, werden sie als

rhetorische Redeweise kenntlich gemacht, lassen sich aber bei selbstbezüg-

licher Anwendung, wie in diesem Kapitel noch deutlicher zu Tage getreten

ist, gerade ganz wörtlich verstehen. In beiden Richtungen führen die beiden

Lektürestränge zur Verwirrung und damit letztlich zur »Ungewissheit, die

zur Wahl zwischen zwei verschiedenen Lektüren unfähig ist«.115 Beide sich

113 Hier, am Ende des 15. Briefes, spricht er bereits von der ›Wahrheit‹ in der Kunst und es

findet sich schon ein intertextueller Verweis auf Schillers Über Anmut undWürde.

114 Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 12f.

115 De Man: Allegorien des Lesens, S. 47.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

widersprechenden Lektüren, die tatsächliche Argumentation und die rheto-

risch in Szene gesetzte Argumentation, erscheinen gleichermaßen gültig und

symmetrisch.

Es ist das, was nach Luhmann einen Widerspruch kennzeichnet: Bei-

de Seiten eines Widerspruchs verweisen aufeinander, was ihre Un-ent-

schiedenheit, ihre (logisch unvereinbare) Einheit thematisiert, ihre negative

Tautologie. Die ›beiden‹ geschiedenen ›Fäden‹ können jedoch nicht mit aller

Trennschärfe voneinander unterschieden werden, weil sie außerdem auch

durch ihre momenthafte Identifizierung mit je unterschiedlichen Signi-

fikanten ›Ästhetik‹, ›Freiheit‹ und ›Wahrheit‹ als derselbe erscheinen. Das

entgegengesetzte Differente erscheint als Identität. Das entspricht jener

Definition, mit der Luhmann einen Widerspruch beschreiben würde. Die

Bestimmtheit des Beweises schlägt in die Unbestimmtheit einer rhetorischen

Vieldeutigkeit um, die die Asymmetrisierungsversuche (Luhmann) eines fi-

gurativen Kommentators, der intratextuelle und referentielle Verweise zu

erbringen bemüht ist, scheitern und als fiktionale Maskerade erscheinen

lässt.116

Dem grammatischen Verstehen des Textes, das nach de Man eine ein-

deutige Referenzbeziehung zwischen Signifikant und Signifikat voraussetzt,

entspricht in der Terminologie Luhmanns die Anschlussfähigkeit an eine be-

stimmte Selektion von Sinn, bei dem nur die eine Seite einer Unterschei-

dung aktualisiert wird. Die Ästhetischen Briefe aktualisieren beide sich wider-

sprechende Seiten, den Beweis und seine Trope, und thematisieren damit ihre

unvereinbare Einheit.Wenn das Beweisverfahren aber mit seiner Trope iden-

tisch ist, dann beziehen sie sich auf denselben Signifikanten: die Ästhetik oder

das ›Ästhetische‹. Dieser gibt aber seine zuvor gesetzte Differenz zu anderen

Signifikanten auf und erscheint dadurch als sich selbst widersprechender Si-

gnifikant.117 Er ist damit identisch mit ›Freiheit‹, was aber seinem zuvor ak-

tualisierten Sinn widerspricht, etwas zu sein, was nicht ›Freiheit‹ ist. Durch

die Symmetrie der Seiten der Unterscheidung ›Ästhetik‹/›Freiheit‹ ist die Un-

terscheidungsfähigkeit dieser Unterscheidung aufgegeben. Der Widerspruch

kann also ebenso gut bereits beim Signifikanten ›Ästhetik‹ angesetzt werden:

116 Vgl. insgesamt zur Formalisierung von prozessualen Denkfiguren Kapitel Sinnprozes-

sieren II.

117 Wilkinson und Willoughby konstatieren, dass dieselben Begriffe laufend transfor-

miert werden, was sich in der »Wiederholung desselben Wortes – bzw. desselben Be-

griffs – in modifizierter Form« ausdrücke (Wilkinson und Willoughby: Schillers Ästhe-

tische Erziehung, S. 54).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 181

der Widerspruch zwischen ›Ästhetik = nicht Freiheit‹ und ›Ästhetik = Frei-

heit‹, der als Resultat den Widerspruch zwischen ›Ästhetik = (nicht) Ästhetik‹

beinhaltet, lässt nicht entscheiden, welche Bedeutung die richtige ist. Dass

eine bestimmte Bedeutung des Ästhetischen im Text permanent verschoben

wird und auf keinen bestimmten Sinn hinaus läuft, z.B. aufgrund der Strate-

gie der tautologischen und zirkulären ›Definitionen‹, die auf das Ästhetische

wieder zurück verweisen, durch die permanente Zusammenschließung mit

anderen Signifikanten oder durch die Zirkularität des selbstbezüglichen Pa-

radoxons, soll im folgenden Kapitel dargestellt werden.

Welche Funktion die Widersprüche in der Konzeption des Gesamttex-

tes einnehmen könnten, soll zum Schluss dieser Arbeit geklärt werden. Die

Selbstpräsentation des Textes als eine Redeweise der wissenschaftlichen und

philosophischen Wahrheit, in der jeder Begriff per Definition nur genau eine

Entsprechung haben sollte, wird durch die polysemantischen Entsprechun-

gen und vereinheitlichendenVerschmelzungen sowie durch das Auftreten sei-

ner sinnprozessierenden Widersprüche und Paradoxa dementiert.

Dass der Text sich seiner Widersprüche und Paradoxien nicht nur be-

wusst ist, sondern strategisch einsetzt, zeigen die häufig und selbstreflexiv

gebrauchten Wörter ›Widerspruch‹ und ›paradox‹ im Text selbst.118

Neben oben genannter ›erwartbarer Unerwartbarkeit‹ können hier als

weitere literarische Strategie eine »stete Überblendung buchstäblicher und

metaphorischer Rede«119 im Text gesehen werden; letztere tritt besonders in

den wechselseitig überblendenden Lektüresträngen deutlich zu Tage. Auch

die Möglichkeit des paradoxen Selbstbezugs gilt Paul de Man, Christoph

Menke und Simone Winko als ein Merkmal von Literatur.

Aufgrund der genannten Strategien und Praktiken erscheint es als äu-

ßerst plausibel, dass sich die Ästhetischen Briefe als literarisch undmit Schillers

Worten als »ästhetische Kunst« ›performen‹ und ihre eigene Lektüremöglich-

keit als Literatur nahe legen.

118 Vgl. dazu das Kapitel Textuelle und paratextuelle Kommentare undMetakommentare in der

vorliegenden Arbeit.

119 Ortlieb: Materialität, S. 44.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

3.3 Die uneinholbare ›Spur‹ und der ›Zirkel‹ des Ästhetischen

3.3.1 Die Uneinholbarkeit der Schönheit und des Ästhetischen

Die Forschung bezieht sich bei ihrer dreistufigen Schematisierung immer

wieder auf Kant, wobei die Ästhetischen Briefe entweder als eine Entsprechung

von dessen teleologischen Geschichtsentwurfs oder als eine Abänderung von

diesem gesehen werden, durch die jeweils verschieden interpretierten End-

ziele seiner Abhandlung. In den nächsten Abschnitten soll gezeigt werden,

dass die Ästhetischen Briefe aber kein lineares Entwicklungsschema entwerfen,

sondern eher einen kalkulierten zirkulären Prozess darstellen, bei dem die

Bedeutung des Ästhetischen im Text an keiner Stelle fixiert werden kann.120

Der ›Kommentator‹ stellt im 3. Brief, wie oben schon dargestellt, schein-

bar die Behauptung auf, dass Schönheit die ›Bedingung‹ von Freiheit sei;

scheinbar deshalb, weil er 1. nicht den eindeutig ein logisches Verfahren be-

zeichnenden Begriff der »Bedingung«, sondern den metaphorischen Begriff

des »Durchwanderns« verwendet, und 2. ja fraglich ist, ob diese Behauptung

überhaupt wörtlich zu nehmen sei, da sie verschiedene Versionen von sich

zeigt. Sein ›Beweisverfahren‹ ist also vielmehr eine Allegorie121 vom mehr

oder weniger wegsamen ›Gang‹ eines Beweises oder eine bildhafte Erzählung

des ›Wanderers‹ von seinem ›Weg‹.122

In diesem Analyseabschnitt soll die Argumentationslinie nachgezeichnet

werden, die der Kommentar als »Weg« beschreibt. Es zeigt sich, dass auch

wenn man seinen ›Weg‹ geht, nicht zu einem ›eigentlichen‹ und ›ursprüngli-

chen‹ Signifikat von ›Schönheit‹ oder von dem ›Ästhetischen‹ gelangt.

Der Ausgangspunkt dieses »Weges« ist die Schönheit, von der aus man

zur Freiheit gelangt. Die Frage ist also nun, wie Schönheit die Bedingung für

Freiheit sein kann, die der ›Kommentator‹ damit beantwortet, dass Schönheit

schon Freiheit ist, wie oben ausgeführt wurde.Wie das auszusehen hat, stellt

er ja in seinem Textabschnitt, der aus der Perspektive der Vernunft ›spricht‹,

120 Vgl. zu Schillers ›kreisförmiger Strategie‹ Wilkinson und Willoughby: Schillers Ästheti-

sche Erziehung, S. 57ff.

121 Vgl. de Man: Ästhetische Formalisierung, S. 218.

122 DieMetaphorik des »Weges« (9. Brief), »Pfades« (15. Brief) oder »Laufes« (1. Brief) usw.,

auf dem »geschritten« (auch »Schritte«, 15. Brief) und »gewandert« wird, wo der ›Kom-

mentator‹ »führt« (15. Brief) und den (impliziten) Leser bittet, ihm »weiter zu folgen«

(15. Brief), und viele weitere in dieses Bild passende Formulierungen, sind nicht zu

überlesen.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 183

vor. Der Grund für diesen Wechsel ist, dass er die Schönheit nicht aus der

›Quelle der Erfahrung‹ (10. Brief) ableiten könne.

Zwar wird uns dieser transcendentaleWeg eine Zeitlang aus dem traulichen

Kreis der Erscheinungen und aus der lebendigen Gegenwart entfernen und

auf dem nackten Gefild abgezogener Begriffe verweilen, aber wir streben

ja nach einem festen Grund der Erkenntniß, den nichts mehr erschüttern

soll, und wer sich über die Wirklichkeit nicht hinauswagt, der wird nie die

Wahrheit erobern.123

Mit dieser Anleitung und anderen Anleitungen des Textes durch den Kom-

mentar erzeugt der Text seine eigene Lektüre als Drei-Schritt-Modell von

Erfahrung (Synonyme: Natur, Stoff, Wirklichkeit etc.124) über Vernunft (Syn-

onyme: Form, Gesetz, Gestalt, Pflicht etc.) zum Ästhetischen/Ideal-Schönen125

(Vollkommenheit, Freiheit, Unendlichkeit, unendliches Potential etc.).126 Bei

dem Drei-Schritt-Modell sind allerdings, und so handhabt es die Rezeption

der Ästhetischen Briefe, die letzten beiden Endzustände austauschbar, wie im

Kapitel Stand der Schiller-Forschung gezeigt wurde.

»Auf dem nackten Gefild abgezogener Begriffe«127 ist der »dritte Grund-

trieb, der beyde vermitteln könnte«128, also eine begriffliche Setzung. Dieses

ist aber kontradiktorisch und negativ ge- und besetzt als »ein undenkbarer

Begriff«.129 Der Begriffmeint hier die wiederhergestellte Einheit der vollkom-

men entgegengesetzten beiden Triebe ›Stofftrieb‹ und ›Formtrieb‹, die durch

den dritten Trieb (›Spieltrieb‹) gewährleistet werden soll. Zunächst handelt es

sich also um das ›alte‹ philosophische Dilemma, wie es sich bereits bei Fichte

123 NA 20, S. 341 (10. Brief). Vgl. auch den Kommentar am Anfang des 17. Briefes.

124 Zu den einzelnen und vielfältigen Verkettungen von Signifikanten, die alle als Synony-

me gesehenwerden können, kann imRahmen der Analyse nicht eingegangenwerden.

Der Bedeutungswandel und die Clusterbildung von Signifikanten erhellt sich zum Teil

anhand der noch folgenden Analyse einiger exemplarischer Beispiele wie Natur und

Kunst, Form und Stoff, Freiheit, Schönheit usw.

125 Vgl. den Kommentar am Ende des 16. Briefes.

126 Vgl. den Abschnitt »Die Verwirrung der Sphären« im Kapitel Sinnprozessieren II in der vor-

liegenden Arbeit.

127 Es ist eine metaphorische Umschreibung dessen, was am Ende des 10. Briefes für die

vernunftgeleiteten Erläuterungen und für die begrifflichen Kategorisierungen in den

nachfolgenden Briefen formuliert wird.

128 NA 20, S. 347 (13. Brief).

129 NA 20, S. 347 (13. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

darstellte, ob es überhaupt möglich sei, eine strikte Differenz zu einer Verei-

nigung zu führen. Außerdem ist die ›Begreifbarkeit‹ der Genesis an sich und

erst recht in ihrer begrifflichen Erschließung in den Briefen ebenfalls als »un-

erforschlich« bezeichnet worden. Dieser ›Spieltrieb‹ wird definiert als ein die

entgegengesetzten Triebe des Menschen vermittelnder Trieb (14. Brief). Die

entgegengesetzten Triebe werden ebenfalls anthropologisch in der sinnlich-

vernünftigen Natur desMenschen verankert. Vermittelt und vereinigt werden

sollen der ›Stofftrieb‹, der auch als ›sinnlicher Trieb‹ bezeichnet wird, und der

›Formtrieb‹. Der Stofftrieb dringt auf Materialisierung der »bloßen Form«130,

als Voraussetzung für die Sichtbarkeit und die Existenz der Form imMannig-

faltigen der ›Realität‹ und der ›Wirklichkeit‹ (12. Brief).DerMensch kann nicht

als rein vergeistigte Form, als reine Anlage von sich selbst, sondern nur über

die Formierung von »Materie« und »Welt« zu einem »Daseyn« gelangen und

so als in der ›Welt‹ existierend erscheinen.131 Der Formtrieb resultiert aus der

vernünftigen Natur des Menschen, der ja als Doppelnatur zwischen Sinnen-

und Vernunftwesen behauptet wird, und dringt auf Freiheit, Harmonie, Form

und Gesetz, damit er als Person überhaupt beobachtet werden kann. Denn er

muss sich als eine abgeschlossene Form different gegen eine amorphe Welt

des Mannigfaltigen durch seine Formung als »Person« absetzen, um erkenn-

bar zu sein.

Im 11. und 12. Brief wurde eine Wechselwirkung zwischen diesen beiden

Gegensatzpaaren Form und Inhalt (Stoff,Materie), Zustand und Person, End-

lichkeit und Unendlichkeit etc. vorausgesetzt, deren eine Seite der binären

Unterscheidung jeweils die andere bedingt und umgekehrt: so ist Inhalt nicht

ohne Form und Form nicht ohne Inhalt möglich.132 Die »Wechsel-Wirkung

zwischen beyden Trieben«133 greift der Text am Anfang des 14. Briefes noch

einmal auf und definiert sie folgendermaßen:

Wir sind nunmehr zu dem Begriff der Wechsel-Wirkung zwischen beyden

Trieben geführt worden, wo dieWirksamkeit des einen dieWirksamkeit des

andern zugleich begründet und begrenzt, und wo jeder einzelne für sich ge-

rade dadurch zu einer höchsten Verkündigung gelangt, daß der andere thä-

tig ist.134

130 NA 20, S. 344 (11. Brief).

131 Vgl. den 11. und 12. Brief.

132 Vgl. auch den 13. Brief.

133 NA 20, S. 352. (14. Brief).

134 NA 20, S. 352 (14. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 185

Es scheint fast überflüssig, einen dritten Spieltrieb zu ihrer Vereinheitlichung

zu behaupten, der »mithin Form in die Materie und Realität in die Form brin-

gen [wird]«.135 Denn die Begriffe Form und Stoff sind schon durch die Annah-

me ihrer wechselseitigen Bedingung nicht mehr voneinander unterscheidbar,

wodurch die simultane Einheit ihrer Unterscheidung mitthematisiert wird

und diese wechselbedingende Differenz paradox wird.136

Die ›Wirkung‹ der Vereinigung durch den Spieltrieb beschreibt der ›Kom-

mentator‹ dann aufgrund der bereits angenommenen Wechselwirkung als

redundante Identifizierung der Form mit der Materie und umgekehrt:

Der Spieltrieb also, inwelchembeyde vereinigt wirken, wird zugleich forma-

le und unsre materiale Beschaffenheit, […] mithin Form in die Materie und

Realität in die Form bringen.137

Der ›Gegenstand des Spieltriebes‹ ist »lebende Gestalt«, ein Zusammen-

schluss von Leben (Stoff) und Gestalt (Form), was wiederum Schönheit

›bedeutet‹.138 Der ganze Zusammenhang mit der Schönheit repräsentiert

sich dann im 15. Brief folgendermaßen:

Der Gegenstand des Spieltriebes, in einem allgemeinen Schema vorgestellt,

wird also l e b e n d e G e s t a l t heißen können; ein Begriff, der allen äs-

thetischen Beschaffenheiten der Erscheinungen, undmit einemWorte dem,

was man in weitester Bezeichnung S c h ö n h e i t nennt, zur Bezeichnung

dient.139

Im unmittelbar darauf folgenden Satz dementiert er in alter argumentati-

ver und zurücknehmender Gewohnheit diese begriffliche Bezeichnung von

Schönheit wieder:

Durch diese Erklärung, wenn es eine wäre, wird die Schönheit weder auf das

ganze Gebiet des Lebendigen ausgedehnt, noch bloß in dieses Gebiet einge-

schlossen.140

135 NA 20, S. 354 (14. Brief).

136 Vgl. das Kapitel Sinnprozessieren II.

137 NA 20, S. 354 (14. Brief).

138 Vgl. dazu NA 20, S. 355 (15. Brief).

139 NA 20, S. 355 (15. Brief).

140 NA 20, S. 355 (15. Brief), Herv. AL.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Die Erklärung, die er in Bezug auf den Begriff der Schönheit hier abgegeben

hat, entpuppt sich als figurative Finte,mit dem auf den ersten Blick unschein-

baren Einschub »wenn es eine wäre«.

Dieses ›kreisförmige‹ Strategie Schillers, letztlich zu keiner Lösung zu ge-

langen, beschrieben schonWilkinson undWilloughby auf die folgendeWeise:

Er [Schiller] nimmt seinen Leser gleichsambei derHandund führt ihn immer

im Kreis herum: bringt ihn hier zu einem scheinbar toten Punkt, über den er

nicht hinwegkommt, bis er auf eben derselben oder auf einer späteren Kreis-

bahn eine andere Position erreicht hat; dort wieder zu einer scheinbaren Lö-

sung gelangt, die dann im weiteren Fortgang Probleme von noch größerer

Kompliziertheit verrät.141

Im weiteren Fortgang wird die Schönheit dann als das »gemeinschaftliche

Objekt beyder Triebe«142 (Form- und Stofftrieb) bezeichnet. Durch die Be-

friedigung dieses Triebs, das Spiel, komme man zur Schönheit, die also über

die Befriedigung des Spieltriebs definiert wird:

Manwird niemals irren, wennman das Schönheitsideal eines Menschen auf

dem nehmlichen Weg sucht, auf dem er seinen Spieltrieb befriedigt.143

Aber die Art und Weise der »Vereinigung« der entgegengesetzten Triebe

und die »Genesis« der Schönheit, die daraus hervorgebracht würde, wurde

in demselben Brief aber kurz zuvor bereits »selbst […] wie überhaupt alle

Wechselwirkung zwischen dem endlichen und dem unendlichen« als »un-

erforschlich« beschrieben.144 Trotz dieser Aussage, die durch ihre paradoxe

Selbstbezüglichkeit eine Unentscheidbarkeit, ob sie sich selbst negiert oder

bestätigt, wie im letzten Kapitel gezeigt wurde, beinhaltet, ergeht sich der

nachfolgende Text gerade im 15. Brief paradoxerweise in permanenten, vari-

ierenden Beschreibungen und Bestimmungen dessen, wie diese Vereinigung

und die Entstehung von Schönheit, die sich a priori nicht bestimmen lässt,

bestimmt werden könnte.

Beispielsweise befindet sich der Ort des Gemüts »bei Anschauung des

Schönen in einer glücklichen Mitte zwischen dem Gesetz und Bedürfniß«145,

so definiert der ›Briefschreiber‹ weiter, und erklärt diesen Zustand als frei von

141 Wilkinson/Willoughby: Schillers Ästhetische Erziehung, S. 62f.

142 NA 20, S. 356f. (15. Brief).

143 NA 20, S. 358 (15. Brief).

144 NA 20, S. 356 (15. Brief).

145 NA 20, S. 357 (15. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 187

beidem. Ein kurzes Intermezzo gibt der ›Kommentator‹ mit der provokativen

Frage, ob man ihm nicht entgegnen wolle, ob das Schöne dadurch, dass man

es zum ›bloßen Spiel‹ mache, nicht zum Frivolen verkomme.146 Es ist nur ein

rhetorischer Griff, wie sich heraus stellt, denn er beantwortet es mit einer

Gegenfrage und mit der Behauptung des (eher zweifelhaften) ›Beweises‹ der

Fähigkeit des Spiels zur Menschenbildung, den er verblüffenderweise bereits

erbracht zu haben scheint, ohne dass dies von Leserseite aus bemerkt werden

konnte. ›Sein‹ (impliziter) Leser scheint aber ›wissend‹ zu sein (›wir wissen‹),

denn dieser hat eine ›Vorstellung‹ und ›nennt‹ etwas aufgrund seiner Vorstel-

lung ›Einschränkung‹:

Aber was heißt denn ein b l o ß e s Spiel, nachdem wir wissen, daß unter

allen Zuständen des Menschen gerade das Spiel und n u r das Spiel ist, was

ihn vollständig macht, und seine doppelte Natur auf einmal entfaltet? Was

Sie, nach Ihrer Vorstellung Einschränkung nennen, das nenne ich, nach der

meinen, die ich durch Beweise gerechtfertigt habe, Erweiterung.147

Bis zu dieser Stelle blieb der eigentliche referentielle Sinn von ›Schönheit‹ in

diesem Argumentations-›Weg‹ fern. Denn, angefangen von der Wechselwir-

kung von Form- und Stofftrieb im Spieltrieb, deren Begriff ›lebende Gestalt‹

ist und als solche ›Schönheit‹ bezeichnen kann, entpuppen sich die ›Lösun-

gen‹ mit Wilkinson und Willoughby gesprochen als ›scheinbare‹ und als ›to-

te Punkte‹; sie bleiben axiomatisch aufeinander folgende ›Behauptungen‹.148

Rein begriffliche Ersetzungen erfolgen durch die Aneinanderreihung unter-

schiedlicher Signifikanten, die Klarheit über den Begriff oder die Bedeutung

der Schönheit bringen sollen. Dies geschieht aber unter der stets ›mitlau-

fenden‹ selbstbezüglich paradoxen Bedingung, dass genau diese Wechselwir-

kung von Form-und Stofftrieb im Spieltrieb, die wiederumdie Schönheit her-

vorbringen und erklären soll, »wie überhaupt alle Wechselwirkung zwischen

dem Endlichen und dem Unendlichen, unerforschlich bleibt« (15. Brief). Es

ist eine tautologische Aneinanderreihung von Bezeichnungen, die jeweils die

vorherigen Bezeichnungen nur durch andere substituieren. Der Referent der

Bezeichnungen ›Schönheit‹, ›Spiel‹ oder ›Ästhetisches‹, die synonym verwen-

det werden, wird in eine nicht endende Signifikantenkette aufgelöst, ohne

146 Vgl. NA 20, S. 357 (15. Brief).

147 NA 20, S. 358 (15. Brief, Herv. AL).

148 Vgl. NA 20, S. 309 (1. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

bei einem letzten Signifikat anzugelangen,wo die sinnprozessierende Bedeu-

tungsmaschinerie gestoppt werden könnte.149 Das bewirkt eine Art différance

im Text, »mit welchem die stete Verschiebung und Verspätung von Sinn im

Zeichengefüge bezeichnet wird.«150 Das

Spiel der Differenzen [setzt] in der Tat Synthesen und Verweise voraus, die

es verbieten, dass zu irgendeinemZeitpunkt, in irgendeinemSinn, ein einfa-

ches Element als solches präsent wäre und nur auf sich selbst verwiese. Kein

Element kann je die Funktion eines Zeichens haben, ohne auf ein anderes

Element, das selbst nicht einfach präsent ist, zu verweisen […]. Aus dieser

Verkettung folgt, dass sich jedes »Element« – Phonem oder Graphem – auf-

grund der in ihm vorhandenen Spur der anderen Elemente der Kette oder

das System konstituiert. Diese Verkettung, dieses Gewebe ist der Text, wel-

cher aus der Transformation eines anderen Textes hervorgeht. Es gibt nichts,

weder in den Elementen noch im System, das irgendwann oder irgendwo

einfach anwesend oder abwesend wäre. Es gibt durch und durch nur Diffe-

renzen und Spuren von Spuren.151

Es ist offensichtlich dieses von Derrida beschriebene unendliche und pro-

zessierende Aufschieben der Bedeutung, dessen Wirkung in den Ästhetischen

Briefen in einer ähnlichen Weise erfolgt und, wie noch gezeigt werden wird,

zugleich im Text selbst beobachtet, beschrieben und kommentiert wird. Auch

die weitere ›Argumentation‹ setzt die endlose Signifikantenkette fort, die ihre

149 Berghahn spricht von »Schillers ›unpräzise[r]‹ Terminologie. Daran scheitern nicht nur

alle Versuche, für Schillers philosophische Schriften ein Wörterbuch nach Art von EIS-

LERs KANT-Lexikon zu verfassen, sondern auch jene Übersetzer, die jeden Begriff auf

nur ein Äquivalent festlegen wollten. Wenn Schiller »Natur«, wie WILKINSON fest-

stellt, ›in mindestens sieben verschiedenen Bedeutungen verwendet‹ […], so mag das

unexakt im Sinne der philosophischen Fachsprache à la KANT sein, es ist jedoch kei-

neswegs willkürlich.« (Wilkinson 1959, S. 390, zit.n. Berghahn 2011, S. 313)

150 Jahraus: Theorieschleife, S. 17. Die différance ist das Konzept der Dekonstruktion als Theo-

rie. Dass bei selbstreferentieller Lektüre der Theorie der Dekonstruktion aber von ei-

nem Konzept nicht die Rede sein kann, weil dem Signifikanten ›différance‹ kein ein-

deutiger Sinn korrespondiert, dazu vgl. ebd., S. 18. Der différance entspricht dabei in

etwa das paradoxe Sinnprozessieren zwischen Referenz und Selbstreferenz (Vgl.Weg-

mann/Kremer: Ästhetik der Schrift.)

151 Jacques Derrida: Die différance. In: Ders. Randgänge der Philosophie. Hg. von Peter En-

gelmann. Wien 1999, S. 29-52, hier S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 189

einzelnen Signifikanten als das jeweilige Supplement152 des vorigen Ausdrucks

erscheinen lassen. Die Supplemente funktionieren in der Abwesenheit von

›Schönheit‹ als ihre vorgespiegelte Präsenz, als die potenzierte Vermittlung

ihrer Vermittlung.153

Durch diese Abfolge von Supplementen hindurch wird die Notwendigkeit

einer unendlichen Verknüpfung sichtbar, die unaufhaltsam die supplemen-

tären Vermittlungen vervielfältigt, die gerade den Sinn dessen stiften, was

sie verschieben: die Vorspiegelung der Sache selbst, der unmittelbaren Prä-

senz, der ursprünglichenWahrnehmung. Die Unmittelbarkeit ist abgeleitet.

Alles beginnt durch das Vermittelnde…154

Der Supplement-Charakter taucht auch bei anderen Signifikanten wie ›Na-

tur‹ oder ›Kunst‹ auf, deren Bedeutungen durch Verweisungen auf weitere

Signifikanten, die auf weitere Signifikanten verweisen usw., nur verschoben

wird, was ihre fortwährende Abwesenheit zeigt.

3.3.2 Keine ›Spur‹ von ›Schönheit‹?:

Keine ›Spur der Theilung‹ bei der Vereinigung in einem Dritten

Das Thema der Wechselwirkung, »deren reinstes Produkt die Schönheit

ist«155, wird im 18. Brief noch einmal aufgegriffen, beweist in Bezug auf die

Schönheit aber offensichtlich nichts Neues oder anderes als die eigentlich

»unerforschliche« Art der Vereinigung von Schönheit. Im 18. Brief wird

folgende These aufgestellt: die

Schönheit, heißt es, verknüpft zweyZuständemiteinander, die einander ent-

gegengesetzt sind, und niemals Eins werden können. Von dieser Entgegen-

setzung müssen wir ausgehen; […] so daß beyde Zustände sich auf das be-

stimmteste scheiden; sonst vermischenwir, aber vereinigen nicht. Zweytens

heißt es: jene zwey entgegengesetzten Zustände verbindet die Schönheit,

und hebt also die Entgegensetzung auf. Weil aber beyde Zustände einan-

der ewig entgegengesetzt bleiben, so sind sie nicht anders zu verbinden, als

152 ›Supplement‹ ist ein Begriff Derridas: »es gab immer nur Supplemente, substitutive

Bedeutungen, die aus einer Kette differentieller Verweisungen hervorgehen konnten«

(Jacques Derrida: Grammatologie. Frankfurt a.M. 1974, S. 274f.).

153 Vgl. Culler: Dekonstruktion, S. 117.

154 Derrida: Grammatologie, S. 272.

155 NA 20, S. 361 (16. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

indem sie aufgehoben werden. Unser zweytes Geschäft ist also, diese Ver-

bindung vollkommen zu machen, sie so rein und vollständig durchzufüh-

ren, daß beyde Zustände in einem Dritten gänzlich verschwinden, und kei-

ne Spur der Theilung in demGanzen zurückbleibt; sonst vereinzeln wir, aber

vereinigen nicht.156

Zunächst ist einmal festzustellen, dass es zwei Aussagen gibt, die sich gegen-

seitig widersprechen, dass eine Unterscheidung der beiden Zustände voll-

kommen bestehen bleiben muss, aber zugleich vollkommen und spurlos be-

seitigt werden muss, um sich in einem ›Dritten‹ vereinigen zu können – ähn-

lich wie in der Argumentation Fichtes. Die ganze Passage scheint offensicht-

lich wieder keine schlüssige Argumentation für das ›laufende‹ Beweisverfah-

ren bereit zu halten, es handelt sich um weitere axiomatische Setzungen,

die durch den Ausdruck »heißt es« den Eindruck erwecken, dass hier entwe-

der auf fremde Autorität oder auf bereits Bewiesenes referiert werde. Diese

beiden sich widersprechenden Aussagen, werden im Text dazu einleitend als

»zwei höchst verschiedene Operationen« bezeichnet:

Es kommt hiebey auf zwey höchst verschiedene Operationen an, welche bey

dieser Untersuchung einander nothwendig unterstützen müssen.157

Der Kommentar im unmittelbaren Satz davor verspricht im Übrigen verhei-

ßungsvoll, bei der Lösung ›dieses Problems‹ den ›Faden‹ ›durch das ganze

Labyrinth der Aesthetik‹ zu finden:

Dieß ist der eigentlich Punkt, auf den zuletzt die ganze Frage über die Schön-

heit hinausläuft, und gelingt es uns, dieses Problem befriedigend aufzulö-

sen, so haben wir zugleich den Faden gefunden, der uns durch das ganze

Labyrinth der Aesthetik führt.

Die Vereinigung von Form- und Stofftrieb soll also nun dadurch bewerkstel-

ligt werden, dass sie ihre Determination und ihre Differentialität gegen ein-

ander aufgeben. Durch ihre Ununterscheidbarkeit verschwinden sie in dem

›Dritten‹, der Schönheit als ihrem ›tertium comparationis‹. Dadurch, dass

sie jedoch ihre Unterscheidungsfähigkeit aufgeben, sind sie nicht mehr be-

stimmbar als Form- und Stofftrieb. Das, was in der Schönheit verschwindet,

ist tatsächlich ›verschwunden‹.

156 NA 20, S. 366 (18. Brief).

157 NA 20, S. 366 (18. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 191

Interessant ist, dass alle antinomischen Gegensatzpaare wie Form und

Stoff, Natur und Kultur, Zustand und Person usf., von Schiller als Wech-

selwirkungen angenommen werden. Schiller nennt diese Wechselwirkungen

auch die ›Verwirrung der Sphären‹.158 Diese ›Sphären‹ sind von vornherein

nicht voneinander unterschieden,159 da z.B. Form und Stoff nur wechselwir-

kend durch die jeweils andere Seite der Unterscheidung vermittelt werden.

Die Annahme von eindeutigem Sinn wird schon durch die angenommene

Wechselbedingung aufgegeben, dadurch, dass das eine im anderen ist und

umgekehrt. Das, was nun ›Schönheit‹ heißt, gründet sich auf indeterminier-

ten Sinn, der noch nicht einmal ›Spuren‹ oder ›Spuren‹ von ›Spuren‹ wie bei

der différance zurück lässt. Schönheit kann dadurch nicht von etwas anderem,

das ebenfalls unbestimmt ist, unterschieden werden, es bleibt ebenso unbe-

stimmt. Die ›Bedeutung‹ von Schönheit ist das ›Aufheben‹ der Determinati-

on160 von Form- und Stofftrieb. Dies sagt wieder nichts über die Bedeutung

von ›Schönheit‹ aus, es verweist als Signifikant auf sich selbst und bedeutet

›nichts Bestimmtes‹ bzw. mit den Worten der Ästhetischen Briefe: »von aller

Bestimmung frey sein« (20. Brief). Schönheit drückt nur sich selbst aus, als

sinnentleerter Signifikant, was die reinste Form der Tautologie ist. Es ist den-

noch einWiderspruch, zu behaupten, es seien keine ›Spuren‹ von Sinn in die-

ser Transformation und Absorption enthalten, wenn man zugleich sagt, was

genau keinen bestimmten Sinn mehr hat, nämlich die ›ursprüngliche‹ Diffe-

renz von Formtrieb/Stofftrieb.

Der Text, könnte man sagen, behauptet einen der Derridaschen différance

gegenläufigen Prozess: inhaltliche ›Wahrheiten‹ erscheinen bei der ›Schön-

heit‹ nicht verspätet und aufgeschoben, sondern verloren bei der Transfor-

mation von Signifikanten in andere Signifikanten. Der alte ›Sinn‹ wird so

vollkommen aufgehoben im neuen Signifikanten, dass er nicht einmal mehr

›Spuren‹ dessen beinhaltet. ›Aufgehoben‹ kann hier aber auch im doppel-

ten Sinne verstanden werden: zum einen ›Aufheben‹ als ›Auflösen‹ und ›Ver-

schwinden‹, zum anderen als ›Bewahren‹ und ›Speichern‹ im Sinne von ›etwas

für später aufheben‹. Bei der einen Lesart ist der ursprüngliche Sinn von Form

und Stoff vollständig verloren und hinterlässt ›keine Spur‹ ihrer ursprüngli-

chen Differenz oder ›Theilung‹, die sie zuvor genau als dasjenige determinier-

te, was sie vom anderen unterschied. Bei der anderen Lesart ist die ursprüng-

158 Vgl. NA 20, S. 347 (13. Brief).

159 Vgl. z.B. auch NA 20, S. 347 (13. Brief).

160 Vgl. NA 20, S. 374f. (20. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

liche Differenz bzw. der ursprüngliche Sinn vollständig enthalten und hinter-

lässt ›keine Spur‹, weil die Referenten von Schönheit – Form und Stoff – voll-

ständigmit demZeichen der Schönheit verschmelzen.DieMöglichkeit beider

Lesarten verhindert imÜbrigen hier wieder die wörtliche Lesart, bei der beide

widersprechenden Lesarten möglich erscheinen. Bei beiden Deutungsweisen

dieser Passage verweist der Signifikant Schönheit zwar nur auf sich selbst,

jedoch verweist die zweite Aussage mit ihrer Forderung, »daß beyde Zustän-

de in einem Dritten gänzlich verschwinden, und keine Spur einer Theilung

in dem Ganzen zurückbleibt«, auch paradoxerweise auf eine ›Spur‹ der ›Ge-

nesis‹ von ästhetischer Bedeutung, die vom ›dritten‹ Signifikanten Schönheit

selbst ›gänzlich‹ absorbiert werden soll.

Im Hinblick auf darauf folgende explizite Behauptungen im 21. Brief,

die ›ästhetische Bestimmungsfreyheit‹ oder ›erfüllte Unendlichkeit‹ (21. Brief)

bzw. ›ästhetische Bestimmbarkeit‹ (21. Brief), macht diese Ausführung jedoch

wieder Sinn: Es ist die paradoxe Indetermination bei gleichzeitiger Determi-

nation. Es wurde bereits darauf hingewiesen, dass es paradox ist, das Ästhe-

tische (= Schönheit) zu bestimmen als etwas, das nicht zu bestimmen ist. Die

Aussage über das Ästhetische unterläuft ihre eigenen Kriterien und Gesetze,

auch für Horn, Menke und Menke ein typisches Merkmal von Literatur,161

und negiert sich selbst. Das entspricht aber auf den zweiten Blick ebenso

paradox genau wieder den eigenen Kriterien, wie im folgenden Analyseka-

pitel zu zeigen sein wird. Festzuhalten ist, dass die Bestimmung des Ästhe-

tischen ›zirkuliert‹ und zwar innerhalb dieses Paradoxons von Bestimmtheit

und Unbestimmtheit (Determination und Indetermination). Beim Versuch,

die ›Spur‹ der ›Schönheit‹ und des ›Ästhetischen‹ in den Ästhetischen Briefen

nachzuzeichnen, bietet Dieter Merschs Modellierung des Begriffs der

›Spur‹, der zwar auf Derrida zurückgeht, aber in die Richtung einer Materia-

lität umgedeutet wird, ein passenderes Erklärungsmodell für diese materiale

›Spur‹ der ›Schönheit‹, die mit der aus ihren Komponenten geschaffenen Tex-

tur, aus der sie selbst untrennbar und ununterschieden herausscheint, verwo-

ben ist.

Die weitere ›Verfolgung‹ des (Nicht-)Sinns oder einer Bedeutung der

›Schönheit‹ und des ›Ästhetischen‹ bis zum Ende der Briefe führt auch auf

der Textebene zu keinem letzten Resultat einer bestimmten und determinie-

renden Bedeutung. Im Folgenden wird lediglich mit weiteren Zeichen das

161 Vgl. Horn/Menke/Menke: Literatur als Philosophie, S. 12-14 (Einleitung).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 193

selbstbezügliche Paradoxon zwischen Indetermination und Determination

supplementiert.

Der 19. Brief führt die Bezeichnung der ›leeren Unendlichkeit« ein, die ein

Zustand vor aller Bestimmung sei.

[I]n diesem Reiche des Möglichen [ist] nichts gesetzt, folglich auch noch

nichts ausgeschlossen, so kannman diesen Zustand der Bestimmungslosig-

keit eine l e e r e U n e n d l i c h k e i t nennen […].162

In dieser leeren Unendlichkeit existieren weder Form noch Inhalt, nichts un-

terscheidet sich von dem anderen.

Vom Ende des 20. Briefes an bis zum 22. Brief wird die Bezeichnung

des ›ästhetischen Zustands‹ verwendet, analog zur Bezeichnung der ›Schön-

heit‹.163 Der ›ästhetische Zustand‹ wird im 21. Brief substituiert durch die

Begriffe der ›ästhetischen Bestimmbarkeit‹ bzw. der ›ästhetischen Bestim-

mungsfreyheit‹. Der Begriff der ›ästhetischen Bestimmbarkeit‹ stimme »mit

der bloßen Bestimmungslosigkeit in dem einzigen Punkt überein, daß beide

jedes bestimmte Dasein ausschließen«164. Die ›ästhetische Bestimmbarkeit‹

oder die ›ästhetische Bestimmungsfreyheit‹ werden synonym auch als »er-

füllte Unendlichkeit«165 bezeichnet. Das entspricht wieder dem oben schon

beschriebenen widersprüchlichen Zustand, der alle inhaltlichen Bestimmun-

gen, die er zuvor aufwies, beibehält (also inhaltlich gefüllt ist), diese aber ihre

Determinierungskräfte verlieren.

Die Aufgabe ist also, die Determination des Zustandes zugleich zu vernich-

ten und beyzubehalten, welche nur auf die einzige Art möglich ist, daßman

ihr eine andere entgegensetzt.166

162 NA 20, S. 368 (19. Brief).

163 Der Analogie-Eindruck zwischen dem ›Schönen‹ und dem ›Ästhetischen‹ vollzieht sich

im Text z.B. durch die folgenden zwei Aussagen: Zum einen wird gesagt, dass bei

Schönheit das Gemüt in ästhetischer Stimmung ist (vgl. 21. Brief, NA 20, S. 377), und

zum anderen, dass der ›ästhetische Zustand‹ mit ›Schönheit‹ gleichgesetzt wird und

dass der Mensch im Reich der Schönheit ästhetisch wird (vgl. 23. Brief, NA 20, S. 385).

Im 26. Brief wird die Rede vom ›ästhetischen Schein‹ synonym zur Rede vom ›schönen

Schein‹ verwendet.

164 NA 20, S. 377 (21. Brief).

165 NA 20, S. 377 (21. Brief).

166 NA 20, S. 375 (20. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Das gleichzeitige ›Vernichten‹ und ›Beybehalten‹ (ähnlich dem ›Aufheben‹ im

Sinne von ›Auflösen‹ und ›Bewahren‹) von zuvor determiniertem Sinn könnte

im Übrigen als ein Paradebeispiel für das gelten, was für Luhmann einenWi-

derspruch definiert: das ›Beybehalten‹ der ›Determination‹ von zwei gleich-

zeitig aktualisierten, sich widersprechenden Seiten, was die Aktualisierung

von eindeutig determiniertem Sinn unmöglichmacht.Dadurch, dass der Text

strategisch Widersprüche einsetzt, entspricht das seiner in diesem Zitat vor-

geschlagenen konzeptionellen Taktik, jeden bestimmten Sinn durch Wider-

sprüche rückwirkend in unbestimmten Sinn wieder umschlagen zu lassen.

Dieses ›Vernichten‹ der ›Determination‹ sei nur möglich, – so behauptet

es der Text im 20. Brief, wodurch analog wieder das beschrieben wird, was im

18. Brief bereits beschrieben wurde, – wenn eine andere genau entgegenge-

setzte ›Determination‹ erfolgt.

Die Schalen einer Wage stehen gleich, wenn sie leer sind; sie stehen aber

auch gleich, wenn sie gleiche Gewichte enthalten.167

Diese Un(de)terminierung durch simultan erscheinende entgegengesetzte

Determinanten ist die wiederholte Beschreibung der Operationsweise eines

Widerspruchs. Sinn, der durch die Ausblendung der anderen Seite einer

Unterscheidung entsteht,168 wird kontingent durch die Simultaneität der

Entgegensetzung.

Das kontingente Moment eines Widerspruchs beschreibt der Text im fol-

genden Zitat. Der Vollzug dieser Operation ereignet sich dabei in der

mittlere[n] Stimmung […], in welcher Sinnlichkeit und Vernunft z u -

g l e i c h thätig sind, eben deswegen aber ihre bestimmende Gewalt

gegenseitig aufheben, und durch eine Entgegensetzung eine Negation

bewirken. Diese mittlere Stimmung […] verdient vorzugsweise eine freye

Stimmung zu heißen, […] so muß man diesen Zustand der realen und

aktiven Bestimmbarkeit den ä s t h e t i s c h e n heißen.169

Alle diese Darstellungen der Schönheit bzw. des Ästhetischen sind nur weite-

re Varianten dessen, was zuvor beschrieben wurde: ›Erfüllte Unendlichkeit‹,

167 NA 20, S. 375 (20. Brief).

168 Vgl. das Kapitel Sinn in der vorliegenden Arbeit.

169 NA 20, S. 375 (20. Brief). Zum ›Mittleren‹ oder zur Mittellage in Schillers Ästhetischen

Briefen und der Anknüpfung an seine anthropologischen bzw.medizinisch-philosophi-

schen Schriften vgl. insgesamt Zelle: Über die ästhetische Erziehung des Menschen,

besonders S. 425f. und S. 432.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 195

›aktive‹ und ›ästhetische Bestimmbarkeit‹ sind Variationen desselben para-

doxen Konzepts des nicht bestimmten, aber nicht gänzlich unbestimmten,

sondern unendlich bestimmbaren Ästhetischen.

Der Signifikant der ›Schönheit‹ wird vielfach durch Variationen des Signi-

fikanten des ›Ästhetischen‹ substituiert. Er erhält dabei scheinbar neue Be-

deutungen durch den jeweils neuen Signifikanten, der aber wieder nicht auf

ein bestimmtes Signifikat verweist, sondern seinerseits nur durch weitere Si-

gnifikanten ersetzt wird, die jeweils immer der paradoxen Be- und Umschrei-

bung dessen dienen, dass er durch nichts Bestimmtes, also auch kein letztes

bestimmtes Signifikat ersetzt werden kann. Die Nicht-Präsenz des Signifi-

kanten ›Schönheit‹ aufgrund seiner fortwährenden Substitutionen durch an-

dere Signifikanten auf der Ebene des Textes entspricht dabei, auf paradoxe

Art undWeise, der im Text beschriebenen Unbestimmtheit des ›Schönen‹, die

sich in unendlicher Bestimmbarkeit ausdrückt.

Diese imaginäre Signifikantenfolge wird niemals beendet, sie verweist

nicht auf ein endgültiges Signifikat, das den Beschreibungsgegenstand in vol-

ler und eigentlicher Bedeutung erhellt, sondern nur auf weitere Signifikan-

ten.

Das Zeichen wäre also die aufgeschobene (différée) Gegenwart. Ob es sich

jetzt ummündliche oder schriftliche Zeichen […] handelt, schiebt die Zirku-

lation der Zeichen den Moment auf (diffère), in dem wir der Sache selbst

begegnen könnten, uns ihrer bemächtigen, sie verbrauchen oder sie veraus-

gaben, sie berühren, sie sehen, eine gegenwärtige Anschauung von ihr ha-

ben könnten.170

Neben der Nicht-Präsenz oder Nicht-Gegenwärtigkeit von Bedeutung bei der

différance, die laut Derrida aufgrund einer endlosen Verweisungsspur von Si-

gnifikanten auf Signifikanten a priori in einem Text enthalten ist,171 verhält

es sich bei den Ästhetischen Briefen noch komplizierter, da das ›Konzept‹ von

Schönheit gerade von seiner Nicht-Präsenz geprägt ist.Das,was im Text nicht

präsent erscheint (z.B. das Signifikat des Signifikanten ›Schönheit‹ als seine

begriffliche Bestimmung), ist immer schon nicht präsent gewesen, besagt der

Text, denn dieses darf nicht ›ausschließlich bestimmt‹ (21. Brief) werden.

Die Präsenz und Gegenwart eines Referenten des Zeichens ›Schönheit‹

wird durch das Verweisen auf weitere Signifikanten in einer prinzipiell

170 Derrida: Die différance, S. 38.

171 Vgl. Derrida : Die différance, S. 45.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

unendlichen Signifikantenkette (›Spiel‹, ›ästhetischer Zustand‹, ›ästhetische

Bestimmbarkeit‹, erfüllte Unendlichkeit‹ etc.) nur weiter verschoben.172 Die

weiteren Signifikanten sind aber nur »Supplemente, substitutive Bedeu-

tungen, die nur aus einer Kette differentieller Verweisungen hervorgehen

konnten«173, zunächst des nicht mehr anwesenden Signifikanten. Sie dienen

zugleich auch als Supplemente des Supplements, denn Schönheit ist per

Definition nichts, was präsent und anwesend im Sinne einer Zuschreibung

zu einem bestimmten Sinn wäre, es ist gerade charakterisiert durch die

Abwesenheit von Bestimmung.

Festzuhalten ist, dass das Flottieren der Signifikanten jegliche Aneignung

des Sinns von ›Schönheit‹ dekonstruiert, der Sinn des ›Schönen‹ bzw. des

›Ästhetischen‹ kann durch ihre fortwährende Verweisstruktur nicht eingeholt

werden. Dies wiederum entspricht seinem inhaltlichen Konzept der Unein-

holbarkeit jeglichen determinierten Sinns des ›Schönen‹ im ästhetischen Zu-

stand. Der Text praktiziert damit, wovon er redet. Andererseits praktiziert er

nicht, wovon er redet: Mit der Bestimmung des ›Schönen‹ als Unbestimm-

barem ›verstrickt‹ er sich zugleich in selbstbezüglich paradoxe Aussagen. Ob

tautologisch oder paradox, der Sinn des Ästhetischen nimmt zirkuläre und

prozessierende Formen an.

3.3.3 Der ›Zirkel‹ des Ästhetischen und der Schönheit im 27. Brief

Um noch einmal den ›Faden‹ der vorliegende Analyse aufzunehmen, der

die ›Spur‹, des Ästhetischen in den Briefen verfolgt, soll die weitere Ar-

gumentation kurz nachvollzogen werden. Der ästhetische Zustand der

›erfüllten Unendlichkeit‹ ist ›Null‹, als Zustand vollkommener ›Indiffe-

renz‹174.

Wenn der Text permanent die These vertreten hat, dass alle antinomisch

gesetzten Unterscheidungen (z.B. Form und Stoff) wechselwirkend aufgeho-

ben werden müssen, um Schönheit zu erzeugen, entwirft er jetzt eine wi-

dersprechende These im 22. Brief, dass »nur von der Form […] wahre ästhe-

172 Vgl. auch Paul deMan: »So auch die Sprache: sie stößt immer und trifft nie. Sie referiert

immer, aber nie auf den richtigen Referenten.« (De Man: Ästhetische Formalisierung,

S. 227)

173 Derrida, zit.n. Culler: Dekonstruktion, S. 118.

174 Vgl. den 21. Brief, NA 20, S. 377.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 197

tische Freyheit zu erwarten«175 ist. Jetzt ist also die Form allein das ›wah-

re Ästhetische‹. Entweder erscheint die These als eine widersprechende oder

der Signifikant des ›Ästhetischen‹ ist ein anderer. Dieser Widerspruch176 ver-

schiebt, aber nur scheinbar, den Sinn des ›Ästhetischen‹ weiter in Richtung

seines Entzugs. Denn da »die Form aber nur an einem Stoffe realisirt werden

kann«177, ist die Simultaneität, die bereits im 11. und 12. Brief als Charak-

teristikum der Wechselwirkung von Form und Stoff aufgestellt wurde, bei-

der nötig. Der zwischenzeitlich dominierende These über das Ästhetische als

›Form vertilgt Stoff‹178 im 22. Brief begegnet im 23. Brief wieder der These

über das Ästhetische als ›Form und Stoff‹, da Form nur in Stoff erscheine.

Diese These weist zirkulär auf die Ausgangsthese zurück. Auch im 25. Brief

wird ›Schönheit‹ mit ›ästhetischer Einheit‹ als »wirkliche V e r e i n i g u n g

und Auswechslung der Materie mit der Form«179 ›identifiziert‹.

Im 26. Brief wird (der Signifikant) ›Spiel‹ durch (den Signifikanten)

›Schein‹ ersetzt180, der (wieder) als ›ästhetischer‹ oder ›schöner Schein‹

bezeichnet wird.181 Er ist das ›Wesen‹ von ›schöner Kunst‹.182 Die Serie der

Signifikanten ›Spiel‹, ›ästhetischer Zustand‹, ›ästhetischer Schein‹, ›Kunst‹

lässt alle Bedeutungen, die die ›Schönheit‹ und das ›Ästhetische‹ betreffen,

indifferent miteinander verweben. Bestärkt wird dieser Eindruck noch da-

durch, dass der Text die einzelnen Bezeichnungen in Wortfolgen zusammen

zieht, in denen mehrere der Signifikanten zugleich auftreten: so ist z.B. die

Rede von »der Kunst des Scheins«183, vom »Reich des schönen Scheins«184

175 NA 20, S. 382 (22. Brief). Ähnliches findet sich auch im 25. Brief, der Schönheit wieder

als Wechselwirkung beschreibt (NA 20, S. 396).

176 Zu »Schillers dualistischer Interpretation der fichteschen Trieblehre« und zur »wech-

selweisen Herrschaft von Stoff- und Formtrieb«, bei der Schiller den Spieltrieb »als

Vermittlungsglied« einsetzt, vgl. Zelle: Über die ästhetische Erziehung des Menschen,

S. 428.

177 NA 20, S. 384 (23. Brief).

178 »Darin also besteht das eigentliche Kunstgeheimnis des Meisters, daß er den S t o f f

d u r c h d i e F o r m v e r t i l g t.« NA 20, S. 382 (22. Brief). Carsten Zelle bezeich-

net bei dieser berühmten Formel in den Ästhetischen Briefen den Gegensatz zwischen

Schillers »Produktionsästhetik auf Zwang« zu seiner »Rezeptionsästhetik in Freiheit«

als paradox. Zelle: Über die ästhetische Erziehung, S. 433.

179 NA 20, S. 397 (25. Brief).

180 Vgl. NA 20, S. 399 (26. Brief).

181 Vgl. NA 20, S. 399f. (26. Brief).

182 Vgl. NA 20, S. 400 (26. Brief).

183 NA 20, S. 401 (26. Brief).

184 NA 20, S. 411 (27. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

W7
Notiz
Accepted festgelegt von W7

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

und vom »Reich des ästhetischen Scheins«185. Durch die Substitutionen und

wechselseitigen Überblendungen der Signifikanten changiert und oszilliert

der Text zwischen verschiedensten Bedeutungsevokationen des ›Schönen‹

und des ›Ästhetischen‹, die alle möglich erscheinen, von denen aber keine

den Anspruch für sich erhebt, allein gültig bzw. nur so gültig zu sein.

Nun wird weiter vom ›ästhetischen Schein‹ ausgesagt, dass er nur äs-

thetisch sei, wenn er »s e l b s t s t ä n d i g ist, (allen Beystand der Rea-

lität entbehrt)«.186 Im 27. Brief wird wieder die hierarchisch höhere Ebene

der Gestalt187, der »freyen Form«188, über dem Stoff stehend behauptet, die

»den Sprung zum ästhetischen Spiele«189 erzeuge. Dadurch weist der Text

eine Argumentation auf, die zwischen der These, dass das Ästhetische die

Simultaneität, Wechselbedingung und Gleich-Gültigkeit von Form und Stoff

beinhaltet (These 1) und der These, dass es einen Hierarchieunterschied von

Form und Stoff gibt, nämlich dass die Form hierarchisch über dem Stoff an-

zusiedeln ist (These 2), hin und her zirkuliert. Die Reihenfolge der Thesen

erfolgt nach dem folgenden Schema: These 1, These 2, These 1, These 2. Die

Thesen wechseln sich exakt miteinander ab und beschreiben dabei eine zirku-

läre Bewegung. Der Zirkel der Thesen über das Ästhetische könnte ungefähr

so aussehen:

 

Der Zirkel der Thesen über das Ästhetische

These 1: Ästhetisches = (Wechselwirkung aus) Form und Stoff

wechselt ab mit

These 2: Ästhetisches = Form vertilgt Stoff

 

In der These der Wechselbedingung von beidem, sagt der Text bereits im

12. Brief, ist die zweite These im Prinzip mit enthalten, jedoch nur aus der

Sicht der einen Seite dieserWechselwirkung.Man könnte sagen, aus Sicht der

›Formseite‹, die ›Stoff‹ braucht, um zur Darstellung zu kommen. Von daher

185 NA 20, S. 412 (27. Brief).

186 NA 20, S. 402 (26. Brief).

187 Vgl. NA 20, S. 405 (27. Brief).

188 NA 20, S. 407 (27. Brief).

189 NA 20, S. 407 (27. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 199

weist die zweite These auf die erste wieder zurück. Was am Ende einer lan-

gen Argumentation eines ›Beweises‹ übrig bleibt, ist sein verwirrender Rück-

verweis auf seine Ausgangsposition. Nichts ist bewiesen für die ›Sache der

Schönheit‹.

Dennoch steht die Hierarchiethese imWiderspruch zur These des gleich-

wertigen Simultanerscheinens von Form und Stoff. Denn die behauptete

Wechselbedingung müsste ebenso aus Sicht der ›Stoffseite‹ funktionieren,

die Form braucht. Diese umgekehrte Sichtweise wird jedoch in den Ästheti-

schen Briefen nicht (wie die These »Form vertilgt Stoff«) in den Vordergrund

gestellt, sondern bleibt unmarkiert.

Ein weiteres zirkuläres Modell findet sich beim ›Beweis‹ der Schönheit.

Und zwar wird im Text scheinbar durchgängig, wie oben dargestellt wur-

de, die These aufgestellt, dem Menschen durch die Schönheit Freiheit zu er-

möglichen. Die Schönheit bzw. das Ästhetische wurde durch die Wechselbe-

dingung von Form und Stoff, und deren Identifizierung mit Freiheit (von al-

ler Determination) erreicht. Das wird von der Bestimmung des Ästhetischen

als ›freie Form‹ und ›freier Schein‹ durch die Dominanz von Form über Stoff

als »wahre ästhetische Freyheit«, worin »das eigentliche Kunstgeheimniß des

Meisters«190 besteht, noch überboten. Die Aussage im 22. Brief geht in die

gleiche Richtung:

Diese […] Freyheit des Geistes […] ist die Stimmung, in der uns ein ächtes

Kunstwerk entlassen soll, und es giebt keinen sicherern Probierstein der

wahren ästhetischen Güte.191

Beide Aussagen zusammen genommen erwecken den Eindruck, dass Kunst,

die ästhetisch ist, die Fähigkeit beinhaltet, den Rezipienten dieser Kunst äs-

thetisch und frei zumachen. »Je allgemeiner nun die Stimmung, […] desto ed-

ler ist jene Gattung und desto vortrefflicher ein solches Produkt«192. Ebenso

wird der Eindruck evoziert, dass derjenige Künstler, der ein »wahrhaft schö-

nes Kunstwerk« vollbringt, ein ›Meister‹ und ein ›Zauberer‹ sein muss, aus

dessen »Zauberkreise« die Kunst »rein und vollkommen, wie aus den Hän-

den des Schöpfers gehn«193 muss. Dieser Eindruck, dass es der Künstler ist,

der frei und ästhetisch sein muss, um schöne Kunst anzufertigen, wird noch

190 NA 20, S. 382 (22. Brief).

191 NA 20, S. 380 (22. Brief).

192 NA 20, S. 380 (22. Brief).

193 NA 20, S. 382 (22. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

dadurch bestärkt, dass der Text im 9. Brief eine Art Anleitung zur Ausbil-

dung eines Künstlers konzipiert, der als Erzieher der Menschheit fungieren

soll. Der Prozess des Ästhetischen als Werkzeug (der ›Erziehung‹) liefe dem-

zufolge, grob reduziert, über den freien, bereits ästhetischen Künstler, der

ästhetische Kunstwerke anfertigt, die den Rezipienten ästhetisch bzw. frei

machen. Dieses kausal-lineare Modell von Ursache und Wirkung des Ästhe-

tischen wird im selben Brief aber zurückgenommen: Die Voraussetzung für

ästhetische Freiheit liegt nun im Rezipienten von Kunst selbst.Wenn sein In-

teresse nicht ästhetisch ist oder der Betrachter einen »Mangel an Form«194

hat, dann kann er »sich auch bei dem glücklichsten Ganzen nur an die Theile

und bei der schönsten Form nur an die Materie halten«.195 Der Unterschied

zwischen Rezipient und Produzent von Literatur wird mit Blick auf die äs-

thetische Freiheit eingeebnet.

Die Funktion des Ästhetischen als Erziehung, die im 9. Brief ebenfalls

aufgegeben wird, kann keine ästhetische und freie Wirkung beim Menschen

hervorrufen; der Mensch muss selbst schon ästhetisch sein, um frei zu sein.

Die Schönheit ist allerdings das Werk der freyen Betrachtung […].196

Damit ist ebenfalls nichts über die Schönheit in Bezug auf ihre Ausgangsthese

bewiesen, der Beweis verbleibt tautologisch.

Tabelle 3: Die Tautologie oder der ›Zirkel‹ des Ästhetischen

›Ausgangszustand‹ -> ›Durchgangsstufe‹ -> ›Endzustand‹

Ästhetische

Freiheit

(ästhetisch freier

Mensch/Künstler)

rezi-

piert/

produziert

->

ÄsthetischeFreiheit

(ästhetisch freies

Kunstwerk)

ge-

lingt

nur

dann,

wenn

->

Ästhetische

Freiheit

(ästhetisch freie

Betrachtung)

194 NA 20, S. 382 (22. Brief).

195 NA 20, S. 383 (22. Brief). Auch Bürger konstatiert »ein eigentümliches Schwanken« der

Ansiedelung des Ästhetischen zwischen Gegenstand und Betrachter. »Die Kategorie

des Scheins hätte dann die Funktion, das Ästhetische als etwas zu fassen, was sich zwi-

schen Betrachter und Gegenstand konstituiert.« (Bürger: Zum Problem des ästhetischen

Scheins, S. 37).

196 NA 20, S. 396 (25. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 201

Der ›Ausgangszustand‹ ist identisch mit dem ›Endzustand‹ des Men-

schen: ist er frei, ist er es auch nach der Rezeption von ästhetischer Kunst. Ist

er es nicht, wird er es auch nicht. Das ›Resultat‹ ist identisch mit dem ›Aus-

gang‹ der Argumentation, wodurch sich ein argumentativer ›Zirkel‹ schließt.

Wo allerdings die Schleife begonnen werden kann und wo sie aufhört, wo sie

also ihren Ausgang nimmt und wo sie endet, kann nicht eindeutig geklärt

werden. Die Aussagen verbleiben tautologisch: Ein ästhetischer und freier

Mensch ist ein ästhetischer und freier Mensch bzw. ästhetische Freiheit ist

ästhetische Freiheit.

Dieses zirkuläre Modell widerspricht dem dreischrittigen linearen teleo-

logischen Schema, wie es die literaturwissenschaftliche Forschung annimmt.

Letzteres entspräche beispielsweise einem Modell von Kausalbeziehungen,

Ursachen und Wirkungen, so wie der ›Beweis‹ vorgibt, aufgebaut zu sein.

Schönheit entspricht in den Ästhetischen Briefen aber keinem (asymmetri-

sierenden) Kausalmodell:

In unserm Wohlgefallen an der Schönheit hingegen läßt sich keine solche

Succession […] unterscheiden, und die Reflexion zerfließt hier so vollkom-

men mit dem Gefühle, daß wir die Form unmittelbar zu empfinden glau-

ben.197

Weder durch die Einseitigkeit der natürlichen Sinne, im Sinne einer unmittel-

baren Wahrnehmung, noch durch die Einseitigkeit von inhaltsleeren, unge-

füllten, »abgezogenen Begriffen« kann man sich dem ›Gegenstand‹ der ›Un-

tersuchung‹, der Schönheit nähern. Der Wahrnehmung von ›Schönheit‹ ist

immer bereits eine Vermittlung durch eine wechselwirkende Differenz inhä-

rent, hier z.B. von Reflexion und Gefühl (beim Rezipienten).

Die Reziprozität einer Wechselwirkung wird hingegen folgendermaßen

beschrieben:

Aber ein ganz vergebliches Unternehmen würde es seyn, diese Beziehung

auf das Empfindungsvermögen von der Vorstellung der Schönheit abson-

dern zu wollen; daher wir nicht damit ausreichen, uns die eine als den Effekt

der andern zu denken, sondern beyde zugleich und wechselseitig als Effekt

und Ursache ansehen zu müssen.198

197 NA 20, S. 396 (

198 NA 20, S. 396 (25. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Das Begriffskonzept der Wechselwirkung wird hier durch die Formulierung

»zugleich und wechselseitig als Effekt und Ursache« nahe gelegt und skizziert

bei Schiller somit etwas ähnliches, was eine symmetrische Differenz wie z.B.

bei einem Paradoxon konstituiert: Beide Seiten sind nicht voneinander unter-

scheidbar, weil die eine Seite der Unterscheidung zugleich die andere bedingt

und umgekehrt, etwaiger Sinn zwischen der einen und der anderen Seite hin

und her zirkuliert.

Der ›Präsenz‹ des Gegenstandes steht auf diese Weise immer die Me-

dialisierung der miteinander wechselwirkenden Form und Inhalt im Wege.

Die Präsenz des Gegenstandes ›Schönheit‹ im Text wird durch das Hinein-

diffundieren seiner Bedeutung in eine endlose Zeichenkette oder in deren

begriffliches Pendant, deren einzelne Signifikanten ihre Differentialität ge-

geneinander verlieren, immer weiter aufgeschoben. Erst eine vollkommene

Wechselbedingung von Form und Stoff, Vernunft und Sinnen würde Schön-

heit erscheinen lassen und dann aber auch nur bei demjenigen Betrachter, bei

dem eine vollkommene Wechselwirkung von Vernunft und Sinnen bestehen

würde.

So sind von der ›Schönheit‹ im besten Fall nur Spuren zu sehen.Was ›Schil-

ler‹ beschreibt, ist zwar auf den ersten Blick der différance sehr ähnlich, aber

auf den zweiten Blick ist seinem Begriff der ›Spur‹ wie bei Mersch eine sicht-

und spürbar werdendeMaterialität eingeschrieben: So gibt es nur »Spuren ei-

ner uninteressierten freyen Schätzung des reinen Scheins [zu] entdecken«.199

Das Ende der Briefe entspricht der uneinholbaren Präsenz und der

Unendlich-Schleife des Ästhetischen:

Existiert aber auch ein solcher Staat des schönen Scheins, und wo ist er zu

finden? Dem Bedürfniß nach existiert er in jeder feingestimmten Seele, der

That nach möchte man ihn wohl nur […] in einigen wenigen auserlesenen

Zirkeln finden […].200

Die ›auserlesenen Zirkel‹, so die These dieser Analyse, meinen hier nicht et-

wa soziale, ›gesellige‹ Zirkel, sondern entsprechen – wörtlich gelesen – der

Bestimmung von Schönheit als unendliche und begrifflich nicht fassbare Zir-

kulation von Sinn innerhalb von tautologischen Schleifen, selbstbezüglichen

Paradoxien und Wechselwirkungen (von Form und Inhalt). Dass der Begriff

des ›Zirkels‹ imwissenschaftstheoretischen Umfeld von Schiller insbesondere

199 NA 20, S. 405 (27. Brief).

200 NA 20, S. 412 (27. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 203

auch im Sinne von ›Tautologie‹ verwendet wurde, ist im Kapitel über Fichtes

Gebrauch dieses Begriffes deutlich geworden.

Die vielfach diskutierte Frage nach dem Stellenwert der ›Zirkel‹ im letzten

Brief lässt sich so plausibel vor dem Hintergrund dieses zirkulären Sinnpro-

zessierens als konstitutives gestalterisches Element in den Ästhetischen Briefen

beantworten.

Der Beweis verläuft ins Leere, denn der ›Staat des schönen Scheins‹ exis-

tiert nur im Bedürfnis der Seele oder sogar dort nicht einmal, denn vielleicht

gibt es nur ein Bedürfnis danach, dass er in der Seele existiere. Der Tat nach,

z.B. durch einen ›Beweis‹, ist es eine ewige Suche nach seiner Bedeutung.

Da »möchte« die konjunktivische Verbform von »mögen« darstellt, schwächt

diese Form nicht nur die Autorität dieser Behauptung201, sondern zeigt sich

gleichfalls als ein irrealer und nicht zu realisierender Wunsch. Denn das in

den logischen Schleifen, den tautologischen und selbstbezüglich paradoxen

Zirkelschlüssen202, zirkulierende Ästhetische verwehrt sich eines letztlichen

referentiellen Zugriffs. Denn dorthinein, in das Innere einer in sich geschlos-

senen Zirkulation, kann man nicht blicken, sie bleibt imaginär, so »möchte

man ihn wohl […] nur in einigen auserlesenen Zirkeln finden«. Die ›auserle-

sene‹ (sinnprozessierende) Zirkularitätmag ein Qualitätskriterium für ›echte‹

Kunst ausdrücken, die sich auf gelungene ästhetische im Sinne von selbstbe-

züglich paradoxen Operationen versteht. Ob das Ästhetische sich selbst er-

blickt oder ob sein Blick, selbst zirkulierend, überhaupt sich selbst erblicken

kann, bleibt ein Geheimnis, denn die »ganze Magie derselben [der Schön-

heit] beruht auf ihrem Geheimniß, und mit dem nothwendigen Bund ihrer

Elemente ist auch ihr Wesen aufgehoben.«203

Der Signifikant ›Schönheit‹, der am Ende von den Signifikanten ›Seele‹

und ›Zirkel‹ substituiert wird, verweist nur andeutungsweise auf die ›Spur‹

des Zirkels, der sich unendlich der Präsenz entzieht und innerhalb dessen

der Sinn von ›Schönheit‹ unendlich zwischen Referenz und Selbstreferenz in

den logischen Denkfiguren Widerspruch, Wechselwirkung, Paradoxon und

Tautologie prozessiert.

201 Vgl. de Man: Ästhetische Formalisierung, S. 216.

202 Es gibt das »unübersehbare Faktumvon ›gedanklichen Zirkelschlüsse undmutwilligen

Setzungen‹« Luserke-Jaqui: Friedrich Schiller, S. 263. Dieses »Faktum«wird aber zumeist

mit derAnnahmevonSchillers »Scheiternder SchillerschenGedankenbestimmungen«

in Verbindung gebracht (vgl. ebd.).

203 NA 20, S. 310 (1. Brief, Herv. AL).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Der wörtlichen Lektüre des Textes stehen seine widersprüchlichen Versio-

nen seines Beweises ebenso entgegen wie seine Zirkelargumentationen. Die

Nicht-Präsenz eines eindeutig zuordnungsfähigen Sinns der ›Schönheit‹ und

des ›Ästhetischen‹ wird zum einen erreicht durch die Zirkularität der tau-

tologischen und paradoxen Argumentationen, in der durch die Zirkulation

des ›Ästhetischen‹ in Endlos-Schleifen kein Moment von Präsenz bestimm-

bar, weil keine Unterscheidung von Zeit möglich ist.204 Zum anderen erfolgt

sie durch eine permanente Substitutions- und Verweisungsstruktur, die (ne-

ben dem laut Derrida immer schon einer Präsenz der Bedeutung gegenüber

›aufgeschobenen‹ Signifikantensystem der Sprache selbst) nur die ›Spur‹ des

Schriftzeichens ›Schönheit‹ als sekundäre Signifikantenfolge präsentiert, die

ihrerseits nicht auf ein endgültiges Signifikat verweist, sondern nur auf wei-

tere Signifikanten. Im Gegensatz dazu ist aber die Zuschreibung auf ein sin-

guläres Signifikat die Voraussetzung für wissenschaftliche bzw. philosophi-

sche ›wahre‹ Erkenntnis, denn in diesen Disziplinen ist »eine Bedingung von

Wahrheit […] die Präsenz einer konstanten Bedeutung in unterschiedlichen

Erscheinungsweisen«.205

In einem ersten Hauptkapitel konnte das Sinnprozessieren des Ästheti-

schen (auch des Signifikanten ›Schönheit‹) gezeigt werden: sowohl mit Paul

de Man innerhalb der Wechsellektüren als auch auf der Ebene der textimma-

nenten Beschreibung des Modells der ›Wechselwirkung‹. Das Wissen über

die Schönheit als dessen ›Wahrheit‹, so der Text, wird in der Kunst reflektiert

und thematisiert und »wirkt« in der Kunst. Es »fängt die Dichtungskraft ihre

Strahlen [der Wahrheit] auf.«206

Denn die Kunst als ›Dichtung‹ bietet spezifische erkenntnistheoretische

Möglichkeiten und eigene Bedingungen der Wissensverwaltung und Wis-

sensaufbereitung sowie der Speicherung aufgrund ihrer sinnprozessierenden

Medialität, die zu einem unendlichen ästhetischen Formgewinn fähig ist.

204 Vgl. z.B. auch Deleuzes zeitliches Modell des Äon, des unendlichen Augenblicks, das

sich der Singularität eines gegenwärtigen Punkts entzieht Die beiden Richtungen

Vergangenheit-Zukunft seien für das Universum ununterscheidbar. Dieses Modell

kennzeichne analog die Simultaneität beider Bedeutungsrichtungen des Paradoxons.

(Gilles Deleuze: Logik des Sinns. Aus dem Französischen von Bernhard Dieckmann.

Frankfurt a.M. 1993, S. 104f.)

205 Culler: Dekonstruktion, S. 121.

206 NA 20, S. 334 (9. Brief).

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren I 205

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass sich in den Ästhetischen Briefen

typischeMerkmale von Literatur sowie der Vollzug verschiedener literarischer

Praktiken nachweisen lassen:

• Der Text beinhaltet, vor allem in Bezug auf die Bedeutung des Ästheti-

schen, eine selbstbezüglich paradoxe und zirkuläre Argumentationslogik

und explizite selbstbezüglich paradoxe Satz-Strukturen.

• Er weist eine häufige Nennung und Anwendung der logischen Denkfigu-

ren Widerspruch, Paradoxon und Zirkelargumentation auf.

• Die zwei sich widersprechenden Lektüremodi führen zu einer Unent-

scheidbarkeit zwischen einer rhetorischen und grammatischen Lektüre

und damit zwischen einer intendierten und einer ausgesagten Bedeu-

tung, die ihre Möglichkeit, literarisch gelesen zu werden, unterstreicht.

• Es gibt ›wechselseitige Überblendungen der Begriffe‹.207 Das Fehlen von

exakten Begriffen, das Fehlen von eindeutiger Referenz und das Fehlen

von Differentialität der einzelnen Signifikanten, die die ›Schönheit‹ und

das ›Ästhetische‹ beschreiben und bezeichnen, führt zur Vordergrundstel-

lung des Zeichens selbst und seiner Selbstreferenz.208

• Die Sprache referiert auf keine Referenten, sie ist vielmehr tropologisch

verfasst und prozessiert referentiell unbestimmt. Autoritäten, Referen-

zen, formale Gesetzmäßigkeiten, Verständlichkeit, Glaubwürdigkeit oder

Konsens verlieren ihre Verbindlichkeit und Verlässlichkeit.

• Verwirrendes Voraus- und Rückwärtsschauen durch eine Art ›unzuver-

lässigen Erzähler‹, ›Briefeschreiber‹ oder ›Kommentator‹, lassen sich als

Bühnenanweisungen seiner eigenen Aufführung lesen. Er wird damit selbst

zur fiktionalen Figur (des Verlusts) von hermeneutischer Kontrolle.

• Das ›Brechen der Erwartungen‹ des Lesers, der im Text selbst aufge-

stellten Kriterien und Gesetze sowie seiner vorausgesetzten episte-

mologischen Ordnungen unterläuft den ›Beweis‹, der selbst zur Trope

wird.

• Durch Widersprüche und andere prozessuale Sinnformen erscheinen die

Kommentare als figurativ oder metafigurativ und die referentiellen Ver-

weise, auch auf Autor und Leser, als fiktional.

207 Ortlieb: Materialität, S. 44.

208 Vgl. Winko: Literarizität.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Schillers Ästhetische Briefe als Literatur

Anhand der methodischen Verfahren Paul de Mans und Derridas sowie laut

Menke hat man es bei den Ästhetischen Briefen mit den eindeutigen Kennzei-

chen und Praktiken von Literatur zu tun. Das sinnprozessierende Spiel, das

durch die intendierten Wechsellektüren, das Verweisspiel der Signifikanten

und die selbstbezüglich paradoxe Textlogik erreicht wird, verhindert dieMög-

lichkeit einer grammatischen und wörtlichen Lektüre und damit dieMöglich-

keit ihres theoretischen Verständnisses. Es macht keinen Sinn, eine ›Theorie‹

über die Schönheit oder das Ästhetische auf der Basis der tropologischen Be-

weisführung durch einen figurativen ›Kommentar‹ oder ›Kommentator‹ zu

entwerfen. Der Befund eines eher literarischen Selbstentwurfs der Ästheti-

schen Briefe in der vorliegenden Arbeit erklärt die Probleme ihrer philosophi-

schen Verortung in der Forschung. Es gibt keine ›letzte‹ Bedeutung über die

Schönheit oder über eine (philosophische) Ästhetik, denn alle referentiellen

(philosophischen, wissenschaftlichen und politischen…) ›Stoffe‹ und (referen-

tielle) Differenzen fallen dem Sinnprozessieren (der Wechselwirkung, dem

Widerspruch, dem Paradoxon oder der Tautologie) zum Opfer: Die Ästheti-

schen Briefe überformen alles in Kunst und Literatur.

Noch einmal gefragt, macht das Ganze einen Sinn?

In einer ersten Perspektivrichtung wurde die Negation des Sinns in den

Ästhetischen Briefen dargestellt, die mit Paul de Mans Worten als Rhetorisierung

der Grammatik bezeichnet werden könnte, derenWirkung aufgrund eines rhe-

torischen Sprachmodus in Unbestimmtheit mündet und der »Wahl zwischen

verschiedenen Lektüren unfähig ist«209 – so gesehen in der Forschung der

Ästhetischen Briefe. Das, was der Analyse jetzt noch fehlt, ist eine zweite Per-

spektivrichtung: die Frage nach dem ›Sinn‹ und der Bedeutung, die die ›Sinn-

figuren‹ der Widersprüche und Paradoxa prozessierend auslösen, deren Wir-

kungen wie ›zufällig‹ und unbeabsichtigt erscheinen, deren indirekter Sinn

und implizites Wissen, das sich in diesen Wirkungen offenbart, eine literar-

ästhetische Konzeption und einen speziellen Umgang vonWissen in der Lite-

ratur enthüllen kann: kurz gesagt geht es nun um seinen ›literarischen‹ Sinn.

Es ist das, was Paul de Man nur ansatzartig als Grammatikalisierung der Rheto-

rik (bei Proust) beschreibt. Diese Möglichkeit eines sinnhaften Bezugs nicht

mehr ex negativo und unter »Suspendierung der Logik«210, sondern im Ge-

genteil unter Einbeziehung des Potentials formallogischer Prinzipien kann

209 De Man: Allegorien des Lesens, S. 47.

210 De Man: Allegorien des Lesens, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Sinnprozessieren II 207

mithilfe systemtheoretischer Methoden im nächsten Analyseschritt geleistet

werden.

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458426-006 - am 14.02.2026, 06:36:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458426-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

