Eros und Thanatos zwischen Psyche und
Kosmos: von Platon zu Sappho und von

Sappho zu uns’

Im Folgenden mochte ich die Verbindung zwischen den drei Begriffen (oder Re-
gistern) Eros, anterds und Thanatos als Resultat einer Untersuchung von implizi-
ten wie auch expliziten Bezugnahmen Platons auf Sappho darlegen.

Die Art und Weise, in der diese Register in das Verhéltnis zwischen Psyche
und Kosmos eingebettet sind, erfordert ein Begriffsschema, das ich als Mobile
bezeichnen wiirde, das heilit als ein bewegliches und viel dimensionales Chias-
ma, in dem die Polysemie des Soma bis Homer zuriickreicht, wo dieses Wort
auch den toten Korper, also den Leichnam bezeichnete:

1 Dieses Kapitel entstand zuerst im Rahmen eines von der Kultur- und Wissen-
schaftsabteilung der Stadt Wien (MA7 Wien Kultur) geférderten Forschungspro-
jekts 2000/2001, das mit der Neuberarbeitung von antiken Texten fiir das gemein-
sam mit Martina Cizek konzipierte Werk lonische Fraktate. Ein Operatorium fiir
Tonband und Gesang (Urauffithrung Theseustempel Wien 2001) verkniipft war.
Der Text erschien in einer ersten englischen Fassung als Vortragsmanuskript unter
dem Titel ,,Eros and Thanatos between Psyche and Kosmos®, in: Vigdis Songe
Moller, Vibeke A. Tellmann (Hg.), Eros, Bios and Thanatos in Ancient and Early
Modern Philosophy, Bergen 2003, University of Bergen, S. 7-20. Es handelt sich
bei diesem Buch um die Dokumentation der gleichnamigen Tagung, die im Herbst
2001 an der Universitit Bergen stattfand. Dieser Tagung war im Winter 2000 eine
erste Tagung unter dem Titel ,,Liebe, Geschlecht und Sexualitdt in der antiken grie-
chischen Philosophie” vorausgegangen. Ich danke insbesondere Vigdis Songe
Moller sowie Martina Cizek, Nathalie Ernoult, Maria J6o, Sergius Kodera und Ha-
ris Metaxa flir ihre kritischen Anmerkungen. Weiters danke ich meinen FreundIn-
nen und Kolleglnnen in Paris Claude Calame, Violaine Cuchet-Sebillotte und Pau-
line Schmitt-Pantel fiir ihre weiterfithrenden Diskussionsbeitrige im Rahmen der
Vortrége, die ich im Februar 2000 zu diesem Thema anlésslich einer Gastprofessur
am Centre Glotz der Universitét Paris I Sorbonne hielt. Das Ende des Textes erfuhr
eine neue Wende aufgrund des Fundes von Papyrusfragmenten mit Zeilen von
Sappho durch die Archidologen Michael Gronewald und Robert Daniel, das Martin
West im Juni 2005 zum ,,vierten Gedicht Sapphos* zusammenfiigte. Georg Danek
danke ich schlieBlich dafiir, dass er mir den griechischen Text und seine erste Uber-
setzung ins Deutsche zur Verfiigung gestellt hat.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

78 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

Eros Kosmos
Soma
Psyche Thanatos

Einige zentrale, aber nicht neue Aspekte der Verbindung zwischen Eros und an-
terés mochte ich hier noch einmal skizzieren und auf die Spuren von Eros und
Thanatos bei Sappho und Platon hin untersuchen. Vorauszuschicken sei, dass ei-
ne Auseinandersetzung mit diesen Begriffen und ihre Entwicklung bei den bei-
den genannten Autorlnnen heute nur im — wenngleich briichigen und immer auch
anachronistischen — Licht Freud’scher Triebtheorie gefiihrt werden kann. Analog
zur Sublimierungstheorie, die Platons Erostheorien durchzieht, ja gewissermafien
anleitet, ist auch die Verbindung zwischen Liebe und Tod aus heutiger Sicht im
Sinne der Nachtriglichkeit besser zu verstehen. Wir kénnten uns an dieses Phi-
nomen erotologischer Theoriebildung mit der analogen Metapher des Mondes
annihern, wonach Thanatos die Schattenseite des Eros darstellt, die fiir uns nur
theoretisch, also spekulativ und — zumindest teilweise — verstindig berechnend
und vorstellend ,,erfahrbar ist; sinnlich konkret erfahrbar ist sie immer nur iiber
eine minimale Vermittlung mit Eros selbst, der bei Sappho nicht so sehr das Ge-
genstiick, als vielmehr die Bedingung fiir die Erfahrbarkeit des Todes ist, wih-
rend der Tod bei Platon zum transzendentalen Grund sublimer Liebe wird: Ange-
sichts des Todes und der Sterblichkeit leibseelischer Liebe und ihrer leiblichen
Produkte (tekna, Kinder), wird diese sublimiert. Uber die leiblich verankerte
Sterblichkeit hinaus geht die Liebe in einer ideellen, also philosophischen Poetik
bzw. in der Schopfung von ewigkeitstauglichen Ideen auf, durch welche die Psy-
chen der Liebenden sich (und einander) zum Geist (nous) hin erhhen und in de-
nen sie sich fiir immer vereinigen.

Es mag erstaunlich sein, dass die Verbindung zwischen Sappho und Platon so
gut wie keine Aufmerksamkeit in der nunmehr fast 25 Jahrhunderte wihrenden
Sappho-Rezeption fand. Doch angesichts der mittlerweile recht gut erforschten
Rezeptionsgeschichte Sapphos’, wird diese Ausblendung zumindest historisch
nachvollziehbar. Sie ist geprigt von Verzerrungen und Spaltungen, die so weit
gehen, die sublime, sogar von Aristoteles gelobte Dichterin von der lasterhaften
Frauenliebhaberin zu scheiden, sie also in zwei Personen aufzuspalten. Ahnlich
ab/spaltend wurde mit Platons Aristophanesmythos von den Kugelmenschen ver-
fahren, oder mit seinen Ausfithrungen tiber die Beteiligung der Frauen an der
Machtaustibung in der Polis. Es gab in dieser Rezeptionsgeschichte gewiss Au-
genblicke, in denen die geradezu utopisch wirkenden Philosopheme der Liebe
und der Gesellschaft aufgegriffen wurden, etwa von Ibn Rushd, Christian Wolf,
Charles Baudelaire oder Virginia Woolf. Aber erst durch die Frauen-, dann die

2 Siehe hierzu vor allem Annalisa Paradiso, ,,Sappho, la poétesse, in: Nicole Loraux
(Hg.), La Gréce au féminin, Paris: Les Belles Lettres 2003. Sie schreibt im Kontext
der Aufspaltung der Dichterin von ,,Sappho une et deux*, S. 69.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 79

Lesben und Schwulenbewegung wurden diese Fragen auf so dringende Art und
Weise aufgeworfen, dass die darauf gegebenen provisorischen Antworten bei
Platon und zuvor schon bei Sappho weniger ambivalent und verklemmt auch ins
breitere Licht antikisierender Offentlichkeit riicken konnten.’

Die Stelle im Phaidros, an der Platon Sappho nennt, erweist sie als die liebli-
che Sappho, eine jener weisen Frauen und Ménner, die besser tiber Eros zu spre-
chen vermochten als Lysias, den Sokrates alles andere als schitzt. Lysias hatte
versucht, die qualitative Hoherwertigkeit desjenigen, der nicht liebt, gegeniiber
demjenigen, der liebt, zu beweisen (235c). Auf das Thema Eros-Thanatos vor-
greifend, kann diese Position als dem proto-therapeutischen Paradigma folgend
bezeichnet werden. Ich beziehe mich dabei auf das, was Martha Nussbaum oder
Louis Ruprecht als ,,therapeutisches Paradigma‘® der Stoiker oder anderer helle-
nistischer Stromungen behandeln.* Ich nenne es proto-therapeutisch, weil das
Ziel nicht die Befreiung vom Leid bringenden Begehren ist sondern dessen aske-
tische Vermeidung. Indem Platon auf die archaischen Dichterlnnen verweist, die
tiber Eros schrieben, insbesondere auf Sappho, setzt er diesem proto-thera-
peutischen Paradigma ein dramatisches entgegen. Und wenn seine Erostheorie
schlieBlich selbst in einem noch radikaleren therapeutischen Paradigma miindet
(das beriihmte Pharmakon, also die Droge gegen die Liebessucht), so fiihrt seine
Suche nach leidloser Unsterblichkeit mitten durch die Intensitét leiblicher Liebe

3 Das gilt weniger fiir die deutschsprachige denn fiir die franco- und anglophone An-
tikeforschung. Die von Kelsen auf Platon angewandte Vermutung der Ambivalen-
zen gegeniiber der eigenen Homosexualitdt, die wir heute unter dem Begriff der
Homophobie versammeln, hat vor allem die Rezeption von Sapphos Leben wie
auch Werk stark geprigt. Zur Illustration der immer noch aktiven Ausblendung sei
eine Anekdote zum besten gegeben: Als ich auf einem Kongress in Rhodos 2001
Teile dieser Arbeit présentierte, wurde ich unglaubig nach den genauen Referenzen
der Bezugnahme Platons auf Sappho gefragt. Ich wiederholte die Angaben, die ich
bereits im Vortrag genannt hatte. Als meine Kollegin Nathalie Ernoult am nichsten
Tag abermals auf die Rolle Sapphos bei Platon und auf meinen Vortrag verwies,
wurde auch sie wieder unglidubig von derselben Teilnehmerin nach den Referenzen
gefragt. Dass Homosexualitdt im antiken Griechenland sich nicht ganz mit der Pra-
xis des paiderastein deckt, sondern auch von Gleichaltrigen praktiziert wurde, sei
nur nebenbei erwihnt. Strafbar waren jedenfalls Ubergiffe (hybrizein) und ein Biir-
ger, dem in seiner Jugend Prostitution (mit Médnnern) nachgewiesen werden konnte,
verlor seine Biirgerrechte, weil eine derartige Position eines athenischen Biirgers als
nicht wiirdig erachtet wurde. Dass die athenische Demokratie als Griindungshelden
gerade zwei ineinander verliebte Méanner wihlte, die aus Liebe zueinander ,,die
Stadt vom Tyrannen befreiten, wofiir die Stadt ihnen sogar ein Monument errichte-
te, sollte allerdings als Kontrast zu den derzeit so zahlreichen Behauptungen von
der Marginalisierung der Homosexualitit gegeniiber der gewiss gingigeren Bisexu-
alitdt nicht vergessen werden. Von Ehefrauen der beiden Tyrannenmérder Harmo-
dios und Aristogeiton (symmachoi par excellence) ist meines Wissens nichts tiber-
liefert; was natiirlich kein Beweis dafiir ist, dass es keine gegeben hitte; dass Platon
nicht verheiratet war, ist aber so gut wie gewiss.

4 Martha C. Nussbaum: The Therapy of Desire, Princeton: Princeton University Press
sowie Louis A. Ruprecht: Symposia.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

80 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

und Mania. Dieses Paradigma ist gewissermallen ein religioses im Levinasschen
Sinn des Wortes als Verbindung zur Transzendenz.

Eros und anterés

Eine weitere zentrale Verbindung zwischen Sappho und Platon ist die ausschlie3-
lich in Bezug auf Platon breit diskutierte Idee des anterds in Phaidros 255e, die
uns jedoch zu Sapphos Ode an Aphrodite fiihrt, das einzige uns vollstdndig tiber-
liefert Gedicht von ihr.

,» Vielsinnige unsterbliche Aphrodite

Kind des Zeus, Rénkespinnende,

Ich flehe Dich an, bezwinge nicht meinen Mut,

Herrin, durch Schmerz und Sorgen,

sondern komm her jetzt, wenn Du jemals aus der Ferne meine Stimme vernahmst,
das Haus Deines Vaters verlassend, den Wagen anspanntest und kamst.
Schoéne Sperlinge zogen Dich geschwind um die dunkle Erde

mit schnellem Fliigelschlag

von den Hohen des Himmels durch die klare Luft.

Schnell waren sie da.

Und Du, Gliickselige,

mit einem Licheln auf dem unsterblichen Gesicht,

fragtest, woran ich nun schon wieder litte,

warum ich nun schon wieder nach Dir rief

Und wovon mein irres Herz am meisten

wiinschte, dass es sich erfiille:

,Wen soll ich nun schon wieder iiberreden und Deiner Liebe zufiihren,
wer, Sappho, hat Dich verschmiht?

Denn flieht sie jetzt noch, so wird sie bald verfolgen,

und wenn sie Gaben ausschligt, so wird sie bald sie geben, und liebt sie nicht, so wird
sie bald schon lieben, auch gegen ihren Willen.*

Komm zu mir auch jetzt,

erlose mich von den quélenden Sorgen,

und vollbringe, was mein Herz vollbracht haben will,

sei du selbst meine Mitstreiterin im Kampfe.«’

Sie nennt darin nicht explizit anterds, doch beschreibt sie das Phinomen, wenn
sie Aphrodite zu sich selbst sprechen lésst, gleichsam in einer doppelten Wende
im Geschehen bzw. Zuwendung zu ,,Sappho®: ,,Denn flieht sie jetzt noch, so

5 Reinach 1, Ubertragung A.P. Ich zitiere bis auf eine Ausnahme nach Reinach: Al-
cée Sappho, Paris: Les Belles Lettres 1989.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 81

wird sie bald verfolgen, und wenn sie Gaben ausschlédgt, so wird sie bald sie ge-
ben, und liebt sie nicht, so wird sie bald schon lieben, auch gegen ihren Willen.
Wie bereits hervorgehoben, ist ein wesentlicher Aspekt des anterds, also der
»Gegenliebe™ oder der erwiderten Liebe bei Platon, dass Sokrates seine Rolle als
erastés, das heiit als Liebhaber, in jene des Geliebten, also des eromenos, ver-
kehrt; eines eromenos allerdings, der alles andere als passiv und damit weibisch
im hergebrachten Sinn ist. Vielmehr inszeniert Platon ihn im Symposion als einen
eromenos der hoheren Art, als einen weiblich verhiillten Meister der Liebes- und
Verfithrungskunst. Verkehrung also — und Erhéhung.

Doch es ist noch mehr, denn durch die zusétzliche Integration von Elementen
des gesellschaftlich instituierten Weiblichen erdffnet Platon den anferds zugleich
fiir Ménner, denen er den philosophischen Eros hernach vorbehilt.® Ich folge in
dieser Einschitzung David Halperin’ und weniger Claude Calame®, fiir den an-
terds bei Plato nur eine Anspielung auf den Gott der Vergeltung fiir nicht erwi-
derte Liebe ist und den Geist der Rivalitdt bezeichne, milder ausgedriickt: des
konkurrierenden Ansporns (émulation). Fiir Calame ist anterés jedoch nicht als
Gegenliebe oder reziproke Liebe zu verstehen. Doch wenn dieser Aspekt narziss-
tischer Gegenliebe bei Platon negiert wird, dann entgeht uns ein zentraler Schritt
innerhalb der gesamten platonischen Philosophie: Denn es ist genau dieser As-
pekt, der immer wieder auftaucht, wenn es um den Ubergang zur sublimen Liebe
und damit zur Philosophie als Liebe zur Weisheit geht, von der Rede des Aristo-
phanes im Symposion tber die Passage im Phaidros, in der das Wort anterds ex-
plizit aufscheint, bis hin zur Spiegelmetapher in Alkibiades 1 (132d-133b), wel-
che den besten Weg zur Selbsterkenntnis illustrieren soll: das Blicken in des an-
deren Blick auf mich. SchlieBlich ist die gesellschaftlich so relevante Philia ohne
diese Gegenseitigkeit nicht denkbar.

Nun reiht Platon die Rede des Alkibiades im Symposion hinter jene der Dio-
tima ein, allerdings nicht weil er, wie Martha Nussbaum vertritt, zur fleischlichen
Lust zuriickkehren mochte, um uns die Wahl zwischen beiden Lust- und Genuss-
formen zu erdffnen.” Vielmehr flicht Platon durch diese Konstruktion eine refle-
xive Wende, eine Zuriickwendung, in die tendenziell aufsteigende Entwicklung
dieses ausnahmsweise nicht dialogischen Werks ein. Die Riickwendung auf das
bzw. ins Leibliche stellt eine Priifung dar, aus der ein Verzicht entsteht, der die

6 Diverse Autorlnnen haben zu diesem Thema gearbeitet, unter anderen Page Dubois
mit ,,The Platonic Appropriation of Reproduction®, in: N. Tuana (Hg.), Feminist In-
terpretation of Plato, Philadelphia: The Pennsylvania State University Press 1994
und Vigdis Songe Meller mit ,,Sexualitdt und Philosophie in Platons Symposion®,
in: Symbolae Osloenses, 43/1988.

7 ,,Why is Diotima a Woman?“, in: David M. Halperin/John Winkler/Froma Zeitlin
(Hg.), Before Sexuality: The Construction of Erotic Experience in the Ancient
Greek World, New York: Routledge 1990.

8 L’éros dans la Grece antique, Paris: Belin 1996.

9 M. Nussbaum, The Fragility of Goodness, Cambridge: Cambridge University Press
1986, S. 165-199.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

82 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

Sublimierung nur noch erhéhender sich auswirken ldsst. Dieser Aufstieg, der
vom gemeinen und leiblichen Eros zum gottlich-geistigen fiihrt, kann zu Platons
Strategie im Phaidon in Analogie gesetzt werden: Als er Sokrates {iber die —
nachlassenden — Schmerzen sprechen lédsst, welche ihm die so eben abgenomme-
nen Ketten bereiteten, lasst er ihn im Zeichen der Nachtraglichkeit sprechen, um
es mit Freud zu sagen, aber auch im Zeichen des ,,primédren Aushaltens” im Sin-
ne Rosés, auf das Sokrates angesichts des Todes ebenso rekurrieren muss wie auf
den erbaulichen Mythos der Seelenwanderung.'® Und ebenso ist die von Alkibia-
des geduBerte Selbstkritik nur das klarste Zeichen fiir Sokrates’ unermessliche
Uberlegenheit, die Sokrates zweifelsohne als denjenigen erscheinen lisst, den es
in seiner richtigen, das heifit sublimierten Piderastie nachzuahmen gilt."" Der
Platonische Eros ist sexuell, oder allgemeiner fleischlich, gepriift, weil beide —
Soma und Psyche — im aushaltenden Verzicht explizit aktiv werden. Und, last

10 D. Rosé: L’endurance primaire. ,,Rekurs® betont hier mehr den Riickgriff auf eine
Ressource im Gegensatz zu ,,Regression®, die in der fortschrittsorientierten Meta-
psychologie Freuds pejorativ und weitgehend unkreativ gefasst ist. Erbaulich im
Sinne der Aushaltbarkeit soll der Gedanke an die Seelenwanderung sein, den Sokra-
tes’ Gesprichspartner noch einmal ,,durcharbeiten (diapragmateusasthai) moch-
ten. Einer von ihnen, Kebes, antwortet ihm, dass er sie nun iiberreden (sic!) solle,
aber nicht so, als ob sie sich fuirchteten (wie Kinder, die sich davor fiirchteten, dass
die Seele sich beim Austritt aus dem Leib vom Wind zerstduben liee), sondern:
»vielleicht ist in uns ein Kind, welches sich vor dergleichen dngstigt. Dieses also
wollen wir versuchen zu iiberreden, dass es sich vor dem Tod nicht fiirchten miisse
wie vor den Schreckgespenstern (mormolykeia).** (Phaidon 77 d-e, Ubers. von mir
abgeidndert.) Darauf erst folgt der ,,Beweis“ von der nicht Zusammengesetztheit der
Seele, die als solche auch nicht wieder in Teilchen zerstiubt werden konne. ,,Got-
terglaube ist kindisch* schrieb schon Heraklit; er ist dies wohl auch, weil die — be-
wusste und noch stérker die unbewusste — Angst, die ihn hervorbringt, es ist.

11 Der Logos hier ist zwar nicht zwingend, wie in der dialektischen Argumentation,
doch tiber die tragischkomische, ja groteske Lobrede des Alkibiades, in der Sokra-
tes an die Stelle von Eros geriickt wird, kommt es zu einer &dsthetischen Fiigung, die
in einer zu anachronistisch-liberalen Sichtweise verloren geht. Eine prézise Analyse
der raum-zeitlichen Struktur des Symposions wiirde den Rahmen dieses Aufsatzes
sprengen. Hinsichtlich der ,,Riickwendung® in der bzw. durch die Rede des Alkibi-
ades mochte ich jedoch einige poetische Elemente zur Stiitzung meiner These an-
fiihren: Sokrates hat, wie Alkibiades auch, die Feier des Gewinners des Redewett-
bewerbs (Agathon) versdumt und tiberbringt seine Gliickwiinsche einen Tag spiter,
also nachtréglich; doch wihrend Sokrates’ Rede noch zu den Lobreden auf Eros
zdhlt, also an der Grenzlinie, spricht Alkibiades schon als Betrunkener. Als solcher
bringt er die leibliche Lust nicht nur zum Ausdruck sondern auch zur szenischen
Darstellung. Sein Part muss — dem Anstand gemédll — am Ende kommen, weil zu
Beginn das Symposion selbst zu einer niichternen Angelegenheit erklart wurde (bei
der Feier am Vortag sei schon zu viel Wein geflossen, die Géste des gestrigen Fes-
tes sind also ,,verkatert). Die Wahrheit des Alkibiades ist — durch die Wirkung des
Weins — eine manische. Mit diesem Trick werden intime Details iiber die Bezie-
hung zwischen Alkibiades und Sokrates aussprechbar, Details, die in einem niich-
ternen und schamhaften Gesprich keinesfalls zu finden wiren (Platon ist kein Ko-
modienschreiber, schon eher ist er ein Verfasser des Tragikkomischen).

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 83

but not least, kann die Rede des Alkibiades nicht friiher stattfinden, weil durch
sie allein Sokrates uns wirklich als die Verkoérperung des richtigen Eros erschei-
nen kann. Diese Erscheinung setzt die vorangegangene Beschreibung der physi-
schen Ziige des Gottes Eros voraus, dem Sokrates als Liebe hervorrufender Lieb-
haber auch von da her dhnelt: es ist eine Beschreibung von Seele und Geist, aber
ebenso eine korperliche! In Alkibiades’ trunken das Geheimnis liftender Darstel-
lung eines verhiillt verzichtenden Sokrates treten dessen géttlichen Ziige beinahe
grotesk hervor. Doch einmal mehr erhebt sich der Philosoph iiber die Kategorie
des Lacherlichen, indem er sie durchschreitet und dekonstruiert.'?

Eine andere, zum Teil analoge, Strategie der Verkehrung gesellschaftlich in-
stituierter Rollen zwischen Liebhaberin und Geliebter, sowie zwischen ménnli-
chen und weiblichen Anteilen kénnen wir auch in Sapphos Gedichten auffinden.
Es geht dabei nicht so sehr um eine reale Symmetrie zwischen den liebenden
Frauen, wie Halperin sie wohl eher idealisierend ins Feld fiihrt. Der Alterunter-
schied ist hier gewiss nicht unbetrachtlich und wirkt sich durchaus auf die Rol-
lenverteilung der Liebespartnerinnen aus. Doch in einem ist Halperin und auch
John Winkler zuzustimmen: Frauen stehen nicht unter dem selben gesellschaftli-
chen und politischen Druck wie Minner, was ihre grolere Ausweichmoglichkeit
aus dem rigiden Setting zwischen erastés und eromenos impliziert, fiir die es ja
nicht einmal eine weibliche Form gibt (Platon nennt sie beide gleich: hetairistri-
ai). Was offenbar bleibt, ist die Tatsache, auf die bereits Margaret Williamson"®
in ihrem Buch verweist: dass Frauen im Allgemeinen nicht als aktiv liebende be-
trachtet wurden und wenn, dann wurden sie als maskuline Frauen verachtet, die
jederzeit ins Karikaturale kippen konnten. (Die antike Komdédie durchwegs
minnlicher Autoren préasentierte Sappho gerne als Dildotragende).

Eros und Asthetik

Wir finden bei Platon eine solche Verkehrung der Geschlechterkonventionen
auch im Eros: In der Rede, die er im Symposion dem Pausanias in den Mund legt,
verweist dieser zur Bekundung des gesellschaftlichen, und im weiteren des poli-
tischen Nutzens jenes geistigen Eros zu dem sich der homosexuelle Eros erheben
soll, unter anderen auf Alkestis. Diese sei — als aktive Liebhaberin — fiir ihren
Gemahl zu sterben bereit gewesen. Desgleichen Orpheus fiir Euridike oder
Achill, der Patroklos rdchend stirbt.

Dieser von Platon zur Lebensverachtung gesteigerte Ansporn gemahnt an
Sapphos Fragment ,,an Anaktoria®“, in dem sie, auch hierin Vorlduferin Platons,

12 Es ist gewiss kein Zufall, dass hier Travestie und Groteske die Idee des Sokrati-
schen Eros erhohen. Siehe auch Buch V der Politeia, wo die Kategorie des Léicher-
lichen explizit anhand der Kritik an gewohnten Geschlechterrollenfixierungen de-
konstruiert wird.

13 Sappho’s Immortal Daughters, Cambridge Mass., London: Harvard University
Press 1995.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

84 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

den Eros als die hochste dsthetische Kraft etabliert und das, was jemand begehrt,
als das Schonste:

»Manche sagen, ein Trupp berittener Krieger,

manche das Fuflvolk und manche eine Flotte von Schiffen
sei das Schonste auf der dunklen Erde.

Doch ich behaupte, es ist das, was jemand begehrt.

Es ist ganz leicht, dies allen verstindlich zu machen,

denn die, die an Schonheit das Menschengeschlecht iibertraf,
Helena, verlief3 ihren Gatten, einer der Besten,

segelte nach Troja und gedachte weder des Kindes noch

der lieben Eltern, sondern, verfiihrt von [der Liebe]
leichthin [...] erinnert sie mich jetzt an Anaktoria, die
nicht da ist, deren lieblichen Schritt und deren Strahlen
des Gesichts ich lieber sehen wiirde als lydische
Kampfwagen und waffenstarre Krieger im Kampf'[...]
Unméglich [...] menschlich [...] der Wunsch zu teilen.«'*

Mit diesem Gedicht legte Sappho die erste Version einer abstrakten Setzung des
Schonheitsbegriffs vor. Die Frage, was das Schonste sei, also der Prototyp des
Schonen, impliziert die Frage nach dem Wesen der Schonheit, also danach, was
es ist, im hochsten Mal3 schon zu sein, das heifit zu gefallen. Das Schoénste zu
sein, so Sappho, ist nicht dies oder das (Streitwagen, also konkrete mannliche
Schonheitsideale), sondern das geliebt Werden, das Auslosen des Eros, an dem
wir den Gefallen in seiner hochsten Form erkennen. Das Schonste ist in seiner
konkreten Einzigartigkeit fiir jeden zugleich universell. In dieser abstrakten For-
mulierung liegt bereits etwas vom Begriff der methexis: was jemand (irgendwer)
liebt, die eine dies, der andere das, gemeinsam ist ihnen allen das Gefallen und
Geliebt-Werden. Wesen der Schonheit ist nicht nur ein Etwas, sondern ein Tun,
ein Begehren und Anziehen, die Attraktion ja Beherrschung der Aisthesis oder
anders: Das Wesen des Schonen ist es, geliebt zu werden, weil darin liegt das
Schone um der Schonheit willen: Weil ich jemanden oder etwas liebe, ist sie, er
oder es fiir mich das Schonste und umgekehrt, weil fiir mich jemand oder etwas
das Schonste ist, liebe ich sie, ihn oder es. Als Kenner und Bewunderer Sapphos
muss Platon dariiber nachgedacht haben (sofern es sich nicht ohnehin schon um
einen Topos handelte). Die Universalitit des Eros, die mit dieser Idee des Scho-
nen erdffnet wird, iibernimmt er zwar fiir die Liebe zwischen Menschen in der
Aristophanesrede im Symposion, er reduziert sie jedoch gleich wieder auf die
minnliche Homosexualitdt. Indem er diese als die fiir die Sublimierung unerléss-
liche Form jedes die Organlust iiberschreitenden Eros setzt, fillt er hinter
Sapphos universelle Setzung zuriick in die einschrinkende weil ausschlieende
Konkretion der Mann-zu-Mann-Liebe. Fiir Sappho dagegen gilt jede Liebe bzw.

14 27, Ubertragung A.P.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 85

die Liebe eines/einer jeden als édsthetischer MaBstab, der sich nur in der Verwirk-
lichung zu tiberschreiten und zu erfiillen vermag.

Im Phaidon liefert Platon allerdings die abstrakteste Version des Scho-
nen. Die darin vorgelegte Ausfithrung iiber das Eidos, also den Begriff, als die
(Form-)ursache des Schonen lautet folgendermafen: ,,[...] mich diinkt, ich miisse
in den Gedanken Zuflucht nehmen, und in diesen das wahre Wesen der Dinge
anschauen.” Die tautologische Abstraktheit des Eidos (und damit auch der ousia,
also des Wesens der ,,Schonheit”...) wird dadurch markiert, dass eben nichts
dariiber definiert oder bestimmt wird: ,,dass irgend etwas schon ist, [...] dadurch,
dass nichts anderes es schon macht, als eben jenes Schone, nenne es nun Anwe-
senheit (parousia) oder Gemeinschaft (koindnia), wie nur und woher sie auch
komme, denn dariiber mochte ich nichts weiter behaupten, sondern nur, dass
vermdge des Schonen alle schonen Dinge schén werden.“" Platon tiberspitzt hier
beinahe die Tautologie um ja keine falsche weil begriffsfremd-konkrete Bestim-
mung zu riskieren, mit der er den Anaxagoras {iberfiihrt hatte, der die universelle
Vernunft zwar angerufen hat, aber dann erst wieder nur konkretistisch-dinghaft
zu erldutern vermochte. Die Definition Sapphos dagegen kommt an die begrift-
lich-synthetische Leistung, die Platon/Sokrates einfordert, sehr nahe heran, ja sie
fithrt mit der darin verdichtet enthaltenen Dialektik von Einzelnem und Allge-
meinen eine solche Begriffsleistung paradigmatisch vor.

Wiederholung und Wechsel/Tausch (échange)

Doch zuriick zur Ode an Aphrodite. Sie zeigt, im Ganzen genommen, Sappho auf
jeder Ebene des Gedichts in unterschiedlichen Positionen. Zuerst ist sie die ein-
same Verfolgerin, die sich in der nicht erwiderten Leidenschaft verzehrt, dann ist
sie die anrufende Regisseurin ihres hochst dramatischen Eros. Sie ruft Aphrodite
als hohere Instanz um Hilfe an, gewiss. Doch zugleich tragt die Gottin Ziige der
Geliebten, nach der sie sich verzehrt.'® Der Rollentausch zwischen der Géttin
und den Sterblichen zeigt eine kosmologische Schnittstelle an, ebenso wie die
Suche nach der Anwesenheit dessen, was in der Identitit der Gottin noch erman-
gelt. Ich sehe in dieser Fort-Da-Inszenierung das kritisch-ironische Pendant zu
dem, was Platon tut, wenn er die abwesende Gottheit, oder die géttliche Idee in
dem und fiir den Geliebten/Liebhaber gegenwirtig macht. Durch die Wiederho-
lung der poetischen Mise-en-scéne einer vorangegangenen Hilfestellung Aphro-

15 Platon: Phaidon, 100 d.

16 Was den Topos multipler Identifikation betrifft, siche John J. Winkler: Der ge-
fesselte Eros. Sexualitdt und Geschlechterverhéltnis im antiken Griechenland, Miin-
chen: dtv 1997, S. 247. Er untersucht darin Sapphos metaphorischen Gebrauch von
Homer, I1l. 5. Hier ist Aphrodite die Schwache, die den Wagen nimmt, um dem
ménnlichen Kampf zu entflichen, wihrend sie in Sapphos Gedicht diejenige ist, die
in den Kampf einsteigt und Sappho jene Frage stellt, die in der ///ias an sie gerichtet
war: ,,Wer tat Dir unrecht?*

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

86 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

dites kann Sappho zur Verfolgten werden, ohne ihren Status als aktive Beteiligte
ganz zu verlieren: Das Gedicht endet mit einem neuen, multipel chiasmatischen
Arrangement der fiinf Terme: Die — passivere — Sappho wartet auf Aphrodite und
auf ihre Geliebte, um von ihrem passionellen Leid befreit zu werden; auf der an-
deren Seite stehen die Gottin und die Dichterin Seite an Seite als symmachoi; in
der ménnlichen Form: Du selbst wirst mein Kampfgeféhrte sein, symmachos, der
aktiv am Kampfgeschehen beteiligt ist."”

In dieser chiasmatischen Konstellation stellt die Epiphanie der Goéttin in der
exakten, auch zeitlich gefassten, Mitte (metaxy) des Gedichts den Kreuzungs-
und Wendepunkt dar: exakt dann, wenn das unsterbliche Antlitz (athanatos pro-
sopos) der Gottin auftaucht. Diese Antizipation iiber ein vergangenes Ereignis
fuhrt zu weiteren interessanten Perspektiven der Zeitlichkeit. ,, Metaxy “ taucht
zeitlich vor allem als Unterbrechung inmitten einer Rede auf.'® Aus einer ontolo-
gischen Perspektive setzt erst diese Uberkreuzung von Antizipation und Nach-
traglichkeit den kairos, also laut Hippokrates die Zeit, in der nicht viel Zeit ist,
als Moment des Wechsels, als Gelegenheit ein. Dieser Trick in Sapphos Gedicht
mag aus einer rein philologischen Perspektive an den Haaren herbei gezogen er-
scheinen, aus einer philosophischen Perspektive erscheint er grenzgenial.

Die Wiederholung der Epiphanie im darauf folgenden Vers unterstreicht die-
sen Kreuzungspunkt zusitzlich als kairos, Moment des Wechsels, inmitten des
Chiasma. Es handelt sich um eine Epiphanie, die sich iiber die Stimme der Géttin
bestitigt, welche sich plotzlich direkt an Sappho wendet, ja sie sogar beim Na-
men nennt. Sappho ist eine habituée der Gottin, deren Hilfe sie immer wieder in
Anspruch nimmt: ,,wieder Du, déyte. Beinahe ist ihr Traum in Erfiillung gegan-
gen, zumindest kann sie hoffen, dass ihr Leiden ein, wenn auch nur voriiberge-
hendes, Ende hat."”

Ich mochte drei unterschiedliche und zugleich miteinander verwobene Ebe-
nen der Ode an Aphrodite unterstreichen, die fiir den Kontext relevant sind:

1) Kampf bzw. Schlacht und Vergeltung,

2) Eros, Philia und anterés,

17 Das hier als impliziter anterds analysierte Phinomen enthélt ebenso die erwihnte
Bedeutung der Rivalitit und gemahnt in der Inversion von Flichender zu Verfol-
gender an Freuds Analyse der Verkehrungen in Schrebers Inversionsabwehr durch
den an dessen Stelle tretenden Wahn: ,,Der Ersehnte wurde jetzt zum Verfolger, der
Inhalt der Wunschphantasie zum Inhalte der Verfolgung., in: Uber einen autobio-
graphisch beschriebenen Fall von Paranoia, GW VIIL, S. 283.

18 Bei Platon — z. B. in Lysias, Politeia, Apologie — wird diese Unterbrechung als eine
Wende im Drama inszeniert, durch die zugleich ein Effekt der Nachtréglichkeit ent-
steht.

19 Auch im Phaidros bringt die Anwesenheit des Geliebten fiir beide eine Erleichte-
rung von den Leiden, welche die Abwesenheit des Anderen hervorruft. Genau an
dieser Stelle wird anterés als Spiegelungsakt dargestellt, der fiir beide — Liebenden
und Geliebten — gleichermaf3en, wenn auch nicht gleichartig, wirksam ist.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 87

3) Tausch bzw. Wechsel von Geschenken, Rollen und Zustinden sowie von
sozialem, geschlechtsspezifischem, ontologischem und kosmologischem Status
(Leid und Erleichterung; Einsamkeit und Gefdhrtenschaft; unerfiillte und
un/erwiderte Liebe; Anwesenheit und Abwesenheit; ménnlich und weiblich; ak-
tiv und passiv; menschlich bzw. sterblich und géttlich bzw. unsterblich).

Der Wechsel findet auf allen Ebenen statt. Weiters spielt Sappho mit diesen
Bereichen (z.B. gottlich und menschlich) indem sie sie austauscht, zwischen ih-
nen verbindet etc. Dieses Spiel kann allerdings einigermaflen verwirrend sein.
Eine zentrale Kategorie in der Struktur der unterschiedlichen Handlungs- und
Seinsebenen bzw. -perspektiven im Kontext der Widerholungsdramatik ist die
der Asymmetrie, die es durch diverse Tauschhandel und Wechsel auszugleichen
gilt. Diese Akte umfassen auch die poetische Mise-en-scéne, welche ein meta-
pherein (heriibertragen) zwischen den Bereichen und Ebenen erst ermdglicht:
Sappho kdmpft im Schlachtfeld der Liebe. Doch anstelle einer fiir immer erlang-
ten Erfullung der Symmetrie im flieBenden Liebestausch wird ,,Sappho ihr
Drama immer wieder holen — ihre passionelle Verzweiflung ebenso wie ihre Er-
leichterungen, ihre Liebes- und ihre Todeserfahrungen.

Dies markiert einen grundlegenden Unterschied nicht nur zwischen Sappho
und Platon, die iiber Liebe schreiben und sprechen bzw. singen, sondern wohl
auch zwischen Philosophie und Dichtung. Umso mehr betrifft diese Differenz je-
ne Art der Liebe zwischen Frauen in der griechischen Antike: Sappho’s Liebe ist
dazu verdammt, in einer Trennung zu miinden, weil das Médchen, das sie liebt,
sie um einer Heirat willen verlassen wird.*’

,,Wahrlich, ich mdchte sterben.

Sie verlie mich unter vielen Trinen

Und sagte zu mir:

,Ach welche Qualen mussten wir ertragen,

Sappho, ich verlasse dich gegen meinen Willen.*

Ich aber antwortete ihr:

,Sei voller Freude, wenn du gehst, und erinnere dich an mich,
denn du weiflt wie wir dir zugetan.

Und wenn du es nicht weif3it, so will ich dich erinnern...

Wir haben schone Dinge erlebt’.. oo

Wenn Aphrodite und Peitho (die Gottin der Uberredung) auch dabei behilflich
sein konnen, die ersehnte Liebe zu bringen, so konnen sie diese Ordnung der

20 Siehe Claude Calame, ,,Sappho’s Group*, in: Ellen Greene (Hg.), Reading Sappho,
Berkeley e. a.: University of California Press 1996. Schwer aufrecht zu erhalten ist
dagegen das rein textphilologische und neoplatonische Dogma einer klaren Unter-
scheidung zwischen Werk und Leben der Autorin.

21 93, Ubertragung A.P.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

88 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

Dinge nicht aufheben, diesen sozialen Kosmos, innerhalb dessen Sappho weiter-
hin leiden wird, wieder und wieder, schon wieder, deyté.

Subl__imierung als Kosmos generierende Tétigkeit
zur Uberwindung der Liebes-Todesangst

Im Gegensatz dazu ist Platons Sublimierung ein vertikales Uberspringen dieser
psychischen Tragddie. Vertikal im Sinne Vernants, der darunter das Transzendie-
ren der horizontalen Symbiose frischer Verliebtheit versteht, wie es im Aristo-
phanes Mythos beschrieben wird, und das den Kern von Sapphos déyte, ,, enco-
re!“ darstellt, die Quelle und das Ziel ihrer tragischen Wiederholung.??

Das metaxy, also der dritte Term, das Zwischendrin, ist von zentraler Bedeu-
tung in der vertikalen Sublimierung bei Platon, ebenso das homoion als reines
Aquivalent.”® Auch wenn die Asymmetrie zwischen Erfiillung und Mangel nie-
mals ganz aufgelost wird (ja werden soll), durchbricht Platon die kreative aber
gewiss auch verzweifelte Wiederholung des Eros-Thanatos-Dramas. Wenn das
homoion, also das Ahnliche bzw. Gleiche die erhabenste Art von metaxy in die-
sen Beziehungen ist, so ist Eros selbst innerhalb dieses semantischen Feldes des
metaxy anzusiedeln: Im Symposion beschreibt Platon ihn als daimén, ein Zwi-
schenwesen zwischen Mensch (sterblich) und Gott (unsterblich), zwischen Man-
gel (Penia, seine Mutter) und Erfuillung (Poros, der Weg ist sein Vater), zwischen
Wissen und Nichtwissen, etc. Als solcher bezeichnet er die existentielle Dimen-
sion jener Kraft, die uns dem Tod so nahe zu bringen vermag, eine Kraft zwi-
schen Leben und Tod.

Platon negiert also nicht die Todes- und Trauererfahrung, auch sucht er sie
nicht ginzlich zu vermeiden, vielmehr arbeitet er den radikalen Abgrund in uns
heraus, den die Leere an der Stelle des geliebten Anderen schafft und hinterlésst.
Doch indem er zeigt, wie Sokrates diesen Abgrund iiberschreitet, belédsst er diese
Erfahrung als Spur, die zum Beispiel — aber nicht zufillig — durch die Anwesen-
heit von Frauen markiert wird: so etwa im Phaidon, in dem Platon den Tod des
Sokrates und seine Theorie der Unsterblichkeit der Seele darstellt. Die anwesen-
den Frauen werden darin, gemeinsam mit Sokrates’ Ehefrau, aufgefordert, den

22 ,For her, as for Rilke, das Schone ist nichts als des Schrecklichen Anfang... Anac-
toria is, to her, menacingly desirable, ,fair as the moon, clear as the sun, and terrible
as an army with banners‘“ schreibt Garry Wills am Ende seines Artikels ,,The Sap-
phic ‘Umwertung aller Werte**, in: American Journal of Philology, 88/1967, S.
442. Encore! ist natiirlich eine Anspielung auf Lacans gleichnamiges Seminar XX
zur jouissance (GenieBen/Lustfreude). Vielleicht spielte er selbst auf Sappho an,
doch wihlte er die optisch verfligbare Darstellung von Berninis heiliger Theresa
von Aquila als eindriickliches Paradigma aus.

23 Siehe hierzu insbesondere Maria J6o, ,,Die Liebe zum Ahnlichen®, in: Gymnasium,
104/1997.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 89

Raum zu verlassen, bevor Sokrates’ Korper die Szene der Welt verlédsst. Zum ei-
nen verkorpern diese weinenden Frauen eine mit dem Heulen verbundene Anste-
ckungsgefahr, zum anderen verkorpern sie eine leibliche Weltverbundenheit, die
Sokrates sich ja gerade zu transzendieren anschickt und mit deren Inszenierung
der Dialog begonnen hat (Sokrates gerade nicht mehr gefangen in fesselnden
Ketten aber immer noch gefangen in seinem davon noch schmerzenden Leib, den
er soeben eigenhindig und unwiederbringlich vergiftet hat). Sie wiirden ihm,
gleich einem Widerstand, den Abflug ins reine (Seelen)reich der Gliickseligen
erschweren.

Sterbende Eltern — trauernde Frauen ...

Vordergriindig konnten wir die sokratische Unsterblichkeit als eine ménnliche
Aufhebung (im Hegelschen Sinn) der Todeserfahrung und zugleich der damit
verbundenen Trauerarbeit interpretieren, die ja in erster Linie Frauensache war.?*
Doch von da her zu schlieen, dass Lamentieren im Angesicht oder in der Folge
des Todes eine zentrale Angelegenheit aller Frauen war, wire falsch: Denn genau
dieses Verdikt gegen das Trauerlamento (thrénos), das Sokrates mit dem Raus-
wurf der weinenden Frauen samt Xanthippe™ ausspricht, wird uns als einer von
Sapphos Versen tiberliefert:

,»In einem Haus, das den Musen geweiht ist, ist es nicht rechtens zu lamentie-
ren. Es geziemt sich nicht fiir uns.*“*®

Ich kann nicht beweisen, dass Platon diesen Vers als Modell heranzog, wahr-
scheinlich handelte es sich bei dem Verdikt um einen Allgemeinplatz, der vor al-
lem fiir Manner verbindlich war. Dennoch, Sappho durchkreuzt einmal mehr die

24 Die Lamentoziige der Miitter wihrend der feierlichen Soldatenbegribnisse waren
wohl eine der prominentesten 6ffentlichen Angelegenheiten von Frauen im Antiken
Griechenland, insbesondere in Athen, wo sie allerdings zunehmend an den Rand der
Feierlichkeiten gedréngt wurden, wie Nicole Loraux in ihrem Buch Die Trauer der
Miitter gezeigt hat. Bezliglich des Phaidon siehe vor allem ihren oben zitierten
Kommentar zu Sokrates/Platon in: Les expériences de Tirésias.

25 - Eine Widerspenstige, sagte John Eglinton widerspenstig, ist nicht gerade eine

niitzliche Pforte der Entdeckung, sollte man meinen. Welche niitzliche Pforte der
Entdeckung lernte Sokrates wohl von Xanthippe?
- Dialektik, antwortete Stephen: und von seiner Mutter, wiec man Gedanken zur
Welt bringt. Was er von seiner anderen Frau Myrto lernte (absit nomen!), Sokrati-
didions Epipsychidion, wird kein Mensch, weder Mann noch Frau, jemals wissen.
Aber weder die Hebammenkenntnisse noch die Gardinenpredigten retteten ihn vor
den Archonten des Sinn Fein und ihrem Schierlingsbecher.” J. Joyce, Ulysses,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1981, S. 267.

26 Frgm. 150. Ubertragung A.P. Was diese spezielle Verbindung zwischen Sokrates
und Sappho angeht, so bin ich nicht die erste, die darauf verweist. Siehe: Alcée,
Sapho, S. 271: ,,Fontes — Maximus Tyrius, XXIV (XVIII Hobein), 9 (comparantur
Socrates et Sappho) [...]“, sowie H. Frinkel, Dichtung und Philosophie des frithen
Griechentums, New York, Frankfurt am Main, Oxford: Blackwell, S. 109.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

90 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

Geschlechterstereotypen, indem sie — um mit Nietzsche zu sprechen — die noble
Perspektive einnimmt.*’

... unsterbliche Kinder

Was die unsterblichen Kinder angeht, so scheint es nunmehr eine Selbstverstand-
lichkeit zu sein, dass die metaphorische Erhéhung weiblicher Gebarfihigkeit
tiber die Instituierung dieser neuen Art von Kindern eine Erfindung Platons ist,
der sie im Symposion als Frucht eines Mann-zu-Mann-Eros inszeniert. Dies legt
den oft wiederholten Gedanken an eine An-/ und Enteignung nahe, die als eine
Art Kompensierung dafiir interpretiert wird, dass Méannern diese Féhigkeit ab-
geht. Doch es geht hier nicht so sehr um eine An- oder Enteignung (der verdring-
ten Wertigkeit) weiblichen Gebérens, als vielmehr um die Theoretisierung eines
genuin kreativen Aktes in — das Gebéren korperlicher Kinder durchaus erniedri-
gender — Anlehnung an diese ausschlieBlich weibliche Féhigkeit. Wenn die Be-
zeichnung ,,Aneignung” in diesem Kontext Sinn macht, dann schon eher als eine
des ideellen ,,Kindergebdrens™ von Sappho, deren Gedichte als ihre unsterblichen
Tochter bezeichnet wurden.” Dieser von so fast allen feministischen Kommenta-
torinnen iibersehene Umstand fillt wohl unter das, was wir Ironie der Geschichte
nennen.

Die im Symposion von Diotima gelobten schonsten ,,unsterblichen Kinder*
sind allerdings nicht in der Dichtung oder der bildenden Kunst zu finden. Viel-
mehr sind es — und das klingt wie eine Replik auf Sapphos dsthetisches Paradig-
ma im oben zitierten Fragment — Verfassungen und Gesetze, an denen ja vor-
nehmlich Platon sich im Anschluss an Solon und Lykurgos versuchte. Diese
zwar noch miénnerbiindische Replik schreitet allerdings tiber den archaischen
Bellizismus hinweg.

Platons Lehre vom Aufstieg zum richtigen Eros fiihrt also von einem leibli-
chen Eros in allen Menschen zu einem immerwéhrenden (aei), das heifit rein see-
lischen Eros zwischen zwei Ménnern. Die Familie, die aus dieser ,,richtigen pa-
derastischen Liebe™ (fo orthds paiderastein) entsteht und sich tiber eine psychi-
sche und intellektuelle Schopfung verwirklicht, setzt sich aus zwei sterblichen
Mainnern und deren unsterblichen Kindern zusammen. Die diesbeziigliche Rolle
Diotimas im Symposion ist hinreichend diskutiert worden.”’ Noch einmal fiir den
Kontext festzuhalten ist, dass in ihrer von Sokrates referierten Rede die schopfe-
rische Hervorbringung zwar wie erwihnt analog zur Maieutik in Anlehnung an

27 Genealogie der Moral, Miinchen: Goldmann 1999b. Siehe auch Claudia Card: ,,Ge-
nealogies and Perspectives: Feminist and Lesbian Reflections®, in: International
Studies in Philosophy 3/1996. Sappho gehorte tatsdchlich der aristokratischen Elite
von Lesbos an.

28 Siehe J. Williamson: Sappho’s Immortal Daughters.

29 Siehe A. Pechriggl: Corps transfigurés. Bd. II, S. 99-101, wo sich die genauen Ver-
weise finden.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 91

das korperliche Gebéren konzipiert wird, dass die Hebammenkunst im Theaitetos
aber eben nicht — wie im Symposion — den Eros zwischen den Dialogpartnern
darstellt, sondern eine Art Geburtshilfe, bei der die miannlich erhéhte (und
zugleich durchaus ironisierte) Hebamme Sokrates vor allem als kritische Instanz
fungiert.*

Die beiden Schritte in der philosophischen Schopfung (Philosophie sei
Schopfung von Begriffen, création de concepts, so Deleuze und Guattari), die in
Anlehnung an die leibliche Fortpflanzung beschrieben werden, stellen also meh-
rere Momente dar, die erst im Phaidros, wo es mehr um die Philosophie denn um
die Liebe selbst geht, explizit gemacht und aneinander gefiigt werden. Die Frage
nach der weiteren ,,Aufzucht” bzw. Kultivierung des Gedankens, welche im
Theaitetos behandelt wird, inszeniert ein Verhiltnis zwischen Ungleichen, wih-
rend die im Symposion behandelte poiésis mit Empfangnis und Zeugung dem Akt
gewidmet ist, bei dem Eros mafigeblich als wechselseitiger, das heilit auch als
anterés am Werk sei.’! Es ist nichts Neues, dass Platon die von ihm so nachhaltig
eingesetzte Komplementaritit zwischen Korper und Geist jener zwischen hetero-
sexueller und ,,richtiger paderastischer Liebe entsprechen lésst.

Die Erhohung dieses Aktes zu einem ménnlich-homoerotischen kann nun
zwar als ,,miannliche Aneignung“ von ,,Weiblichem" bezeichnet werden (was auf
der ,,niedrigeren” Ebene Frauen vorbehalten ist, soll nun in der erhéhten Variante
Mainnern vorbehalten sein, obwohl die erhéhte Version bereits einer Frau, vor-
nehmlich Sappho, entlehnt zu sein scheint); zugleich stellt sie eine Aufhebung
der Homosexualitdt als solcher zugunsten einer leiblos-asexuellen und umso ex-
klusiver ménnlichen Homoerotik bzw. Homosozialitdt dar.

Die Tatsache, dass Sokrates in dieser intellektuellen Gebérinstitution namens
Philosophie die ,,weibliche” Rolle eines interesselosen (abstinenten) Dritten — der
Hebamme — spielt, unterstreicht diese Aufhebung zusitzlich.*> Im Theaitetos be-

30 Siehe oben Kap. 1.1 fiir die genauen Verweise.

31 Das schlieit die Erwahnung der Gebartétigkeit mit den damit verbundenen Wehen
sowie der Aufzucht und Erndhrung (trophé) der Kinder nicht aus.

32 Je mehr ich mich mit Platons Theorie des Eros befasste, desto klarer wurde mir der
Einfluss, den sie auf Freuds Erfindung der Psychoanalyse, insbesondere der Trieb-
theorie, gehabt haben muss. Bei der Einfithrung von Eros und Thanatos zitiert er
aus Platons Symposion und spiter referiert er als einer der wenigen (und entgegen
die Behauptung Luc Brissons) den Aristophanes-Mythos vollstédndig und nicht wie
iiblich auf die Mann-Weib-Kugel reduziert: Jenseits des Lustprinzips, GW XIII,
S. 62; L. Brisson, ,,Bisexualité et médiation en Gréce ancienne®, in: J.-B. Pontalis
(Hg.), Bisexualité et différence des sexes, Paris: Gallimard 1963, S. 33. Die Reduk-
tion auf die Mann-Weib-Kugel findet sich hingegen in den 1905 erschienenen Drei
Abhandlungen zur Sexualtheorie (GW V, S. 34) sowie in Warum Krieg (GW XVI,
S. 20). Zur Verkniipfung von Freudscher und Platonischer Triebtheorie schon zu
Lebzeiten Freuds, sieche den von Freud selbst im Vorwort von 1920 zitierten
S. Nachmansohn: Freuds Libidotheorie verglichen mit der Eroslehre Platos, Interna-
tionale Zeitschrift fiir Psychoanalyse, 3/1915 sowie Hans Kelsen, der den ersten
Teil seines Platonbuches Die lllusion der Gerechtigkeit 1933 unter dem Titel ,,Die

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

92 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

schreibt er sich selbst als von der Zeugungsfihigkeit ausgeschlossen, denn hitte
er sich hier als Zeuger bezeichnet, wire er wohl zu tief in Platons Ironie gesun-
ken, weil er damit die Rolle des den eroménos mit Ideen begattenden erastés
eingenommen hitte, der ihm zugleich beim Gebédren dieser Kinder behilflich ist
(150 ¢).** Doch Homosexualitiit verliert in Platons hierarchischer Ontologie der
Sublimierung vom prokreativen zum homoerotischen Eros hin ihren Sinn, oder
genauer: IThr Sinn ist im Ubergang aufgehoben. Derart ist die Homosexualitiit
nicht so sehr in der Sphére der Intimitét gegenseitiger Liebe angesiedelt, sondern
inmitten des (fiir den Krieg) trainierenden kollektiven Kérpers. Die Sublimierung
der sexuell-erotischen Beziehung, welche weiterhin als unidirektionaler Eros
markiert ist, schlieft sich mit der homosozialen und gegenseitigen Philia
(Freundschaft) kurz. In diesem Sinne ist die Sublimierung selbst ein Zwischen-
schritt zwischen Sinnlichem und Rationalem; zwischen Verfallendem (oder Ver-
faulendem) und bestindig (=) Gutem; zwischen beseelten Kérpern, die einander
begehren, und der Ordnung, also dem eidetischen Kosmos des politischen Kor-
pers; zwischen prokreativer Sexualitit und der sozialen Selbstreproduktion eines
sublimen Ménnerkorps; und vor allem zwischen Begehren und Philosophie. Pla-
tons Einsicht, dass die Idee der Schonheit nicht direkt zugénglich ist, fithrt zur
Bedingung eines persistierenden leiblichen Begehrens danach. Er 1scht also die-
se Art des Begehrens nicht aus, sondern arbeitet die Einlibung und hernach die
schrittweise miithevolle Transzendierung dieses Begehrens heraus.

platonische Liebe“ in der von Freud herausgegebenen Zeitschrift /mago veréftent-
lichte: Bd. XIX, S. 34-98 sowie S. 225-255.

33 Aristophanes machte sich auf diese Weise in den Wolken tiber Sokrates lustig. Der
ménnlich-homosexuelle Eros in der griechischen Antike, insbesondere in Athen, be-
inhaltet eine solche Anlehnung an die Heterosexualitdt. Der eroménos, ein Knabe
(pais) oder junger Mann (neaniskos), nimmt darin gemeinhin die traditionell den
Frauen zugeschriebene Rolle ein. Doch wihrend die Frauen eher dazu berufen sind,
den Verfiihrungen zu erliegen, (zumal sie als diejenige betrachtet werden, die nicht
die Kraft besitzen, zu widerstehen), soll der eroménos sich keinesfalls dem Erstbes-
ten erastés hingeben. Der Preis: Geschenke, aber vor allem Erziehung. Der Rollen-
wechsel bei den jungen Ménnern ist weniger Zeichen einer umfassenden Ge-
schlechterverwirrung als vielmehr im Kontext dessen zu sehen, was J.-P. Vernant
als ,,rites de passage™ beschreibt, die nicht zuletzt darin bestehen, die Rollen in Hin-
blick auf ihre endgiiltige Konsolidierung voriibergehend zu tauschen. Siehe: ,La
guerre des cités” in: Mythe et société en Gréce ancienne, Paris: Seuil 1992a, S. 37-
39. Und doch ist auch das grundlegendere, diesseits von Geschlecht angesiedelte
Klaffen in der menschlichen Existenz ein gewiss nicht zu unterschétzender Faktor
in der Instituierung der Homosexualitit in Anlehnung an, aber auch in Abgrenzung
zur, Heterosexualitit, jedenfalls wie wir ihr bei Sappho und Platon begegnen.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 93

Psyche-Soma

»Das geistige Auge®, das Sokrates am Ende des Symposions auf Alkibiades wirft,
der ihn zu verfithren sucht, verursacht in dessen Seele eine brennende Wunde
(und wohl auch in Sokrates’ eigener Seele). Diese Wunde, die an der Zuriickwei-
sung des liebesbegierigen Leibes entflammt, wird diesen (als ,,gebranntes Kind*)
lehren, sich stattdessen mit seinen affektiven Freudensymptomen an der Schon-
heit des Logos zu befriedigen. Doch was auf den ersten Blick wie ein Ersatz aus-
sehen mag, hat sich bereits als Wesen und Ziel des Eros offenbart: die Schépfung
im Schonen gemdl der Seele (kata psychén), also durch und fiir die Seele, die
nur noch tiber die Aisthesis (sinnliche Wahrnehmung) des Schonen an den Leib
gebunden zu bleiben scheint. Die Bindung ist allerdings nicht einfach, sondern
spitzt sich zu im Zustand eines leib-seelischen Oxymoron. Auch im Phaidros
wird sublime Liebe in Termini der Widerspriichlichkeit beschrieben, die auf den
Leib/Korper als Modell verweisen: Der erastés, der auf Sexualitét verzichtet, be-
ginnt beim Anblick eines gottlichen Antlitzes (theoeidés) oder eines wunder-
schonen Korpers zu erschaudern und zu zittern. ,,Und erblickt er ihn, so tiber-
kommt ihn Hitze und Schweil wie bei der Umwandlung fiebrigen Schauders™
(251a). Diese Beschreibung kommt — verdichtet — jener in Sapphos folgendem
Fragment sehr nahe:

o]
denn sobald ich dich erblicke,

auch nur fiir einen Augenblick, verldsst mich die Stimme, ich kann nicht mehr sprechen,
die Zunge ist wie gelahmt, und unter der Haut breitet sich plotzlich ein zartes Feuer aus,
die Augen sind ohne Blick und die Ohren iiberrauscht;

Schweil3 bricht aus und ein kalter Schauer

ergreift mich, ich bin griiner als Gras,

es scheint mir, ich werde gleich sterben,

doch es muss alles durchgestanden werden, denn selbst ein Bettler [.. .]“34

Auch wenn wir diese Symptombeschreibung nicht als eine Erfindung Sapphos
lesen konnen (sie findet sich @hnlich bereits bei Homer), enthélt sie insofern et-
was Neues, als die Dichterin sie mit dem Tod in Verbindung setzt. Wie Marco-
vich gegen die von Devereux auf Sappho selbst angewandte Pathologisierung
vermittels psychiatrischer Kategorien hervorhebt, sucht sie in ihren Gedichten
personliche Erfahrung mit traditionellen Mustern zu kombinieren, aber auch, so
mochte ich hinzufiigen, gegenseitig philosophisch-anthropologisch zu reflektie-
ren.”

34 2. Ubertragung A.P.
35 Miroslav Marcovich: ,,Sappho Fr. 31: Anxiety Attack or Love Declaration?, in:
Classical Quarterly, 22/1972.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

94 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

Bei Sappho ist der Eros ebenfalls ein sexuell gepriifter, allerdings ohne das
oberste Ziel oder die explizit deklarierte Notwendigkeit, den sexuellen Anteil als
solchen sublimatorisch und ontologisch aufzuheben. Ihr Verzicht ist einer der
gewohnlichen Art, auferlegt entweder durch nicht erwiderte Liebe (also das Feh-
len von Gegenliebe) oder durch den Fortgang, sprich die Heirat der Geliebten.
Die Spannung zwischen sexuellem Begehren und Sublimierung bleibt dadurch
stets wirksam und schopferisch, aber eben auch potentiell zerstorerisch, zumin-
dest auf der Ebene der Psyche. Mit Platons sublimierender Losung verlassen
nicht nur der organisierte Korper und das Psyche-soma die Szene so wie Sokrates
im Phaidon die Szene verldsst (sie bleiben als Phantome zuriick), sondern auch
Eros, der nun hinter die Philia rlckt, hinter der er bei Aristoteles ganz ver-
schwindet, bevor er in der christlichen Welt von der agapé, der Liebe zu Gott, er-
setzt wird. Die derart instituierte Ruhe und Erbaulichkeit haben einen Preis, den
die Philosophie — mit einigen Ausnahmen — zu zahlen bereit war: die Ausblen-
dung des Leiblichen und des, vor allem sexuellen, Eros.

Der symbolische Tausch zur Uberwindung der Liebes-Todesangst

Die vorhin erwihnten Felder, in denen der Tausch stattfindet, sind alle in der
Perspektive des Ganzen, des Kosmos als Universum (All) und Ordnung, Univer-
salordnung, eingebettet. Dieser Kosmos wird organisiert durch Harmonie und
Rhythmus, welche die Destabilisierung durch die konflikthaften Kréfte des Eros
ausgleichen sollen. Wir begegnen dabei der Stabilisierung durch den Ausgleich,
den der Tausch (wieder)herstellt. Platon greift dazu auf den Begriff des reinsten
metaxy zuriick, welches im Leben der Menschen homoion genannt wird, also das
Gleiche, Ahnliche. Doch ebenso bedarf es des Extrems, der absoluten — Absolu-
tion erteilenden — Perspektive der Unsterblichkeit bzw. zeitloser Konstanz.

Die vorsokratische Idee der Konstanz durch die Verdnderung hindurch (vor
allem bei Anaximander, Heraklit und Empedokles), und nicht gegen diese ge-
stellt, ist insbesondere bei Empedokles mit einem Kosmischwerden des Eros und
dadurch mit dessen Entdramatisierung verbunden. Wenn die Zeit vergeht, verge-
hen mit ihr die notwendig in einer Kontinuitdt von Werden und Vergehen sich
auflosenden spezifischen Aporien und Konflikte. Doch fiir die ,,sublunaren, und
als solche sterblichen Wesen sind diese aporetischen Krifte unausweichlich und
werden als tragische erlebt.

Die Entdramatisierung und Entmenschlichung des Eros durch seine ontologi-
sche Integration (aber auch Aufblihung) in eine anthropomorphe Kosmologie
blockiert die Ausarbeitung einer Sublimierungstheorie, wie sie Platon und vor al-
lem Freud entwickelten: Insofern die kosmologische Erostheorie die erotische
Todeserfahrung der Individuen — im starken hegelschen Sinn — immer schon auf-
gehoben hat, indem sie sie in einen ,,hoheren® und universal verankerten Begriff
verwandelt, also auf eine andere Ebene transponiert, wird individuelle Sublimie-
rung entbehrlich gemacht oder vielmehr {ibersprungen. In Sapphos Gedichten

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 95

dagegen ist die angesprochene Sublimierungstheorie — wenn auch nur implizit —
enthalten. Sie wiederholt ihr Symptom des unerfiillten weil notwendig zu unter-
brechenden Eros/Anteros. Das erotische Symptom ist in seiner iiberwéltigenden
Darstellung nur ein Zeichen des Todes. Eros ist fiir Sappho eine wiederholte und
zu wiederholende Ubung der einzig moglichen Todeserfahrung, namlich der psy-
chischen, die nicht als rein rhetorisch-metaphorische zu verstehen ist: Es geht um
das (vorgreifende?) Erleben des Todes im Verlust oder in der Trennung von der
geliebten Person bzw. im Erleiden der nicht erwiderten Liebe, das heiflt in der
Passion.’®

Diese Erfahrung markiert das Scheitern von — immer auch narzisstisch zu be-
greifendem — erds/anterds, der in einer so verzweifelten Leidenschaft enden
kann, dass der Tod als einziger Ausweg aus dem psychischen Leid erscheint,
aber ebenso in der Moglichkeit eines Auswegs iiber eine Abanderung der Wie-
derholung durch die Sublimierung. Wir wissen mit ziemlicher Sicherheit, dass
Sappho sich nicht aus verzweifelter Liebe zu Phaon getotet hat; diese Geschichte
ist jedoch ein verfiigender Mythos, eine Legende, denn die Wahrheit tiber ihren
Tod wird uns wohl weiterhin verborgen bleiben, wie der Grofteil ihres Werks.
Sie bleibt fiir uns phantastisches Zeichen eines Fehlens, wie Monique Wittig und
Sande Zweig in ihrem Lesbian Peoples: Material for a Dictionnary es dargestellt
haben: Der Eingang zu Sappho ist eine leere Seite.

Ich mo6chte hingegen ein Fragment von Sappho zitieren, in dem viele der Ebenen,
die ich zu skizzieren versuchte, miteinander in einem polysemischen Netz ver-
woben sind: die Dialektik von Anwesenheit und Abwesenheit, von Psyche und
Kosmos in ihrem Austausch und der Verdnderung von Raum und Zeit, Liebe und
Tod rund um die Mitte, aus der Mitte heraus — aber wohin?

,Untergegangen sind Mond und Pleiaden;
es ist mitten in der Nacht

und die Zeit vergeht,

ich aber liege da allein.«*’

In ihrer Polysemie besingen diese Verse die Sterblichkeit™: Sappho ist in der
Mitte ihrer Lebenszeit, inmitten der Nacht und die Zeit vergeht: héra, die Zeit
der Zeiten, Stunde, Frithling. Zeit ohne Term, ohne jegliches erfiillende Ende
(das heiBit ohne die Riickkehr der Anderen/Geliebten). Es ist eine Leere in der
Zeit, wie manche sie aus schlaflosen Stunden , mitten in der Nacht“ kennen.

36 Siehe Igor A. Caruso: Die Trennung der Liebenden. Eine Phinomenologie des To-
des, Frankfurt am Main: Fischer 1961.

37 74, Ubertragung A.P.

38 Siehe Castoriadis’ Kommentar dieses Fragments, in: Figures du pensable, ,,Notes
sur quelques moyens de la poésie®, Paris : Seuil, 1999. Der posthum erschienene
Sappho-Kommentar war einer seiner letzten Texte.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

96 | CHAOS — PSYCHE-SOMA — KOSMOS

»Warten® macht da keinen Sinn. Die Verse sind rund um die Abwesenheit aufge-
baut, wenn die verlisslichen Lichter der Nacht, Pleiaden und Mond, schon verlo-
schen sind, doch das aufziehende Licht des Tages ihn noch nicht verkiindet. Sie
liegt zwischen den Welten, alleine schlafend und hellwach: Die Absenz der An-
deren klafft, wird existentielle Leere, Grab der Einsamkeit par excellence, aus
dem alle anderen verschwunden, weil schlafend — sogar Pleiaden und Mond, die
wie eine Art ambivalenter Anker erscheinen kénnten, weil zumindest sie wieder
aufgehen werden im Zirkel kosmischer Zeitlichkeit.

Uberraschendes und doch vorlaufiges Ende

[ Mogt Ihr], Médchen, [Euch um der blumig duftenden Musen] schéne Geschenke
[bemiihen], und um die klangliebend helle Leier

Mir hat die [einst zart gewesene] Haut das Alter

[ergriffen], und [weifles] Haar ist aus dem schwarzen geworden.

Auch ist mein Mut schwer gesunken, es tragen mich kaum noch die Knie
die einst so flink waren zu tanzen wie Rehe

Nun seufze ich dariiber oft, doch was soll ich denn machen?

Nicht altern und Mensch sein, das wird niemals moglich.

Denn auch den Thitonos hat einst, so wurde gesagt, die rosenarmige Eos,
Von der Liebe getrieben, bis ans dulerste Ende der Welt getragen.

Schoén und jung ist er da noch gewesen, jedoch packte

Mit der Zeit graues Alter ihn, der doch habhaft war der unsterblichen Gattin.**

Kein Appell mehr an die Géttin, kein déyte, schon wieder! von ihr, wenn es ans
Altern geht, gegen das nichts und niemand helfen. Das Altern ist die conditio
humana der Sterblichen, das diese a priori und doch nur mit der Zeit ergreift. Das
Philosophem ist auch hier wieder in der Mitte des Gedichts platziert, metaxy,
mittendrin zwischen Sappho und Thitonos, zwischen der Welt der Sterblichen
und der Welt des gleichnishaften Mythos {iber die Gottergattin und ihren tragi-
schen Gemahl. Wir finden darin die Struktur der Ode an Aphrodite wieder.
Dieses Gedicht ist noch resignierter als das vorhin zitierte Fragment zum
Grab der Einsamkeit in der zeitlichen Mitte (der Nacht, ihres Lebens); die Appel-
le aus der Liebesagonie anderer Gedichte sind einem sich wiederholenden Seuf-
zen gewichen, dessen endgiiltiges Aussetzen so wenig absehbar ist wie der Tod
selbst — ein Seufzen, das ihn zugleich unausweichlich verkiindet. Der Korper
wird dabei zum séma im doppelten Sinn, Zeichen und Grab als Stitte des Ver-
falls, der alle Sterblichen ereilt; Zeichen der Lebendigkeit, deren Darstellung erst

39 Martin West: ,,The new Sappho®, in: ZPE 151/2005, S. 1-9. Ich gebe auch dieses
Gedicht in meiner Ubersetzung wieder, welche ich auf der Grundlage des restaurier-
ten griechischen Textes und mit Hilfe von Wests englischer sowie Georg Daneks
deutscher Ubersetzung erstellte.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EROS UND THANATOS ZWISCHEN PSYCHE UND KOSMOS | 97

die Tragik der beginnenden Verwesung vor Augen und ins Gemiit fithrt. Doch
transzendentaler noch in ihrer Tragik sind Sein und Werden des Verfalls, den die
Psyche erleidet, die das begreift: ,,Sein“ wird abgewandelt, ldsst sich nicht halten
im Menschen, denn der Mensch lédsst sich durch nichts konservieren. Sappho,
,Ich®, hat das begriffen, doch was helfen Einsicht und Seufzer? Sollen Médchen,
Musen und Géttinnen sich anstrengen, um Kunst und Unsterblichkeit zu erlan-
gen: Sappho altert ohne erbauliche Seelenwanderungstheorie; sie liefert keinen
Glauben an ein Reich der Gliickseligen, schlieBlich hat sie schon so viele ,,Tode*
gelitten, dass sie auch diesen — langsamer aber umso unerbittlicher zerreilenden
—noch erwartet und aushilt,*

Durch das Band des Verfalls im Zuge des Alterns verbindet s/ich hier die
Dichterin mit dem Gatten der Goéttin. Doch im Gegensatz zu Thitonos muss
Sappho zumindest nicht unendlich alt werden (ihn, den immer Greiseren, habe
Eos dem Mythos zufolge schliefilich in sein Zimmer gesperrt). Zwar hat Sappho,
wie Thitonos, durch ihre ,,unsterblichen Kinder* auch an der Unsterblichkeit Teil
— zumindest im metaphorischen Sinn der Dichtung. Doch das Altern nimmt ihr,
wie auch ihm, niemand ab: Es packt erbarmungslos zu.

Damit ,,verdient” Sappho einmal mehr einen Platz unter den ,,vorsokrati-
schen Philosophen-Dichtern. Mit ihren anthropologisch-existentialistischen Phi-
losophemen hitte sie, neben Heraklit, ihren Platz aus systematischer Sicht nahe
dem epochemachenden Sokrates und diesem in manchem ndher als die kanoni-
sierten Naturdichter und —philosophen. Der Ménnerbund der ,,Vorsokratiker*
miisste jedenfalls als einer von Philosoph/inn/en-Dichter/inn/en umgedacht wer-
den. Aber Sappho verdient auch, vielleicht ebenso dringend wie ernsthafte Ge-
lehrten-Kommentare, leere Eintrdge, die — nicht ohne Ironie — nachdenklich ma-
chen.

40 Der durch Ovid propagierte Mythos von Sapphos Selbstmord aus Liebeskummer
wegen ihres angeblichen Geliebten Phaon wird damit einmal mehr als solcher mani-
fest. Zur homophoben und sozial stabilisierenden Funktion dieses Mythos siehe vor
allem Annalisa Paradiso: ,,Sappho, la poétesse®, S. 62-71.

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11:50:36, - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839405369-004 - am 14.02.2026, 11



https://doi.org/10.14361/9783839405369-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

