Freiheit als Anspruch
Eine menschenrechtliche Perspektive

Heiner Bielefeldt

Vorbemerkung

Der Begrift der Freiheit begegnet uns in menschenrechtlichen Dokumenten
allenthalben, und er durchzieht auch die akademische Literatur zu Men-
schenrechten. Innerhalb der Menschenrechtsdiskussion spiegelt sich somit
ein Grofdteil der Komplexitit der interdiszipliniren Kontroverse um die
Freiheit: Ist menschliche Freiheit Ergebnis historischer Emanzipationspro-
zesse, oder muss sie als deren Ermdglichungsgrund vorausgesetzt werden?
Sind legislative Akte der Freiheitsgewihrleistung auf vor-positive Freiheits-
postulate verwiesen, und — wenn ja — wie lassen sich diese verstehen? Wer
definiert die Bedingungen fiir die Inanspruchnahme von Freiheitsrechten?
Kommen bei der Formulierung und Ausgestaltung von Freiheitsrechten nicht
unvermeidlich partikulare (eurozentrische, androzentrische und sonstige)
Vorannahmen mit ins Spiel, die den Anspruch des menschenrechtlichen Uni-
versalismus konterkarieren? Dienen idealistische Vorstellungen von Freiheit,
Gleichheit und Inklusion woméglich nur der Bemintelung von Verhiltnissen
faktischer Unfreiheit, Ungleichheit und Exklusion? Verfolgt die maf3gebende
Konzeption menschenrechtlicher Freiheit einen einseitig individualistischen
Ansatz, durch den gemeinschaftliche Freiheitserfahrungen marginalisiert
werden?

Durch den Dschungel der vielen Streitfragen kann der vorliegende Text
nur eine schmale Schneise schlagen. Es geht mir darum, den normativen
Sinngehalt menschenrechtlicher Freiheit, wie er in einschligigen Rechts-
texten der Vereinten Nationen seinen historisch-kontingenten Niederschlag
gefunden hat, auf drei Ebenen rechtsphilosophisch zu rekonstruieren: Freiheit
als rechtlicher Anspruch, Freiheit als rechtspolitisches Ordnungsprinzip und

- am 14.02.2028, 09:40:18.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Zur Verschrénkung von Freiheit und Recht

Freiheit als rechtsethische Verpflichtung. Ziel ist es, auf diese Weise die Kom-
plexitit des menschenrechtlichen Freiheitsdenkens zumindest skizzenhaft
aufzuzeigen.

Freiheit als rechtlicher Anspruch

Die zentrale Bedeutung des Freiheitsbegriffs fiir die Menschenrechte lisst sich
schwerlich tibersehen. So heifst es in Artikel 1 der Allgemeinen Erklirung der
Menschenrechte (AEMR) der Vereinten Nationen (VN) von 1948 programma-
tisch, dass alle Menschen »frei und gleich an Witrde und Rechten geborenc sei-
en. Die spezifischeren Gewihrleistungen der AEMR und der in ihrem Gefolge
etablierten volkerrechtlich verbindlichen Menschenrechtskonventionen (dar-
unter die beiden umfassenden internationalen Pakte von 1966 iiber biirgerliche
und politische Rechte bzw. iiber wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rech-
te) enthalten etliche Rechte, die die Freiheit bereits im Titel tragen. Exempla-
risch genannt seien die Gedanken-, Gewissens- und Religionsfreiheit, die Mei-
nungsfreiheit, die Freiheit zu friedlichen Versammlungen, die Vereinigungs-
freiheit, die gewerkschaftliche Koalitionsfreiheit oder die Mitwirkung an frei-
en Wahlen. Alle Formen von Sklaverei sind kategorisch verboten. Das Recht
auf Ehe und Familie postuliert die freie Zustimmung beider kiinftiger Ehe-
partner:innen, ist also ebenfalls freiheitlich orientiert. Auch die verschiedenen
Justizgrundrechte haben offensichtlich freiheitssichernde Funktion, insofern
sie Schutz des Individuums gegen staatliche Willkiir bieten.

Bei den biirgerlichen und politischen Menschenrechten, zu denen die
meisten der oben genannten Beispiele gezahlt werden, ist die tragende Bedeu-
tung des Freiheitsprinzips fast durchgingig anerkannt. Damit sind konkrete
Versuche antiliberaler Umdeutung nicht ausgeschlossen, die beispielsweise
im Falle der Religionsfreiheit darauf abzielen, diese zu einem Schutzrecht
traditioneller religiéser Werte gegen Kritik und Satire aufzubauen; die ein-
schligigen Fachgremien der VN haben solchen Projekten aber wiederholt eine
klare Absage erteilt." Stirker umstritten ist die Frage, ob und inwieweit auch
wirtschaftliche, soziale und kulturelle Menschenrechte als genuine Freiheits-
rechte zu verstehen sind oder ob sie, mit John Rawls gesprochen, allenfalls
den praktischen »Wert der Freiheit« unterstiitzen. In vielen Abhandlungen

1 VN-Menschenrechtsausschuss: General Comment Nr. 34 (2011), Ziffer 48.
2 Rawls: A Theory of Justice, S. 204.

- am 14.02.2028, 09:40:18.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiner Bielefeldt: Freiheit als Anspruch

wird der Begriff der Freiheitsrechte nach wie vor fiir die biirgerlichen und
politischen Rechte reserviert.? Der fiir die wirtschaftlichen, sozialen und kul-
turellen Rechte zustindige VN-Ausschuss hat allerdings deren freiheitliche
Orientierung in mehreren »General Comments« detailliert herausgearbeitet.
Demnach gehért z.B. zum Recht auf Gesundheit entscheidend die Kom-
ponente der Patientenautonomie, d.h. der — stets auch gendersensibel zu
gewihrleistende — Respekt vor dem Menschen als Freiheitssubjekt im Kontext
medizinischer Versorgung oder Behandlung.* Als weiteres Beispiel lasst sich
das Recht auf Nahrung zitieren.® Es schlieft die Achtung individueller und
gemeinschaftlicher Haltungen - z.B. von religiés begriindeten Essenstabus,
moralischen Uberzeugungen wie Vegetarismus oder Traditionen von Gast-
freundschaft — mit ein und weist somit Schnittmengen mit der Religions- und
Weltanschauungsfreiheit auf. Man konnte zusitzliche Beispiele nennen, an
denen deutlich wird, dass es bei den wirtschaftlichen und sozialen Rechten
nicht ausschliefdlich um materielle Versorgungsanspriiche, sondern damit
zugleich immer auch um die Bedingungen freiheitlicher Lebensfithrung geht.

Nach wie vor kontrovers diskutiert wird die Frage, ob menschenrecht-
liche Freiheit primir (oder gar ausschlieflich) Individuen zukommt oder
ob sie auch auf Kollektive beziehbar ist. Wichtig in diesem Zusammenhang
ist zunichst die Klarstellung, dass auch dort, wo primir Individuen als
Rechtstriger:innen zur Geltung kommen, damit keineswegs »die Freiheit
des Menschen als isolierter auf sich zuriickgezogener Monade«® gemeint
ist. Entgegen einem schon von Hegel und Marx vorgebrachten, heute oft
auch aus der Perspektive postkolonialer Kritik formulierten Einwand sind
Menschenrechte keineswegs »apathetic to communal aspirations«’. Vielmehr
weisen sie durchgingig einen relationalen Charakter auf, der Auswirkung
auch auf die Gestalt sozialer Gebilde (Familie, Religionsgemeinschaften, Ge-
werkschaften, politische Gemeinwesen usw.) entfaltet. Kurz: Menschenrechte
sind anti-autoritir, nicht anti-kommunitir angelegt. Besonders deutlich zeigt
sich dies an Rechten wie der Versammlungsfreiheit oder der Vereinigungs-
freiheit, die zwar individualrechtlich verfasst sind, inhaltlich aber gerade

Z.B. Rhodes: The Debasement of Human Rights.

VN-Ausschuss tiber WSK-Rechte: General Comment Nr. 14 (2000), Ziffern 12 und 20.
VN-Ausschuss tiber WSK-Rechte: General Comment Nr. 12 (1999), Ziffern 9—11.
Marx: Zur Judenfrage, S. 364.

So Mahmood: Religious Difference in a Secular Age, S. 51.

N o L1 W

- am 14.02.2028, 09:40:18.

189


https://doi.org/10.14361/9783839461884-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Zur Verschrénkung von Freiheit und Recht

auf die Ermdglichung freiheitlicher sozialer Interaktion abzielen.® Mit der
systematischen Verschrinkung von Autonomie und Inklusion hat auch die
Konvention iiber die Rechte von Menschen mit Behinderung das Bewusstsein
der relationalen Struktur geschirft, die den Menschenrechtsansatz insgesamt
charakterisiert.” Dariiber hinaus haben inzwischen auch genuin kollektive
Freiheitsanspriiche Anerkennung im Menschenrechtsdiskurs gefunden. Ex-
emplarisch daftir steht die VN-Erklirung tiber die Rechte Indigener Volker
von 2007.

Freiheit als rechtspolitisches Ordnungsprinzip

Die hohe Wertschitzung der Freiheit ist keineswegs ein exklusives Merkmal
moderner Ethik, moderner Politik und modernen Rechts; sie lisst sich bis in
die Antike zuriickverfolgen. Charakteristisch fiir vormodernes Freiheitsden-
ken ist allerdings die Bestimmung der »libertates« als Privilegien, Immuniti-
ten oder Toleranzen. Idealtypisch formuliert, wurden konkret umrissene Frei-
heiten lediglich innerhalb einer vorgegebenen Ordnung gewihrt, die ihrerseits
keineswegs durchgingig auf Freiheit verpflichtet war. Freiheitsrechte trugen
insofern Ziige von Sonderrechten, die an bestimmte traditionelle Statusposi-
tionen, Vorleistungen oder obrigkeitliche Zugestindnisse gekoppelt blieben.™

Im Kontext moderner Menschenrechte gewinnt die Freiheit einen funda-
mental anderen Stellenwert: Sie wird nun zum ordnungsstiftenden Prinzip
des Rechts tiberhaupt. Paradigmatisch findet dies Ausdruck in der Rechts-
philosophie Kants, der den fundierenden Stellenwert der Freiheit durch ihre
Qualifizierung als »einziges« gleichsam angeborenes Recht der Menschen
unterstreicht." Freiheit ist in dieser Perspektive nicht mehr ein Rechtsan-
spruch neben anderen, wie dies etwa noch in der Naturrechtslehre John
Lockes gedacht war,”* sondern fungiert als konstitutives Prinzip jedweder
Rechtlichkeit iberhaupt; sie liegt auch den spezifischeren Freiheitsgarantien
als deren Voraussetzung zugrunde. Dem entspricht die enge Verbindung von
Freiheit und Gleichheit. Letztere ist nach Kant kein eigenstindiges Prinzip

Bielefeldt: Sources of Solidarity, S. 34-58.

Graumann: Assistierte Freiheit.
10  Blickle: Von der Leibeigenschaft zu den Menschenrechten.
b8 Kant: Die Metaphysik der Sitten, S. 237.
12 Locke: Two Treatises of Government.

- am 14.02.2028, 09:40:18.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiner Bielefeldt: Freiheit als Anspruch

neben der Freiheit, sondern notwendige Voraussetzung dafiir, dass die Freiheit
— eben als gleiche Freiheit aller Rechtsunterworfenen — ihre ordnungsstiftende
Funktion systematisch entfalten kann.

Wenn die Freiheit als ordnungsstiftendes Prinzip des Rechts zur Gel-
tung kommen soll, muss konsequenterweise auch die kontextuelle legislative
Ausgestaltung der Rechtsordnung im Modus der Freiheit geschehen. Dies
manifestiert sich in der engen historischen und systematischen Beziehung
zwischen Menschenrechten und Demokratie, zu der im Einzelnen unter-
schiedliche Positionen vorgebracht werden. Nach Habermas miissen men-
schenrechtliche Freiheit und demokratische Freiheit als gleichurspriinglich
gelten, insofern sie einander wechselseitig voraussetzen.” Zum einen be-
diirfen die inhaltlichen Konturen, die Anwendungsbedingungen und die ggf.
erforderlichen Schranken der Menschenrechte der Ausgestaltung durch den
demokratischen Gesetzgeber. Die Menschenrechte stellen also nicht eine fixe,
quasi-naturrechtliche Vorgabe der Demokratie dar, die dem demokratischen
Diskurs blofy dufierlich bliebe, sondern sind selbst Gegenstand demokrati-
scher Debatte und Gesetzgebung. Zum anderen kann der rechtsinstitutionell
besonders befestigte Stellenwert menschenrechtlicher Freiheitsgewihrleis-
tungen dazu beitragen, den demokratischen Diskurs vor Verengungen -
etwa vor der Gleichsetzung von Demokratie mit dezisionistischer Mehr-
heitsherrschaft wie bei Carl Schmitt™ - zu bewahren und so das normative
Anspruchsniveau der freiheitlichen Demokratie aufrechtzuhalten.

Kritiker:innen aus unterschiedlichen Perspektiven — Feminismus, Gender
Studies, Postkolonialismus, Disability Studies usw. — haben freilich aufge-
zeigt, dass die in der europiischen Aufklirungsphilosophie entwickelten
abstrakten Vorstellungen gleicher Freiheit stets mit der Exklusion zahlreicher
Menschen einhergingen und insofern tatsichlich alles andere als universalis-
tisch angelegt waren. Auch nach der durch den Druck sozialer Bewegungen
erreichten sukzessiven Offnung der Menschenrechte ist dieses Problem
keineswegs gelést.” Es ist weiterhin damit zu rechnen, dass die den Men-
schenrechten zugrunde liegenden Kategorien explizite oder implizite (etwa
sprachliche, kulturelle, institutionelle etc.) Strukturbedingungen des Men-

13 Habermas: Faktizitit und Geltung.

14 Schmitt: Verfassungslehre.

15 Mutua: Savages, Victims, and Saviors; Cusack/Cook: Combating Discrimination Based
on Sex and Gender.

- am 14.02.2028, 09:40:18.

191


https://doi.org/10.14361/9783839461884-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Zur Verschrénkung von Freiheit und Recht

schenrechtsdiskurses Ausschliisse produzieren.'® Sofern man daraus nicht die
Konsequenz ziehen mochte, dass der Anspruch menschenrechtlicher Freiheit
per se naiv oder verlogen sei,”” werden unterschiedliche Strategien vorge-
schlagen, diesem Problem Rechnung zu tragen, etwa durch interkulturelle
Offnungsprozesse®, durch lokal-kontextuelle Ubersetzungen (»vernacula-
rization«”®) oder durch bewusst fluide gehaltene Konzepte eines »embedded
universalism«*°. Der Universalismus der Menschenrechte bleibt in all diesen
Varianten ein Konzept gleichsam »auf Bewahrung«, das bestindiger kritischer
Begleitung bedarf.

Freiheit als rechtliche und rechtsethische Verpflichtung

Von Pflichten ist in vielen Abhandlungen zu den Menschenrechten primir im
Blick auf den Staat die Rede. Aufgrund seiner Garantenstellung ist der Staat
volkerrechtlich dazu verpflichtet, die Menschenrechte zu achten, zu schiitzen
und zu gewihrleisten. In dieser erstmals von Henry Shue* vorgeschlagenen
Trias staatlicher Pflichten (»obligations to respect, to protect, to fulfil«) zeigt
sich die komplexe Wirkung der Menschenrechte, die dem Staat einerseits
Grenzen setzen, was sich in Achtungspflichten manifestiert, ihm andererseits
aber auch Schutz- und Infrastrukturverpflichtungen auferlegen. Seit den
1990er Jahren hat sich diese Pflichtentrias in den einschligigen VN-Men-
schenrechtsgremien sukzessive durchgesetzt, und zwar in dem Verstindnis,
dass sich die drei Dimensionen staatlicher Verpflichtung auf das gesamte
Spektrum der Menschenrechte erstrecken. Die vorher leitende (bis heute nicht
selten anzutreffende) Vorstellung, wonach die biirgerlichen und politischen
Rechte dem Staat primir (»negative«) Achtungspflichten abverlangen, wih-
rend die wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Rechte auf (»positive«)
staatliche Leistungspflichten zielten, ist damit zugunsten eines integrierten
Verstindnisses komplexer staatlicher Verantwortung fir die Gesamtheit der
Menschenrechte iberwunden worden.*

16 Spivak: Can the Subaltern Speak?

17 Hopgood: The Endtimes of Human Rights.

18 An-Na'im: Problems of Universal Cultural Legitimacy for Human Rights.
19 Goldstein: Whose Vernacular?

20 Hogan: Keeping Faith with Human Rights, S. 115.

21 Shue: Basic Rights.

22 Krennerich: Soziale Menschenrechte, S.103-110.

- am 14.02.2028, 09:40:18.



https://doi.org/10.14361/9783839461884-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiner Bielefeldt: Freiheit als Anspruch

Obwohl die Menschenrechte in besonderer Weise den Staat in seiner vol-
kerrechtlich verankerten Garantenfunktion adressieren, ist der Staat keines-
wegs der einzige Pflichtentriger. Die AEMR wendet sich in ihrer Praambel
ausdriicklich an »alle Organe der Gesellschaft« und letztlich an jeden Men-
schen. Was das im Einzelnen bedeutet, muss bereichsspezifisch konkretisiert
werden. Ein Thema von wachsender politischer Bedeutung ist die Verantwor-
tung von Unternehmen im Blick auf etwaige Menschenrechtsverletzungen in-
nerhalb ihrer Lieferketten. Diesbeziiglich gibt es seit 2011 VN-Leitprinzipien,
die durch nationale Gesetzgebung niher spezifiziert und verbindlich ausge-
staltet werden sollen.? Sich selbst mandatierende zivilgesellschaftliche Orga-
nisationen nehmen weitreichende Aufgaben in Recherche, 6ffentlicher Mei-
nungsbildung, Menschenrechtsbildung sowie im informellen und formellen
Monitoring wahr; ohne die Beitrige aus der Zivilgesellschaft wire wirksame
Menschenrechtsarbeit auf VN-Ebene gar nicht denkbar. Auch den Religions-
gemeinschaften kommt Verantwortung zu. Die Liste der Beispiele lief3e sich
weiter verlingern.

Pflichtentriger:innen sind aber auch die einzelnen Menschen. Dass es ih-
nen in jedem Fall obliegt, die Freiheitsrechte anderer zu respektieren, versteht
sich dabei von selbst und ist unstrittig; dieser Respekt kann, wenn nétig, auch
staatlich erzwungen werden. Aktiv fir die Freiheitsrechte anderer Menschen
einzutreten, etwa durch Unterstiitzung humanitirer Organisationen, ist dar-
iiber hinaus ein Gebot der Solidaritit; auch dies findet weithin Zustimmung.
Umstritten bleibt hingegen, ob es dariiber hinaus eine moralische Pflicht des
Menschen gegeniiber sich selbst als Subjekt seiner Freiheitsrechte gibt. Fiir diese
Annahme sprichtjedenfalls die Tatsache, dass in zentralen Dokumenten regel-
mifig auch von der »Unverauflerlichkeit« der Menschenrechte die Rede ist, so
etwa in der Priambel der AEMR. Wie Dietmar Willoweit gezeigt hat, kommen
die Menschenrechte auch in historischer Perspektive erst mit der klaren Absa-
ge an die moralische und rechtliche Méglichkeit einer Selbstversklavung bzw.
einer Unterwerfung unter absolute Herrschaft, also mit der Anerkennung ih-
rer UnveriufRerlichkeit, zum Durchbruch.** Nach Kant (der hier einmal mehr
nur exemplarisch genannt werden soll) gibt es eben »die unverlierbaren Rech-
te«, die der Mensch »nicht einmal aufgeben kann, wenn er auch wollte«*.

23 Krajewski: A Nightmare or a Noble Dream?
24 Willoweit: Die Verduflerung der Freiheit.
25 Kant: Uber den Gemeinspruch, S. 304.

- am 14.02.2028, 09:40:18.

193


https://doi.org/10.14361/9783839461884-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Zur Verschrénkung von Freiheit und Recht

Wir stoflen hier auf den ethischen Grund der Verpflichtung zur Freiheit,
nimlich die Wiirde des Menschen,? deren Respektierung die Menschen
sowohl einander als auch sich selbst schulden. Bekanntlich weist der Begrift
der Menschenwiirde eine lange Geschichte auf, die bis in die Antike und die
Grundschriften verschiedener Religionen zuriickreicht. Im Kontext moderner
Menschenrechte erfihrt die Idee der Menschenwiirde indes eine dezidiert
freiheitliche Interpretation. Die Wiirde des Menschen besteht demnach
darin, dass der Mensch — zumindest potenziell — Subjekt von Freiheit und
Verantwortung ist. Deshalb steht jedem Menschen eine Achtung zu, die durch
Gewihrleistung gleicher Freiheitsrechte institutionellen Riickhalt erfihrt.*”

Im Kontext moderner Menschenrechte ist die Freiheit nicht nur ein rechtli-
cher Anspruch des Menschen; sie stellt zugleich einen rechtsethischen Anspruch
an den Menschen dar. Wihrend der Anspruch des Menschen auf Freiheit rechtlich
eingefordert und ggf. auch von Staats wegen durchgesetzt werden kann, gilt
dies fiir die rechtsethische Dimension naturgemif nicht; ihre Beachtung
lasst sich nicht rechtlich erzwingen. Wenn der Sinn fiir die rechtsethische
Fundierung der Freiheitsrechte schwindet, besteht allerdings die Gefahr, dass
Freiheitsrechte zunehmend besitzindividualistisch enggefiihrt werden. Ubrig
bliebe dann am Ende woméglich nur ein Patchwork positiver Rechtstitel,
hinter denen sich Menschen ggf. auch gegeneinander verschanzen kénnten.
Dagegen bewihrt sich die Rechtskultur der menschenrechtlichen Demokratie
entscheidend darin, ob es gelingt, ein »anspruchsvolles« relationales Ver-
stindnis von Freiheit zu formulieren, das die Menschen — als Individuen und
in Gemeinschaft mit anderen — auch fordert.

Dokumente der Vereinten Nationen

Allgemeine Erklirung der Menschenrechte der (1948).

Internationaler Pakt iiber biirgerliche und Politische Rechte (1966).
Internationaler Pakt iiber wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte (1966).
Konvention iiber die Rechte von Menschen mit Behinderungen (2007).
Erklirung tiber die Rechte Indigener Vélker (2007).
VN-Menschenrechtsausschuss, General Comment Nr. 34 (2011).

26  Walter: Menschenwiirde im nationalen Recht, Europarecht und Vélkerrecht.
27  Bielefeldt: Sources of Solidarity, S. 30-35.

- am 14.02.2028, 09:40:18.


https://doi.org/10.14361/9783839461884-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Heiner Bielefeldt: Freiheit als Anspruch

VN-Ausschuss fiir wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte, General Com-
ment Nr. 12 (1999).

VN-Ausschuss fiir wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte, General Com-
ment Nr. 14 (2000).

VN-Leitprinzipien fiir Wirtschaft und Menschenrechte (2011).

Literatur

An-N2im, Abdullahi A.: »Problems of Universal Cultural Legitimacy for Hu-
man Rights«, in: Abdullahi A. An-Naim/Francis M. Deng (Hg.), Human
Rights in Africa: Cross-Cultural Perspectives, Washington, D.C. 1990,
S. 331-368.

Bielefeldt, Heiner: Sources of Solidarity. A Short Introduction to the Founda-
tions of Human Rights, Erlangen 2022..

Blickle, Peter: Von der Leibeigenschaft zu den Menschenrechten. Eine Ge-
schichte der Freiheit in Deutschland, Miinchen 2003.

Cusack, Simone/Cook, Rebecca: »Combating Discrimination Based on Sex and
Gender, in: Catharina Krause/Martin Scheinin (Hg.), International Pro-
tection of Human Rights, Turku 2009, S. 205-226.

Goldstein, Diane M.: »Whose Vernacular? Translating Human Rights in Local
Contexts«, in: Mark Goodale (Hg.), Human Rights at the Crossroads, Ox-
ford 2013, S. 111-121.

Graumann, Sigrid: Assistierte Freiheit. Von einer Behindertenpolitik der
Wohltitigkeit zu einer Politik der Menschenrechte, Frankfurt a.M. 2011.

Habermas, Jirgen: Faktizitit und Geltung. Beitrige zur Diskurstheorie des
Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M. 1992..

Hogan, Linda: Keeping Faith with Human Rights, Washington, D.C. 2015.

Hopgood, Stephen: The Endtimes of Human Rights, Ithaca/London 2013.

Kant, Immanuel: Die Metaphysik der Sitten (1797), hg. von Georg Wobbermin/
Paul Natorp, Kant’s gesammelte Schriften (= Ausgabe der Berlin-Branden-
burger Akademie der Wissenschaften, Band VI).

Kant, Immanuel: Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie richtig sein,
taugt aber nicht fiir die Praxis (1793), hg. von Paul Menzer/Heinrich Maier/
Max Frischeisen-Kéhler, Kant's gesammelte Schriften (= Ausgabe der Ber-
lin-Brandenburger Akademie der Wissenschaften, Band VIII).

- am 14.02.2028, 09:40:18.

195


https://doi.org/10.14361/9783839461884-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

196

Zur Verschrénkung von Freiheit und Recht

Krajewski, Markus: »A Nightmare or a Noble Dream? Establishing Investor
Obligations Through Treaty-Making and Treaty-Applicationg, in Business
and Human Rights Journal 5, Nr. 1 (2020), S. 105-129.

Krennerich, Michael: Soziale Menschenrechte. Zwischen Recht und Politik,
Schwalbach/Ts. 2013.

Locke, John: Two Treatises of Government, London 1689.

Mahmood, Saba: Religious Difference in a Secular Age. A Minority Report,
Princeton 2016.

Marx, Karl: »Zur Judenfrage (1844)«, in: Marx-Engels-Werke, Berlin 1979, Band
1, S. 347-377.

Mutua, Makau: »Savages, Victims, and Saviors: The Metaphor of Human
Rights, in: Harvard International Law Journal 42, Nr. 1 (2001), S. 201-245.

Rawls, John: A Theory of Justice, Oxford 1972.

Rhodes, Aaron: The Debasement of Human Rights. How Politics Sabotages the
Ideal of Freedom, New York/London 2018.

Schmitt, Carl: Verfassungslehre (1928), 7. Aufl., Berlin 1988.

Shue, Henry: Basic Rights: Subsistence, Affluence and U.S. Foreign Policy,
Princeton 1980.

Spivak, Gayatri C.: »Can the Subaltern Speak?«, in: Cary Nelson/Lawrence
Grossberg (Hg.), Marxism and the Interpretation of Culture, Chicago 1988,
S. 271-313.

Walter, Christian: »Menschenwiirde im nationalen Recht, Europarecht und
Volkerrechtc, in: Petra Bahr/Michael Heinig (Hg.), Menschenwiirde in der
sidkularen Verfassungsordnung, Titbingen 2006, S. 127-148.

Willoweit, Dietmar: »Die Verduflerung der Freiheit. Uber den Unterschied
von Rechtsdenken und Menschenrechtsdenken«, in: Heiner Bielefeldt/
Winfried Brugger/Klaus Dicke (Hg.), Wiirde und Recht des Menschen.
Festschrift fir Johannes Schwartlinder zum 70. Geburtstag, Wiirzburg
1992, S. 255—-268.

- am 14.02.2028, 09:40:18.



https://doi.org/10.14361/9783839461884-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

