
1djbZ 1/2017

﻿ Reproduktive Rechte und Geschlechtergerechtigkeit – Zeit für eine Diskussion! | Fokus

Zeitschrift des 
Deutschen 
JuristinnenbundesZ 1/2017

20. Jahrgang, Seite 1-46

Herausgeber: Deutscher Juristinnenbund e. V.
Präsidium: Ramona Pisal, Präsidentin des Landgerichts, Cottbus (Präsidentin); Oriana Corzilius, Rechtsassessorin, Rechts-
abteilung Deutsche Bundesbank, Frankfurt am Main; Dr. Afra Waterkamp, Präsidentin des Finanzgerichts des Landes 
Sachsen-Anhalt, Dessau-Roßlau (Vizepräsidentinnen); Petra Lorenz, Regierungsdirektorin i.R., Baden-Baden (Schatzmeisterin); 
Schriftleitung: Anke Gimbal, Rechtsassessorin, Geschäftsführerin Deutscher Juristinnenbund, Berlin.

Arbeitsstab „Reproduktive Rechte“ des Deutschen Juristinnen-
bundes e.V. (djb)

Der Arbeitsstab „Reproduktive Rechte“ hat im Jahr 2015 seine 
Arbeit aufgenommen. In diesem Heft legen wir eine Zwischen-
bilanz unserer Überlegungen vor. Der vorliegende Text ist als 
Diskussionsgrundlage über reproduktive Rechte und ihre Be-
deutung für Frauen- und Gleichstellungspolitik zu verstehen. 
Wir laden alle Interessierten ein, diese Diskussion mit uns zu 
führen – eine Gelegenheit wird die Tagung im Rahmen des 
djb-Bundeskongresses am 22. September 2017 in Stuttgart sein. 

Reproduktive Rechte sind zentraler Bestandteil von Gleich-
stellungspolitiken. Gesellschaften, in denen insbesondere Frauen 
nicht über ihren Körper und ihre Familienplanung entscheiden 
können, werden keine Geschlechtergerechtigkeit erreichen. Die 
Lasten der Familiengründung sind immer noch sehr ungleich 
zwischen den Geschlechtern verteilt, und die Entscheidung, eine 
Familie zu gründen, hat immer noch weitaus größeren Einfluss 
auf den weiteren Lebens- und Erwerbsverlauf der Mütter als 
der Väter. Zugleich müssen sich Frauen überproportional für 
die Entscheidung, keine Familie zu gründen, rechtfertigen und 
die sozialen wie finanziellen Lasten auch dieser Entscheidung 
tragen. Dabei ist die Frage der rechtlichen (und gesellschaftlichen) 
Anerkennung von Familiengründungen und Familienformen 
auch essentiell für Struktur und Zusammenhalt der Gesellschaft – 
nicht zufällig sind traditionelle Rollenbilder und Familienmo-
delle unter Ausschluss alternativer Familienformen ein zentrales 
Politikfeld rechtspopulistischer Gruppierungen und Parteien. 
Reproduktive Rechte und Gesundheit sind Menschenrechte, 
insbesondere für Frauen, und die Grundlage emanzipatorischer 
familiärer und sozialer Politiken.

Der Begriff der reproduktiven Rechte ist geeignet, verschie-
dene Diskussionen zu bündeln, die in den Politikfeldern der 
persönlichen Autonomie und Gleichheit, sexuellen Selbstbe-
stimmung, Schwangerschaft, Geburt und Familiengründung 
geführt werden. Im internationalen rechtswissenschaftlichen 
Sprachgebrauch seit Längerem etabliert, fehlt eine entspre-
chende Konzeptionierung in der deutschsprachigen Diskussion 
bislang weitgehend. Es ist immer wieder zu beobachten, dass die 
Perspektive der reproduktiven Rechte in den isoliert geführten 
Fachdebatten über Abstammungsrecht, Betreuungsrecht, Repro-
duktionsmedizin oder Mutterschutz nicht berücksichtigt wird. 
Damit werden wichtige menschenrechtliche Positionen in ihrem 
emanzipatorischen Gehalt nicht angemessen wahrgenommen 
und in rechtspolitische Überlegungen einbezogen. Eines der 
Anliegen des djb-Arbeitsstabs „Reproduktive Rechte“ besteht 
deshalb darin, die Perspektive der reproduktiven Rechte und 
die Anstöße aus der internationalen Debatte über reproduktive 
Rechte in die hiesige rechtspolitische Diskussion zu tragen.

I.	 Völker- und europarechtliche Grundlagen
In Menschenrechtsdokumenten und in der Spruchpraxis inter-
nationaler Institutionen sind „sexual and reproductive rights“ 
bzw. „reproductive health“ seit vielen Jahren als Menschenrechte 
anerkannt. 

Artikel 16 Absatz 1 lit. e der UN-Frauenrechtskonvention 
(CEDAW) und Artikel 23 Absatz 1 lit. b der UN-Behindertenrechts-
konvention garantieren Frauen und Menschen mit Behinderungen 
gleiches Recht auf freie und verantwortungsbewusste Entscheidung 

*	 Die Mitglieder des Arbeitsstabs sind Prof. Dr. Maria Wersig 
(Vorsitzende), Dr. Ulrike Lembke, Prof. Dr. Friederike Wapler.

DOI: 10.5771/1866-377X-2017-1-1

Reproduktive Rechte und Geschlechtergerechtigkeit – 
Zeit für eine Diskussion!

djbZ_1_2017_Inhalt.indd   1 16.03.17   13:39

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 04:17:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-1-1


djbZ 1/20172

Fokus | ﻿ Reproduktive Rechte und Geschlechtergerechtigkeit – Zeit für eine Diskussion! 

über Anzahl und Altersunterschied ihrer Kinder sowie auf Zugang 
zu den für die Ausübung dieses Rechts erforderlichen Informa-
tionen und Mitteln. Das Recht auf Privatleben nach Artikel 8 
Europäische Menschenrechtskonvention (EMRK) umfasst auch 
die Entscheidung, Eltern zu werden oder nicht Eltern zu werden.1 
Artikel 39 der Istanbul-Konvention gebietet, Abtreibungen oder 
Sterilisationen an Frauen ohne deren Zustimmung unter Strafe zu 
stellen. Aus diesen Regelungen sowie aus Artikel 3, 6, 7, 26 des 
Zivilpakts und Artikel 12 des Sozialpakts folgern die zuständigen 
internationalen Ausschüsse und Gerichte zentrale Rechte wie den 
vollen und diskriminierungsfreien Zugang zu allen Methoden der 
Familienplanung, eine Auswahl bezahlbarer Verhütungsmittel, 
altersgerechte und geschlechtersensible Sexualerziehung, Zugang 
zu sicheren und legalen Schwangerschaftsabbrüchen2 sowie deren 
Nachsorge, sichere Schwangerschaft und Entbindung, Zugang 
zu Gesundheitsdiensten und einen Ausbau der Angebote zu re-
produktiver Gesundheit.3 In der Europäischen Union liegt die 
Verantwortung für reproduktive Gesundheit und Sexualerziehung 
bei den Mitgliedstaaten, doch das Europäische Parlament hat 
dessen ungeachtet betont „that women must have control over 
their sexual and reproductive health and rights, not least by ha-
ving ready access to contraception and abortion“.4 Genau diese 
Rechte werden aber zunehmend aggressiv in Frage gestellt. Neben 
restriktiven nationalen Regelungen sind vor allem Aktivitäten 
fundamentalistisch-religiös motivierter Personen und Organisati-
onen zu beobachten, Schwangerschaftsabbrüche faktisch zu ver-
unmöglichen. Internationale Institutionen müssen sich zunehmend 
mit Fällen befassen, in denen ein legaler Schwangerschaftsabbruch 
durch massive Einwirkung Dritter verhindert wurde, obwohl durch 
die Geburt eine schwere Gesundheitsschädigung erfolgte, Lebens-
gefahr drohte oder die Schwangerschaft aus der Vergewaltigung 
einer Neunjährigen, einer Vierzehnjährigen oder eines Mädchens 
mit geistiger Behinderung resultierte.5 Internationale Erfahrungen 
belegen, dass die Illegalisierung oder Verunmöglichung von Schwan-
gerschaftsabbrüchen nicht deren Zahl sinken lässt, sondern nur 
die medizinische Qualität der Eingriffe wesentlich verschlechtert.6 
Dies gefährdet Leben und Gesundheit von Frauen. Teils müssen die 
Abbrüche dann unter Bedingungen stattfinden, welche gegen das 
menschenrechtliche Folterverbot verstoßen.7 Zudem stellen rest-
riktive Gesetze oder Praktiken in Bezug auf Verhütungsmittel oder 
Schwangerschaftsabbrüche eine Diskriminierung auf Grund des 
Geschlechts dar, die jedenfalls rechtfertigungsbedürftig ist.8 Zwar 
kann die Unterstützung eines Schwangerschaftsabbruchs selbst 
von medizinischem Personal aus religiösen Gründen abgelehnt 
werden,9 dies entlastet den Staat aber keinesfalls von der Pflicht, 
den tatsächlichen Zugang und eine angemessene Versorgung mit 
dieser medizinischen Dienstleistung zu garantieren.10 Versuchen 
private Dritte gar – gleichgültig, ob unter Berufung auf religiöse 
oder sonstige Überzeugungen – den Zugang zu sicheren und legalen 
Schwangerschaftsabbrüchen11 oder Verhütungsmitteln12 aktiv zu 
verhindern, muss der Staat unverzüglich einschreiten. 

II.	 Verfassungsrechtliche Grundlagen 
Der Stand reproduktiver Rechte und die Verwirklichung repro-
duktiver Gesundheit sind untrennbar mit der Frage von Ge-

schlechtergerechtigkeit in einer Gesellschaft verbunden. Dieser 
Zusammenhang lässt sich auch auf die Normen des deutschen 
Grundgesetzes stützen; in der Praxis der Verfassungsrechtspre-
chung und -interpretation gelingt dies bislang jedoch allenfalls in 
Ansätzen. So ist schon bezeichnend, dass die Selbstbestimmung des 
Individuums über seine Fortpflanzung in der Verfassungsrechts-
wissenschaft überwiegend nicht auf die individuellen Selbstbe-
stimmungsrechte der Art. 2 Abs. 1 bzw. 2 Abs. 1 i.V.m. 1 Abs. 1 
GG gestützt wird,13 sondern auf den Schutz der Familie in Art. 6 
Abs. 1 GG.14 Die Entscheidung, ob, wann und unter welchen 
Umständen ein Mensch Kinder bekommt, wird dadurch in der 
Tendenz weniger als Frage persönlicher Lebensgestaltung denn 
als gesamtfamiliäre Entscheidung betrachtet. Dies wäre für sich 
genommen noch nicht problematisch, würde nicht in nennens-
werten Teilen des verfassungsrechtlichen Schrifttums nach wie 
vor die verschiedengeschlechtliche, möglichst eheliche Kleinfa-
milie als eine überlegene Form der Kindererziehung angesehen.15 

1	 EGMR v. 10.04.2007, Nr. 6339/05 (Evans v. The United Kingdom), 
para 71. Dies meint nach Auffassung des EGMR aber weder ein 
generelles Recht auf Schwangerschaftsabbruch noch ein generelles 
Recht auf künstliche Befruchtung. 

2	 Selbst restriktivste Auffassungen vertreten, dass ein 
Schwangerschaftsabbruch jedenfalls bei Lebensgefahr oder 
Minderjährigkeit der Schwangeren und nach sexualisierter Gewalt 
gesetzlich zulässig sein muss. 

3	 Exemplarisch CEDAW, General Recommendation No. 21, para 21ff; 
Parliamentary Assembly, Resolution 1607 of 16 April 2008; 
ausführliche Nachweise bei Fleur van Leeuwen, Women’s Rights 
Are Human Rights, 2010, und United Nations Population Fund, 
Reproductive Rights are Human Rights, 2014. 

4	 European Parliament resolution of 10 March 2015, P8_TA(2015)0050, 
para 45ff. 

5	 CRC, CRC/C/VAT/CO/2, para 54-55; EGMR v. 30.10.2012, Nr. 57375/08 
(P and S. v. Poland); EGMR vom 16.12.2010, Nr. 25579/05 (A, B and 
C v. Ireland); EGMR v. 20.03.2007, Nr. 5410/03 (Tysiac v. Poland); 
HRC, CCPR/C/101/D/1608/2007, para 9.1-9.4. 

6	 Siehe nur Parliamentary Assembly, Resolution 1607 of 16 April 2008, 
mit der Schlussfolgerung “to affirm the right of all human beings, 
in particular women, to respect for their physical integrity and to 
freedom to control their own bodies”.

7	 Dazu grundlegend Ronli Sifris, Reproductive Freedom, Torture and 
International Human Rights. Challenging the Masculinisation of 
Torture, 2013. 

8	 So durchgehend der CEDAW-Ausschuss; siehe auch Ronli Sifris 
(Fn. 7), S. 110 ff. 

9	 Dies wird heute interessanterweise unter ‚conscientious 
objection’ diskutiert, einem Begriff, der früher ausschließlich die 
Wehrdienstverweigerung aus Gewissensgründen meinte und gezielt 
verunklart, dass zwischen einer Berufung auf Menschenrechte 
gegenüber dem Staat und gegenüber den menschenrechtlich 
geschützten Ansprüchen anderer Privatpersonen ein erheblicher 
Unterschied besteht. 

10	 Statt vieler CEDAW, CEDAW/C/POL/CO/6, para 25; CEDAW, UN-Doc 
A/53/38/Rev.1, para 113; CESCR, E/C.12/POL/CO/5, para 28; HRC,  
UN-Doc CCPR/CO/70/ARG, para 14. 

11	 Exemplarisch Special Rapporteur on the right of everyone to the 
enjoyment of the highest attainable standard of physical and 
mental health, UN-Doc A/HRC/14/20/Add.3, para 38. 

12	 Dazu EGMR v. 2.10.2001, Nr. 49853/99 (Pichon and Sajous v. France). 
13	 So aber z.B. Magnus ZRP 2016, 91; Gassner NJW 2015, 126.
14	 Vgl. BeckOK/Uhle, GG (2015), Art. 6 Rn. 27; Dreier/Brosius-Gerdorf, 

GG (2013), Art. 6 Rn. 115 ff.; Spickhoff/Müller-Terpitz, Medizinrecht 
(2014), Art. 6 Rn. 2.

15	 Vgl. BVerfGE 76, 1 (15); 117, 316 (328); BeckOK/Uhle, GG (2015), Art. 6 
Rn. 17.; Maunz-Dürig/Robbers, GG (2015), Art. 6 Rn. 17 f. Anders jedoch 
z.B. Dreier/Brosius-Gersdorf, Art. 6 Rn. 43 ff., die eine vollständige 
Entkopplung des Schutzes der Ehe und der Familie bejaht. 

djbZ_1_2017_Inhalt.indd   2 16.03.17   13:39

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 04:17:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-1-1


3djbZ 1/2017

﻿ Reproduktive Rechte und Geschlechtergerechtigkeit – Zeit für eine Diskussion! | Fokus

Nicht-heterosexuelle, nicht-paargebundene sowie allgemein me-
dizinisch unterstützte Reproduktionsentscheidungen erscheinen 
aus dieser Perspektive als defizitär insbesondere im Hinblick auf 
das Kindeswohl, obgleich die empirische Familienforschung das 
Gegenteil nahelegt – ihre Befunde deuten stark darauf hin, dass 
die Qualität von Eltern-Kind-Beziehungen gerade nicht anhand 
formaler Elternschaftstypen bemessen werden kann. Der Anspruch 
auf Gleichbehandlung aller Familienformen, der sich aus Art. 6 
Abs. 1 i.V.m. Art. 3 GG ergibt, wird in der Praxis bislang nicht 
hinreichend beachtet. Was darüber hinaus in der fragmentierten 
Diskussion derzeit fehlt, ist eine fundierte und umfassende Dis-
kussion der Grenzen individueller Selbstbestimmung angesichts 
der global nahezu unbegrenzten Möglichkeiten und sich stetig 
ausweitenden reproduktionsmedizinischen Praxen. 

Kein hinreichendes Gewicht erhalten in der verfassungs-
rechtlichen Diskussion auch die körperlichen Aspekte des Kin-
derbekommens, die neben dem Recht auf Selbstbestimmung 
auch das Recht auf Gesundheit betreffen, und die Bedeutung, 
die eine Entscheidung für oder gegen Kinder für den weiteren 
Lebensverlauf hat. Insbesondere der Entschluss, eine Schwan-
gerschaft zu beenden, wird gegenwärtig häufig als primär intel-
lektueller Konflikt zwischen dem Lebensrecht des Embryos und 
dem Selbstbestimmungsrecht der Schwangeren betrachtet. Die 
massive Beeinträchtigung der Intimsphäre und der körperlichen 
Integrität durch eine ungewollte Schwangerschaft wird auf diese 
Weise ebenso marginalisiert wie der fundamentale biographische 
Einschnitt, den die Geburt eines Kindes in unserer Gesellschaft 
für Eltern – und hier noch einmal stärker für Mütter – fast 
zwangsläufig bedeutet.

Auch die oben skizzierten völkerrechtlichen Staatenpflichten, 
jeder Frau die Kontrolle über die eigene sexuelle und reproduk-
tive Gesundheit effektiv zu ermöglichen, finden in der hiesigen 
verfassungsrechtlichen Diskussion wenig Niederschlag. Dies 
hat Auswirkungen nicht nur auf die Interpretation bestehender 
einfachrechtlicher Vorschriften, sondern auch auf die Gestal-
tungsmöglichkeiten einer autonomiefreundlichen und geschlech-
tergerechten Politik reproduktiver Rechte. Aktuell zeigt sich die 
Marginalisierung reproduktiver Interessen insbesondere von 
Frauen beispielsweise in der fortschreitenden Verschlechterung 
der Hebammenversorgung, die nicht nur die gesundheitlichen 
Risiken der Geburt vor allem in ländlichen Regionen erhöht, 
sondern Schwangere auch in ihrer Wahlfreiheit – Klinik, Geburts-
haus, Hausgeburt – empfindlich einschränkt. Die Politik gibt 
sich hier weitgehend machtlos gegenüber finanziellen Engpäs-
sen von Kliniken und vermeintlichen ökonomischen Zwängen 
der Versicherungsunternehmen. Doch geht es dabei nicht um 
vernachlässigbare Aspekte des Gesundheitswesens, sondern um 
Leistungsansprüche der Versicherten in dem zentralen und ge-
sellschaftlich bedeutsamen Lebensbereich von Schwangerschaft, 
Geburt und Familiengründung.

Der djb-Arbeitsstab „Reproduktive Rechte“ möchte diese 
und weitere Debatten nicht nur theoretisch aufarbeiten, son-
dern Anstöße für die rechtspolitische Diskussion geben. Die 
Handlungsfelder sind vielfältig und betreffen unterschiedliche 
Rechtsgebiete. Wir sind jedoch überzeugt, dass alle diese Fragen 

von der Klammer der reproduktiven Gesundheit und Rechte 
zusammengehalten werden und aus dieser Perspektive intensiv 
diskutiert werden sollten.

III.	 Rechtspolitische Forderungen für Deutschland 
Aus den tatsächlichen Problemen wie den verfassungs-, europa- 
und völkerrechtlichen Grundlegungen ergeben sich rechtspoli-
tische Diskussionsfelder. Diese werden in den folgenden Beiträ-
gen dieses Schwerpunktheftes anhand ausgewählter Beispiele 
vertieft. An dieser Stelle möchten wir eine schlaglichtartige und 
ausdrücklich nicht als abschließende Aufzählung zu verstehende 
Liste rechtspolitisch zu diskutierender Ziele, Forderungen und 
Handlungsbedarfe zur Diskussion stellen. Wenn reproduktive 
Rechte in Deutschland für alle Menschen realisiert werden 
sollen, erfordert das aus unserer Sicht folgende Maßnahmen 
und Debatten:
■■ sichere und gesunde Geburten (freie Wahl des Geburtsorts 

einschließlich der Hausgeburt, gesicherte medizinische Ver-
sorgung in Wohnortnähe; Zugang zu Hebammenversorgung 
während der Schwangerschaft, Geburt und der Stillzeit; Re-
duzierung der Kaiserschnitte auf das medizinisch notwendige 
Maß; gewaltfreie Geburt);

■■ wirksames Verbot von Sterilisationen, die ohne Einwilligung 
der Betroffenen erfolgen (Sterilisationen von Frauen mit 
Behinderungen verstoßen gegen Artikel 39b der Istanbul-
Konvention und gegen die UN-Konvention für Menschen 
mit Behinderungen, § 1905 BGB ist zu streichen; kosme-
tische und geschlechtsangleichende Operationen von In-
tersex-Kindern sind unvereinbar mit den Anforderungen 
der UN-Kinderrechtskonvention und Artikel 38, 39b der 
Istanbul-Konvention, trotz Verstoßes auch gegen § 1631c 
BGB finden sie weiterhin statt); 

■■ Zugang zu und Finanzierung von sicheren und gesunden 
Verhütungsmitteln (derzeit keine Finanzierung für Sozial-
leistungs-Empfängerinnen über 20 Jahre, weil sie im Re-
gelsatz enthalten seien; aktuell neue „Pillen“ mit erhöhtem 
Thromboserisiko, die besonders an junge Frauen vermarktet 
werden; Investitionen in Forschung zu sicheren und gesunden 
Verhütungsmethoden für Frauen und auch für Männer, keine 
Benachteiligungen von Frauen mit Behinderungen durch risi-
kobehaftete hormonelle Verhütung mit Langzeitprodukten);

■■ Entkriminalisierung von Schwangerschaftsabbrüchen als 
medizinischer Dienstleistung im Rahmen reproduktiver 
Gesundheit (mit einer generellen Austragungspflicht einer 
ungewollten Schwangerschaft kann es keine geschlechter-
gerechte Gesellschaft geben; Recht auf Abbruch innerhalb 
der 12-Wochenfrist ist wünschenswert, in dieser Zeit nur 
Strafbarkeit unerwünschten Abbruchs; über 40 Jahre nach 
dem ersten Abtreibungsurteil des Bundesverfassungsgerichts 
und der seitdem entwickelten Rechtsprechung zu Persönlich-
keitsrechten muss eine Überprüfung der Rechtsprechung aus 
Sicht der reproduktiven Autonomie schwangerer Menschen 
möglich sein, deutsche Debatte sollte den Blick vom „em-
bryonenzentrierten“ Standpunkt auf die Bedingungen von 
Schwangerschaft und die Rechte der schwangeren Person 

djbZ_1_2017_Inhalt.indd   3 16.03.17   13:39

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 04:17:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-1-1


djbZ 1/20174

Fokus | ﻿ Reproduktive Rechte und Geschlechtergerechtigkeit – Zeit für eine Diskussion! 

erweitern; die Schwangere als Patientin; Austra-
gungspflicht im Verhältnis zu Verbot von ‚forced 
pregnancy‘ und Folterverbot);

■■ Garantie des tatsächlichen Zugangs zu sicherem 
und legalem Schwangerschaftsabbruch (rechtliche 
Maßnahmen gegen religiös motivierte Gehsteig-
belästigung; Schutz von Ärzt_innen und Kliniken, 
die Schwangerschaftsabbrüche vornehmen; 
Ausbildung von Gynäkolog_innen auch bezüg-
lich Schwangerschaftsabbruch nach fachlichen 
Standards; Umsetzung der Verpflichtung zu aus-
reichendem Angebot nach § 13 Abs. 2 SchKG, 
insbesondere Umgang mit Gewissensklausel; 
Finanzierung von legalen Schwangerschaftsab-
brüchen als medizinische Dienstleistung durch 
die Solidargemeinschaft); 

■■ Diskussion über Problematik der sogenannten 
Spätabtreibungen (Grenzen reproduktiver Au-
tonomie; Befürwortung der Fristenlösung muss 
gut begründet sein und hat Folgen für andere 
Rechtsgebiete wie PID und PND, bedeutet aber 
nicht, dass man auch Spätabtreibungen oder selek-
tive Abtreibungen befürworten muss; Aufklärung 
und Sicherung der Gesundheit von Frauen bei 
zulässigen Spätabtreibungen);

■■ Rechtssicherheit und Gleichbehandlung im Zu­
gang zu bestimmten reproduktionsmedizinischen 
Maßnahmen und deren Anwendung, ggf. Verbot 
von Maßnahmen aus emanzipatorischer Perspek-
tive, Regelung durch ein Fortpflanzungsmedizin­
gesetz; 

■■ Recht auf Kenntnis der Abstammung (Gren-
zen dieses Rechts aus Intimsphäre der Mutter; 
kritische Evaluation der erweiterten und mit 
finanziellen Anreizen versehenen Rechte auf An-
fechtung der Vaterschaft; Diskussion eines Rechts 
des Kindes auf Nichtwissen; kein Ausspielen von 
genetischer gegen soziale Elternschaft, sondern 
Anerkennung von dauerhafter Verantwortungs-
übernahme);

■■ Diskussion besonders problematischer reprodukti­
onsmedizinischer Diagnostiken wie PID, PND und 
Manipulation menschlichen Erbgutes (ggf. Verbot 
solcher Maßnahmen in künftigem Fortpflanzungs-
medizingesetz; Recht auf Nichtwissen; Kritik an 
der Rechtsprechung zum „Kind als Schaden“; 
Politiken für eine inklusive Gesellschaft, in der 
Menschen nicht behindert werden);

■■ Diskussion besonders problematischer repro­
duktionsmedizinischer Maßnahmen wie Eizell­
spende und Leihmutterschaft (ggf. Verbot solcher 
Maßnahmen in künftigem Fortpflanzungsme-
dizingesetz; Diskussion um behauptetes Recht 
auf ein (genetisch eigenes) Kind; Umgang mit 
Globalisierung beispielsweise durch Nachweis 
von Mindeststandards bei Inanspruchnahme be-
stimmter Maßnahmen im Ausland als Bedingung 
der rechtlichen Anerkennung der Wunscheltern-
schaft im Inland);

■■ Information und Aufklärung (qualitativ hoch-
wertige Sexualkunde in Schulen und in der Ju-
gendarbeit; allgemeine Aufklärung über sexuell 
übertragbare Krankheiten; am Interesse der be-
troffenen Frauen orientierte Beratung und Auf-
klärung bei der Entscheidung über eine Schwan-
gerschaft; Aufklärung über Risiken bestimmter 
Verhütungsmittel etc.);

■■ besonderer Schutz der Mutterschaft und gesell­
schaftliche Teilhabe von Müttern (Evaluation des 
Mutterschutzgesetzes; Arbeitsverbote und weib-
liche Autonomie; Mutterschutz für freiberufliche 
und selbstständige Frauen und Umsetzung der 
entsprechenden EU-Richtlinie; Maßnahmen gegen 
die Belästigung von stillenden Müttern in der Öf-
fentlichkeit; Politiken für eine kinderfreundliche 
Gesellschaft und Öffentlichkeit); 

■■ Förderung sexueller und reproduktiver Gesundheit 
(flächendeckendes, wohnortnahes und diskrimi-
nierungsfreies Angebot von Beratung, Vorsor-
ge, medizinischen Dienstleistungen sowie allen 
notwendigen Informationen und Mitteln für die 
Garantie und Förderung sexueller und reproduk-
tiver Gesundheit; insbesondere unabhängig von 
Aufenthaltsstatus oder Staatsbürger_innenschaft, 
sozialer Herkunft oder ökonomischen Verhältnis-
sen, Geschlecht oder sexueller Orientierung, und 
durch angemessene Vorkehrungen für Menschen 
mit Behinderungen).

Mit diesem Text und diesem Schwerpunktheft 
möchten wir ausdrücklich eine Debatte anstoßen 
und freuen uns auf die Diskussion mit Ihnen – auf 
dem Bundeskongress des djb im September 2017 in 
Stuttgart oder bereits im Vorfeld dieser Veranstal-
tung. Bitte schreiben Sie uns an die Geschäftsstelle 
des djb (geschaeftsstelle@djb.de), wenn Sie Lücken 
in unserer Problembeschreibung entdeckt haben, 
Erfahrungen berichten wollen, etwas anders sehen 
oder auch Zustimmung signalisieren wollen. 

Gestaltungsmöglichkeiten  
einer geschlechtergerechten Politik  
reproduktiver Rechte

djbZ_1_2017_Inhalt.indd   4 16.03.17   13:39

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-1-1 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 04:17:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2017-1-1

