1. Gurwitsch, Schiitz und Merleau-Ponty

Die im Jahr 1973 als erstes »Konstanzer Kolloquium zu Problemen
der sozialwissenschaftlichen Theorie« organisierte Tagung tiber Mer-
leau-Ponty fand in einem fir die deutsche Wissenssoziologie formativen
Milieu statt. Mit Ort und Entstehungskontext war eine ganz besondere
Konstellation objektiver Moglichkeiten (Weber) fir die Weiterentwick-
lung einer phanomenologischen Sozialtheorie verbunden. Thomas Luck-
mann war 1970 von Frankfurt nach Konstanz berufen worden. Seine As-
sistenten Walter Sprondel und Richard Grathoff nahmen den Aufbau des
Sozialwissenschaftlichen Archivs in Angriff. In diesem Zusammenhang
waren die Konstanzer Kolloquien konzipiert worden. Mit den an die-
sen Kolloquien von Anfang an teilnehmenden Vertretern der Konstanzer
Literatur- und Sprachwissenschaften entwickelten sich Kooperationen,
die spiter einiges an inhaltlichen Impulsen zu der Ende der Siebzigerjahre
erfolgenden Griindung der Sektion Sprachsoziologie innerhalb der Deut-
schen Gesellschaft fiir Soziologie beisteuerten (Knoblauch 2000: 50).
Thomas Luckmann war an dem Kolloquium 1973 anwesend, zusammen
mit so ausgewiesenen Sozialphinomenologen und Merleau-Ponty-Ex-
perten wie Joseph J. Kockelmans, Alexandre Métraux, Jacques Tamini-
aux sowie Bernhard Waldenfels. Das ist schon deswegen bemerkenswert,
weil bei diesem wie auch bei dem Folgekolloquium tber den Begriff des
Alltags bei Alfred Schiitz Vertreter verschiedener sozialphinomenologi-
scher Ansitze miteinander diskutierten. In den Folgejahrzehnten bildete
sich im sozialphinomenologischen Milieu ein zunehmendes disziplina-
res und inhaltliches Schisma zwischen einer an Merleau-Ponty und einer
an Schiitz orientierten sozialtheoretischen Tradition heraus. Die Ausei-
nandersetzung mit Merleau-Ponty erfolgte spater iiberwiegend im fach-
lichen Umfeld des Philosophen Bernhard Waldenfels, Ankniipfungen an
Schiitz wurden iiberwiegend im Kontext der Konstanzer Wissenssozio-
logie ausgearbeitet.

Die deutsche Wissenssoziologie zeigte sich in der Agide dieses Schis-
mas bis in die 2000er Jahre hinein iberwiegend desinteressiert an einer
Auseinandersetzung mit Merleau-Ponty. Es gab immer wieder Versu-
che, das zu verdndern, letztlich mit geringem Erfolg. Vielleicht auch, weil
diese Versuche haufig in einer mehr oder weniger deutlichen Schiitzkri-
tik miindeten und damit als Dissidenz gegeniiber der Wissenssoziologie
wahrgenommen wurden. Seitens der Wissenssoziologie wurden etwai-
ge Vorbehalte oder Kritikpunkte gegenuber Merleau-Ponty oder tiber-
haupt das komplexe Verhaltnis von Schiitz und Merleau-Ponty bis heute
nicht detailliert aus- oder aufgearbeitet. Dafiir wire das erste Konstan-
zer Kolloquium eine hervorragende Moglichkeit gewesen. Die Anregung,

33

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

Merleau-Ponty in den Mittelpunkt der Tagung zu riicken, stammte ur-
spriinglich namlich von Aron Gurwitsch, dem engsten Freund Alfred
Schiitzs, der fiir das Eroffnungsreferat der Tagung gewonnen werden
konnte. Er plante einen Vortrag mit dem Titel » Merleau-Pontys Phdno-
menologie der Wahrnehmung im Lichte Husserlscher Kritik « (Grathoff/
Sprondel 1976: III). Aron Gurwitsch verstarb aber kurz vor Beginn der
Tagung bei einem Zwischenaufenthalt in Zirich tiberraschend an einem
Herzinfarkt. Sie musste ohne seinen Vortrag stattfinden. Von dem Vor-
trag selbst existiert zwar nach allem, was wir wissen, kein Manuskript.
Es ist aber davon auszugehen, dass Vortrag und Diskussion im kundi-
gen Kreis dieses Kolloquiums wichtige inhaltliche Aspekte der Beziehung
zwischen Gurwitsch, Schiitz und Merleau-Ponty thematisiert hatten. Um
das zu verstehen, muss man sich die Geschichte der Beziehungen dieser
Personen vergegenwirtigen.

Aron Gurwitsch war die zentrale Figur in diesem Dreiecksverhaltnis.
Er gehort bis heute zu den wichtigen Phinomenologen der zweiten Ge-
neration nach Husserl. Ausgehend von einer phanomenologischen Re-
zeption der Gestalttheorie und der von ihr inspirierten Struktur- und
Feld-Konzepte hat Gurwitsch eine eigenstindige phinomenologische
Position entwickelt, die, wie ja auch die Merleau-Pontys, in manchen
Punkten eng an Husserl bleibt, in anderen tiber ihn hinaus geht. Gur-
witsch hielt im Unterschied sowohl zum spaten Schiitz wie auch zu Mer-
leau-Ponty zeitlebens an der Husserlschen Idee einer transzendentaltheo-
retischen Konzeption von Bewusstsein fest. Was uns bewusst wird, soll
und kann als Ergebnis konstituierender Leistungen von Bewusstseinsak-
ten aufgefasst werden. Gurwitsch verstand aber im Unterschied zu Hus-
serl Bewusstsein als letztlich non-egologisch (vgl. ausfiihrlich die Einlei-
tung von Landgrebe in Schiitz/Gurwitsch 1985: XIII ff.). Er entwickelt,
vermittelt tiber die Gestaltpsychologie und seinen Lehrer und Freund,
den Arzt und Neurologen Kurt Goldstein, ein Interesse fur psychologi-
sche Fragestellungen und die Rolle leiblicher Phanomene. Das Problem,
das Gurwitsch nach eigenem Bekunden zur Phanomenologie gefiihrt hat-
te, war die Auseinandersetzung mit der sogenannten Konstanzhypothe-
se bzw. Konstanzannahme in der Psychologie (Gurwitsch 1975: 6 f.;
Métraux 1972: 4; Métraux 1976a: XVII). Darunter versteht man die
Auffassung, dass es eine strikte Korrespondenz zwischen physikalisch
definierbaren Reizen und psychologisch erfahrbaren Aspekten des Wahr-
nehmungsfeldes geben miisse, bei gleichartiger Reizbeschaffenheit miis-
se auch das Wahrnehmungserleben konstant bleiben umgekehrt. Dieser
Annahme widerspricht aber in weitem Umfang die psychologische Er-
fahrung (z.B. bei der Wahrnehmung perspektivischer »Verzerrungen«,
Synisthesien, Gestalterfahrung, bei optischen Tduschungen). Reagiert
wurde darauf entweder mit Zusatzannahmen zur Rettung dieser physi-
kalistischen Vorstellung oder eben mit ihrer Aufgabe. Gurwitsch gehort

34

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

zu den Autoren, die die Aufgabe der Konstanzannahme vertreten. Fiir
ihn war das eine Frage der fachlichen Unabhingigkeit der Psychologie
von der Physik, und zugleich ein entscheidender Schritt zur Phinomeno-
logie. Denn die Konsequenz dieser Aufgabe ist, dass »die phinomenalen
Gegebenheiten zu nehmen sind, wie sie sich darbieten« und damit ein
Argument fiir das, was Husserl » phdnomenologische Reduktion« nennt
(Métraux 1973: 4; Gurwitsch 1974: 6).

Gurwitsch und Merleau-Ponty lernten sich in den 1930er Jahren
in Paris kennen. Gurwitsch war 1933 aus dem nationalsozialistischen
Deutschland nach Paris immigriert und hielt an der Sorbonne Vorle-
sungen uber Phinomenologie, in denen gestaltpsychologische Inhal-
te und das Werk Kurt Goldsteins eine wichtige Rolle spielten. Mer-
leau-Ponty, der sich damals auf sein Doktorat vorbereitete, besuchte
diese Lehrveranstaltungen. Er und Gurwitsch waren einander bereits
1933 bei einer Soirée von Gabriel Marcel vorgestellt worden (Lefort
2010: 42). Merleau-Ponty traf sich von da an regelmiflig mit Gur-
witsch zu Gesprichen und war ihm bei der Ubersetzung von Texten
ins Franzosische behilflich. In diesen Kontext gehort auch eine gemein-
same Veroffentlichung im Journal de psychologie normale et patholo-
gique von 1936 (Lefort 2010: 42). Das wechselseitige Interesse setzte
sich in den 1940-1950€r Jahren fort. Insbesondere in Merleau-Pon-
tys Phinomenologie der Wahrnehmung sind in vielfacher Weise An-
regungen von Gurwitsch eingeflossen. Auch fiir Merleau-Ponty hatte
die Aufgabe der Konstanzannahme eine zentrale Bedeutung. Er kniipft
ausdriicklich an Gurwitschs Position an, »dass die zu Ende gedachte
Kritik der Konstanzhypothese zu einer echten >phinomenologischen
Reduktion« fithren muss« (Merleau-Ponty 1966: 70). Nur von dieser
thematischen Rahmung her wird tiberhaupt verstandlich, wieso sich
Merleau-Ponty in seiner Phdnomenologie der Wahrnehmung uber wei-
te Strecken mit der Interpretation von optischen Tdauschungen, klini-
schen Phanomene, Synasthesien und anderen Beispielen befasst, in de-
nen die Konstanzannahme versagt. Die Gestaltpsychologie, aber auch
die Analyse der ihm uber Gurwitsch vermittelten neurologischen Fall-
beispiele von Adhémar Gelb und Kurt Goldstein sowie weiterer Neu-
rologen aus deren Umfeld spielen zudem eine wichtige Rolle. Sie wur-
den dann auch fiir Alfred Schiitz bedeutsam.

So nahe sich hier Gurwitschs und Merleau-Pontys Ausgangspunkte
und Interessen sind, so deutlich lisst sich hier der Punkt bestimmen, von
dem ab sich ihre Wege trennen. Gurwitsch hatte Merleau-Pontys Werk
Phdanomenologie der Wahrnehmung mehrfach geradezu enthusiastisch
rezensiert, es als wegweisend fiir Phinomenologie und Psychologie be-
zeichnet (Gurwitsch 1949/50, 1964). In seinem Buch Das Bewusstseins-
feld (1975) bezieht er sich sowohl deutlich zustimmend wie kritisch da-
rauf. Merleau-Ponty hat seinerseits dieses Werk Gurwitschs gelesen, in

35

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

ausfithrlichen Notizen kommentiert und kritisiert, aber auch eigene Po-
sitionen verdndert (Merleau-Ponty 1997, vgl. darin den Kommentar von
Stéphanie Ménasé: 325 ff.). Gurwitsch aufSert sich zu seinem Verhiltnis
zu Merleau-Ponty in mehreren Briefen an Schiitz. Beispielsweise schil-
dert er am 11.8.1947 seine Eindriicke bei der ersten Lektiire der Phdno-
menologie der Wahrnehmung wie folgt: »Ich hore aus dem Buch enorm
viel aus meinen Vorlesungen heraus. Er <Merleau-Ponty, jmk> hat viel
von mir gelernt und viel ibernommen. Nicht nur in den Einzelheiten, wo
er manches entwickelt hat. Ich zweifle daran, ob er ohne meinen Einflufs
auf die Idee gekommen wire, das psycho-pathologische Material pha-
nomenologisch auszudeuten. Meine Stimmung bei der Lektiire ist eine
Mischung aus Freude und Melancholie. Ehrliche Freude uiber das gelun-
gene Buch, das wirklich eine schone Leistung ist; und Freude auch da-
riiber, dafs mein EinflufS dabei in einem gewissen Sinne Pate stand. Es ist
schon ein schones Gefiithl zu wissen, daf§ meine Pariser Jahre nicht fur
das Nichts waren, und daf$ etwas bei meinen Vorlesungen heraus gekom-
men ist« (Schiitz/Gurwitsch 1985: 158, vgl. auch 152).

Aron Gurwitsch und Alfred Schiitz hatten sich ebenfalls in Paris ken-
nen gelernt, im Jahr 193 5. Schiitz war dort auf einer Geschiftsreise fiir
seine Bank. Das Treffen beider ging letztlich auf Edmund Husserl zu-
riick, der Gurwitsch und Schiitz aufeinander aufmerksam machte und
Schiitz anlasslich seiner Parisreise nahelegte, Gurwitsch zu treffen (Luck-
mann 1983: 320; Grathoff in Schiitz/Gurwitsch 1985: 1). 1938 wur-
de Schiitz, wiederum bei einem Parisaufenthalt, von Gurwitsch wegen
des Einmarsches der Nationalsozialisten in Osterreich genétigt, in Paris
zu bleiben und seine Familie nachkommen zu lassen. Schiitz emigrierte
1939 in die USA und mit seiner Hilfe kam Gurwitsch 1940 nach New
York nach. Uber Schiitz stellte sich auch die langjihrige Verbindung zur
»New School for Social Research« her (Grathoff in Gurwitsch/Schiitz
1985: 11; Benita Luckmann 1983: 320). Schiitz, der auch im Exil in den
USA bis 1956 von seiner nicht-wissenschaftlichen Tatigkeit im Banken-
sektor lebte, wurde 1952/3 zum »Full Professor« an der New School be-
stellt. Er gab aber erst 1956 seine Tatigkeit im Bankgewerbe vollig auf.
Gurwitsch unterrichtete seit 1948 an der Brandeis-University in Massa-
chusetts, spater wurde er Nachfolger seines Freundes an der New School
(Benita Luckmann 1983: 326). Der intensive Briefwechsel beider beginnt
im Jahr 1938 und reicht bis zum 16. Mai 1959, also bis kurz vor Schiitzs
Tod vier Tage spater.

Alfred Schiitz und Merleau-Ponty lernten sich im Jahr 1946 anlass-
lich einer Europareise Schiitzs durch die Vermittlung Gurwitschs person-
lich kennen (Schiitz/Gurwitsch 1985: 148). Auch spiter gab es einzelne
Kontakte. So schickte Schiitz Merleau-Ponty auf dessen Aufforderung
sein Buch Der sinnbafte Aufbau der sozialen Welt, allerdings ohne eine
Reaktion zu erhalten (Schiitz/Gurwitsch 1985: 332 f.). Merleau-Ponty

36

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

konnte Schiitz 1956 fiir einen Beitrag tiber Scheler in einem von ihm he-
rausgegebenen enzyklopadischen Werk Les philosophes célebres (Mer-
leau-Ponty 1956) gewinnen, dessen Frontispiz von Alberto Giacometti
gestaltet wurde und in dem sich u.a. auch Beitrdge von Jean Starobin-
ski, Jean Beaufret, Gilbert Ryle, Karl Loewith, Gilles Deleuze, Alphonse
de Waelhens und von Merleau-Ponty selbst finden. Schiitz schreibt, wohl
scherzhaft, er sei von Merleau-Ponty zu dem Beitrag »gepresst« worden
(Schutz/Gurwitsch 1985: 391). Schiitz hat Merleau-Pontys Phdnomeno-
logie der Wabrnebmung sehr genau gelesen. Darauf lassen wiederholte,
differenzierte und meist zustimmende Bezugnahmen und Darstellungen
in verschiedenen Aufsitzen schlieflen (z. B. Schiitz 2009: 237; 2004: 143,
213 f.; Schiitz 1982: 213 ff.; Schiitz 2003: 97 ff.). Besonders interessant
ist in diesem Zusammenhang Schutzs Aufsatz Sprache, Sprachpatholo-
gie und Bewusstseinsstrukturierung. Hier diskutiert Schiitz Goldsteins
Befunde sowie die Interpretationen Gurwitsch und Merleau-Pontys, er
macht sich insgesamt eher Merleau-Pontys Lesart zu eigen (Schiitz 2003:
107). Von Merleau-Pontys Seite sind zwar keine entsprechenden Aufe-
rungen Schiitz betreffend tberliefert. Allerdings findet sich im Spatwerk
beider Autoren eine auffallende Konvergenz von Themen und Positio-
nen. Dies betrifft etwa die wachsende Bedeutung eines Praxiskonzepts
— bei Schiitz angeregt durch die Auseinandersetzung mit den amerika-
nischen Pragmatisten Dewey und Mead, bei Merleau-Ponty im Kontext
der Ausarbeitung seiner Ausdruckstheorie. Das betrifft aber auch die
wachsende Distanz zu einem transzendentalen Verstindnis von Phano-
menologie, die Betonung der Bedeutung des Problems der »passiven Syn-
thesis« und der Horizontstruktur von Erfahrung als Schliissel auch fiir
das Verstandnis sozialer und gesellschaftlicher Phinomene.” Heute er-
folgt die Auseinandersetzung mit Schiitz, Merleau-Ponty und Gurwitsch
tiberwiegend in verschiedenen Fraktionen der (Sozial-) Phinomenologie,
ja sogar disziplindr fragmentiert. Aber zu Lebzeiten arbeiten die Auto-
ren, auf die diese »Schulen« zuriickgehen, in einem gemeinsamen Mi-
lieu, nahmen sich wechselseitig als relevant wahr, wenn das auch nicht

1 Es ist auffillig, dass sich sowohl in spiten und letzten Dispositionen, Auf-
zeichnungen und Texten Schiitzs wie Merleau-Pontys immer wieder Ver-
weise auf diese Themen finden, die allerdings unausgearbeitet bleiben. Fiir
Schiitz wire hier etwa das Manuskript Hic egregie progressus sum (dt.: Bis
zu diesem Punkt bin ich hervorragend vorangekommen) vom 7.12.1958
zu nennen (Schiitz 2004: 331-340, vgl. mit demselben Motto Schiitz 1982:
229, 232) sowie sein letzter Aufsatz Typus und Eidos in Husserls Spétphilo-
sophie (Schiitz 2009: 321-348). Bei Merleau-Ponty finden sich in dem nach-
gelassenen Werk Das Sichtbare und das Unsichtbare und den dazugehorigen
Arbeitsnotizen viele entsprechende Merkposten (z.B. Merleau-Ponty 1994a:

199 ff., 239, 307 ff.,, 339).

37

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

zwingend heifdt: dass sie sich direkt aufeinander bezogen.* So sehr das
aus der Sicht der Nachwelt wiinschenswert gewesen wire — man ver-
gisst, dass auch im Nachhinein als klassische Autoren gehandelte Per-
sonen dieselben Alltagsprobleme haben wie alle anderen Zeitgenossen:
nicht alles lesen zu konnen, was die anderen schreiben, schon weil man
die Zeit braucht, um die eigenen Positionen ausformulieren. Die weitere
wechselseitige Kenntnisnahme, Kommentierung der wechselseitigen Po-
sitionen und Positionierungen wire aus damaliger Sicht vielleicht »nur
eine Frage der Zeit« gewesen. Nur leider: diese Zeit hatten sie dann eben
nicht mehr. Schiitz starb 1959 bereits mit 6o Jahren an einer Herzerkran-
kung, Merleau-Ponty zwei Jahre spater, 1961, mit nur 53 Jahre an einem
Herzinfarkt. Der frithe Tod unterbrach nicht nur ein jeweils laufendes
»work in progress«, sondern verhinderte auch eine sachlich und person-
lich nahe liegende Auseinandersetzung miteinander. Auch die dritte pha-
nomenologische Generation hat diese eigentlich fallige Auseinanderset-
zung nur sehr rudimentar gefiihrt.

Desto bedeutsamer war es, dass Gurwitsch als biografische Briickenfi-
gur zwischen Schiitz und Merleau-Ponty 1973 nach Konstanz kommen
sollte, an einen Ort und zu einer Zeit also, der/die fiir das kunftige Pro-
fil der deutschen Wissenssoziologie und phianomenologischen Soziolo-
gie die Bedeutung eines formativen Milieus hatte. Aber auch hier fiithrte
der Tod eines wichtigen Akteurs zu einem Abbruch von objektiven Mog-
lichkeiten. Gurwitsch erlag in Ziirich ebenfalls einem Herzinfarkt. Das
Kolloquium fand ohne ihn statt. Von dem geplanten Vortrag existiert
kein Manuskript, nur der geplante Titel ist tiberliefert. Er lautete: »Mer-
leau-Pontys Phdnomenologie der Wahrnehmung im Lichte Husserlscher
Kritik« (Grathoff/Sprondel 1976: III).

Gurwitschs Kritik an Merleau-Ponty und
der Korper als Subjekt

Alexandre Métraux hatte sich mit Gurwitsch wenige Tage vor dessen
Tod am 25. Juni 1973 in der Schweiz zur Besprechung der Edition von
dessen Habilitationsschrift getroffen (Métraux 1976a: X). In den Jahren
zuvor gab es bereits andere Treffen dieser Art. Vor diesem Hintergrund
hielt Métraux bei dem Konstanzer Kolloquium einen Vortrag, dessen
Manuskript er mir dankenswerterweise zur Verfiigung stellte (Métraux

2 Wie sehr Gurwitsch, Schiitz und Merleau-Ponty zumindest zeitweise und zu-
mindest im selben Untergrund, wenn auch nicht immer in die gleichen Rich-
tungen bzw. aufeinander zu ihre Tunnels vorantreiben, zeigt Kristensen (2010:
61 ff.).

38

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCHS KRITIK AN MERLEAU-PONTY UND DER KORPER ALS SUBJEKT

1973). Métraux unternimmt darin eine Wirdigung der wissenschaftli-
chen Biographie Gurwitschs und iiberliefert zwei miindliche Auflerun-
gen, die fiur unsere Thematik von eminenter Bedeutung sind. Die erste
Auflerung enthilt die Geschichte einer Intuition, die zum wissenschaftli-
chen Lebensmotiv wird. Gurwitsch berichtet, dass er als Student die Vor-
lesungen von Adhémar Gelb besucht habe, dem Mitarbeiter und Kolle-
gen von Kurt Goldstein: »In einer dieser Vorlesungen kam Gelb auf die
Konstanzhypothese zu sprechen — ein Thema, das tiberhaupt beherr-
schend war. Nun hatte ich schon mit Husserl mich beschiftigt, die Ide-
en studiert. Und da fiel mir ein — mitten in der Vorlesung —, dass die Auf-
gabe der Konstanzannahme eine Art rudimentire phinomenologische
Reduktion ist: namlich die Psychologie unabhiangig macht von der Phy-
sik im weitesten Sinne, insofern [...] die phianomenalen Gegebenheiten
zu nehmen sind wie sie sich darbieten. Und das fiel mir ein. Ich erstaun-
te. Ich weiss, dass ich den Mund aufgerissen habe, denn Gelb sagte mir
nachher: >Was war mit Thnen los?< Da habe ich ihm gesagt: >Ich habe ei-
nen Einfall gehabt, aber ich mochte tiber den nicht sprechen.« Denn es
war viel zu vage noch.« (Métraux 1973: 4).

Was den in Konstanz geplanten Vortrag Gurwitschs betrifft, so tiber-
liefert Métraux folgendes: »Sein Beitrag, an dessen Konzept er in Gedan-
ken bis zu den letzten Stunden seines Lebens arbeitete, wire — so gestand
er mir vor einigen Tagen — einer Auseinandersetzung mit Merleau-Pon-
tys Deutung des Leibes als sujet de la connaissance gewidmet gewe-
sen. Diesem einen Aspekt hitte sein Widerspruch gegolten, nicht aber
dem Grundsitzlichen, in welchem er mit Merleau-Ponty eins sich wuss-
te.« (Métraux 1973: 1; Unterstreichung im Original). Damit ist ziem-
lich wahrscheinlich, dass Gurwitsch eine Kritik an Merleau-Pontys Zu-
gang neu ausfithren oder weiter entwickeln wollte, die er bereits Ende
der 1940er Jahre formulierte.

Die Episode aus der Studentenzeit Gurwitschs, die Métraux uberlie-
fert, unterstreicht nochmals die Bedeutung der Kritik der Konstanzan-
nahme als Ausgangspunkt fur das Phinomenologieverstindnis Gur-
witschs. Es konnte sein, dass er diesen Ausgangspunkt an den nur 7 Jahre
jungeren Merleau-Ponty weiter gegeben hatte, als dieser seine Seminare
im Paris der 1930er-Jahre besuchte. Die Aufgabe der Konstanzannahme
fuhrt zu der Frage: wie kommt es zu den Strukturen und Gestalten un-
serer Welt(wahrnehmung), wenn diese nicht in schon in einer vermeintli-
chen physikalischen Objektivitdt griinden? Spielen hier Bewusstseinsleis-
tungen oder Strukturen und Prozesse des Korpers eine wichtigere Rolle
oder ist das eine falsche Alternative?

Man kann sagen, dass Gurwitsch eindeutig den ersten Weg einschligt.
Bei aller Anerkenntnis der Rolle korperlich bzw. leiblich fundierter Sin-
nesleistungen setzt er in letzter Instanz auf die konstituierenden Leis-
tungen eines im Unterschied zu Husserl aber non-egologisch gedachten

39

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

Bewusstseins. Merleau-Ponty setzt — bei aller Anerkenntnis der Nicht-Re-
duzierbarkeit von Bewusstsein als Phanomen — mit Umwegen und Para-
doxien diesbeziiglich auf die Strukturen und Prozesse des Korpers. Beide
berufen sich dabei auf Husserl — Gurwitsch auf eine transzentaltheore-
tische Husserlsche Orthodoxie, Merleau-Ponty auf den Husserl der Ide-
en II und der Skizzen des Spatwerks, insbesondere der Ausfiihrungen
zu den »passiven Synthesen«. Merleau-Ponty fasst den Korper zunichst
nach einem Subjektmodell als »schweigendes Cogito«. Das genau ist der
Anknupfungspunkt fir Gurwitschs Kritik. Spater schreibt Merleau-Pon-
ty sein Korperkonzept um — er konzipiert Korperlichkeit zunehmend als
ein strukturales, differentielles Wahrnehmungs- und Bewegungsgesche-
hen. Mehr denn je stellt sich ihm dabei aber die Frage, ob und in welchem
Sinn Korper oder Bewusstsein nicht falsche Alternativen darstellen. Seine
Position bleibt, wie wir sehen werden, uneindeutig. Merleau spricht selbst
von guter und schlechter Ambiguitit. Insgesamt sind und bleiben die Un-
terschiede zwischen den Positionen beider, auch nach den Selbstkorrek-
turen Merleau-Pontys, nuanciert, subtil und zum Teil aufSerordentlich
schwierig zu fassen, fiir die beiden Autoren aber natiirlich grundlegend.

Auch aus Auflerungen Gurwitschs im Briefwechsel mit Schiitz, aus
Veroffentlichungen Gurwitschs sowie seines Schiilers Richard Zaner las-
sen sich eine Reihe von Argumentationen entnehmen, die mit Sicherheit
in dem Konstanzer Vortrag eine Rolle gespielt hitten. Sie betreffen just
den Komplex, fiir den der Name Merleau-Pontys heute wesentlich steht:
namlich ein ihm zugerechnetes Konzept leiblicher bzw. korperlicher In-
tentionalitat. Fiir Gurwitsch machte ein solches Konzept von vorne he-
rein keinen Sinn. Seine Skepsis artikulierte er — bei aller zugleich gedufSer-
ten Bewunderung und Hochschitzung fiir Merleau-Pontys Frithschrift
Phanomenologie der Wahrnehmung’ — bereits in den spéten Vierziger-
jahren im Schriftwechsel mit Alfred Schiitz. »Sdtze wie: >je suis ma main«
und dhnliche [kann ich nicht] akzeptieren,« schreibt Gurwitsch im Mai
1948 nach der ersten Lektiire der Phanomenologie der Wahrnehmung
»und die ganze Verlagerung des Bewusstseins auf den Korper bei Sartre
wie auch bei Merleau-Ponty scheint mir die Dinge auf den Kopf zu stel-
len. Die korrekte Fragestellung ist natiirlich: wie sicht Bewusstsein von
meinem Leibe aus.« (Schutz/Gurwitsch 1985: 170).

Auch in seinem Hauptwerk Das Bewusstseinsfeld hilt Gurwitsch
Ubereinstimmungen mit Merleau-Ponty in »wesentlichen Punkten « fest

3 Etwa in den auch inhaltlich sehr erhellenden Besprechungen der franzosi-
schen Originalausgabe (Gurwitsch 1949/50), in der er das Buch als »one of
the most important publications of the phenomenological movement«, »al-
most unique in its kind« bezeichnet (ebd. 444) sowie der englischen Uber-
setzung der Phanomenologie der Wahrnehmung (Gurwitsch 1964). Schon
in der ersten Besprechung deutet er am Ende aber auch seine Kritik an.

40

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCHS KRITIK AN MERLEAU-PONTY UND DER KORPER ALS SUBJEKT

(Gurwitsch 1974: 238).# Er legt auch hier den Akzent auf die zentra-
le Rolle von Noesis und Noema, der von Husserl eingefiihrten Unter-
scheidung zwischen dem Leistungsaspekt von Bewusstsein (dem Wie
der bewussten Zuwendung) und dem damit korrelierenden Inhalt. Mer-
leau-Ponty wirft er vor, diese grundlegende Unterscheidung preiszu-
geben, wenn er sich fir die »Konstitution der realen Dinge und der
Wahrnehmung« nicht auf das Bewusstsein, sondern auf die Leiblich-
keit berufe (Gurwitsch 1974: 246). Gurwitsch leugnet nicht die wich-
tige Rolle der »leiblichen Phinomene«, besteht aber darauf, dass auch
leibliche Phanomene erfabrene Phinomene und damit Bewusstsein-
sphdanomene sind: » Genau genommen handelt es sich nicht so sehr um
die Leiblichkeit selbst qua Realitit als vielmehr um das spezifische Be-
wausstsein, das wir von ihr haben. Gewiss ist dieses Bewusstsein nicht
notwendig ein ausdriicklich setzendes und thematisierendes Bewusst-
sein; und wir gehen mit Merleau-Ponty einig, wenn er sagt: >il y a ...
plusieures maniéres pour la conscience d’étre conscience«. Aber es muss
betont werden, dass ein vorpradikatives, unthetisches, nicht themati-
sierendes Bewusstsein eben auch Bewusstsein ist.« (Gurwitsch 1974:
246 f.). In einem Aufsatz aus dem Jahre 1966 mit dem Titel Edmund
Husserls Conception of Phenomenological Psychology wirft Gurwitsch
Merleau-Ponty vor, er mache sich einen fehlerhaften Gebrauch der For-
mel »Intentionalitdt des Korpers« zu eigen. Aus Sicht einer Husserl-
schen Orthodoxie hitte dieser Ausdruck allenfalls als objektiver Geni-
tiv einen greifbaren Sinn: Korperliches als vom Bewusstsein intendiert.
Merleau-Ponty dagegen verwende diesen Ausdruck als subjektiven Ge-
nitiv und schreibe dem Korper damit selbst Intentionalitit und damit
einen Status als Subjekt zu.

4  Etwa das Abheben auf die immer schon gegebene Gestaltkohirenz der Or-
ganisation von Wahrnehmung und Leiblichkeit, die nicht Ergebnis einer Be-
tatigung intellektueller Funktionen ist, sondern ihrer inneren Struktur ent-
spricht (Gurwitsch 1974: 242). Auch die »Leiblichkeit« ist fiir Gurwitsch
auf diese Weise gestalthaft organisiert: die Teile »implizieren sich gegensei-
tig, enthalten einander, symbolisieren und qualifizieren« (ebd.: 243); »die
Leiblichkeit weist also die Organisationsstruktur auf, die wir als Gestalt-
kohirenz beschrieben haben«; auch Intersensorialitit (ebd. 244 f.); sehr
weit geht Gurwitsch auch darin mit, dass Wahrnehmungs — und »Leibsyn-
thesen« keine »ausdriicklichen Akte der Vereinigung« darstellen sowie Ein-
heit und Identitit der wahrgenommene Dinge Korrelate der Einheit und
Identitdt des eigenen Leibes sind (ebd.: 245). Aber dennoch oder gerade
deswegen gilt fir Gurwitsch immer ein Bewusstseinsvorbehalt. Leiblich-
keit ist fiir ihn nur bewusster Korper, Bewusstsein vom Korper, fur das
letztlich Husserls Formulierung eines » Zusammenhangs absoluten Seins, in
den nichts hineindringen, und aus dem nichts entschliipfen kann« Geltung
behilt (Gurwitsch 1975: 342 FN).

41

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

In diesem Zusammenhang verweist Gurwitsch auf die Arbeit seines
Schiilers Richard Zaner: »a very clear and through presentation and
critical discussion of Merleau-Ponty’s theory « (Gurwitsch 1974a: 104).
Zaners Buch The Problem of embodiment (1964) setzt sich mit den
Leiblichkeitskonzepten von Gabriel Marcel, Sartre und Merleau-Pon-
ty exemplarisch auseinander und unterzieht sie jeweils einer ausfithrli-
chen und durchaus scharfen Kritik. Er wirft Merleau-Ponty ein fehlge-
leitetes Verstandnis der phanomenologischen Methode vor (Zaner 1964:
199 ff.). Damit sagt Zaner im Grunde, Merleau-Ponty habe nicht ver-
standen, was Phanomenologie sei. Zaner zitiert in diesem Zusammen-
hang die Passage aus Gurwitschs Bewusstseinsfeld und greift deren zen-
trales Argument auf, Merleau-Ponty unterstelle dem Korper eine eigene
Intentionalitat, er behaupte zu Unrecht eine »latent science of the world
discloses by means of the body itself. Living the body, I am able to learn
what it knows.« (Zaner 1964: 205). Er gibt Merleau-Pontys These wie-
der, »that the unity of material things is due to the unity of the body,
established by means of the corporeal scheme; that to have a body is to
have a >»universal montage« of the world as an intersensory unity; that the
body provides a >logic of the world<; and that the body provides the in-
strument for my >comprehension< and apprehension of the world. >Lin-
tentionnalité opérantes, in fact, is for him a kind of corporeal intentio-
nality, completely different from what he choses to call >I’intentionnalité
d’acte«.« (Zaner 1964: 206).

Zaner vollzieht hier eine Uberpointierung von Formulierungen Mer-
leaus, er trifft aber auch einen Schwachpunkt der Argumentation. Man
kann sich in der Tat die Frage stellen, ob es nicht einen Bruch zwischen
dem ersten und zweiten Teil der Phinomenologie der Wahrnehmung,
in denen Wahrnehmung und Korper im Vordergrund stehen, und dem
dritten Teil gibt, dessen Zielkonzept das Thema der Zeiterfahrung und
die von Zaner zitierte »fungierende Intentionalitdt« ist. Der genaue Zu-
sammenhang wird namlich von Merleau-Ponty an keiner Stelle wirklich
nachvollziehbar expliziert. Dennoch ist insbesondere Zaners Behaup-
tung einer Gleichsetzung von »intentionnalité opérante« mit einer »cor-
poreal intentionality« fragwiirdig. Merleau-Ponty ist oft, zum Beispiel
von Sartre und Simone de Beauvoir vorgeworfen worden, er lasse sich
nie festlegen (vgl. z.B. Sartre 1968: 215 f.). Ob das eine Tugend oder
eine Schwiche ist, sei dahin gestellt. Sicher ist in diesem Fall, eine Fest-
legung auf eine solche von Zaner behauptete Gleichsetzung hat Mer-
leau-Ponty an keiner Stelle expressis verbis formuliert. Und zwar schon
deshalb nicht, weil der Ausdruck »korperliche Intentionalitdt« im Text
der Phinomenologie der Wabhrnebmung genau genommen nicht vor-
kommt. In der deutschen Ubersetzung findet sich zwar eine vom Uber-
setzer eingefiigte Zwischentiberschrift »§ 19 Die Intentionalitit des Lei-
bes« (Merleau-Ponty 1966: 165). Diese fehlt aber in der franzosischen

42

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSWELT UND WISSEN(SCHAFT) BEI MERLEAU-PONTY

Originalausgabe. Dort taucht eine »intentionnalité du corps« lediglich
als Zwischeniiberschrift im angehiangten Inhaltsverzeichnis ohne ge-
naue Seitenzahl und ohne die in der deutschen Ausgabe gewihlte Pa-
ragrapheneinteilung auf. Ob dieses Inhaltsverzeichnis iiberhaupt von
Merleau-Ponty selbst stammt, ist durchaus nicht klar. Jedenfalls findet
sich der behauptete Zentralbegriff des ganzen Werks an keiner Stelle in
dessen Text. Erst recht behauptet Merleau-Ponty nicht eine derart tief-
greifende Kluft zwischen »intentionnalité opérante« und »intentionna-
lité d’acte«, wie Zaner sie unterstellt (»completely different«). Ganz im
Gegenteil wird die »intentionnalité opérante« in einem Fundierungs-
verhdltnis und damit eher einer Kontinuitatsbeziehung zu der »inten-
tionnalité d’acte« gesehen. Letztere wird ausdrucklich durch die erste-
re »ermoglicht« (Merleau-Ponty 1966: 475). Zutreffend ist aber sicher
ein weiterer Befund Zaners, Merleau-Ponty akzeptiere zwar Husserls
Befund einer Konstituiertheit der »objektiven Welt« der Naturwissen-
schaften, nicht aber die der »Lebenswelt«.

Lebenswelt und Wissen(schaft) bei Merleau-Ponty

Damit trifft er den zentralen Punkt der Merleau-Pontyschen Phinome-
nologie und das, worin sie sich zugleich von Gurwitsch und Schiitz ab-
setzt.s Fir Merleau-Ponty ist Lebenswelt nicht wie fiir Schiitz und die
Wissenssoziologie die Welt der unhinterfragten, selbstverstindlichen
Geltung von (Alltags-) Wissen, sondern er versteht sie als Welt der Wahr-
nebhmung. Wahrnehmung ist eine Form des Bewusstseins (= Wissen), die
Merleau-Ponty als nicht konstituiert auffasst. Das bedeutet, sie ist nicht
auf greifbare Leistungen oder Akte reduzierbar. Sondern umgekehrt: alle
Bewusstseinsleistungen und Akte rekurrieren in irgendeiner Form auf
Wahrnehmungserfahrungen und — ob das gleichbedeutend oder eine Art
Erganzung darstellt, ist durchaus nicht klar — auf die primare Zeiterfah-
rung der von ihm sogenannten »fungierenden Intentionalitit«. Dabei ist
Wahrnehmung keinesfalls gleich zu setzen mit Wissen, also mit propo-
sitionalen Urteilen jeder Art. Insofern trifft Zaners Feststellung zwar zu,
Merleau-Ponty betrachte die Lebenswelt als nicht konstituiert. Dies ist
der Fall, wenn man Lebenswelt wie Merleau-Ponty als Welt der Wahr-
nehmung versteht. Sie trifft aber nicht zu, wenn man unter Lebenswelt —
wie Schiitz — die Welt des unhinterfragten Alltagswissens versteht. Wenn
Zaner sagen will, Merleau-Ponty halte es fiir sinnlos die Konstruktio-
nen des Alltagswissens »konstitutionsanalytisch« zu hinterfragen, irrt
er. Wissen hat fiir diesen auch in seinen Alltagsformen Erkenntnis- und

s Zumindest wenn man von manchen Uberlegungen und Notizen absieht, die
sich sowohl beim spaten Husserl wie beim spiten Schiitz finden.

43

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

damit Aktcharakter. Auch das Alltagswissen beinhaltet vorwissenschaft-
liche Modelle und Theorien tiber die Welt, in seine Genese gehen Ur-
teile und aktive Synthesen ein, die sich analysieren lassen, auch dann,
wenn sie — wie Schiitz sagt — nur noch in sedimentierter Form greif-
bar sind. Alltagswissen hat insofern mit dem Wissen der Wissenschaf-
ten den Charakter der Konstruktion von Welt gemeinsam. Was Mer-
leau-Ponty allerdings bestreitet, ist, dass der » Wirklichkeitsakzent«, wie
in der Schiitzschen Tradition behauptet wird, eine Funktion von Wissen
sei. Die Uberzeugung von der Realitit eines Phinomens ist fiir ihn eine
Frage der Wabrnehmung. Sowohl das wissenschaftliche wie das vorwis-
senschaftliche, alltigliche Wissen finden fiir Merleau-Ponty ihren Aus-
gangspunkt und ihre Erfullungsbedingungen daher in Wahrnehmungs-
erfahrungen. »Die Wirklichkeit«, schreibt Merleau-Ponty 1945, »ist ein
solides Gewebe, sie wartet nicht unser Urteil ab, um seltsamste Phino-
mene sich einzuverleiben (s’annexer), noch so wahrscheinliche Phan-
tasien aber zuriickzuweisen. Wahrnehmung ist nicht Wissenschaft von
der Welt, ist nicht einmal Akt, wohlerwogene Stellungnahme, doch ist
sie der Untergrund, von dem tberhaupt erst Akte sich abzuheben ver-
mogen und den sie bestandig voraussetzen.« (Merleau-Ponty 1966: 7).
In seinem nachgelassenen Werk formuliert er 1960/t sehr dhnlich: »Das
Reale ist koharent und wahrscheinlich, weil es real ist, und nicht real,
weil es kohdrent ist. [...] Eine noch so geringfiigige Kleinigkeit des Wahr-
genommenen schligt dieses sogleich dem >Wahrgenommenem« zu, und
eine noch so glaubwiirdige Phantasieerscheinung gleitet hinweg tiber die
Oberflache der Welt...« (Merleau-Ponty 1994a: 62). Dies gilt fur Urteile
des Alltagswissens wie fiir die der Wissenschaft gleichermaflen. Insofern
stiitzen sich Naturwissenschaften wie Alltagswissen, aber eben auch die
phianomenologische Analyse auf die gemeinsame »Rechtsquelle« (Hus-
serl) der Wahrnehmung.

In seiner wissenschaftstheoretischen Vorlesung Die Humanwissen-
schaften und die Phanomenologie postuliert Merleau-Ponty sogar eine
Parallelitit von Physik und Phinomenologie. Die Wahrnehmung ist glei-
chermaflen » Ausgangslage« der Husserlschen » Wesensschau« wie der
Konstruktion physikalischer Gesetze. » Aus dem unreinen und unvoll-
staindigen Phanomen, wie etwa dem des Falles auf schriager Ebene, lese
ich den freien Fall heraus, der der Geist theoretisch konzipiert oder kon-
struiert« (Merleau-Ponty 1973: 160 f.). Das bedeutet: »Die Induktion
[...], wie sie durch die Physiker tatsachlich praktiziert wird [...] ist be-
reits eine Wesenserforschung«. Aber auch: »Selbst wenn man wesensbe-
grifflich denkt, denkt man immer auf dem Fundament des Sichtbaren,
der Tatsache.« (1973: 161). Es gdbe, so Merleau-Ponty, einen »phino-
menologischen Positivismus« (Merleau-Ponty 1973: 139) und wenn
das stimmt, gibe es auch sozusagen einen »positivistische Phianomeno-
logie«. Allerdings kann man dann auch auf zwei Weisen die Modelle,

44

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEBENSWELT UND WISSEN(SCHAFT) BEI MERLEAU-PONTY

Ideen, Wesen, Gesetze, die Idealisierungen des Wissens — kurz die Kon-
struktionen jeder Art — filschlich mit der Wirklichkeit gleichsetzen. Ent-
weder man erklirt die Wirklichkeit schlechthin fur eine Konstruktion
oder aber man erklirt die Konstruktionen fiir die Wirklichkeit schlecht-
hin. Im Alltagswissen konnen bekanntlich beide Fehlgriffe vorkommen,
in der Wissenschaft haben die sogenannten Geisteswissenschaften eher
eine Neigung zum ersten, Naturwissenschaften eher zum zweiten Irrtum.
Merleau-Ponty bezieht sich in seinen spaten Werken gerne auf Einstein
und generell die Modelle der Physik als Beispiel fiir den Anspruch ein
wirkliches oder vermeintliches Wissen tiber eine wirklichere Wirklichkeit
gegeniiber dem » Wahrnehmungsglauben« auszuspielen (Merleau-Pon-
ty 1994a: 35; 2007: 181-289). Das ist fiir ihn zugleich ein Musterfall
einer imagindren wissenschaftlichen »Kosmotheorie«, der es moglich
wire, eine Art Wahrnehmung der Wirklichkeit ohne Standort, von tiber-
all und nirgends, zu haben.

Damit zuriick zu der Kritik Zaners, Merleau-Ponty sei inkonsequent,
wenn er die »objektive Welt« der Wissenschaft firr »konstituiert« (und
damit eine Konstitutionsanalyse fiir sinnvoll) halte, nicht aber die Le-
benswelt. Dieser Vorwurf verliert eben an Schirfe, wenn man sich klar
macht, dass Merleau-Ponty Lebenswelt gar nicht in einer Dimension des
Wissens definiert und zugleich keinen kategorialen Graben zwischen All-
tagswissen und Wissenschaft sieht. Der Dissens liegt vielmehr im Status
der Wahrnehmung. Zaner sieht hier nur eine Weigerung, das transzen-
dentaltheoretische Programm Husserls konsequent anzuwenden. Das
betreffe die Konstitution der AufSenwelt wie die des phinomenalen Kor-
pers (Leib) und damit der Wahrnehmung gleichermafSen. Merleau-Pon-
tys »existentialistisches Vorurteil«, so Zaner, hindere ihn letztlich an ei-
ner konsequenten, namlich konstitutionstheoretischen Analyse auch der
Wahrnehmung. Aber »Lebenswelt« als »konstituiert« zu betrachten, ist
fir Merleau-Ponty eine contradictio in adiecto. Die Zuriickweisung
einer »Konstitution der Lebenswelt« und damit der Anwendung der
transzendentalen und eidetischen Reduktion ist gerade ein Kernelement
von Merleau-Pontys Husserlinterpretation. Merleau-Ponty geht davon
aus, dass Husserl in der Entdeckung der Bedeutung der Lebenswelt fiir
das Bewusstseinsleben letztlich seinen transzendental- bzw. konstituti-
onstheoretischen Rahmen von innen her aufsprengt. Merleau-Ponty hat
etwa zur selben Zeit wie Alfred Schiitz, nimlich 1958/1959, Gurwitschs
Hauptwerk Das Bewusstseinsfeld gelesen. Lester Embree berichtet von

6  Ganz dhnlich argumentiert tibrigens auch George H. Mead in seiner spiten
Zeitphilosophie gegentiber der Relativitdtstheorie (Mead 1969).

45

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

einer miindlich iiberlieferten Auflerung Merleau-Pontys »that Gurwitsch
went >too far« (Embree 1981: 159). Embree fiigt die Bemerkung hin-
zu: »Gurwitsch’s position seems to be that Merleau-Ponty did not go
far enough.« (ebd.).

Merleau-Pontys Kritik an Gurwitsch

1997 wurden von Stéfanie Ménasé Notizen Merleau-Pontys zu Gur-
witschs Hauptwerk »Das Bewusstseinsfeld« aus seinem Nachlass ver-
offentlicht (Merleau-Ponty 1997), mit hoher Wahrscheinlichkeit Ende
1958 oder Anfang 1959 entstanden. Sie enthalten Zusammenfassungen
der Argumentationen Gurwitschs und teilweise angefugte Gegenpositio-
nen Merleau-Pontys. Viele Formulierungen Merleau-Pontys sind aufSer-
ordentlich schwierig zu verstehen. Das liegt zum einen an dem konden-
siert-metaphorischen, eher andeutenden als ausfithrenden Stil Merleaus,
der sich in nicht zur Publikation bestimmten Notizen natiirlich noch
verstirkt. Zum anderen kommen in diesem Fall Probleme hinzu, die et-
was mit dem komplizierten Verhaltnis der Autoren zu tun haben. Thre
Ausgangspunkte und Positionen liegen nahe beieinander, beide positio-
nieren sich gegeniiber Husserl sowohl ankntipfend wie auch ablehnend,
aber eben in jeweils verschiedenen Hinsichten. Merleau-Pontys Position
ist zu diesem Zeitpunkt nach wie vor in Bewegung: er ist bestimmten
Argumenten Gurwitsch zum Zeitpunkt der Lektiire bereits entgegenge-
kommen, hat frithere Positionen, zum Teil auch die von Gurwitsch kri-
tisierten, zu diesem Zeitpunkt bereits korrigiert. Zugleich lost der Text
weiterfithrende aktuelle Uberlegungen aus, wie auch Ménasé betont. Es
gibt aber auch Positionen, an denen er weiterhin festhalt und die er ge-
gen Gurwitsch geltend macht.

Gemeinsamer Ausgangspunkt beider Autoren ist wie gesagt die Auf-
gabe der Konstanzhypothese und in diesem Zusammenhang die Ausei-
nandersetzung mit gestaltpsychologisch relevanten experimentellen und
klinischen Befunden. Fiir beide gibt es damit keine strikte (insofern: kon-
stante) Korrespondenz zwischen Strukturen, Ordnungen, Konfiguratio-
nen, Gestalten der Wahrnehmung und des Wahrgenommenen zu objek-
tivierbaren Reiz(an)ordnungen in einem messtheoretischen Sinn. Hier
beginnt fiir Gurwitsch wie fur Merleau-Ponty die genuine Zustandigkeit
der phinomenologischen Beschreibung und Analyse.

Gurwitsch geht davon aus, dass der strukturale »Mehrwert« des
Wahrnehmungserlebnisses, Strukturen, Konturen, Figurationen auf kon-
stituierende, aktformige, autonome Leistungen des Bewusstseins zuriick-
geht. Hierfiir muss er strikt an der bewusstseinstheoretischen Grund-
unterscheidung zwischen Noesis und Noema, also der Unterscheidung

46

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH

zwischen Akt/Leistung/Art und Weise des bewussten Sich-Beziehens-Auf
und dem Inhalt, dem Worauf dieses Sich-Beziehens festhalten. Was Gur-
witsch von Husserl unterscheidet, ist die Annahme, dass Bewusstsein
letztlich non-egologisch verfasst ist. Bei Bewusstsein handelt es sich fiir
ihn nicht primir um ein »ego cogito«, sondern ihm liegt ein letztlich an-
onymes Cogitare zugrunde. Dieses Cogitare = leistende, »aktformige«
Bewusstsein ist auch bei Wahrnehmungsvorgingen, einschlieflich der
Erfahrung des eigenen Korpers wirksam. Deshalb ist fir Gurwitsch die
Frage nach der »Konstitution« von Erfahrung immer sinnvoll. Was es
schwierig macht, sein Verstandnis von »Leistung« zu verstehen, ist aller-
dings die Zumutung, sich eine Handlung/Leistung vorzustellen, die nicht
von einem Ich ausgeht.

Merleau-Pontys Ansatz ist von vorne herein ein anderer. Er bringt
den Korper (corps) als entscheidende Instanz fiir die Interpretation des
strukturalen »Mehrwerts« ins Spiel. Struktur, Gestalt, Kohirenz, Kon-
tur haben unsere Wahrnehmungen kraft der Beschaffenheit, Qualitit
unseres Korpers, den er von vorne herein in einen gemeinsamen Struk-
turzusammenhang mit der auf ihn bezogenen Welt und Umwelt sieht.
Merleau-Ponty hilt im Unterschied zu Gurwitsch an der Figur eines
freilich »inkarnierten« Egos bzw. Subjekts fest. Er fasst aber dessen,
wie er es nennt, »intentionnalité opérante« nicht primir als »cogitare«
= Denken, Wissen. Die Schwierigkeit bei Merleau-Ponty besteht darin,
sich ein Subjekt, ein Ego vorzustellen, das sich nicht tiber seine Hand-
lungen/Leistungen konstituiert, nicht »aktiv« ist, sondern passiv oder
medial. Das fithrt Merleau-Ponty zunichst zu der Kompromissbildung,
den Korper als ein »stummes Cogito«, als eine Art (Bewusstseins-)Sub-
jekt hinter dem (Bewusstseins-)Subjekt zu fassen. Dieses »romantische
Korperkonzept«, wie ich das spater nennen werde, gibt er aber in den
1950er Jahren auf zugunsten eines strukturalen Konzepts, das eine
Teilrehabilitierung einer Cartesianischen Differenz beinhaltet. Die Un-
terschiede zwischen Gurwitsch und Merleau-Ponty sind deswegen subtil
und schwierig zu verstehen, weil sie teilweise konvergent, teilweise di-
vergent argumentieren, manchmal beides zugleich. Hinzu kommt, dass
keiner von beiden beanspruchen kann, diese schwierigen Probleme ei-
ner endgiiltigen Losung entgegengefiihrt zu haben. Das ist im Ubrigen
bislang niemandem gelungen, weder in den Natur-, noch in den Sozial-
bzw. sogenannten Geisteswissenschaften. Kontroversen auf diesem Ge-
biet gleichen unvermeidlich einem gemeinsamen Stochern nach Orien-
tierung im Nebel von sich selbst nur begrenzt deutlichen Vorstellungen
und Akzentsetzungen.

Dies vorausgeschickt mochte ich einen Aspekt von Merleaus Kritik
an Gurwitsch herausgreifen, den ich halbwegs nachvollziehen kann, der
zugleich eine wesentliche Differenz der beiden Orientierungen benennt
und fiir die Fragestellung dieses Buchs von entscheidender Bedeutung

47

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

ist. Es handelt sich um ein Argument gegen Gurwitschs Vorstellung der
»Dingkonstitution«. Die Wahrnehmung eines Dings — zum Beispiel des
berihmten Apfelbaums oder auch eines Kartoffelsacks — ist fir Gur-
witsch immer schon in sich durch Verweisungen, Sinnsynthesen des Be-
wusstseins, von Gedichtnisbeziigen tiberformt und darin stellt sich des-
sen Identitdt und Bedeutung als Ding tiberhaupt erst her. Fiir Gurwitsch
gibt es ein Kontinuum zwischen dem sinnlichen Eindruck, der Bedeutung
und den Verweisungen auf Gedichtnisinhalte, die ein Wahrnehmungs-
gegenstand in uns auslost. Letztere tragen fiir ihn auch zur sinnlichen
Gestalt des Gegenstandes bei, beispielsweise in dem Umstand, dass die
Vorderseite des von mir erblickten Gegenstandes irgendwie auf seine mir
abgewandte Riickseite verweist. Diese ist, obwohl ich sie aktual nicht
sehe, auf bestimmte Weise mitgegeben (»apprasentiert«) und daher mit
beteiligt an der »Gestalt« des Dings.

Anders Merleau-Ponty. Lapidar merkt er an: »Ou sont ces renvois?
Il n’y en a pas ...« » Wo sind diese Verweisungen? Es gibt sie nicht ...«
(Merleau-Ponty 1997: 328, Ubers. jmk). Er hatte bereits in der Phino-
menologie der Wahrnebhmung die Annahme kritisiert, die aktuelle Ge-
genstandswahrnehmung wiirde durch Gedachtnisleistungen (Erinne-
rungen, Wissen) (mit)konstituiert. Merleau akzentuiert demgegentiiber
eine irreduzible Qualitit des »Prisenzfeldes«. Das Wiedererkennen ei-
ner in der Vergangenheit erfahrenen Konstellation miisse von der Ge-
genwart ausgehen, nicht umgekehrt. Zuerst misse »die aktuelle Er-
fahrung Form und Sinn annehmen, um gerade diese und keine andere
Erinnerung hervorzurufen« (Merleau-Ponty 1966: 40, Ubers. gein-
dert, jmk). Wire es umgekehrt, wiirde sich das Ding also gleichberech-
tigt aus aktuellen Empfindungen und Erinnerungen zusammensetzen,
»bote nichts in ihm dem uferlosen Fluss der Erinnerungen Halt« (ebd.:
41), wiirde sich das wahrgenommene Ding schlechterdings nicht mehr
grundsitzlich von seinem Bild, von einer Illusion unterscheiden. Dieses
Argument der aktualen Dichte der Wahrnehmung greift Merleau-Pon-
ty auch hier auf: »Gurwitsch ne voit pas que, si la >chose« devait étre
préparée par ce processus ou actuel et inactuel s’échangent, il n’y aurait
jamais de »chose, la zone de I’actuel, du sensible, ne pouvant elle-méme
cristalliser que par cette méme conscience de >quelque chose« figuré
qu’on veut déduire.« » Gurwitsch sieht nicht, dass, wenn das Ding durch
den Prozess, in dem Aktuales und Nicht-Aktuales sich austauschen,
eingerichtet werden miisste, es niemals ein Ding geben wiirde; die Zone
des Aktualen, des Sensiblen kann ibrerseits nur auskristallisieren durch
eben dieses Bewusstsein eines figurierten Etwas, das man (gemeint:
Gurwitsch, jmk) deduzieren mochte.« (Merleau-Ponty 1997: 3303
Ubers. jmk).

Fir Merleau-Ponty sind die Identitit und Gestalthaftigkeit des Wahr-
nehmungsdinges und dessen innerer und dufSerer Horizonte nicht

48

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH

Ergebnis einer vom Bewusstsein aktiv konstituierten noetisch-noemati-
schen Einheit, einer Synopsis von Einzelheiten, von gegenwirtigen und
vergangenen Erfahrungen, sondern die Koharenz des Gegenstandes ist
»leibhaftig« im Sinne von »wirklich«. Diese Koharenz ist »résultat du
saisie charnelle du tout dans son unité latérale« (»Resultat eines leibhaf-
tigen Erfassens des Ganzen in seiner lateralen Einheit«). Dieses Erfassen
ist keine Abbildung »objektiver Relationen« im Sinne der Konstanzan-
nahme einer atomistischen Physik. Gleichwohl ist sie auch nicht idiosyn-
kratisch, »subjektiv«, sondern von einem Moment der »Generalitdt«,
der Geltung uber diesen besonderen Fall hinaus bestimmt: »généralité
qui lui est essentielle, qui n’est pas second ou dérivé [...] une généralité
premiére, originaire, avant la multiplicité [...]. C’est la généralité du We-
sen (verbal, actif), de ce qui west et agit [...] il y a un leibhaft de ’essence«
» Generalitdt, die ihr wesentlich ist, die nicht sekunddr oder abgeleitet ist
[...] eine primdre, origindre Generalitit vor der Vielheit |[...] Es handelt
sich um die Generalitit des Wesens (als Verb, aktiv), um das, was west
und handelt |...] es gibt eine Leibhaftigkeit des Wesens« (Merleau-Pon-
ty 1997: 328; Ubers. jmk).

Jenseits der ontologischen und durchaus heideggernden Anklinge
(»wesen« als ein vom deutschen Partizip des Verbs »sein« abgeleitetes
Zeitwort), die darauf hindeuten, dass auch hier Zeit — damit in einem
grundlegenderen Sinn Gedachtnis? — im Spiel ist, klingt eine Argumen-
tation Merleau-Pontys an, die sich von seinem Frithwerk bis in die
spate Ontologie durchzieht. Die Welt und die Gegenstande der Wahr-
nehmung sind im Modus einer »Rationalitdt der Faktizitit« (facti-
cité-rationalité, ebd.: 331), in der Dichte eines Prasenzfeldes gegeben,
die jenseits von Plausibilitat, Wahrscheinlichkeit oder Bezweifelbar-
keit spielt (Merleau-Ponty 1997: 331; vgl. dazu 1994a: 225). Nur
dieses Prasenzfeld aktualer Wahrnehmung kann einen raumlich-zeit-
lichen Horizont aufweisen. Entsprechend ist es fiir Merleau-Ponty wi-
dersinnig die Erfahrung von Horizonten in einer Logik von Noesen
und Noemen zu analysieren: »Absurde de vouloir analyser un hori-
zon en termes de noése et noéme, conscience de ... et objet. Chorizon
n’est pas extension de la zone de vision claire ou se réalisent ces struc-
tures: il est le milieu des ces structures cristallisées, leur Worin pré-in-
tentionnel. [...] Phorizon est 3 mon ici maintenant ce qu’est ma nais-
sance ou ma mort a ma vie.« » Absurd einen Horizont in den Termen
von Noesis und Noema analysieren zu wollen, <als> Bewusstsein
von... und Objekt. Der Horizont ist nicht die Ausweitung der Zone
des klaren Sebens, in dem sich diese Strukturen realisieren: er ist das
Milieu dieser kristallisierten Strukturen, ihr vor-intentionales Worin.
[...] Der Horizont ist fiir mein Hier/Jetzt das, was meine Geburt oder
mein Tod fiir mein Leben ist.« (Merleau-Ponty 1997: 332, Ubers.
jmk).

49

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

Insgesamt fallt an allen diesen Einwianden auf, dass Merleau an kei-
ner Stelle die Figur eines Korper-Subjekts, die Annahme einer Intentio-
nalitdt des Korpers verteidigt oder als Argument ins Spiel bringt — Denk-
figuren also, die ihm Gurwitsch zum Vorwurf macht. Vielmehr greift
Merleau-Ponty durchweg auf Argumente des Schlussteils der Phdnome-
nologie der Wabhrnehmung zurtick. Merleau-Ponty bezieht sich dort so-
wohl auf die Analysen der »urspriinglichen Zeit«(erfahrung) Heideggers
wie auf die Vorlesungen zur Phinomenologie des inneren Zeitbewusst-
seins Husserls (Husserl 1980, die ja von Heidegger 1928 herausgegeben
worden waren). Die letzteren liest Merleau-Ponty aus der Perspektive
von Analysen insbesondere des spaten Husserl zu Phinomenen der Passi-
vitdt und »das Geflecht der passiven Synthesen, dieses mannigfaltige stro-
mende Geschehen, ohne das Bewusstsein nicht Bewusstsein wire« (Hus-
serl 1966: XVII). Mit diesem paradoxen Ausdruck bezieht sich Husserl
auf den Umstand, dass sich in Erfahrungen der Wahrnehmung, der Be-
wegung (Kinisthesie) und des Zeitflusses unablassig Synthesen (Reten-
tionen, Protentionen, Assoziationen) vollziehen, Zusammenhange und
Einheiten zwischen Mannigfaltigem sich herstellen, ohne dass dem eine
greifbare Eigenaktivitat des Ichs entspricht, zugleich aber den Boden, die
Ermoglichung fiir alle aktiven Leistungen des Ichs darstellen (Husserl
1966: 209). An einer Stelle gebraucht Husserl sogar die Bezeichnung ei-
ner »Phianomenologie dieses sogenannten Unbewussten« (Husserl 1966:
154). Husserl war, das »sogenannte« ist dafiir ein Indiz, der Meinung
(und auch Gurwitsch halt daran fest) dass auch diese Phinomenologie
Konstitutionsanalyse bleibt. An manchen Stellen versteht er die passive
Synthesis sogar als Ur-Konstitution, fasst jedenfalls » passive Produktion
als intentionale Konstitution« (Husserl 1966: 275 f). Insofern der Begriff
Konstitution allerdings eng mit einem Verstindnis transzendentaler Sub-
jektivitat verkniipft ist, wird hochst fraglich, was dann eigentlich Konsti-
tution und die Begriffe »aktiv« und »passiv« noch meinen.

Merleau-Ponty zieht daraus die Konsequenz, den Begriff der Konsti-
tution als letztlich idealistisches Relikt einer »reflexiven Analyse« zu ver-
werfen und von einem nicht weiter reduzierbaren Status einer Schicht
der »Passivitat« in Bewusstseinserfahrungen der Wahrnehmung, der Be-
wegung, der Zeiterfahrung insgesamt auszugehen. Die Paradoxie des
Ausdrucks »passive Synthesis« versucht er durch die Formulierung zu
entschirfen, »dass das Mannigfaltige zwar von uns durchdrungen ist,
gleichwohl aber nicht wir es sind, die seine Synthese vollbringen.« (Mer-
leau-Ponty 1966: 485). Die Zeiterfahrung — temporalisation=intentionna-
lité opérante — enthilt dafiir das Paradigma: »offenkundig bin ich zwar
nicht der Urheber der Zeit, so wenig wie der meines Herzschlages, nicht
ich bin es, der die Initiative der Zeitigung (temporalisation) ergreift; es ge-
schah nicht nach meiner Wahl, dass ich geboren wurde, und bin ich einmal
geboren, so bricht durch mich hindurch die Zeit hervor, was immer ich

50

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH

tun mag.« (Merleau-Ponty 1966: 485).” Festzuhalten ist: Merleau-Ponty
beruft sich in seiner Gurwitschkritik nicht in erster Linie auf ein subjekti-
ves Korper- (oder Leib)konzept, sondern auf eine grundlegende operative,
in seinem Verstindnis nicht-konstituierende Schicht des Bewusstseins, der
Zeiterfahrung. Es geht dabei nicht um Zeiterfahrung im Sinne von Erinne-
rung, der Verweisung auf Gedachtnisinhalte und der bewussten Artikula-
tion von Erwartungen an die Zukunft, sondern im Sinne der von Husserl
herausgearbeiteten passiven Schicht der » Temporalisation«.

Das erklirt auch die Funktion von Metaphern wie »Sedimentation«,
»Gefrieren«, »Kristallisation« (Merleau-Ponty 1994a: 326, 298). Hier
handelt es sich um anonyme, nicht gemachte, quasi-naturale, zeitliche
Prozesse, die zugleich ihre eigene Prozessualitit dinglich verdichten. In
den Gurwitsch-Notizen formuliert er, gleichermafSen gegen Gurwitsch
wie gegen Husserl gewandt: »H. ne voit pas que le monde sensible est
mouvement gelé, cristallisé, mais conservé dans I’épaisseur du Gestalt-
hafte.« » H. <gemeint ist wohl Husserl, jmk> sieht nicht, dass die sensible
Welt gefrorene, kristallisierte Bewegung ist, aber bewahrt in der Dichte
des Gestalthaften.« (Merleau-Ponty 1997: 329). Seine Notizen zu Gur-
witsch munden in die Aussage: »Il n’y a pas de sens a constituer le Le-
benswelt: c’est le détruire.« »Es macht keinen Sinn die Lebenswelt zu
konstituieren: das hiefSe sie zu zerstoren.« (Merleau-Ponty 1997: 338;
Ubers. jmk).

Hier kommt es zu einer interessanten zeitlichen und inhaltlichen Kon-
vergenz mit Alfred Schiitz. In einem Brief an Gurwitsch am 28. Juli 1958
(also moglicherweise im selben Jahr, an dessen Ende die Notizen Mer-
leau-Pontys zu Gurwitsch zustande kamen!) nimmt Schiitz die Lekti-
re von Gurwitsch Aufsatz Der Begriff des Bewusstseins bei Kant und
Husserl zum Anlass eine tiefgreifende eigene Diskrepanz zu Husserls
transzendental- und konstitutionstheoretischen Ansatz (und damit auch
eine Diskrepanz zu Gurwitsch) zu formulieren. Er lobt zunachst Gur-
witschs Darstellung der Husserlschen Position, aus der er sehr viel ge-
lernt habe. Er fihrt dann fort: » Aber gerade weil Du seine <Husserls,
jmk> BewufStseinstheorie so klar dargestellt hast, hat sich in mir der Ver-
dacht, unter dem ich seit vielen Jahren leide, verfestigt, dafs die Lehre von
der Intentionalitit niemals zur Konstituierung der objektiven Welt fiih-
ren kann, sondern diese als unbefragten Boden der Lebenswelt schlicht
voraussetzt.« (Gurwitsch/Schiitz 1985: 539).

7  Die Assoziation mit »Herzschlag«, » Geburt« und » Tod« markiert auch hier
beim »spiten« Merleau-Ponty einen — ebenso strukturalen wie prozessbe-
zogenen — Korperbezug. Die Gleichsetzung von Wahrnehmungsphianome-
nen mit dem Herzschlag beinhaltet ja die These: Diese Wahrnehmung, die-
ses Bewusstsein dieses Dings ist, so wie der Herzschlag, die mir zugdngliche
Seite von unzihligen anonymen strukturierten Prozessen in/an diesem Kor-
per (vgl. dazu Kapitel I.4.).

ST

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

Sieht man einmal von der Problematik ab, was Schiitz hier unter »ob-
jektiv« verstanden wissen will,® so ist doch augenfillig, dass auch er
dem Konstitutionsbegriff skeptisch gegentibersteht. In diesem Zusam-
menhang kritisiert Schiitz unverhohlen den Begriff der »passiven Syn-
thesis«: »Was ist der Sinn der Rede von einer passiven Synthesis? Ist das
nicht ein holzernes Eisen? Gibt es denn passive BewufStseinsleistungen? «.
Er sieht darin einen Versuch den transzendentalen Ansatz zu retten und
die »Identitit der Dinge« letztlich dann doch als eine Bewusstseinsleis-
tung, als blofSe Identitit des »noematischen Sinns« zu verkaufen und der
Einsicht einer vorauszusetzenden Identitit des »objektiven Gegenstan-
des« (Schutz/Gurwitsch 1985: 440) auszuweichen.

Schiitzs Auffassung ist in diesem Punkt konvergent mit Merleau-Pon-
tys Gurwitschkritik. Dies betrifft auch die Einschiatzung des Begriffs der
passiven Synthesis. Zwar hat dieses Konzept eine wichtige Funktion fiir
Merleau-Pontys Begriff der »intentionnalité opérante«. Aber auch er hat-
te schon in der Phinomenologie der Wahrnehmung kritisiert, dass da-
mit »nicht die Losung des Problems«, sondern dieses selbst bezeichnet sei
(Merleau-Ponty 1966: 476). Schutzs Kritik an diesem Begriff erscheint
eher noch schroffer. Beide halten in den letzten Notizen ihres Lebens —
Merleau-Ponty wird Schiitz nur um zwei Jahre tiberleben — als wesentli-
che Problemstellungen die Aufkliarung des Horizontbegriffs, damit auch
der passiven Synthesis und der Sedimentierung fest. Beide formulieren
unabhingig voneinander eine Kritik am bewusstseinstheoretischen Para-
digma Husserls und Gurwitschs, setzen am gleichen Punkt, namlich der
Dingkonstitution an, und sehen das Problem im Konzept der passiven
Synthesis. Man konnte auch sagen: beide machen die Einsicht geltend,
dass die Wirklichkeit einer Erfahrung und eines Gegenstands nicht in sei-
ner Bedeutung aufgeht. Sondern umgekehrt, die Bedeutung eines Objekts
setzt dessen Identitat, die in der Wahrnehmung primordial erfahren wird,
schon voraus. Diese Erfahrung der Dichte eines wahrgenommenen Ge-
genstands bleibt immer der »Rechtsgrund« der moglichen Bedeutungen,
die er annehmen kann, die sich verandern und korrigiert werden konnen
und in der Folge auch das Wissen, das ich dariiber haben kann.

Die Selbstkritik Merleau-Pontys —
der Korper ist kein Subjekt

Merleau-Ponty pariert insgesamt Gurwitschs Kritik (und damit indirekt
die Zaners) mit einem Gegenangriff. Fiir ihn sind deren Vorwtirfe, soweit

8  Ich glaube, dass er einfach »wirkliche Welt« meint und sich damit dem Ver-
stindnis Merleau-Pontys annihert.

52

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS — DER KORPER IST KEIN SUBJEKT

sie die unterstellte Verfehlung des Verzichts auf die eidetische Methode
und die noetisch-noematischen Analyse betreffen, obsolet. Denn das ist
fiir ihn kein Gegenstand des Vorwurfs, sondern bezeichnet geradezu den
zentralen Punkt seines Anliegens. Er wirft im Gegenzug Gurwitschs Fest-
halten daran eine »analytisch-rationalistische« Reduktion der phano-
menologischen Erfahrung vor (1997: 328). Auffallenderweise kommen-
tiert er aber Gurwitschs in Das Bewusstseinsfeld gedufSertem Vorwurf,
er, Merleau-Ponty, wiirde an die Stelle des Bewusstseins den Korper set-
zen, nicht weiter (Gurwitsch 1974: 246). Dies diirfte, wie gleich zu zei-
gen sein wird, auch daran liegen, dass Merleau-Ponty diesen Vorwurf,
wenngleich theoretisch anders eingebettet, bereits an sich selbst gerich-
tet und auf gewisse Weise korrigiert hatte.

Im Zentrum der Kritik Gurwitschs und Zaners steht die Formel einer
»korperlichen« oder »leiblichen Intentionalitit« im Sinne eines subjek-
tiven Genitivs. Wir hatten bereits festgehalten, dass diese Formel genau
genommen nicht Bestandteil des manifesten Textes der Phinomenologie
der Wahrnebmunyg ist. Es muss aufserdem betont werden, dass sich Mer-
leau-Ponty kaum jemals des deutschen Begriffs » Leib« bedient. Auffillig
ist zudem, dass er — man konnte fast sagen: in Aufnahme eines naiven
Dualismus — die Begriffe »Geist« und »Bewusstsein« weiterverwendet,
obwohl er keinen Zweifel daran lisst, dass ihm an einer »radikalen Kri-
tik« der Differenz »psychisch vs. physisch« gelegen ist (Merleau-Ponty
1997: 327).

Der Ausdruck »korperliche« bzw. »leibliche Intentionalitat« findet
sich wie gesagt als solcher nicht im Text; wohl aber finden sich immer
wieder Formulierungen, die so ein Konzept durchaus nahelegen konn-
ten. Dazu gehort etwa der Satz »ich bin mein Korper«, der allerdings
nicht auf Merleau-Ponty, sondern auf Gabriel Marcel zuriickgeht.” Un-
tersucht man solche Stellen naher, so sticht ins Auge, dass diese und dhn-
liche Formulierungen aber wenig konsistent eingesetzt werden. » Mein
Korper steht nicht vor mir (wie ein Gegenstand)«, schreibt Merleau-Pon-
ty beispielsweise und dann, mit zweimaligem Ansetzen, als ob es sich nur
um gleichgiltige Formulierungsvarianten handelte: »sondern ich bin in
meinem Korper, oder vielmehr ich bin mein Korper« (1966: 180). In di-
rektem Widerspruch zu der letztgewihlten Formulierung heifit es dann
einige Zeilen weiter, wieder vollig vertraglich zu Gurwitschs »leiblichem
Bewusstsein« als blofS objektivem Genitiv: »Wir sind es selbst, die die-
se Arme und Beine zusammenhalten, sie zugleich sehen und berithren«
(ebd.). Ein weiteres Beispiel findet sich in einem auf Descartes Bezug neh-
menden Absatz, in dem er darauf hinweist, dass der Korper eine »zwei-
deutige Weise des Existierens« (existence ambigu) innehabe, weder Ob-
jekt noch Bewusstsein sei (1966: 234). Hier wird die Formulierung »So

9 vgl. Merleau-Ponty 1966: 207, FN

53

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

bin ich selbst mein Korper« sogleich unter den Vorbehalt gestellt »zu-
mindest in dem MafSe, in dem ich einen Erwerb mein Eigen nenne«. Die
Fortsetzung — »umgekehrt ist mein Korper wie ein natiirliches Subjekt«
— bleibt ebenfalls unentschlossen: »ist wie ein Subjekt« sagt er und nicht
schlicht »ist ein Subjekt«. An anderen Stellen formuliert Merleau-Ponty
jedoch ausdriicklich, der Korper sei »gleichsam ein natiirliches Ich und
selbst das Subjekt der Wahrnehmung« (1966: 243).™

Das eigentlich konzeptuelle Element dazu ist nicht eine »Intentiona-
litat des Korpers«, sondern das »schweigende Cogito« (Merleau-Pon-
ty 1966: 458), das erst am Ende des ganzen Buchs ins Spiel kommt. Es
kiindigt sich allerdings an in Wendungen, in denen der Korper als Sub-
jekt eines stummen Wissens in Erscheinung tritt, wie etwa »mein Kor-
per [...] versteht (comprend)« (ebd.: 168), »...der Korper habe verstan-
den« (ebd.: 177), ein »Wissen, das in den Handen ist« (ebd.: 174), die
Hand »weifs [...] das Harte und Weiche« — ein fast fichteanischer Ak-
kusativ! — und ebenso: der Blick »weifs [...] das Mondlicht« (ebd.: 367,
vgl. franzosisch: »ma main sait le dur et le mou, [...] mon regard sait la
lumiére lunaire«). Das klingt schon wegen der Beschworung des Mond-
lichts romantisch. In einer FuSnote schreibt Merleau-Ponty, an die For-
mulierung Paul Guillaumes anschlieffend, das Auge trage der Beleuch-
tung Rechnung: »Das Auge ist nicht der Geist, sondern ein materielles
Organ. Wie vermochte es jemals wem dann auch >Rechnung zu tragen<?
Es vermag es nur, wenn wir dem objektiven Korper den phinomenalen
Korper zur Seite stellen, ihn als erkennenden Korper (»corps-connais-
sant«) begreifen, und als Subjekt der Wahrnehmung an die Stelle des
Bewusstseins die Existenz, d.h. das Zur-Welt-sein-durch-einen-Leib set-
zen.« (Merleau-Ponty 1966: 358). In dieser Formulierung zeigt sich die
Problematik als eine Art Doppelgdngertum von »objektivem Korper«,
dem ein »phianomenaler Korper« »an die Seite gestellt« wird. Das er-
scheint, gerade im Hinblick auf Merleau-Pontys kritische Bewertung
dualistischer Positionen, mindestens so ritselhaft, wie Descartes’ » Ge-
spenst in der Maschine« (Ryle 2018: 13).

Unvermittelt und gegenldufig dazu taucht an anderen Stellen wie-
derum ein Begleit- »Wir« oder -»Ich« auf, in Gestalt eines Bewusst-
seins, das sich auf die Fundierungen des Korpers stiitzt, auf sie rekur-
riert. Das wiederum ist nahe an Husserls Formulierungen vom Leib als
Mittel der Wahrnehmung bzw. des Bewusstseins: »Indem meine Hand
[...] das Harte und Weiche, mein Blick [...] das Mondlicht weifS, verbinde
ich mich in gewisser Weise dem Phanomen selbst und kommuniziere mit
ihm.« (ebd.: 367: kursiv jmk). An anderer Stelle betont Merleau-Pon-
ty, die Bewegungserfahrung unseres Korpers sei »kein Sonderfall einer

10 ahnlich: »Nous avons rejeté le formalisme de la conscience et fait du corps
le sujet de la perception« (1945: 260)

54

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS — DER KORPER IST KEIN SUBJEKT

Erkenntnis; sie eroffnet uns eine Weise des Zugangs zur Welt und zu
den Gegenstinden, eine >Praktognosie, die es als eigenstindig, ja viel-
leicht als urspriinglich anzuerkennen gilt.« (ebd.: 170). Die Verwen-
dung der ersten Person Plural (»uns«) bringt ein Motiv ins Spiel, das
spater unter dem Stichwort »Generalitat des Korpers« firmieren wird.
Hier will ich aber auf etwas anderes hinaus. In der Formulierung wird
namlich ein Erkenntnischarakter zunachst dementiert, ein Komma wei-
ter aber sofort wieder als Fremdwort ins Spiel gebracht (»Praktogno-
sie« = Praxis-Erkenntnis). Berihmt ist die Formulierung: »Mein Kor-
per hat seine Welt oder begreift (eigentlich: comprend=versteht/enthilt)
seine Welt, ohne erst den Durchgang durch >Vorstellungen< nehmen
oder sich einer »objektivierenden< oder >Symbolfunktion< unterordnen
zu miussen.« (ebd.: 170). Auch hier tritt der Korper als freilich vieldeu-
tiges Subjekt eines Habens und Verstehens auf, das allerdings durch die
Pascalsche Doppeldeutigkeit von comprendre=verstehen/enthalten un-
terminiert wird.

Deutlich wird Merleau-Pontys Unentschlossenheit auch in dem viel-
zitierten Satz »Der Korper ist unser Mittel uberhaupt eine Welt zu ha-
ben« (ebd.: 176)."" Hier wird ein Subjekt im Plural (»uns«) vom Korper
unterschieden, zugleich wird der Korper selbst wieder zum Subjekt ei-
nes Habens und uberdies sehr raffinierter reflexiver Handlungen: »bald
beschrinkt er sich auf die zur Erhaltung des Lebens erforderlichen Ges-
ten [...] bald spielt er auf diesen ersten Gesten und geht von ihrem un-
mittelbaren zu einem ubertragenen Sinne ihrer Gber« (ebd.). In den
Beschreibungen, die den Teil der Phanomenologie der Wahrnehmung
einleiten, in dem es um Gewohnheiten geht, ist es wiederum »eine Frau«
(und nicht etwa ihr Korper), »die ohne jede Berechnung zwischen der
Feder ihres Hutes und Gegenstinden, die sie zerknicken konnten, einen
Sicherheitsabstand einhilt« (ebd.: 172) oder der Blinde (und nicht etwa
sein Korper), fiir den der Stock Teil seiner selbst wird.

Dies alles deutet in der Tat nicht darauf hin, dass Merleau-Ponty ein
prazises Konzept von Korperlichkeit und seines Verhiltnisses zum Be-
wusstsein hat, das es ihm erlauben wiirde, eine »korperliche« Intentio-
nalitat von einer nicht-korperlichen, z.B. »geistigen« (?) Intentionalitit
zu unterscheiden. Der Schlussteil der Phanomenologie der Wahrneh-
mung mundet denn auch nicht darin, sondern in der Unterscheidung
von »intentionnalité des actes« und »intentionnalité opérante«. Letz-
teres ist ein Ausdruck, der Husserls Begriff einer »fungierenden In-
tentionalitdt« im Franzosischen wiederzugeben versucht und der — in
Anschluss sowohl an Husserl wie an Heidegger — als Versuch verstan-
den werden kann, den urspriinglich raumlichen Horizontbegriff auch

11 Ahnlich: »Bewusstsein ist Sein beim Ding durch das Mittel des Korpers. «
(ebd.: 167 f.)

55

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

sinngemafS auf die Dimension der Zeit auszuweiten (Métraux 1976:
1425 vgl. aber schon Heidegger 1989: 378).

Es scheint, als ob Merleau-Ponty wihrend der Abfassung ge-
schwankt habe — zwischen der Variante, die sich letztendlich im Text
durchgesetzt hat, die » passive Synthesis« als Problemanzeige zu verste-
hen und der verfithrerischen Variante, den Korper als »geheimes Sub-
jekt« der passiven Synthesis zu verstehen. Diese letztere ist die Lesart,
die sich — wie unscharf und vage auch immer — in der Rezeption des
Werks durchgesetzt hat. Eindeutig ist aber: »Korper« ist und bleibt in
der Phanomenologie der Wabhrnehmung eine vage und unscharfe Ka-
tegorie. Hier hat Gurwitschs und Zaners Kritik ihr klares Recht, auch
wenn sie die Eindeutigkeit von Merleau-Pontys Position offensicht-
lich uberzeichnet.

Sie gewinnt dadurch an Plausibilitdt, dass Merleau-Ponty selbst eine
im Verlauf der 1950er Jahre immer deutlicher werdende Distanz zu sei-
nem eigenen Korperkonzept artikuliert. Anldsslich einer Diskussion in
Genf im Jahre 1951 formuliert er, er trage Ambiguitaten in der Sache
Rechnung, reflektiere lediglich »Korper« »in allen Bedeutungen, die das
Wort haben kann« (»dans tous les sens que le mot peut avoir«). Aus-
driicklich meint er damit: in der »gewohnlichen Erfahrung oder auch in
der organisierten gewohnlichen Erfahrung, die sich Wissenschaft nennt«
(»dans I’ experience courante, ou dans I’experience courante organisée
qui s’appelle la science«) (Merleau-Ponty 2000a: 337; Ubers. jmk). Kris-
tensen sieht den Ubergang in alternative Konzepte in der Vorlesung von
1953 vollzogen und schreibt insgesamt: »Das frithe Hauptwerk bewegt
sich [...], obwohl es die Grundgedanken des Spatwerks in nuce bereits
enthilt, noch weithin in den Bahnen der klassischen Bewusstseinsphilo-
sophie, etwa, wenn die immanente Einheit des Leibes als Synthesis kon-
zeptualisiert wird. Die leibliche Einheit wird damit gleichsam nach dem
Modell der reflexiven Synthesis eines intentionalen Bewusstseins entfal-
tet. Endgultig aufgegeben wird dieses bewusstseinstheoretische Relikt
methodisch erst in der 1953 am Collége de France gehaltenen Vorle-
sung Le monde sensible et le monde de I'expression (Die sinnliche Welt
und die Welt des Ausdrucks), die vor kurzem zuganglich gemacht wur-
de.« (Kristensen 2012: 27). In dieser Vorlesung vollzieht Merleau-Ponty
gleich am Anfang eine Umakzentuierung der Phanomenologie der Wahr-
nehmung. Neue Ideen wiirden darin allzusehr durch ihre Bezugnahme
auf klassische Konzepte bestimmt (Merleau-Ponty 2011: 46) bzw. so
wahrgenommen. Er selbst vertrete, so ist in den Arbeitsnotizen zu lesen,
keinen » Antiintellektualismus«, sondern einen »neuen Typ der Analyse,
der auf das Begriffsvermogen selbst« anzuwenden wire, ihm gehe es um
einen »Polymorphismus des Bewusstseins«, ein indirektes Bewusstsein,
das Bewusstsein als » Abstand/Abstiandigkeit« (écart) (Merleau-Ponty
20I1: 173).

56

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS — DER KORPER IST KEIN SUBJEKT

Noch deutlicher findet sich diese Selbstkritik in den Arbeitsnoti-
zen aus dem Jahr 1959. Merleau-Ponty kritisiert darin sein Konzept
eines »schweigenden Cogitos«: »Was ich schweigendes Cogito nenne,
ist unmoglich«, schreibt er (Merleau-Ponty 1994a: 222). Es ging bei
dieser Formel um die Annahme einer vorsprachlichen, korperlichen (?)
»Erfahrung meiner selbst durch mich selbst«, einer »Selbstgegenwart bei
sich selbst« (Merleau-Ponty 1966: 459 f.), die Idee »d’un autre je pense
derriere le je pense« »eines anderen Ich hinter dem ich denke« (ebd.
2015: 329; Ubers. jmk). Das Cogito sei, so hilt Merleau-Ponty sich selbst
entgegen, an das Sprechen gebunden, das »Ich denke« ein Niederschlag
des Einsatzes der Worte. Aber dieses reine Selbstbewusstsein sei deshalb
eine » Mythologie«, weil die Worte nicht auf positive, fixe Bedeutungen,
sondern »nur auf Differenzen von Bedeutungen« in einem intersubjek-
tiven diakritischen System (1994a: 227) zurtickgreifen konnten — nicht
als eine »reine Sprache«, sondern als »wilde« »Praxis des Sprechens«,
auf die Institutionen einer »sukzessiven und simultanen Gemeinschaft
der sprechenden Subjekte« (1994a: 228). Der »Ubergang vom Wahr-
nehmungssinn zum sprachlichen Sinn, vom Verhalten zur Thematisie-
rung« (ebd.) bleibt fir Merleau-Ponty ein philosophisches Problem, das
weder durch ein »schweigendes Cogito«, eine korperliche Kontinuitat
noch durch die Annahme einer idealen Sprache gelost werden kann.
Stattdessen gehe es darum eine Theorie des »wilden Geistes, eines Geistes
der Praxis« zu entwerfen (1994a: 228).™

Was Merleau-Ponty damit meint, fuhrt er hier nicht weiter aus. Der
Begriff des »wilden Denkens« findet sich aber auch an einer Stelle im
Text von Das Sichtbare und das Unsichtbare. Er beschreibt damit das
Auftauchen von Sprache im Spannungsverhiltnis von uns, den Ande-
ren und den Dingen, die wir sehen. Gemeint ist damit ein wahrneh-
mungsnahes, insofern »wildes« Denken, in dem zwar »schon ziemlich
abstrakte Motive und Kategorien am Werke sind«, das sich aber durch
Anleihen bei den Strukturen der sinnlichen (»sensible<n>«) Welt bil-
deten, die allen »sensiblen« (d.g. empfindungsfihigen und empfindba-
ren) Korpern gemeinsam sei (ebd.: 29). Als Beispiel nennt er die Erfah-
rung des Kindes, das weit mehr »versteht als das, was es sagen kann«,
dessen Antworten »iiber das hinaus gehen, was es definieren konnte«.
Zugleich sieht Merleau-Ponty das Denken des Kindes auch als Para-
digma fiir das wilde Denken der Erwachsenen. Interessant ist, dass Clau-
de Lévi-Strauss seinem Freund Merleau-Ponty posthum sein bertihm-
tes, 1962 erschienenes Buch mit eben dem Titel »Das wilde Denken«
widmet. Es setzt ein mit einem Pladoyer die Gleichwertigkeit und den
Reichtum der Sprachen der aufSereuropiischen Kulturen anzuerkennen.

12 Auch das ist — nebenbei bemerkt — ein Gedanke, der sehr nahe an George
Herbert Meads These der Entstehung des Selbst liegt.

57

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

Auch diese Sprachen seien wie jede europdische Sprache bestimmt von
einem » Wuchern der Begriffe«, dem »eine intensive Aufmerksamkeit fiir
die Eigenheiten des Wirklichen, einem wacheren Interesse fiir die Unter-
scheidungen, die man einfiihren kann, entspricht« (Lévi-Strauss 1981:
13). Lévi-Strauss sieht darin eine mogliche Spielart auch wissenschaftli-
chen Denkens. Seine Wissenschaftlichkeit liege eben darin, dass es sich
nicht der Aufgabe verschreibe, sich von der Sphare der Wahrnehmung
zu losen (ebd.: 27) — hier liegt nun der deutliche Bezug zu Merleau! —,
sondern zunichst »das Schwierigste in Angriff nimmt: die Systematisie-
rung auf der Ebene der sinnlich wahrnehmbaren Gegebenheiten« (ebd.:
23), eine » Wissenschaft vom Konkreten«, man konnte auch sagen: vom
Sichtbaren. Dieses taxonomische Prinzip stelle aber eine durchgehende
Struktur von Sprachlichkeit iiberhaupt dar, beinhaltet eine Art univer-
seller »Bricolage« (»Bastelei«), die auf der Grundlage von eingeschrankt
verfigbarem Material eine unbestimmte Menge an (Re-)Kombinations-
moglichkeiten zulasst und dadurch immer neue systematische Strukturen
erzeugt (ebd.: 34 ff.). Sie ist aber auch, sagt Lévi-Strauss, komplementar
zu jenem anderen Typus von Wissenschaft, der sich vom Wahrnehmba-
ren mit Hilfe von Modellen [6st, deswegen aber »nicht weniger wissen-
schaftlich, und ihre Ergebnisse [...] nicht weniger wirklich.« (ebd.: 29).

Unverkennbar sind Lévi-Strauss’ Ausfiuhrungen sowohl von einer
Adaption der Sprachtheorie Saussures geprigt, wie zugleich von der An-
nahme eines Primats der Wahrnehmung, in dem Sprachen immer auch
die Moglichkeit haben, natiirliche Differenzen symbolisch aufzugreifen
und zu organisieren. Diese Argumentationslogik wie auch der oben zitier-
te Ausdruck eines »wilden Geistes« als eines »Geistes der Praxis« diirfte
sich der Kommunikation mit Merleau-Ponty verdanken, die sich gerade
Ende der 1950er Jahre noch intensivierte. Merleau-Ponty wiederum an-
tizipiert durch solche Formeln eine Art praxeologischen Strukturalismus.

Es gibt noch eine weitere Stelle in den Arbeitsnotizen der ausgehenden
1950er Jahre, in der Merleau-Ponty sich kritisch zur Phidnomenologie
der Wahrnehmung aufSert. Auch da moniert er eine zu grofSe Determina-
tion durch klassische Konzepte der Philosophie. »Die Probleme, die ich
in der Ph.P <Phénomenologie de la perception> gestellt habe«, schreibt er
in einer Notiz vom Juli 1959, »sind unlosbar, weil ich dort von der Un-
terscheidung >Bewusstsein< — >Objekt« ausgehe« (Merleau-Ponty 1994a:
257). Die Fortfiihrung hat wiederum direkt mit dem Korperkonzept zu
tun: »Wenn man von dieser Unterscheidung ausgeht, wird man nie be-
greifen, dass ein bestimmtes Faktum der >objektiven< Ordnung (eine be-
stimmte Gehirnverletzung) eine bestimmte Storung im Weltbezug nach
sich ziehen kann.« (1994: 257). Bewusstsein konnte, anders gesagt, nicht
durch eine Gehirnverletzung tangiert werden (was definitiv der Fall ist),
wenn es nicht zugleich auch in einem inneren Konnex zu den materiellen
Strukturen des Gehirns stehen wiirde. Genau in diesem Zusammenhang

58

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NEUER WEIN IN ALTEN SCHLAUCHEN?

taucht die Formel des Sichtbaren als des gemeinsamen Stoffs aller Struk-
turen auf. Kurz spater wird auch hier der diakritische Strukturbegriff Fer-
dinand Saussures thematisch. Der Korper riickt aus dem Mittelpunkt,
eine weitere Arbeitsnotiz aus dieser Zeit lautet: »Notre corporéité: ne pas
la mettre au centre comme j’ai fait dans Ph.P« » Unsere Korperlichkeit: sie
nicht ins Zentrum stellen, wie ich es in der Phidnomenologie der Wahrneb-
mung getan habe.« (zitiert bei Alloa 2009: 25435 2012: 43).

Neuer Wein in alten Schlauchen?
Von der Persistenz des 19. Jahrhunderts

All das verweist auf den Weg, den Merleau-Ponty im Jahrzehnt der
1950er Jahre von einer intentionalitatstheoretischen zu einer struktura-
len Korperkonzeption zurticklegte. Auch dieser Akzentwechsel ist frei-
lich durch die Ambivalenzen der Argumentation der Phdnomenologie
der Wabrnehmung vorgezeichnet. Bereits dort taucht ja zugleich eine
strukturtheoretisch akzentuierte Argumentation in Gestalt des Themas
»Korperschema« auf. In Ankniipfung an Head und Grinbaum versteht
Merleau-Ponty darunter nicht die Reprasentation eines statischen Kor-
perbilds, sondern bereits eine operative Struktur: »ein System von Aqui-
valenzen [...] unmittelbar gegebene Invariante, auf Grund deren die ver-
schiedensten Bewegungsaufgaben augenblicklichster Transposition fahig
sind« (Merleau-Ponty 1966: 171). Dazu passen die an diese Bestimmung
anschliefSenden Beispiele der »geregelten Improvisation« eines Tanzes,
einer Frau, die sich mit ihrem Hut samt Feder sicher durch die Welt be-
wegt oder eines Organisten, der sich auf einem ihm noch unbekannten
Instrument einspielt (ebd. 172 ff.).

Es ist verfuthrerisch und provozierend zugleich auf solche Phinomene
die alten »klassischen Konzepte« zu projizieren, wie Merleau-Ponty in
einem kritischen Riickblick andeutet (Merleau-Ponty 2011: 45 f.) und
nun kurzerhand »den« Korper als geheimes Subjekt dieser «passiven
Synthesen« zu betrachten, ihn zu einer Art Tiefensubjekt hinter dem be-
wussten, »intellektuellen« Oberflichensubjekt zu stilisieren. Solche Ar-
gumentationsfiguren tauchen nicht zuletzt aufgrund ihrer polemogenen
Eignung bereits in der Philosophie des 19. Jahrhunderts von Feuerbach
uber Schopenhauer bis zu Nietzsche auf. Sie sind auch noch wirksam im
Werk Gabriel Marcels, der fiir die fachliche Sozialisation Merleau-Pon-
tys ja eine wichtige Rolle spielte.

Man konnte diese Figur nicht nur wegen ihres Ursprungs im 19. Jahr-
hundert als »romantisch« charakterisieren. Der Korper wird zur Chiff-
re einer inneren, hochstpersonlichen, holistischen, nicht strukturierten,
»tieferen« = nicht oder nicht vollstindig mitteilbaren bzw. sprachlich

59

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

einholbaren origindren Erfahrung — »unnennbar« wurde in der deut-
schen Romantik sehr oft formuliert. Der Korper wird zum Subjekt eines
»schweigenden« (»tacit«), sprachlosen Wissens und der Geschwaitzig-
keit des denkend-sprechenden, »aufgeklirten« Subjekt gegentiber ge-
stellt (Lakoff/Johnson 2018: 256 ff.). Genau genommen wird dadurch
kein einziges Problem gel6st, sondern fiir ein Problem nur ein ominé-
ses, ungreifbares X, ein Tiefensubjekt hinter dem wahrnehmbaren Kor-
per und dem denkend-sprechenden Ich eingesetzt, eine Metapher fiir
eine Losung erklart. Diese ist aber rein rhetorisch und darin liegt, konn-
te man etwas boshaft sagen, die besondere tiefe, leere Geschwatzigkeit
des romantischen Elementes.

Diese Strategie weist eine doppelte Unredlichkeit auf. Zum einen greift
sie die Unredlichkeiten des bewusstseinsphilosophischen Ansatzes auf.
Dieser beruht bereits auf einer Verkiirzung von Bewusstsein bzw. Inten-
tionalitat auf die Selbstbeweglichkeit, Selbstreferenz, Spontanitit einer
Folge von Denkakten (Vorstellungen). Ich kann mir jederzeit sagen: ich
stelle mir einen Tisch vor und nun mich selbst und nun x und ich setze
es unmittelbar um, sobald ich mir das sage. Das ist das paradigmati-
sche Modell fiir autonome Subjektivitit — von Fichte bis Luhmann (Kastl
2001: 109 ff.; 206 ff.) und es erklart, wie man auf die mehr als seltsamen
Eigenschaften des »guten, alten Subjekts« (Luhmann) kommt: als myste-
rioser »Quellpunkt« von Intentionalitit, Spontaneitdt und zugleich Ga-
rant einer zirkuldren Einheit der Erfahrung und seiner selbst. Die andere
Unredlichkeit besteht darin — unter dem Deckmantel eines erklarten An-
ti-Rationalismus — diese Elemente des klassischen Subjektkonzeptes auf
den »Leib«/»Korper« bzw. damit assoziierte Komplexe (Wille, Instinkt,
Gefiihl, Unbewusstes usw.) zu projizieren und diesen damit zum eigent-
lichen Subjekt zu stilisieren. Damit sind nun zwar die Akzente und Sen-
sibilititen verschoben, aber kategorial ist damit nichts gewonnen. Ein
Ritsel wird fiir ein anderes eingetauscht.

Einer der Gewihrsleute des »corporeal turn«, Friedrich Nietzsche, hat
diese Falle im Grunde vorweggenommen. In seinem fiir heutige Begriffe
dufSerst schwiilstigen Werk » Also sprach Zarathustra«, nach dem Urteil
Thomas Manns »bei weitem nicht sein bestes Buch«, zelebriert er den
romantischen Korper genau in diesem Sinne. Den »Leib« mythologisiert
Zarathustra zur »groffen Vernunft« hinter der »kleinen« des Geistes,
zur Vielheit »mit einem Sinn« (kursiv jmk), zum »machtigen Gebieter«,

13 Im Kontrast dazu aber: ich kann mich auf den Kopf stellen, aber es wird mir
nicht gelingen, in der gleichen Weise zu entscheiden, das, was ich wahrneh-
me, insgesamt oder auch nur im unauffilligsten Detail »anders zu sehen«
als ich es eben sehe. Ich kann jederzeit an etwas anderes denken oder versu-
chen anders zu denken, aber ich kann niemals aus einer griinen Zahnbiirste
eine rote »machen«.

60

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NEUER WEIN IN ALTEN SCHLAUCHEN?

»unbekannten Weisen«, zum eigentlichen »schaffenden Selbst«, das
»uber sich hinaus schaffe«, das letztlich auch Schopfer des »kleinen«
Geistes sei (»Der schaffende Leib schuf sich den Geist als eine Hand sei-
nes Willens«, alles Nietzsche 1977: 36 f.). In den spaten Aphorismen des
Nachlasses dagegen nimmt Nietzsche das romantische Pathos heraus.
Hier begriindet er das Philosophieren »am Leitfaden des Leibes« schlicht
methodologisch. Der Leib, ausdriicklich nicht zu l6sen von »der Physio-
logie«, sei das »reichere, deutlichere fafsbarere Phinomen«, jenseits jedes
Einheitsprinzips »ungeheuer kompliziert«, »ungeheure Vielfachheit«, =
konkret (dicht, zusammen gewachsen), aber deshalb »besser studierbar«.
»Es gibt keinen Willen«, schreibt der ehemalige Schopenhauerianer nun-
mehr, keine Einheit im Bewusstsein, das Studium des Leibes sei »metho-
disch voranzustellen, ohne etwas auszumachen iiber seine letzte Bedeu-
tung.« (Nietzsche 1992: 354 f., 369; kursiv jmk).

Man konnte die konzeptuellen Verschiebungen im Werk Merleau-Pon-
tys als Wiederholung dieser Zuriicknahme in der von vorne herein um
eine Stufe niichterneren Semantik des 20. Jahrhunderts charakterisieren.
Auch Merleau-Ponty distanziert sich von einem in seiner eigenen Pha-
nomenologie nachklingenden romantischen Korperkonzept. Der selbst
bescheinigte »Riickfall« in traditionelle Formulierungslogiken — wo vor-
her »Subjekt«, »Bewusstsein«, »Geist« stand, einfach »Korper« einzu-
setzen (z.B. »der Korper weifs..., versteht...«) — wird von da an auffal-
lend vermieden. War in der Phanomenologie der Wahrnebmung noch
von einer »wissenden Hand« die Rede (Merleau-Ponty 1966: 174, 367),
so verschwinden solche Formulierungen in den Vorlesungen und Texten
der 1950er Jahre zusehends. Sie werden durch Formulierungen ersetzt,
in denen der Korper das Denken artikulieren hilft, ihm zu Struktur ver-
hilft, aber nicht an seine Stelle tritt: »La geste de la main ne contient
pas la pensée, il la ponctue, il ’installe dans le monde, il la fait exister
[...]. Donc, on ne pense pas avec ses mains, mais on ne pense pas sans le
corps transfiguré, porteur des significations, qui est le schema corporel. «
»Die Geste der Hand enthdlt nicht das Denken, sie interpunktiert es,
verankert es in der Welt, lisst es existieren |[...] Insofern denkt man nicht
mit seinen Hinden, aber man denkt auch nicht obne den in Gestalt
des Korperschemas transfigurierten Korper, Trdger der Bedeutungen«
(Merleau-Ponty 2011: 162/f.128, Ubers. jmk).™

Auch im Spatwerk bedient sich Merleau-Ponty einer Metaphorik
der Héande zur Beschreibung von Phinomenen der Intentionalitdt. Aber
auch dort werden sie nicht mehr selbst zu wissenden Subjekten stili-
siert. Vielmehr greift Merleau-Ponty dort auf die von Husserl in den
Ideen II exponierte Beschreibung der linken Hand zuriick, die die rechte

14 Man beachte auch, dass hier stillschweigend das Korperschema, also ein
strukturales Konzept an die Stelle von blof§ »corps« tritt.

61

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

GURWITSCH, SCHUTZ UND MERLEAU-PONTY

umfasst (Husserl 1952: 145). Dieses Bild wird zum Ausgangspunkt fiir
die Entfaltung des Begriffs » Chair« als eines Strukturzusammenhangs
von »Sensiblem« (sensibles) im Doppelsinn von » Empfindungsfihigem»
und »Empfindbarem«, in dem die Unterscheidung von Subjekt und Ob-
jekt, und damit von Noesis und Noema keine Rolle spielt (Merleau-Pon-
ty 2007: 243). Damit ist nichts Mystisches gemeint, sondern das Aller-
offensichtlichste und in der Alltags - wie in der naturwissenschaftlichen
Erfahrung gleichermafSen Greifbare: der irreduzible Oberflichencharak-
ter (»grain serré« = dichte Kornigkeit/kornige Struktur) der Wirklichkeit,
all dessen, was wir als »winziges Hautchen« zwischen dem Innenhori-
zont und dem Auflenhorizont der Sachen (Merleau-Ponty 1994a: 339)
eben mesoskopisch »sehen«, wahrnehmen konnen. Die Ordnung des
Sensiblen bilde den »Rechtsgrund fiir alle Konstruktionen des Erken-
nens« (Merleau-Ponty 2007: 244). In dieser Hinsicht argumentiert also
auch der spite Merleau-Ponty weiterhin in der Logik der Phdnomenolo-
gie der Wahrnebmung. Den Ausdruck »Rechtsgrund « entnimmt er Hus-
serls Ideen I1.%5 Die Sichtbarkeit der Wahrnehmungsdinge bewahrt aber
zugleich eine Opazitit, »ein Sein auf Entfernung [...], die hier und jetzt
erfolgende blitzartige Bekundung eines unerschopflichen Reichtums, und
dass die Sachen sich vor uns nur halb 6ffnen, gleichzeitig enthullt und
verborgen sind.« (Merleau-Ponty 2007: 245). Subjekt und Objekt er-
scheinen hier nur noch in Anfithrungszeichen, ohne dass aber dadurch
Bewusstsein in irgendeiner Hinsicht in Frage gestellt wire — denn die-
ser Strukturzusammenhang ist geradezu seine Existenzbedingung. Auch
die Stichworte, die in dieses Konzept fiihren — »empfindendes, mit Emp-
findnissen belegtes Ding« (Husserl 1952a: 119); »subjektives Objekt«
(ebd.: 124) entnimmt Merleau-Ponty dem Werk Husserls. Letztlich ar-
gumentiert er mit Husserl gegen Husserl, wenn er Konstitution zu einem
unmoglichen Unterfangen erklart. Vielmehr: » Als Projekt einer intellek-
tuellen Inbesitznahme der Welt wird die Konstitution fiir den reiferen
Husserl immer mehr zu dem Mittel, eine Riickseite der Dinge zu enthiil-
len, die wir nicht konstituiert haben.« (2007: 262).

Bevor ich an diesem Punkt wieder ankniipfe — letztlich geht es hier um
das mithevolle, aber moglicherweise lohnende Projekt einer » Entmeta-
phorisierung« des Spatwerks Merleau-Pontys — mochte ich zunachst eine
Zwischenreflektion zum Stellenwert des romantischen Korperkonzepts
in der soziologischen Rezeption Merleau-Pontys einschalten.

15 »Istdas Ding|[...], so muss es in einer Art bestimmbar sein, die das Irrelative in
den Relativititen herausbestimmt und andererseits aus dem heraus bestimmt,
was allen Rechtsgrund enthilt, aus den Gegebenheiten der Erfahrung, also aus
den sinnlichen Relativititen.« (Husserl 1952: 76)

62

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Romantische Korperkonzepte
in der Soziologie

»Wenn ich sage: >Ich bin wiitend, dass ich beim Zu-
sammenstof$ verletzt wurde<, so werde ich vielleicht
nichts dagegen einzuwenden finden, wenn fiir »ich
wurde verletzt< >mein Bein¢ eingesetzt wird, aber ich
wirde sicherlich Einspruch erheben, wenn »>ich bin
witend« in dieser Weise rekonstruiert werden soll-
te. Es wire ebenso absurd, davon zu reden, dass sich
mein Kopf erinnere oder dass mein Gehirn nun divi-
diere oder dass mein Korper mit der Miidigkeit kimp-
fe. Vielleicht hat die Absurditit solcher Zusammen-
stellungen Leute dazu getrieben zu behaupten, eine
Person wire die Vereinigung eines Korpers mit einem
Nicht-Korper.« (Ryle 2018: 256).

Das »Wissen des Korpers«

Die »Wiederentdeckung Merleau-Pontys« in der Soziologie (Honneth
1990: 134)" ist eng verknupft mit der » Wiederentdeckung des Korpers«
(z.B. Hirschauer 2008: 9742, Hillebrandt in Hubrich 2013: 5). Dass
auch im soziologischen Diskurs des ausgehenden 20. und beginnenden
21. Jahrhunderts ein »romantisches Korperkonzept« eine Rolle spielt,
zeigt sich in der umstandslosen Inanspruchnahme Merleau-Pontys fiir
den Entwurf eines Konzepts »korperlicher « bzw. »leiblicher Intentiona-
litat«, »leiblicher Erkenntnis« bzw. eines damit verkniipften »Subjektsta-
tus« des Korpers (z.B. Gugutzer 2015: 123; Crossley 1995: 45; Cross-
ley 2017: 321 ff.; Keller/Meuser 2011: 16; Bohle/Porschen 20115 vgl.
aber auch —differenzierter in der Darstellung — Bongaerts 2003, Coenen
1985). Die Rede vom »Korper als Agens« (Gugutzer 2015: 122) oder

1 Honneth argumentiert im Hinblick auf die folgenden Probleme insgesamt
sehr umsichtig, wenn er von einer »leibgebundenen Vernunft« und dem
menschlichen Korper (Leib) als » Medium von kognitiven Akten« spricht
(Honneth 1990: 134, 137).

2 Interessant ist in diesem Zusammenhang Hirschauers Feststellung »Nach
der kommunikationstheoretischen Wende der 198ocer Jahre gibt es eine
Wiederentdeckung des Korpers.« (ebd.). Man konnte sagen: im Werk Mer-
leau-Pontys ist — in umgekehrter Reihenfolge — bereits beides zugleich vor-
gezeichnet. Nach der Phianomenologie der Wabrnebmung wendet er sich ei-
ner Ausdruckstheorie zu.

63

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

als »Produzent von Sozialitiat« (Hubrich 2013: 95), Formulierungen wie
»der Leib ist also immer verstehender und wissender Leib, er hat ein in-
tentionales Verstindnis fiir Handlungssituationen« (Haller in Gugutzer
2017: 48) legen nahe, dass hier Leib und Korper eingesetzt werden, wo
ebensogut Akteur, Subjekt, Mensch, Individuum stehen konnte. In der
wissenssoziologischen Diskussion zeigt sich diese Verschiebung im zu-
nehmenden Riickgriff auf den Terminus »Korperwissen« in einem Dop-
pelsinne, den Stefan Hirschauer anlédsslich des DGS-Kongresses 2006
mit dem Thema »Die Natur der Gesellschaft« skizziert hatte: nicht (nur)
»Wissen vom Korper«, sondern in der Bedeutung eines subjektiven Ge-
nitivs: das, was ein »wissender Korper« weif§ (Hirschauer 2008: 977).
Das ist nicht weit entfernt von jenem subjektiven Genitiv »korperlicher
Intentionalitit«, den Gurwitsch und Zaner Merleau-Ponty ankreiden.
Es handelt sich nur um eine Variante des zum Schlagwort gewordenen
»Wissens, das in den Handen ist« (Merleau-Ponty 1966: 174).

Zwischen 2009 und 2019 kam es zu insgesamt drei Tagungen der
Sektionen Soziologie des Korpers und Wissenssoziologie mit dem Titel
»Korperwissen«. Auch deren Promotoren, Reiner Keller und Michael
Meuser verwenden diesen subjektiven Genitiv: »Korperwissen ist naim-
lich nicht nur Wissen vom Korper, sondern auch ein Wissen des Kor-
pers«, bei dem »Korper als eigenstindige Trager von Wissen fungieren,
das nicht in kognitive Prozesse tibersetzt ist, ja nicht tibersetzt werden
kann.« (Keller/Meuser 2011: 10).> Ganz dhnlich und im Sinne eines ro-
mantischen Konzepts im Sinne Lakoff/Johnsons formulieren Bohle/Por-
sche, Korperwissen verweise auf die »Feststellung, dass wir mehr wis-
sen, als wir sagen konnen. Korperwissen ist in dieser Sicht ein besonderes
Wissen. Es unterscheidet sich von denjenigen Formen des Wissens, die
sich explizit darstellen und beschreiben lassen.« (Bohle/Porschen 2o011:
54). Gemeint sind damit immer die auch von Merleau-Ponty beschriebe-
nen »Koérpertechniken, korperliche Routinen und Fertigkeiten des Han-
deln-Konnens unterhalb und oberhalb der Schwelle reflexiver Zuwen-
dung«(ebd.). Spater folgen auch Verweise auf die Praxistheorie und es
fallen die Stichworte »leibliche Erkenntnis« und »eibliche Intentionali-
tit« (ebd.: 16).

Diese Terminologie wirft natirlich die Frage auf, was tiberhaupt die
Bezeichnung » Wissen« rechtfertigt, was denn das Gemeinsame des »Kor-
perwissens« und des Wissens im herkommlichen Sinne sei. Die Antwort
konnte lauten: es liegt in dem Umstand, dass tiberhaupt ein Weltbezug
vorliegt, dass ein Subjekt sich sinnvoll verhilt, auf etwas orientiert ist.
Ich weifS explizit und kann es jemandem erkldren, der es nicht weifs, dass

3 Die Frage ist natiirlich, ich werde sie spater aufgreifen, wieso man etwas, das er-
klartermafSen nicht »kognitiv« und propositional verfasst ist, eigentlich » Wis-
sen« nennen sollte.

64

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »WISSEN DES KORPERS «

dieser Gegenstand ein Fahrrad ist, zwei Rider, Lenker, Sattel und Peda-
le hat, dass man damit fahren kann. Man konnte sagen, dies »weif$« ich
alles »implizit« auch, wenn ich mir dariiber gerade keine Gedanken ma-
che, einfach losfahre und damit auf praktische Weise zeige, dass ich mit
dem Fahrrad und allen seinen Teilen etwas anfangen kann. Und das sei
dann eben ein »Korperwissen«. Der Fall, dass jemand der Fahrrad fah-
ren kann, aber nicht auf explizite Art »weifS«, dass es sich um ein Fahrrad
handelt und wie seine Teile heiflen, ist gewiss hergeholt, aber nicht un-
moglich. Realistischer ist der Fall, dass jemand zwar weifS, was ein Fahr-
rad ist, aber nicht radfahren kann, zum Beispiel, weil sie oder er es nie
gelernt hat oder aus korperlichen Griinden (Behinderung, fortgeschrit-
tenes Alter) voriibergehend oder auf Dauer daran gehindert ist. Man
miisste dann sagen, die Person verfiige tiber ein (Nicht-Korper-) Wissen
uber Fahrrader und Fahrradfahren, nicht aber tiber ein Korperwissen
iiber Fahrrader und Fahrradfahren. Das ist zwar moglich, aber es ergibt
sich daraus eine recht umstindliche und semantisch konfuse Taxonomie.

Den Sachverhalt driickt man einfacher aus, indem man sagt, dass die
Person zwar weifS, was ein Fahrrad ist, aber selbst nicht fahrradfah-
ren kann. Auch die Unterscheidung zwischen » Wissen, dass« und einem
»Wissen, wie«, die in diesem Zusammenhang oft ins Spiel gebracht wird,
fithrt nicht weit. Sie beruht im Wesentlichen auf dem Problem einer fal-
schen Lehniibersetzung des englischen »knowing how«, wie der Uber-
setzer von Ryles Buch Begriff des Geistes sehr tiberzeugend darlegt (Ryle
2018: 27, FN). Denn im Deutschen kann anders als in der Semantik des
englischen »Knowing how to do something« auch der Nicht-Radfahrer
wissen, wie man das macht: man steigt auf, tritt in die Pedale und fahrt
los, mit dem Lenker steuert man, mit den Pedalen sorgt man fiir den An-
trieb. Das alles kann man auf die Frage antworten: » Aber wie fihrt man
denn nun mit dem Fahrrad?« Dass man das weifS, hilft moglicherweise
dabei, es einmal auszuprobieren. Aber es gewahrleistet nicht, dass man
ohne weiteres fahren kann, das Gleichgewicht halten kann, den rich-
tigen Anfangsimpuls findet. Ein anderes Beispiel: jeder weifs, wie man
eine Geige spielt. Man nimmt die Geige in die linke Hand, legt sie auf
die linke Schulter mit dem Steg (dem langen, diinnen Teil) nach vorne,
nimmt den Bogen in die rechte Hand und streicht damit tber die Sai-
te. Die linke Hand verkiirzt die Saitenlange und damit lassen sich alle
Tone spielen. Es ist klar, dass zwischen diesem — Schuitzsch gesprochen
— Rezeptwissen (und auch seiner beliebigen Verfeinerung) und dem Gei-
ge-Spiele-Konnen selbst ein grundsitzlicher Unterschied besteht. Selbst
wenn es moglich wire (was es nicht ist), ein erschopfendes Wissen tiber
alle fiir das Geigespielen entscheidenden Faktoren zu formulieren: es
wire zu nichts niitze, weil das Verstehen solcher komplexer Deklarati-
onen, die vermutlich nicht in ein Buch passen wiirden, einen unweiger-
lich am Spielen hindern wiirden.

65

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

Insoweit ich zeige, dass ich Geige spielen kann, sage ich nichts tiber
das Geigespielen, sondern ich spiele eben Geige. In der Alltagssprache
spricht man im ersten Fall von einem Wissen und im zweiten Fall von ei-
nem Konnen. Gilbert Ryle hat in seinem wenige Jahre nach der Phdno-
menologie der Wahrnehmung erschienenen Werk The concept of mind
die grundlegende Differenz von Wissen und Kénnen auf sehr klare Weise
analysiert (Ryle 2018: 2. Kap.). Insbesondere hat er dabei gezeigt, dass es
beim Konnen durchaus nicht um ein »implizites Wissen « und beim Wis-
sen nicht um eine blofle Vorstufe eines Konnens geht. Das verdeckt eine
wichtige sprachanalytische, (phanomeno-) logische und zugleich prag-
matische Differenz: Konnen heifSt, eine Tatigkeit addquat und auf ge-
lungene Weise auszufuthren, bei Wissen handelt es sich dagegen um eine
Handlung eines hoheren logischen Typs, namlich (richtige) Aussagen/
Propositionen zu machen, eine Kenntnis tiber... zum Ausdruck zu brin-
gen. Im einen Fall geht es um ein praktisches Tun, im anderen Fall geht
es um ein theoretisches Verhalten, das typischerweise in diskursiven Si-
tuationen der Konversation, der Information und im Extremfall: der Be-
lehrung, Unterweisung, »der didaktischen Rede« seinen pragmatischen
Sinn findet (Ryle 2018: 424 ff.). Ryle weist aber darauf hin, dass Wissen
und Konnen auf einer anderen Ebene auch eine Gemeinsamkeit aufwei-
sen, aber eine andere als die, die das romantische Korperkonzept unter-
stellt. Beide konnen erworben, gelernt werden — man kann lernen Geige
zu spielen und man kann Wissen tiber die Akustik des Geigentons ler-
nen. Wissen und Konnen sind mit anderen Worten beides Formen des
Gedichtnisses. Damit befindet sich Ryle im Einklang mit der Termino-
logie der modernen Psychologie und Neuropsychologie des Gedachtnis-
ses, in der zwischen Gedichtnisformen unterschieden wird, die sich da-
rin zeigen, dass man Aussagen tiber in der Vergangenheit Gelerntes oder
Wahrgenommenes machen kann (deklarativ) und solche, die sich dar-
in zeigen, dass man uber ein bestimmtes erworbenes Verhaltens- oder
Tatigkeitsmuster verfugt (non-deklarativ) (Squire/Kandel 2009; Squire/
Dede 2015).4

Von einem Korperwissen im Sinne eines subjektiven Genitivs zu reden
ist also schon deshalb irrefithrend, weil damit ein Konnen fiir ein Wis-
sen ausgegeben wird und damit diese wichtige Differenz eliminiert wird.

4 Inder aktuellen Gedichtnisforschung kommt als weiteres Element Erinnern
hinzu, das ebenfalls deklarativ ist, insofern Sich-Erinnern-Koénnen heifSt,
Propositionen tiber vergangene selbst erfahrene Situationen machen zu kon-
nen. Sie enthilt also einen expliziten Vergangenheitsbezug, wihrend Wissen
und Konnen nur beinhalten, etwas gelernt und nicht vergessen bzw. verlernt
zu haben (vgl. dazu Ryle 2018: 373 ff.). Es ist nach Ryle (und auch fiir die
moderne Gedichtnisforschung) ein Unterschied, ob ich weifs, dass mir der
Blinddarm herausgenommen wurde oder, ob ich mich daran erinnere (Ryle

2018: 375).

66

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS »WISSEN DES KORPERS «

Das Korperwissen meint ein Konnen, insofern »weifS« der Korper nichts.
Es wire aber ebenso fehlerhaft zu formulieren: der Kérper von mir, dir
oder einer dritten Person konne Geige spielen oder Fahrrad fahren. Das
ist nur eine ungewohnliche Weise zu sagen: ich, du oder eine dritte Per-
son konnen Geige spielen. Sowohl beim Wissen wie beim Konnen ist Ler-
nen im Spiel, also Gedichtnis, also der Umstand, dass ich Erfahrungen
gemacht habe und etwas davon bewahrt habe. »Koérper« misste dann
solche Prozesse beinhalten, damit eine solche Aussage Sinn macht. Dann
aber besteht keine Differenz mehr zwischen »mir« und »meinem Kor-
per« und die Verwendung des Subjekts »Korper« ist letztlich nur eine
unklare Ausdrucksweise. Wie gesagt, mein Korper oder auch mein Herz
als Korperteil weif$ nicht, wie sehr es schlagen muss, damit ich diesen
Anstieg bewiltigen kann. Auch die Hand weifs nicht, welchen Druck
sie auf ein Sektglas ausiiben kann, ohne dass es zerbricht. Ich weif$ das
streng genommen auch nicht. Aber ich kann diesen Anstieg bewailtigen
und ich kann mit diesem Sektglas umgehen. Zudem gibt es keinen plau-
siblen Grund, fur dieses »ich« (oder analog: dieses »du, er, sie, wir, ihr,
sie«) das Wort »Korper« einzusetzen.

Bei dem Begriff »Korperwissen« und bei allen anderen Ausdruckswei-
sen, in denen so etwas wie eine »korperliche Intentionalitit« unterstellt
wird, handelt es sich um Metaphern, die Erkenntnisse versprechen, die sie
nicht einlosen. Dafiir ist ausgerechnet Pierre Bourdieu ein gutes Beispiel.
Auch Bourdieu setzt Kérper/Leib immer wieder in eine Subjektposition
ein: »Der Korper glaubt, was er spielt, er ruft sich nicht die Vergangen-
heit ins Gedachtnis, sondern agiert die Vergangenheit aus, die damit als
solche aufgehoben wird, erlebt sie wieder.« (Bourdieu 1993: 13 5). Schon
diese Formulierung zeigt die ganze Paradoxie. Folgt man Bourdieu, muss
man in seinen »Korper« eine komplexe reflexive Bewusstseinsstruktur
projizieren (»glauben, was man spielt«, » Vergangenheit wieder erleben,
ohne sie ins Gedachtnis zu rufen«), so dass sich die Frage stellt, was denn
diesen Korper von dem unterscheiden soll, was man ansonsten unter
den Titeln »Intentionalitit« und »Bewusstsein« analysieren wiirde. In
einem Programm fiir eine Soziologie des Sports unterscheidet Bourdieu
das »Verstehen mittels des eigenen Korpers« vom »Verstehen mit dem
Bewusstsein« (Bourdieu 1992b: 205), in seinen Meditationen zwischen
einer »korperlichen Erkenntnis« im Unterschied zum »absichtlichen, be-
wussten Entziffern« (Bourdieu 20071: 174). Damit ist ein Sprachgebrauch
auf den Punkt gebracht, der auch in der bourdieuaffinen Kérper- und
Praxissoziologie um sich gegriffen hat, deswegen aber nicht logischer
wird. Es ist klar, dass sich diese Spielart eines romantischen Korperkon-
zepts vom frithen Merleau-Ponty ableitet. Zugleich finden sich aber bei
Bourdieu unvermittelt Aspekte jenes strukturalen Korperkonzepts, wie
es Merleau-Ponty dann in den 19 50er Jahren entwickelt hat, etwa in der
Formel vom Habitus als einer »strukturiert-strukturierenden Struktur«.

67

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

Diese Diskrepanz kann man nur als Beleg fiir eine ungentigende reflek-
tierte und bearbeitete Ankniipfung an Merleau-Ponty werten. Bourdieu
hat mit Sicherheit die Vorlesungen Merleau-Pontys der Fiinfzigerjahre
am Collége de France besucht. Dafiir finden sich eine Reihe von Bele-
gen in seinen eigenen, 2016 verdffentlichten, am College de France ge-
haltenen Vorlesungen (Bourdieu 2016/1: 218, 286, 3471 f., 6765 2016/2:

363 f., 502, 551,942, 94, 950).

Leib- und Kérpersoziologie?

Wer Merleau-Ponty und Bourdieu in der franzosischen Originalfassung
und zum Vergleich in deutscher Ubersetzung liest, wird feststellen, dass
der franzosische Ausdruck »corps« mit einer gewissen Willkurlichkeit
mal mit »Korper«, mal mit »Leib« tibersetzt wird. Bekanntlich gibt es
diese Differenz nur in der deutschen Sprache. Festzuhalten ist allerdings,
dass »Leib« in der deutschen Alltagssprache praktisch nicht mehr ver-
wendet wird. Allenfalls taucht er in wenigen Relikten eines vergange-
nen Sprachgebrauchs in bestimmten Redewendungen oder spezifischen
Wortbildungen auf (»Leib und Leben«, »mit Leib und Seele«, »leib-
haftig«, »beleibt«, »Leibspeise«). Ansonsten findet man den Begriff nur
in wissenschaftlichen Sondersemantiken. Hier wire an erster Stelle die
christliche Theologie (»Leib Christi«) zu nennen, die Philosophie und
seltsamerweise auch die Soziologie. Die Rede vom »Leib« in der So-
ziologie beruft sich dabei wesentlich auf den Sprachgebrauch der deut-
schen Philosophie des 19. und des 20. Jahrhunderts. Es wird dabei un-
terstellt, Korper und Leib seien nicht etwa Synonyme fiir dieselbe Sache,
sondern es spiegle sich in der Differenz der Worter eine unterschiedli-
che Bedeutung. Merleau-Pontys Phinomenologie wird in Deutschland
umstandslos fiir eine » Leibphinomenologie« vereinnahmt, obwohl er
selbst diesen Begriff nicht oder nur sehr selten und dann dezidiert als Zi-
tat (meist Husserls) verwendet. In der Soziologie greift Gesa Lindemann
aufSerdem Helmuth Plessners Unterscheidung von Korper-Sein und Kor-
per-Haben auf. Sie versteht Korper-Sein synonym zu »Leib« (Lindemann
2005, 2017). Sie und Robert Gugutzer rekurrieren zudem auch auf die
Leib- bzw. sogenannte Neophianomenologie von Hermann Schmitz (vgl.
Gugutzer 2012, 2020; Lindemann 2017).

Robert Gugutzer hat kiirzlich die Leib-Korper-Dichotomie, wie er sie
versteht, wieder sehr klar auf den Punkt gebracht (Gugutzer 2020, vgl.
auch Gugutzer 2015: 142). Dem Leib weist er die Attribute des »Le-
benden«, des »Subjektiven«, der interozeptiven Selbstwahrnehmung
(sich spuiren), des »leiblich-affektiven« Betroffenseins, der unteilba-
ren Ausgedehntheit, des »Hinausreichens« tiber die Korpergrenze, der

68

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LEIB- UND KORPERSOZIOLOGIE?

Unmittelbarkeit zu. Leib steht also fiir eine lebendige, von innen her
wahrgenommene, nicht teilbare Erfahrungsganzheit eines Korper-Seins,
der »Leib ist immer mein Leib [...] alles Leibliche <ist> immer etwas Sub-
jektives, wihrend alles Korperliche auch etwas Objektives ist.« (Gugut-
zer 2020: 33). Objektiv heifSt hier: dem Korper werden demgegeniiber
die Attribute der Dinghaftigkeit und Gegenstandlichkeit, der Fremd-
wahrnehmbarkeit (Sehen/Tasten), der Objektivierbarkeit, der teilbaren
Ausgedehntheit, des Zusammenfallens von Kontur und Grenze zugeord-
net. Daran fillt zweierlei auf.

® (1) Zum einen ist der »Leib« in Gugutzers Darstellung mehr oder
weniger gleichbedeutend mit dem romantischen Korpersubjekt oder
Subjekt-Korper. Der Leib, so macht Gugutzer geltend ist der Korper,
insofern er Subjekt ist. Damit greift aber auch in diesem Fall die Gur-
witsch-Kritik an Merleau-Ponty (und damit dessen Selbstkritik an
der Semantik der Phinomenologie der Wahrnehmung). Eine solche
Formel, so folgt aus Gurwitschs Argumentation, ist nur eine Mysti-
fikation einer bestimmten Weise des Bewusstseins vom eigenen Kor-
per.

¢ (2) Die Attribute, mit denen Gugutzer Leib vom Korper unterschei-
det (Unteilbarkeit, Unmittelbarkeit, Selbstgewissheit, Interioritit vs.
Dinghaftigkeit, Wahrnehmbarkeit von auflen, teilbare Ausgedehnt-
heit) entsprechen auffallend den beiden ontologischen Spharen, die
Descartes als »res cogitans« und »res extensa« entworfen hatte. »Un-
ter einem Korper«, schreibt dieser in seinen Meditationen, »verstehe
ich alles, was fahig ist, durch irgendeine Gestalt eingeschrankt zu wer-
den, das durch einen Ort umrissen wird und einen Raum so einnimmt,
dass es aus ihm jeden anderen Korper ausschliefdt; was durch den
Tastsinn, das Sehvermogen, das Gehor, den Geschmackssinn oder Ge-
ruchssinn erfasst wird, sowie auf verschiedene Weise bewegt werden
kann« (Descartes 2008, S. 51). Fur das Bewusstsein trifft dagegen zu,
was Gugutzer auch fiir den Leib geltend macht, es kann nicht »ge-
teilt« werden, es nimmt keinen Raum ein, es ist kein Ding, das man
von aufSen besehen oder betasten kann, es ist nur fiir mich selbst zu-
ganglich.

Das ist deshalb ein ironischer Befund, weil Gugutzer und mit ihm weite
Teile der Korpersoziologie Descartes » Dualismus« fiir iberwunden bzw.
aufgehoben erklidren und dabei tibrigens ausgerechnet Merleau-Pontys
angeblicher »Leibphianomenologie« ein erhebliches Verdienst zurechnen
(Gugutzer 2012, S. 29; Schroer 2005, S. 12).

Uber diese philosophischen Ungereimtheiten hinaus kann man sich
zudem fragen, ob der aktuelle leibtheoretische Diskurs einen historischen
Sprachgebrauch der deutschen Sprache wirklich abbildet, oder nicht
vielmehr kunstlich purifiziert, ja umdeutet. So wird es zum Beispiel

69

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

als unumstofliche Selbstverstindlichkeit angesehen, dass »Leib« im
Unterschied zum lateinischen »corpus-Korper« nur fiir den lebenden,
nicht auch fir den toten menschlichen Korper verwendet werden konne
(z.B. Gugutzer 2015: 16). Aber das trifft so nicht zu. In der Lutherbibel
beispielsweise kann »Leib« durchaus fiir den toten menschlichen Kor-
per stehen. So ist etwa, wenn sich Joseph von Arimathia den Leichnam
Jesu erbittet, von dessen »Leib« die Rede (Matth. 27, §8; Lukas 23, 52).
Im apokryphen Buch Judith 13,9 totet Judith den assyrischen Feldherrn
Holofernes: »Sie hieb zweymal in den Hals mit aller macht / Darnach
schneit sie jm den Kopff abe« — er muss also unstreitig tot sein — weiter
heif$t es: »vnd weltzet den Leib aus dem Bette«.

Ebenso wenig trifft zu, dass sich der Gebrauch des Wortes »Leib« nur
auf eine subjektive Dimension erstreckt. » Leib« kann sich durchaus auf
objektive Korperteile beziehen, Unterleib, Bauch, Rumpf. Man verglei-
che in diesem Zusammenhang Ausdriicke wie Leibchen, Leibbinde, be-
leibt, Leibschmerzen. Der Ausdruck oszilliert noch bis in den philosophi-
schen Sprachgebrauch hinein zwischen objektivem und empfundenem
Korper. Bei Husserl finden sich zahlreiche Stellen, in denen Leib »als
Materie im objektiven raum-zeitlichen Sein« (Husserl 1952b, S. 115),
als »materielles Ding« adressiert wird, als etwas, das in den »Kausalzu-
sammenhang der physischen Natur« (Husserl 1952a, S. 138) verfloch-
ten ist. Husserl setzt mithin »Leib« ein wie franzosische Autoren das
Wort »corps«. Mit beiden Ausdriicken wird die Doppelaspektivitit von
Korperlichkeit abgebildet und hier wie dort wird nur durch den Kon-
text oder eben durch erginzende Attribute kenntlich, ob eher der »ex-
tensionale«, »materielle«, »objektive« Aspekt oder der innerer Erfah-
rung gemeint ist (vgl. dazu Husserl 1952a, S. 145, 161). Selbst der spite
Heidegger kommt nicht um den Aspekt der »materiellen Gegebenheit«
des Leibes herum, das Phanomen des Leiblichen reicht auch fiir ihn »bis
hin zur letzten Muskelfaser und zum verborgensten Hormonmolekiil«
(Heidegger 1987, S. 292). Auch in Plessners Aufsatz Lachen und Weinen
werden Leib und Korper tiberwiegend stellvertretend fiireinander einge-
setzt, Plessner kann ebenso formulieren, jemand »habe seinen Leib« wie
jemand »habe seinen Korper« (Plessner 2003, S. 238, 2415 1975, S. 232
ff., 237). Auch er folgt mithin keinesfalls einer purifizierten Leib/Kor-
per-Dichotomie, sondern bleibt in der Verwendung beider Worter bei ei-
ner konstitutiven Doppeldeutigkeit (Plessner 1975, S. 237). Festzuhalten
bleibt also, dass sich der soziologische Sprachgebrauch sich hier auf ei-
nen philosophischen Sprachgebrauch beruft, dessen vermeintliche Klar-
heit einen rein imaginaren Charakter hat.

70

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Soziologie und der deutsche Leib
(Hermann Schmitz)

Moglicherweise haben unter anderem diese Ambiguititen des Leib- bzw.
Korperkonzepts dazu beigetragen, dass die Soziolog/innen Gesa Linde-
mann und Robert Gugutzer an eine eigenstandige, neuere philosophische
Konzeption von Leiblichkeit anschliefSen. Sie scheint sich, zumindest auf
den ersten Blick, den bewusstseinsphilosophischen Aquivokationen zu
entziehen, weil sie von vorneherein das »leibliche Spiiren« in den Vorder-
grund stellt (Gugutzer 2015b: 18-20; Lindemann 2005, 2017; Schmitz
2011). Die Rede ist von der »Neophinomenologie« des norddeutschen
Philosophen Hermann Schmitz.

»Leiblich ist«, schreibt Schmitz, »was jemand in der Gegend [...]
seines materiellen Korpers von sich selber (als zu sich selber, der hier und
jetzt ist, gehorig) spuren kann, ohne sich der fiinf Sinne (Sehen, Tasten,
Horen, Riechen, Schmecken) und des aus ihrem Zeugnis abgeleiteten
perzeptiven Korperschemas (der habituellen Vorstellung vom eigenen
Korper) zu bedienen. Als Leib kann dann das Ganze der leiblichen
Regungen |[...] verstanden werden.« (Schmitz 2o011: §). »Alle leiblichen
Regungen « wiederum, so schreibt er, »haben Platz im Spielraum von Enge
und Weite.« (Schmitz 207171, S. 15). Daran fallt zunichst auf, dass auch
Schmitzs Leib-Konzept nicht die gesamte Palette der historischen und
aktuellen Bedeutungsmoglichkeiten des deutschen Wortes Leib aufnimmt.
Wohl aber realisiert sie eine kaum noch fassbare Sonderbedeutung,
eine historische Bedeutungsschicht des deutschen »Leib«: namlich als
Innenraum, Rumpf und Bauch und damit von (Bauch-) Gefiihl, von
wechselnden Spannungs- bzw. Entspannungsverhaltnissen, eben von
»Enge und Weite«. Zudem resultiert die phinomenologische bzw.
phdnomenale Einengung auf eine Dimension (der Enge/Weite) aus der
im Grunde nicht weiter begriindeten definitorischen Prozedur, aus der
»leiblichen Erfahrung« die funf klassischen Sinne herauszunehmen oder
umgekehrt, jene aus dieser. Argumentiert man von der Koérpererfahrung
des Alltags her, dann ist das eine auf den ersten Blick kontraintuitive
Operation.

Schmitz verwendet, wie eben zitiert, den Ausdruck eines »materiellen
Korpers«. Dieser materielle Korper eines Menschen ist im Alltagssprach-
verstandnis (im Unterschied etwa zu seiner Seele, seinem Charakter, sei-
nem Geist u.d.) das an Menschen, was prinzipiell der Wahrnehmung
durch die Sinne, der Sensorik zuginglich ist. Der Korper der Anderen ist
fur mich von vorne herein nur tber die funf klassischen Sinne zugang-
lich, die Schmitz nennt und die er aus der Definition des Leibes ausschlie-
Ben will. Mein eigener Korper ist mir zwar — auf freilich andere Weise
als die Korper der Anderen — tiber diese Sinne zugdnglich, aber mit der

71

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

Einschrankung, dass es Teile meiner Korperoberflache gibt, die ich nicht
oder nur unter Zuhilfenahme von Techniken sehen kann. Das Korper-
innere ist mit diesen Sinnen normalerweise nicht wahrnehmbar, weder
bei mir noch bei anderen. Wir haben aber auch als Alltagsmenschen ein
mehr oder weniger umrissenes Verstiandnis eines »Korper-Inneren«. Das
ist alles, was normalerweise nicht, aber in Ausnahmesituationen wie Un-
fallen, Verletzungen, anatomischen Sektionen, medizinischen Operatio-
nen oder Untersuchungen an anderen prinzipiell sichtbar gemacht wer-
den kann. Das sind aber, wenn man nicht gerade Chirurg ist, seltene
Sondersituationen. Allerdings hat auch der moderne Alltagsmensch — via
Anatomie und dariiber verbreiteten Bildern — ein Grundwissen dariiber,
wie das Korperinnere »aussieht«.

Das je eigene Korperinnere ist aber wenngleich in spezifischen sen-
sorischen Modi auch unmittelbar zuginglich und damit der Wahrneh-
mung erschlossen. Dazu gehoren z.B. Empfindungen von Druck, Span-
nung/Entspannung, Schmerz, Lage und Muskeltonus, Bertihrungsgefiihle
etwa der Zunge am Gaumen, der Zahne aufeinander, Mangel/Fille-Ge-
fithle (Hunger, Durst, Luftnot, Verlangen, Sattigung, Befriedigung), Tem-
peratur (Fieber, Frosteln, Warme), Ubelkeit-Wohlgefiihl. Wir haben eine
differenzierte alltagssprachliche Semantik fir die Beschreibung solcher
Wahrnehmungen des Korperinneren zur Verfugung. Sie ldsst sich aber
durchaus auf eine wissenschaftliche Taxonomie sensorischer Organe und
Leistungen beziehen. In ihr werden den »exterozeptiven« klassischen
Sinnen Sehen, Horen, Tasten, Riechen, Schmecken im Wesentlichen zwei
weitere Gruppen von Sinnen bzw. sensorischen Leistungen gegentiber-
gestellt:

e propriozeptive Sinne (Tiefensensibilitat, Muskelspindeln, Sehnenor-
gane), die Lage und Bewegung des Korpers registrieren;

® enterozeptive Sinne (Spiiren innerer Organe sowie von Funktionen
bzw. funktionalen Zustinden wie Atmung (Sauerstoffsdttigung),
Kreislauf (Blutdruck), Stoffwechsel, also Zustinde wie Atemlosig-
keit, Durst, Hunger, Sattigung, Harndrang, Schmerzsinn, Tempera-
tursinn u.a. (zu dieser Systematik Birbaumer/Schmidt 20105 S. 3071).

Proprio- und enterozeptive Sinnesmodi umfassen in ihrem Zusammen-
spiel in etwa, was die Neophianomenologen und Hermann Schmitz als
»leibliches Spiiren« bezeichnen (Gugutzer 2015b, S. 18—20; Lindemann
2005, 2017; Schmitz 2011). Dafiir sprechen nicht zuletzt Schmitzs Bei-
spiele. Auch er nennt zum Beispiel das Verhiltnis von Mund/Zunge
(ebd.: 55 ff.). Auch Schmitz streicht die Bedeutung von Bewegungsemp-
findungen heraus (ebd.: 4). Gerade bei Bewegungsphinomenen wird al-
lerdings das Kunstliche seines Verfahrens besonders deutlich, wenn er
ausdriicklich anmerkt, »leiblich« daran sei nur das »Gespirte«, es gel-
te »von der Bewegung sichtbarer und tastbarer Korperteile abzusehen «

72

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB

(ebd.: 4). Damit vollzieht Schmitz, was er anderen »traditionellen«
Ansdtzen, im Grunde der ganzen abendlidndischen Philosophie
vorwirft, namlich in Erfahrungszusammenhinge kiinstliche Trennungen
einzufiihren. Die Erfahrung und vor allem auch der sukzessive Erwerb
und die Raffinierung von Bewegungsmoglichkeiten leben ja, im 2. Teil
wird uns das noch ausfiihrlich beschiftigen, gerade von der komplexen
multimodalen, wechselseitigen und immer praziseren Artikulation aller
Sinnesqualitdten, der Feinabstimmung enterozeptiver, visueller, ggf.
haptischer Qualitaten.s

Schmitz vermeidet es aber grundsatzlich auf das Korperinnere bezoge-
ne Sinnesleistungen als solche zu bezeichnen. Er mochte »Leiblichkeit«
und Wahrnehmung entkoppeln und sieht die Erweiterung der Palette
der klassischen funf Sinne durch proprio- und enterozeptive Sinne so-
gar kritisch. Das stellt seiner Auffassung nach nur einen ungentigenden
Reparaturversuch dar, die Errichtung von objektivistischen Residual-
terminologien, die seiner Meinung nach eine epochale »Leibvergessen-
heit« iibertiinchen (sollen). Schmitz sieht darin einen abendlindischen
Verhdngniszusammenhang am Werk. Dessen Urspriinge sieht er (uibri-
gens ahnlich wie Adorno/Horkheimer) bereits im Seelenbegriff der Anti-
ke. Noch nicht in Homers Ilias, wohl aber in der Odyssee mit dem Bild
des sich an den Mast bindenden Odysseus beginnt fiir ihn eine Verdran-
gungsgeschichte des Leiblichen. Sie geht mit einer Inthronisierung der
Distanzsinne, insbesondere des Sehens, des Sich-von-Auflen-Sehens und
damit letztlich der Herrschaft des Geistes, »der Vernunft ... iiber die un-
willkiirlichen Regungen« (ebd.: 141) einher. Das fithrt — tiber die Statio-
nen der antiken Philosophie Platons und Aristoteles, des Christentums —
in die Irrtimer der abendldandischen Philosophie, der Naturwissenschaft
und des modernen Menschenbildes insgesamt. Inbegriff dieses Irrtums
ist der Dualismus von Seele bzw. Geist und Korper, »zwischen denen
der spurbare Leib vergessen wird« (ebd.: 77, 141). Das beinhaltet einen
seiner Auffassung nach »privatistischen, innerlichen« Seelen- und Be-
wusstseinsbegriff (ebd.: 5): »Die Weltspaltung durch Absonderung des
Erlebens eines jeden Bewussthabers in einer diesem zugeordneten priva-
ten Innenwelt namens >Seele« mit Introjektion des an der verbleibenden
Auflenwelt abgeschliffenen Materials (einschliefSlich des Leibes) in die

5 Ein anderes Beispiel fiir eine solche kiinstliche Trennung ist der Umstand,
dass Schmitz glaubt den Blick ohne das Sehen und das Gesehene analysie-
ren zu konnen, alleine tiber seinen Bezug zu Weite und Enge (Schmitz 2011:
31). Damit soll nicht gesagt sein, dass Schmitz nicht iiberzeugende und be-
eindruckende Beschreibungen gelingen wiirden — moglicherweise resultieren
diese gerade aus dieser Einengung und Fokussierung. Aber gerade an seinen
gelungenen Beschreibungen kann man zeigen, dass diese von der Einbezie-
hung des zunichst Ausgeschlossenen leben.

73

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

Seelen steht fiir mich am Anfang der Verfehlungen des abendlandischen
Geistes.« (Schmitz 2o011: 158).

In dem so durch die Jahrtausende verdriangten »leiblichen Spiiren«
sieht aber Schmitz gerade die Gewihr fiir den Zugang zu Wirklichkeit,
auch zu intersubjektiver Wirklichkeit vor jeder Spaltung der Erfahrung
in Korper und Geist bzw. Subjekt und Objekt. Von hier aus kritisiert
Schmitz auch Merleau-Ponty. Diesem gesteht er zwar zu, einerseits zu
Recht die korperliche Erfahrung in den Mittelpunkt gertickt zu haben.
Er wirft ihm aber vor ein von vorne herein verarmtes, namlich aus-
schlieSlich auf das Sehen und damit auf den »objektiven Korper« (?)
reduziertes Verstandnis zu haben und letztlich einen dualistischen An-
satz zu pflegen, der im Horizont der »traditionellen Bewusstseinsphilo-
sophie« bleibe (ebd.: 162 ff.). Schmitz schreibt: »Vom Leib, von leibli-
cher Ausdehnung und Dynamik weifs Merleau-Ponty nichts. Leibliche
Regungen wie Angst, Schmerz, Hunger, Durst, Wollust, Ekel, Frische
und Miudigkeit kommen kaum zu Wort und werden nirgends themati-
siert.« (ebd. 164). Im MafSe wie die Merleau-Pontysche Phinomenologie
den Subjektbegriff weiterfiihre, sei sie auf Oberflichenphanomene fixiert
und fiihre letztlich einen traditionellen transzendentalphilosophischen
Begriff der synthetischen Konstitution der Welt weiter (vgl. ebd.: 165).
Ich gehe an dieser Stelle nicht auf diese Kritik ein. Offensichtlich ver-
fiigt auch Schmitz nur tber eine duflerst selektive Kenntnis der Phdno-
menologie der Wahrnehmung und hat die Schriften Merleau-Pontys aus
den 1950er-Jahren nie gelesen. Als interessanter wird sich im folgenden
Abschnitt erweisen, wo er in jedem Fall Recht hat: namlich, darin, dass
Merleau-Ponty faktisch eine Teilrehabilitierung von etwas vollzieht, was
ich eine » Cartesianische Differenz« nennen wiirde, um den Ausdruck ei-
nes »Cartesianischen Dualismus« zu vermeiden.

Die vorher entworfene »sensorische Definition« von »Korper« im All-
tagssprachgebrauch kommt im GrofSen und Ganzen dem sehr nahe, was
der ja auch von den Korpersoziologen so ungeliebte René Descartes un-
ter »Korper« verstanden wissen wollte. »Unter einem Korper«, schreibt
dieser in seinen Meditationen, »verstehe ich alles, was fahig ist, durch ir-
gendeine Gestalt eingeschrinkt zu werden, das durch einen Ort umrissen
wird und einen Raum so einnimmt, dass es aus ihm jeden anderen Kor-
per ausschliefSt; was durch den Tastsinn, das Sehvermogen, das Gehor,
den Geschmackssinn oder Geruchssinn erfasst wird, sowie auf verschie-
dene Weise bewegt werden kann« (Descartes 2008, S. 51). Descartes
argumentiert hier auf der Basis des Kenntnisstandes seiner Zeit. Er er-
wiahnt aber an anderen Stellen auch die Wahrnehmung von Schmerz,
Hunger und Durst, also Musterfille fiir interozeptive Wahrnehmungen
und fiir »leibliche Regungen« im Sinne von Schmitz. Der Zusammen-
hang, in dem er das tut, zeigt zugleich, dass seine Position nicht so unbe-
darft ist, wie Schmitz unterstellt: Descartes mochte namlich zeigen, dass

74

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB

»ich«, meine Seele, mein Geist »zu meinem Korper nicht etwa nur so
hinzugefiigt bin, wie ein Seemann sich auf einem Schiff aufhilt, sondern
dass ich mit ihm aufs engste verbunden und gewissermafSen vermischt
bin, so dass ich mit ihm zu einem einzigen Etwas zusammengesetzt bin.«
(Descartes 2008: 165). Das ist durchaus ein Argument in Schmitz Sin-
ne. Aber Descartes zieht daraus, aus gutem Grund, nicht den Schluss auf
eine Unterscheidung von Korper und Bewusstsein verzichten zu konnen.
Die Differenz von Extensionalitit und Bewusstseinserfahrungen wird
dadurch, wie noch zu zeigen sein wird, namlich keinesfalls aufgehoben.
Man muss diese Differenz nicht in einen ontologischen Dualismus tiber-
hohen, aber sie ist gerade in den von Schmitz so hervorgehobenen Be-
wegungserfahrungen nicht reduzierbar. Ohnehin gilt auch fiir Schmitz
(reduziertes) Leibverstindnis das Gurwitschargument in gleicher Weise
wie fur die Merleau-Pontyschen Romantismen: das »Spuren des eigenen
Leibes« ist selbstverstindlich ebenso eine Form des Bewusstseins, eines
Bewusstseins, das an diesen extensionalen Korper gebunden ist, aber
nicht in der Extensionalitit aufgeht — aus dem schlichten Grund seiner
zeitlichen Verfasstheit.

Schmitz sogenannte Neophdnomenologie unternimmt dazuhin eine
willkiirliche Trennung der Wahrnehmung in Intero- und Exterozeption
und verkennt, dass sich Erfahrung, Wirklichkeit, Sinn, Bedeutung erst
durch das Geflecht und die wechselseitige Artikulation aller Sinne bzw.
Sinnesmodalitdten ergibt, eine Korrelationsmatrix, die, wiirde man sie
nur auf die Leistungen der Interozeption beschrinken, sofort einen ein-
schneidenden Verlust an jener Resonanzfihigkeit hinnehmen miisste, um
die es Schmitz geht. Seine eigenen Beispiele belegen das zur Geniige. Do-
sen ist eben nicht nur »Spliren«, dazu gehort auch eine bestimmte Qua-
litit des Sehens, » Weite« hat auch und vor allem eine visuelle Dimen-
sion. Das Erschrecken angesichts eines Schusses, der in meiner Nihe
abgefeuert wird (Enge — ZusammenreifSen des Korpers) hat ein taktiles
Element, das Zusammenreifsen antizipiert das Vermeiden einer Beriih-
rung, bei allem ist durchaus eine Dimension von Distanz/Abstand/Rich-
tung wirksam (vgl. Schmitz 20171: 9, 15). Positiv gesehen liefert Schmitz
eine durchaus »alte«, durchaus tiberfillige Phinomenologie der Proprio-
bzw. Interozeption, so wie Merleau-Ponty sich vorrangig mit dem Sehen,
Thde mit dem Hoéren, Plessner mit einer vergleichenden Asthesiologie der
Sinne insgesamt befasst hat. Aber er gibt dem eine mafSlos tibertriebene
paradigmatische und universalhistorische Bedeutung. Seine Neophiano-
menologie hat, wie von verschiedenen Kritikern festgestellt wurde, einen
vollig tiberzogenen, manischen Anspruch, angeblich die Ritsel von Be-
wusstsein und Korper und in eins damit einen abendlandischen Verhang-
niszusammenhang aufgeklart zu haben. An manchen Stellen miindet das
tbrigens unverhohlen in eine irrationale Esoterik, so etwa, wenn er —im
Rekurs auf Nahtoderfahrungen oder den Traumreisen von Schamanen

75

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

— festhalt: » Wichtig scheint mir aber, festzustellen, dass eine Ausfahrt des
Leibes aus dem Korper, wenn sie stattfinden sollte, nichts Erstaunliches
hitte; ich sehe keine verniinftigen Bedenken gegen eine solche Moglich-
keit.« (Schmitz 2o011: 144).

Insgesamt handelt es sich eindeutig um eine weitere Spielart eines ro-
mantischen Korperkonzepts, das eine grofle Faszinationskraft Schopen-
hauerscher Konstrukte nicht verleugnen kann und will. Wenn Schmitz
sich auf Schopenhauer bezieht, fallen Worte wie »grofSartig«, »bro-
delnd«, »ungeheuerlich« (Schmitz 2011: 155 f.). Das »leibliche Spuren«,
die innere Affektation des eigenen Willens wird zum Garant fiir einen
unvermittelten Zugang zu einer wirklichen Wirklichkeit, die man nicht
zu sehen, zu tasten, zu horen braucht, die kein Moment von Distanz be-
inhaltet und daher vom »Schleier der Maja« der Distanzsinne unberiihrt
bleibt. Der Wille und der Leib sind eins und sie bilden das gesuchte Ding
an sich. Schmitz zitiert Schopenhauers Aufziahlungen: »alles Begehren,
Streben, Wiinschen, Verlangen, Sehnen, Hoffen, Lieben, Freuen, Jubeln
[...] Verabscheuen, Fliehen, Fiirchten, Ziirnen, Hassen [...] aber auch
leise und sanfte Bewegungen« (ebd.). Der Schopenhauerianer Richard
Wagner hat das alles in eine musikalische Asthetik und in schwiilstige
Opernlibretti tibersetzt. Safranski hat diese »expansive Innerlichkeit« als
romantische Figur charakterisiert: das Fithlen des Unsagbaren, Unnenn-
baren, einer Sprache, »die nur das Empfinden versteht«, die Expansivitit
und Entgrenzung dieser Empfindung in den Anspruch, eine, die eigent-
liche Welt zu eroffnen, »Schauplatz des Seins« zu sein (Safranski 2007:
271 ff.). Der junge Nietzsche erkldrt und verklart das mit dem Pradikat
»dionysisch«. All das klingt unverkennbar in Schmitz’ Philosophie an,
in einer moderneren Semantik, die gleichwohl nach dem ganzen Muff
des 19. Jahrhunderts riecht. Auch Hermann Schmitzs Phanomenologie
verwaltet etwas vom Erbe dieser alles in allem verhdngnisvoll deutschen
Form von Romantik.

Sie vollzieht eine Figur der Entgrenzung, Totalisierung und Expan-
dierung des »Sptirens und Fiihlens«, des »Betroffenseins« von der Welt,
das aber ausdrucklich nicht sprachlich und perzeptiv vermittelt sein soll.
Robert Gugutzer bringt es so auf den Punkt: »Leiblich sein heifst bei
Schmitz verkiirzt, von etwas oder jemandem spurbar betroffen zu sein«
(Gugutzer 2012: 12). Schmitzs Leibbegriff ist die Figur einer expansiven,
dynamischen Innerlichkeit, die sich — dhnlich Schopenhauers Willen —
zur Wirklichkeit an-sich erklirt und darin ein durchaus auch total(itir)es
Moment verbirgt, nicht zuletzt in einem politischen Sinn. Das zeigt sich
an vielen Stellen seines Werks durchaus unfreiwillig. Das beginnt bei der
Wahl seiner Beispiele. Die Verklarung der »primitiven Gegenwart« (sic!)
des leiblichen Betroffenseins, das Faszinosum von Zustidnden »persona-
ler Regression« durch » Angst, Schmerz, Hunger, Durst, Wollust, Ekel«
(Schmitz 2011: 163), das Faszinosum des Stohnens, der Heftigkeit, das

76

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB

Zusammenzucken angesichts eines Schuss’ (Schmitz 2o11: 15) und der
damit verkntipfte Beweischarakter »da zu sein«. Wihrend man bei Mer-
leau-Pontys Phinomenologie irgendwie den kulturellen Hintergrund des
franzosischen Impressionismus in Malerei und Musik heraus horen kénn-
te, erinnert Schmitz’ Kérperphianomenologie an das Korpergefithl von
Kampf als Erlebnis und anderer Schriften Ernst Jiingers — natiirlich den
anderen Zeitumstanden angemessen: urbaner, alltaglicher, ziviler. Glinter
Safranski hat auf Jiingers Asthetik des »plotzlichen Schreckens« hinge-
wiesen und argumentiert, sie ginge ebenfalls mit einer aus dem 19. Jahr-
hundert stammenden, »romantischen« (in diesem Fall auf Kierkegaard
riickdatierbaren) Idee des entscheidenden » Augenblicks« einher, in dem
der Einzelne einen Sprung in den Glauben wage. Zugleich ist wichtig zu
sehen, wie diese Semantik bei Heidegger und Spengler in einen als Onto-
logie verkleideten politischen Entwurf der historischen »Situation« miin-
det, in der »das Entscheidende plotzlich geschieht, jah wie ein Blitz, ein
Erdbeben« und in der es deshalb um Entschlossenheit und Entscheidung
gehe. Fir Heidegger und andere Rechtsintellektuelle war das 1933 be-
kanntlich die Machtergreifung Adolf Hitlers. Thre Entscheidungen waren
moglicherweise entschlossen, erwiesen sich aber spater auch in den eige-
nen Augen (oder nicht?) als voreilig (vgl. Safranski 2007: 342 f.).

Auch zu dieser Tradition steht Schmitzs Kérperphdanomenologie bis
in die explizit politischen Aussagen hinein in einem Kontinuitatsverhalt-
nis. Deutlich wird dies, wenn er etwa die Zeit um 1900 als ausgespro-
chen »begabt« fir die Wiederentdeckung der verdriangten Leiblichkeit
rithmt, aber dabei einraumt, dies schliefSe auch »damonische Atmosphi-
ren ein, bis zu dem, was C.G. Jung tiber die Wiederkehr des Wotan-Ar-
chetypus in den Sturmabteilungen (SA) der Nationalsozialisten« aus-
fiihre. Aber Schmitz ist sichtlich fasziniert. Er fiigt den Satz an: »Die
gesteigerte Aufgeschlossenheit setzte vom Leiblichen her geniale (sic!)
Gestaltungskrafte mit hochgespanntem Sendungs- und Ermachtigungs-
bewusstsein frei.« (Schmitz 2011: 119). In seinem Hitlerbuch entwickelt
Schmitz dementsprechend eine Semantik der Beschreibung von Erleb-
niszustanden, die sehr nahe an den von Ernst Jiinger geschilderten, aber
auch verklarten und idealisierten Kriegserfahrungen liegt. In deren Lo-
gik unternimmt Schmitz eine Deutung der Person Hitlers ausschliefSlich
aus dessen Fronterfahrung heraus. Hitler erscheint dann als begabt, fas-
zinierend, »von ddmonischem Wahn unwiderstehlich getrieben«, was
schliefSlich zu einer »verhangnisvollen Explosion des Sendungsbewusst-
seins« fithre (Schmitz 2o011: 19). Der »nationalsozialistischen Volksge-
meinschaft« versucht Schmitz unverhohlen positive Ziige abzugewin-
nen, Hitler sei lediglich als Person daran gescheitert, diesen zur vollen
Entfaltung zu verhelfen (vgl. Schmitz 1999: 320 ff.; 403 f.). Solche po-
sitiven Elemente sind fiir Schmitz zum Beispiel: die gelebte Empfindung
von Pflichten gegeniiber der Volksgemeinschaft (ebd.: 340); das »Gliick

77

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

der Volksgemeinschaft« als »Fithrung durch den Nomos einer implantie-
renden Situation«, der nicht als »auferlegtes Gesetz«, sondern als »Teil
des eigenen Willens« (ebd.) verstanden werde; »freie und spontane Ent-
faltung, indem es <das Volk, jmk> zugleich gefiihrt wird« (ebd.: 320);
»Tiefe eines aus dem Ganzen schopfenden gemeinsamen Wollens« (ebd.:
404).

Zu diesem Programm passt, dass Schmitz schon zuvor Grundprinzipi-
en universalistischer Ethik, z.B. Kants Begriff der Menschenwiirde und
des Werts des Lebens demontiert hatte (Schmitz 1999: 195-199). Das
ist affin zur Verklarung (und nicht wie bei Kant zu einer ambivalenten
Betrachtung) eines » Opfers des eigenen Lebens« fur andere (ebd.: 198).
Auch Haltungen wie Autonomie, Emanzipation, Kultivierung von Iro-
nie, Besonnenheit, Realismus — Inbegriffe aufgeklarter Personalitat wer-
den von Schmitz denunziert. Es riecht ein wenig nach der Jingerschen
Verachtung der Zivilisten, die nicht wissen, was Krieg ist, wenn Schmitz
das mit der vermeintlichen »Tiefe« einer »nachhaltigen leiblichen Be-
troffenheit als personaler Regression« kontrastiert. »Wenn diese zu kurz
kommt«, schreibt er, »fehlt dem Leben die Schicksalhaftigkeit, das Er-
littene, die Fiille, die ihm allein aus dem Durchmachen von Hoéhen und
Tiefen zukommen kann; die Erhebung auf ein Niveau personaler Eman-
zipation ist dann eine hohle, verstiegene Gebarde, Verschanzung tiber ei-
ner Leere.« (Schmitz 1990: 156). Das greift im Grunde die altbekannte
Denunziationsfigur einer oberflachlichen westlichen apollinischen »Zi-
vilisation« auf, der ein(e) Kult(ur) dionysischer » Tiefe« und »Urspriing-
lichkeit« entgegensetzt wird.

Aus der Heideggerschen Seinsvergessenheit wird bei Schmitz eine
Leibvergessenheit: in der von einer durch eine »autistische Abkapselung
des Individuums« bestimmten Aufklarung und (west-) »europdischen In-
tellektualkultur« (Schmitz 1999: 240) wiirde, so Schmitz, das » Individu-
um in eine abgegrenzte Innenwelt eingesperrt, <der> Leib und damit die
leibliche Kommunikation — die Grundlage aller zwischenmenschlichen
Kontakte — <vergessen> und gemeinsame Atmospharen und Situationen
zersetzt« (Schmitz 1999: 241). Gerade das »deutsche Volk«, so Schmitz,
habe eine »Begabung« dafur, »dem gedankenlosen Verfallen an die mo-
derne Aufklirung und damit an die modernen Aporien der autistischen
Verfehlung des abendlandischen Geistes« (Schmitz 1999: 403) zu »ent-
sagen«. Das deutsche Volk habe, so Schmitz, eine »besondere Sensibilitat
fir die Grundformen der Lebenserfahrung«, die »Leiblichkeit, fur die es
im Englischen und im Franzosischen nicht einmal ein Wort gibt, Atmo-
sphiren des Gefiihls, gemeinsame zustindliche Situationen« (ebd.). Man
beachte, wie Schmitz hier Wort und Konzept des Leibes unversehens zu
einem nationalen Schibboleth geraten.

Das Hitlerbuch Schmitzs schliefdt mit einem in seiner deutlichen Un-
deutlichkeit hochst fragwiirdigen Fazit: » Der freiheitlich-demokratische

78

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRAGWURDIGE UBERSETZUNGEN - EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

Rechtsstaat miisste zu einem freiheitlich-demokratischen Rechts- und
Pflichtenstaat weiterentwickelt werden. Wenn die Gemeinschaft dann
wieder die Tiefe eines aus dem Ganzen schopfenden gemeinsamen Wol-
lens gewinnt und nicht mehr nur der Spielplatz fur den Austausch miir-
rischer Interessengegensitze und individueller Anspriiche ist, kann sie
sich mit Bedeutsamkeit und Gefiihl so vollsaugen, dass das Leben aus
der Quelle privater und 6ffentlicher Schicksale Reichtum und Stolz ge-
winnt.« (Schmitz 1999: 404; kursiv jmk). Das alles ist in der Gesamt-
heit — bei allen Verdiensten um eine »alte« Phinomenologie der Pro-
prio- und Enterozeption — eindeutig ein totalitares und neofaschistisches
Programm. Schmitzs am Ende des Buches angedeutete politische Uto-
pie besteht denn in der » Vollendung« der » Wiedervereinigung Deutsch-
lands« durch die »Wiedervereinigung des ost- und westromischen Rei-
ches« (sic!). In dessen Trennung sieht Schmitz eine weitere historische
Wurzel fiir die angebliche »Leibvergessenheit« der westlichen Moder-
ne. Das diirften insgesamt geniigend Indizien dafiir sein, dass sich fiir
die Soziologische Theorie eine unkritische Ankniipfung an Schmitz von
selbst verbietet.

Fragwiirdige Ubersetzungen —
ein leibhaftiges Problem

»Leib« ist ein deutsches Wort. Wie wir gesehen haben, entwirft Hermann
Schmitz seine Leibmetaphysik auch in einem durchaus politisch
gemeinten Sinne als deutsch. Wir haben auch gesehen, dass seine Kritik
Merleau-Pontys mit nicht verhohlenen nationalen Stereotypen arbeitet.
Dieser wird praktisch mit einem Vorwurf mangelnder Tiefe konfrontiert,
er wird zum reinen Apolliniker und Olympier stilisiert (Schmitz 2012:
163 f.), wihrend Schmitz, sich selbst mit den wirklichen Themen der
Leiblichkeit und ihrer Dynamik befasst sieht. Sein »Leib« ist, er betont
es selbst, im Hinblick auf Merleau-Ponty eine inkompatible Semantik.
Zu Recht stellt Schmitz fest, dass diese seine Begriffe und Themen bei
Merleau-Ponty nicht auftauchen (Schmitz 2011: 163). Die zwei wesentli-
chen Unterschiede sind schnell benannt. Durch die kiinstliche Scheidung
entero- und exterozeptiver Sensoriken fithrt das Leiblichkeits-Konzept
Schmitz’ zu einem regressiven Verstindnis von Korpererfahrung. Insbe-
sondere wird dadurch das von Merleau-Ponty betonte Moment der Ge-
neralitdt des Korpers abgekappt, auch wenn Schmitz das bestreitet. Das
verkennt einerseits, dass sich die Erfahrung des eigenen Korpers trotz ge-
wisser Eigentimlichkeiten nicht grundsitzlich vom Bewusstsein von Ge-
genstinden oder Sachverhalten in der Welt unterscheidet. Die andere Sei-
te dieser Medaille ist, dass Bewusstsein von irgendeinem Weltsachverhalt

79

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

(einschliefSlich seiner sprachlichen Vermittlung), wegen seiner Angewie-
senheit auf Sensomotorik, Wahrnehmung und Bewegung nicht weniger
»korperlich« ist als das vom eigenen Korper. Genau das hatte ja die frii-
he Merleau-Ponty-These besagt, der Korper sei »unsere« nicht nur in-
dividuelle, sondern zugleich »generelle« Befahigung eine Welt zu haben
(»le corps est notre moyen général d’avoir un monde«, Merleau-Ponty
1966, S. 171; die Generalitit wird in der deutschen Ubersetzung unter-
schlagen!). Selbstverstiandlich ist auch die Erfahrung des Sehens eben-
so »leiblich« im Sinne der »alten« deutschen Phinomenologie wie die
interozeptive Wahrnehmung der Weitung des Atemholens. Aber ebenso
selbstverstandlich handelt es sich im einen wie im anderen Fall um Be-
wusstsein. Das alles wirft ein ganz anderes Problem auf. Soll man wirk-
lich den Begriff »Leib« im Zusammenhang mit Merleau-Ponty und vor
allem in Ubersetzungen seiner Texte weiterverwenden, nachdem dieses
Wort durch die sogenannte »Neue Phinomenologie« derart in Beschlag
genommen, ja diskreditiert wurde?

Ich denke, nein. Man sollte sich meines Erachtens dazu durchringen,
lingst iiberfillige Neu-Ubersetzungen aufzulegen, die der erklirten Mo-
dernitit Merleau-Pontys gerecht werden und sich auch in anderer Hin-
sicht von dem mitunter schwer ertraglichen sprachlichen Schwulst der
deutschen phianomenologischen Bewegung losen. Es wire einen eigenen
philologischen Beitrag wert, aufzuzeigen, welcher Wust an inhaltlichen
Missverstandnissen, Widerspriichlichkeiten und sprachlichen Inkonse-
quenzen durch die Entscheidung der verschiedenen deutschen Uberset-
zer*innen entstanden ist, Merleau-Pontys Texten die Differenz von Leib
und Korper aufzuoktroyieren. Dass Merleau-Ponty daran liegt, » objek-
tive« und »subjektive« Korpererfahrung als zwei Seiten eines und des-
selben Korpers aufzufassen, dass er auch in seinem Spatwerk an einer
irreduziblen Ambiguitdt des Korpers und seiner Erfahrung festhalt,
zeigen schon Formulierungen wie etwa die folgende: »Déja, le cube
rassemble en lui des visibilia incompossibles, comme mon corps est d’un
seul coup corps phénomenal et corps objectif ...«. Man hatte dies getrost
folgendermafSen tibersetzen konnen: »Bereits ein Wiirfel schliefSt in sich
nicht zu vereinbarende Sichtbarkeiten zusammen, so wie mein Korper
zugleich phdnomenaler Korper und objektiver Korper ist« —und es wire
plausibel gewesen. In der deutschen Ubersetzung von Giuliani/Walden-
fels liest sich das so: »Schon der Wiirfel enthilt inkompossible Visibilia,
ebenso wie mein Leib aufs Mal phanomenaler Leib und objektiver Kor-
per ist.« (Merleau-Ponty 1994a: 179). Das ist gerade, wenn ich die Leib-/
Korperdifferenz fir sinnvoll halte, aber geradezu widersinnig: der Leib
ist Leib und Korper? Eine Seite weiter wird das im franzosischen Text
noch deutlicher, in seiner deutschen Ubersetzung aber noch undeutli-
cher. »Nous disons donc que notre corps est un étre a deux feuillets, d’un
coOté chose parmi les choses et, par ailleurs, celui qui les voit et les touche

8o

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRAGWURDIGE UBERSETZUNGEN - EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

[...] qu’il réunit en lui ces deux propriétés, et sa double appartenance
a lordre de I’ >objet< et a 'ordre du >sujetc nous dévoile entre les deux
ordres de relations trés inattendues.« Auf deutsch: » Wir sagen, dass un-
ser Korper ein zweiseitiges Sein ist: auf der einen Seite ein Ding unter
Dingen und auf der anderen dasjenige, was sieht und beriibrt [...] dass
<d>er <Korpers in sich jene zwei Eigenschaften vereinigt und seine dop-
pelte Zugehorigkeit zur Ordnung des >Objekts< und des >Subjekts< ent-
biillt uns sebr unerwartete Beziehungen zwischen diesen beiden Ordnun-
gen.« (Ubersetzung jmk).

Es verstellt das Verstindnis, wenn hier die deutsche Ubersetzung
durchgingig »Leib« statt »Korper« einsetzt. Ein »Leib«, der »Ding un-
ter Dingen« ist, straft die Behauptung, » Leib« bezeichne den von innen,
subjektiv erfahrenen, lebendigen Korper, Liigen. Es sei denn, man ringt
sich zu der Meinung durch, der »objektiv(iert)e«, von aufSen betrachtete
Korper, der naturwissenschaftliche Korper bilde seinerseits einen nicht
reduziblen Aspekt »subjektiver« Erfahrung, des Leibs. Aber auch dann
wire durch die idiosynkratisch-deutsche Leib-Metaphorik gar nichts ge-
wonnen, aufler chronischen Ubersetzungsproblemen und unerwiinsch-
ten Interferenzen mit unberechenbaren weiteren Bedeutungskonnota-
tionen. Es lassen sich in den deutschen Ubersetzungen unzihlige weitere
Beispiele fiir offensichtlich sinnlose oder widerspriichliche Formulierun-
gen finden. So gibt es Stellen, in denen in volligem Gegensatz zu dem
purifizierten Verstindnis von einem »objektiven Leib« die Rede (1966:
131 FN, 402). Es wird — was vollig unlogisch ist — »mon corps pour moi
et mon corps pour autrui« mit »mein Leib fiir mich und mein Leib fiir
andere« tibersetzt (1966: 131). Wenn Merleau-Ponty formuliert »Eine
Augenverletzung geniigt, um das Sehen auszuschalten, wir sehen also
mittels des Leibes (corps!).« (Merleau-Ponty 1976: 219), dann meint
er genau nicht Leib als subjektives Bewusstsein, sondern als materiel-
le Struktur. Vollig unsinnig sind Komposita wie »phianomenaler Leib«,
wenn Leib angeblich genau den phianomenalen Korper bedeutet (ebd.).
Ein besonders amiisantes Beispiel findet sich tibrigens just in dem Grat-
hoff/Sprondel-Band von 1976. Dort ubersetzt Richard Grathoff, der den
Beitrag von Jacques Taminiaux ins Deutsche ubertragen hatte, »sujet
corporel« mit »beleibtes Subjekt« (Grathoff/Sprondel 1976: 105). Die
hier ganz unerwiinschte Assoziation eines egal, ob von aufSen oder von
innen wahrgenommenen, jedenfalls allzu dicken Bauchs, des »Leibesum-
fangs«, hitte man durch die schlichte Wiedergabe von »corporel« mit
»korperlich« sehr leicht vermeiden kénnen.

Es geht wohlgemerkt nicht blofd um unschéne Ubersetzungen, sondern
um ein Problem in der Sache. Merleau-Ponty hat wie auch Plessner in al-
len Phasen seiner Arbeit immer betont, dass in die Erfahrung von Korper
gerade dessen Doppelaspektivitit eingeht. Der Korper ist fiir ihn sowohl
(von innen), im Vollzug erfahrener Korper wie zugleich objektivierter

81

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

und objektivierbarer, als materielles und ausgedehntes Ding erfahrba-
rer Korper. Diese Ambiguitat bekommt der Korper nicht erst in der Dif-
ferenzierung zwischen lebensweltlicher und (natur-) wissenschaftlicher
Erfahrung. Der objektive Korper ist konstitutiver Bestandteil des pha-
nomenalen Korpers, auch im Alltag. Besonders virulent ist das in der Er-
fahrung von Schidigung, Verletzung, Krankheit und Behinderung, die
denn auch - insbesondere in Merleau-Pontys frithen Werken — immer
wieder aufgegriffen werden, etwa in der Integration der Fallanalysen
von Kurt Goldstein: »Mein Korper ist jener Bedeutungskern, der sich
wie eine allgemeine Funktion verhilt, jedoch existiert und der Krankheit
zuginglich ist.« (1966: 177, vgl. auch 1994: 180). Schon in der Struk-
tur des Verbaltens, Merleau-Pontys erstem Buch, stand zu lesen: »Eine
Augenverletzung gentigt, um das Sehen auszuschalten, wir sehen also
mittels des Korpers. Eine Krankheit gentigt, um die phinomenale Welt
zu modifizieren, der Korper bildet also einen Schirm zwischen uns und
den Dingen.« (Merleau-Ponty 1976: 219 f.; Ubers. gedndert jmk). Selbst
das Bewusstsein ist verletzlich und »empfinglich fiir Krankheit« (Mer-
leau-Ponty 1966: 165) — was nur den Schluss zuldsst: es ist nicht gleich-
bedeutend mit dem Korper, aber es ist auch etwas am Korper, an ihn,
an dessen Struktur gebunden. Darauf wird noch zurtickzukommen sein.

Man muss diesen Gedanken ausweiten. In jeder Erfahrung der mog-
lichen Schidigung einer Struktur des massiven Korpers, in jeder Einwir-
kung, die zu einer FunktionseinbufSe, Behinderung meiner selbst oder
des Anderen fithren kann (einschliefSlich einer Behinderung meines »Be-
wusstseins«, »Denkens«, » Geistes«), in der Erfahrung von Gewalt, aber
auch von Sexualitit, des Alterns, der Abnutzung des Korpers, des Todes,
der experimentellen Manipulation liegt schon eine Erfahrung dieses ir-
reduziblen Doppelcharakters des Korper vor. Der »objektive« Korper,
auch der der Naturwissenschaft, liegt durchaus nicht aufSerhalb der pha-
nomenologischen Erfahrung. Auch und gerade nicht bei Husserl selbst,
der die » Absolutheit« des Geistes gegeniiber seiner eigenen Analyse der
Bindung des Geistes und der Seele an den Korper nur durch ein reichlich
schwaches Argument sichern konnte. Es klingt fast ironisch, wenn Hus-
serl in den Ideen II formuliert, der Geist konne als abhiangig von Natur
gefasst und selbst naturalisiert werden — »aber nur bis zu einem gewis-
sen Grade« (Husserl Ideen II: 297). Wie kann ein »gradueller« Abstand
letztlich eine » Absolutheit des Geistes« begrinden, also dessen » Losge-
l6st«-heit (absolutus=losgelost) von Bindungen? Wie kann »Losgelost-
heit« eine Frage des Grades sein?

Man sieht, dass sich hinter einer vermeintlich harmlosen philologi-
schen Frage dann doch ein Problem in der Sache verbirgt. Merleau-Pon-
tys Fassung des Freiheitsproblems folgt letztlich der Diktion Heideggers:
Freiheit setze gerade » Offenheit fiir ...« und damit Bindung und Faktizi-
tdt voraus, sei immer schon bestimmte »Freiheit zu ...« (vgl. dazu 1966:

82

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRAGWURDIGE UBERSETZUNGEN - EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

493 ff.). Von diesem komplexen Problem einmal abgesehen, liegt es in
der Konsequenz Husserls, diesen Bruch der Argumentation ganz offen
zu prisentieren, auch das Eingestindnis eines Konvergenzpunktes der
phianomenologischen Erfahrung mit der naturwissenschaftlichen Erfah-
rung. Wihrend die Modelle und Theorien der Naturwissenschaften auf
einer anderen Ebene liegen und deshalb notwendig den stetigen Gegen-
stand kritischer Kritik der Phinomenologie darstellen miissen, wenn sie
den Status einer wirklicheren Wirklichkeit beanspruchen, trifft dies nicht
auf die klinische, experimentelle und technische Erfahrung selbst zu. Kli-
nisch belegte, experimentell reproduzierbare oder technisch realisierbare
Phianomene sind in gleichem Sinne Phinomene, originar erfahrbar fiir
die phanomenologische Analyse wie alle anderen Gegenstande phino-
menologischer Erfahrung. Zu erinnern wire in diesem Zusammenhang
an die im Doppelsinn des Wortes »phdnomenale Analyse« Husserls tiber
die Wirkung des Santonin. Dabei handelt es sich um einen Stoff im soge-
nannten » Wurmsamen«, der friher als Medikament gegen Spulwiirmer
eingesetzt wurde. Er fiihrt, in Uberdosis eingenommen, zu einer Schi-
digung des Sehnervs, die einen zunachst violett, dann gelb sehen lasst
(Husserl 1952: 62 ff.). Dass wir die Welt dann gelb sehen, dies aber zu-
gleich die Qualitit eines »scheinbar gelb« hat — daran entwickelt Hus-
serl die These eines »Urbestands psychophysischer Konditionalitdt« als
Inbegriff aller »konditionalen Verhiltnisse [...], die zwischem dinglichem
und subjektivem Sein heriiber- und hiniiberlaufen«, Grundlage eines Sys-
tems »realer Beschaffenheiten«, »System geregelter Wechselbezogenhei-
ten der Sinnendinge« (Husserl 1952: 65).

Daran wire zu zeigen: konsequente Phinomenologie eroffnet keine
Fluchtmoglichkeiten aus der modernen Welt, sie bietet keine Tiiren in
die Romantisierung der Wirklichkeit oder die Reetablierung einer mit-
telalterlichen Weltsicht. Die »Erde steht fest«, aber das heif$t nicht, dass
ich als Phinomenologe ein geozentrisches Weltbild habe. Damit mochte
ich durchaus auch auf Schmitzs wenig verhohlene Sympathie fiir esote-
rische, vormoderne, ja zuweilen vorsokratische Konzepte anspielen. Es
soll aber vor allem gesagt sein, dass das beschriebene Spannungsverhalt-
nis dem »leiblichen Spuren«, der »unwillkurlichen Lebenserfahrung«
durchaus voraus liegt, beim Menschen »urspriinglicher ist«, ja, wie im
Fall des Ekels und des Horrors vor dem Anblick eines verwesenden oder
entstellten Organischen selbst eine sogar im Schmitz’schen Sinne »leib-
liche« Dimension hat.

Auch die franzosischsprachige Merleau-Ponty-Forschung seit 2000
(Alloa, Barabas, Kristensen, Saint Aubert) hat sowohl mit inhaltlichen
wie mit philologischen Argumenten gezeigt, dass es irrefiihrend ist, Mer-
leau-Ponty die deutsche »Leib«-Semantik zu unterschieben. Die Behaup-
tung, er habe mit seinem spiten Konzept » Chair« versucht, Konnotati-
onen des deutschen »Leib« abzubilden, wird tibereinstimmend und gut

83

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

begrundet zurtiickgewiesen. Saint Aubert konnte in einer elektronisch
unterstiitzten Analyse eines Gesamtkorpus der editierten und eines we-
sentlichen Teils der nicht-editierten Texte Merleau-Pontys zeigen, dass
Merleau-Ponty — ansonsten immer geneigt deutsche Begriffe in seine
Texte zu integrieren — vor 1957 nur ein einziges Mal auf das deutsche
Wort »Leib« zuriickgreift. Dies geschieht im Zusammenhang mit der
Zitation eines Artikels der deutschen »Zeitschrift fir die gesamte Neu-
rologie und Psychiatrie« (Saint Aubert 2004: 150). Danach taucht das
deutsche Wort »Leib« in Saint Auberts Korpus insgesamt 42 Mal auf,
aber ausschliefSlich im Zusammenhang mit den drei Husserl gewidme-
ten Vorlesungen (und nicht beispielsweise in Das Sichtbare und das Un-
sichtbare), also als direktes oder indirektes Husserlzitat. Wenn er in den
Husserl-Vorlesungen »Leib« ins Franzosische tibersetzt, dann niemals
mit »chair«. Der Terminus »Subjektleib« wird mit »corps-sujet« und
»Leib« mit »(mon) corps«, gelegentlich mit »corps propre« tbersetzt
(Saint Aubert 2004: 150 ff.).

Die Argumente Gugutzers (Gugutzer 2012: 16 f.) fiir die Verwendung
des »Leib«-Begriffs halte ich deshalb unterm Strich nicht fiir stichhaltig.
Wie gesagt, die behauptete Eindeutigkeit der Verwendung von »Leib«
als »lebender« oder gar »subjektiver« Korper ist illusorisch. Selbst in
Texten Husserls finden sich Beispiele, in denen damit unter der Hand
wieder der objektive Korper mit gemeint ist, also die gesamte Ambigui-
tit der Sache wieder im Terminus Leib auftaucht. Durch eine attributi-
ve Differenzierung von »Korper« lassen sich dagegen im konkreten Fall
gewiinschte Bedeutungsnuancen ad hoc viel klarer differenzieren. Nichts
geht also verloren, wenn man auf den Leibbegriff verzichtet. Das Bei-
spiel Schmitz zeigt aber in der Tat, dass der »Leib«-Begriff ideologisch
und politisch belastet ist. Auch deshalb ist er meines Erachtens konzep-
tuell nicht weiter belastbar.

Ich werde in diesem Text daher das Wort »Leib« und alle seine De-
rivate vermeiden und konsequent auf das Wort »Korper« zuriickgrei-
fen, das mit /corpus, corps, cuerpo, corpo/ sowohl den Klang wie die
gemeinsame Etymologie teilt. Ich greife in diesem Text wie in den ro-
manischen Sprachen zu einer auch im Deutschen problemlos moglichen
attributiven Bestimmung, wenn ich spezifische Aspekte des Korpers
oder der Korpererfahrung kennzeichnen mochte (»lebender«, »toter«,
»subjektiv erfahrener«, »anatomischer«, »objektiver« Korper usw.)
und werde dies unterlassen, wenn keine nahere Bestimmung notig ist.
Auf diese Weise verschwinden alle Ubersetzungsprobleme auf einen
Schlag. Wenn ich deutsche Ubersetzungen aus dem Franzoésischen und
entsprechend dem Englischen (»body«) zitiere, werde ich von nun an
stillschweigend »Leib« durch »Korper« ersetzen, es sei denn, die iiber-
setzten Autoren selbst verwenden im Original ausdriicklich das deut-
sche Wort »Leib«.

84

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

FRAGWURDIGE UBERSETZUNGEN - EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

Die beschriebenen romantischen Konnotationen sind davon rela-
tiv unabhingig. Sie lassen sich sowohl mit »Leib« wie mit »Korper«
verkniipfen und entsprechen verschiedenen romantischen Stilen und
Spielarten zuordnen, vielleicht dunkler, deutscher, schopenhauerischer
instrumentiert bei Schmitz, heller, gleichsam impressionistisch in den
frithen Fassungen Merleau-Pontys. Romantik ist hier — wie gesagt — in
Anlehnung an Lakoff/Johnson nur ein Kiirzel fiir eine strukturelle Kon-
stellation von Elementen wie »Tiefe«, »Innerlichkeit«, »Subjekt hin-
ter dem Subjekt« und Rationalismuskritik. Die europdische Romantik
des 19. Jahrhunderts war, so differenziert man sie insgesamt betrach-
ten muss, in jeder Variante immer auch Rationalismus-Kritik, ein Ge-
genentwurf gegen ein als zu einseitig wahrgenommenes Menschenbild.
Die Abhebung auf die vermeintlichen »Hinterzimmer« und »Unter-
geschosse« der Vernunft und des Verstandes — das Fantastische, das
Ironische, das Gefiihl, die Natur, das Unverntinftige, das Einzelne, die
Empfindung gegentuber dem Begrifflichen — das bereitet in der Tat die
Aufwertung des »Leibes« oder des »Korpers« vor, die etwa Nietzsche,
aber vor ihm auch schon Feuerbach u.a. betreiben. Bei Schmitz ist der
Nachklang einer »dunklen« »deutschen« und wie ich finde bedenkli-
chen Variante von Romantizitit des »Leib«-Konzepts unverkennbar.
Aber auch in der moderner und impressionistischer gefiarbten Varian-
te, die sich in Merleau-Pontys Phinomenologie der Wahrnehmung fin-
det, ist noch eine romantische Dimension im Sinne von Lakoff/John-
son wirksam. Beide zehren sie von einem ebenso jeweils abgetonten
existentialistischen Begriff der Situation. Aber auch diese Abténung
wird sich, wie wir am Beispiel von Merleau-Pontys Weberrezeption se-
hen werden, in ein strukturalistisch-konfigurationstheoretisches Kon-
zept transformieren.

Fiir Merleau-Ponty ist zu sagen, dass er sein Anliegen von vorne he-
rein nicht als Anti-Intellektualismus oder als Gegenaufkliarung konzi-
piert hat (2011: 173). Sein »Existentialismus« bestand im Kern darin,
davon auszugehen, dass Vernunft und Universalitit in einer historischen
Situation griinden mussen, um wirksam zu sein. Er begriindet sich also
gerade in der kontingenten Generalitidt der Wahrnehmung und Zeiter-
fahrung. Darauf werde ich noch zuriickkommen. Jedenfalls entdeckte
Merleau-Ponty die romantischen Relikte in seinen Schriften selbst — sie
entstehen durch die filschliche Projektion des klassischen Konzepts des
»Subjekts« auf den »Korper« (Merleau-Ponty 2011: 46); darin, die pha-
nomenologische unabweisbare Tatsache einer nicht-deklarativen Erfah-
rung als eine Art nicht-bewusstes Bewusstsein, unbewusstes Wissen des
Korpers zu fassen und das fiir eine Losung zu halten. In Wahrheit han-
delt es sich dabei nur um eine terminologische Illusion, die kein sachli-
ches Problem 16st. Sie 16st schon gar nicht die grofSe alte Frage nach dem
Verhiltnis dieses Etwas’ an Masse und Materie, das wir unseren Korper

85

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ROMANTISCHE KORPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE
oder auch unser Gehirn nennen und der Tatsache, dass es fiir uns eine
phianomenale Realitat, Bewusstsein gibt. Auf der Orthodoxie dieses

Sprachgebrauchs beharrt ja denn auch Gurwitsch und der Umstand,
dass ihn Merleau-Ponty schliefSlich selbst korrigiert, gibt ihm Recht.

86

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Ambiguitat des Korpers

Merleau-Ponty hat in seinen Schriften und Vorlesungen der 19 50er Jah-
re die in der Phdanomenologie der Wahrnehmung bereits anklingenden
strukturtheoretischen Aspekte seiner Korperkonzeption durch die Inte-
gration eines strukturalistischen Vokabulars entschieden verstiarkt. Das
wird begleitet von einer zunehmenden Tilgung von Semantiken, die den
Anschein erwecken konnten, der Korper solle an die Stelle des »guten,
alten Subjekts« (Luhmann) treten (»der Korper weifd«, »der Korper tut«,
»ich bin mein Korper«). Der Korper ist aber nicht Subjekt hinter dem
Subjekt und er hat kein anderes Wissen als das Wissen, das uns als sol-
ches ganz explizit zur Verfiigung steht. Es gibt kein Geheimwissen des
Korpers.

Aber was ist der Korper eigentlich dann? Welchen Nutzen hat die-
ses Konzept? Merleau-Ponty greift nach eigenem Eingestindnis einen
umgangssprachlichen Gebrauch des Alltags und der Wissenschaft auf,
ohne auch nur den Versuch zu machen, ihn begrifflich zu purifizieren.
Er definiert »Korper« nicht, ja, fast konnte man sagen: er weigert sich
ihn zu definieren und ihm seine verwirrenden Ambivalenzen zu nehmen.
Durch einzelne Formulierungen, eben jenen, die ihm von Gurwitsch vor-
gehalten werden, verstirkt er fiir eine bestimmte Phase seines Schreibens
die Konfusionen und leistet einer bestimmten Rezeption seiner Schriften
Vorschub: namlich anzunehmen, es ginge ihm um eine korperliche (oder
leibliche) Intentionalitit. Aber es geht Merleau-Ponty um das Ratsel der
Intentionalitat iberhaupt (Kastl 2001) und jedem nur halbwegs auf-
merksamen Leser der Phanomenologie der Wahrnehmung musste auf-
fallen, dass der angebliche Korper- und Leibphilosoph weiterhin vollig
unbefangen von »Geist« und »Bewusstsein« sprach.

Schmitz hat in diesem Fall zu Recht den Finger daraufgelegt: »Das ist
traditionelle Bewusstseinsphilosophie« (Schmitz 2o011: 163) bemerkt er.
Und: » Merleau-Ponty kommt zum Korper also mit einem dualistischen
Ansatz« (Schmitz 2011: 163). Was ihm entgeht, ist allerdings, dass dies
dann phianomenologisch konsistent bleibt, wenn man den romantischen
Anteil darin, man konnte auch sagen, den impliziten konstitutionstheo-
retischen Anspruch korrigiert.

Der »Cartesianismus« Merleau-Pontys

Merleau-Ponty beansprucht insofern keine Losungen mehr, die er
nicht einlosen kann, am wenigsten eine eindeutige Aufhebung oder

87

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Uberwindung des philosophischen Kérper-Geist-Dualismus, (Gugutzer
2012: 29; vgl. auch Alkemeyer 2017: 43). Das zeigt sich deutlich etwa in
dem Aufsatz Der Mensch und die Widersetzlichkeit der Dinge (L’homme
et Padversité, 2007: 333-360), urspringlich ein Beitrag zu einer gleich-
namigen Tagung der Rencontres Internationales in Genf sowie in der da-
ran anschliefenden dokumentierten Diskussion (Merleau-Ponty 2000:
321-376). Dieser Vortrag lasst sich — dhnlich wie die im Zusammenhang
mit seiner Kandidatur fiir das College de France entstandenen Riickbli-
cke und Vorblicke auf seine Arbeit — als eine Art Zwischenbilanz seiner
Arbeit verstehen. Das »Subjekt« taucht in diesem Vortrag als ein, von
Paul Valéry so apostrophierter, »Homunculus« auf, ein »kleiner Mensch
im Mensch« (Merleau-Ponty 2007: 356). Aber das lose kein Problem:
»Es bleibt zu verstehen, wie ein Korper sich belebt und wie jene blinden
Organe schlieSlich Trager einer Wahrnehmung werden.« (ebd., kursiv
jmk). Er skizziert sein Verstandnis eines der Zeit und historischen Situa-
tion angemessenen niichternen Humanismus, der keine Losungen bean-
sprucht, wo er keine hat, der einen Anspruch auf Universalitit und Ver-
nunft aufrechterhilt, aber angesichts einer Welt, die von Kontingenzen
bestimmt ist: »Der heutige Humanismus hat nichts Dekoratives oder
Schickliches (bienséant/ziemend-Anstand) mehr. Er liebt nicht mehr den
Menschen gegen seinen Korper, den Geist gegen seine Sprache, die Wer-
te gegen die Tatsachen. Er spricht nur noch niichtern und verhalten vom
Menschen und vom Geist: Der Geist und der Mensch sind niemals, sie
lassen sich nur in der Bewegung erkennen, durch die der Korper zur
Geste, die Sprache zum Werk, ihre Miteinander Wahrheit wird.« (Mer-
leau-Ponty 2007: 357). Das Stichwort »Bewegung« fallt hier nicht zu-
fallig. Es sei hier schon auf das wichtige und durchaus wortlich zu ver-
stehende Konzept der »Bewegung« hingewiesen, auf das wir dann im
2. Teil ausfiihrlich zu sprechen kommen.

Auch hier: der »Korper«, um den es geht, ist durchaus nicht der »olym-
pische Korper«, wie etwa Soentgen in einem mit Schmitzs Leibkonzep-
tion sympathisierenden Vortrag unterstellt,” sondern ein »corps fragile«.>

1 Soenkes Text hat den Titel Der Begriff der primitiven Gegenwart bei Her-
mann Schmitz, darin findet sich die Formulierung: »Der Leib von Mer-
leau-Ponty ist ein olympischer Leib, der Leib in der Schonheit seiner Bewe-
gung: Der Leib als Weltsymbol.« (Soentgen 2001: 2). Das ist schon deshalb
ersichtlich falsch, weil bereits in der Phdnomenologie der Wabrnehmung die
Auseinandersetzung mit Phinomenen der Krankheit und der Schidigung
des Korpers einen Dreh- und Angelpunkt der Analysen darstellt.

2 »Der >kleine Mensch, der im Menschen ist, ist nur das Phantom unserer
gelungenen Ausdruckshandlungen, der Mensch hingegen, den wir
bewundern, ist nicht jenes Phantom, sondern derjenige, der, eingerichtet in
seinem fragilen Korper, in einer Sprache, die schon soviel gesprochen hat,
in einer taumelnden Geschichte, sich sammelt und sich anschickt <warum

88

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER » CARTESIANISMUS« MERLEAU-PONTYS

Merleau-Ponty formuliert eine ausgesprochene niichterne Position, wenn
er festhilt, dass Humanismus, wie er ihn versteht, mit dem » BewufStwer-
den der Zufilligkeit (contingence) beginnt« und auf der methodischen
Ablehnung von Erklirungen beruhe, die »das Gemisch, aus dem wir
gemacht sind, zerstoren und uns selbst unverstandlich machen« (Mer-
leau-Ponty 2007: 357). So redet sicher niemand, der beansprucht, einen
Dualismus leichthin abgeschafft zu haben. In der Diskussion weist Mer-
leau-Ponty, wie schon oben zitiert, auf grundlegende Ambiguititen der
Kategorie Korper in der giangigen Erfahrung (»experience courante«)
sowohl des Alltags als auch der Wissenschaft hin. Als Beispiel nennt er
das Phanomen des Gehirns, das sich, sobald man versucht, es in seiner
Funktionsweise zu betrachten, unversehens in etwas anderes verwande-
le, nicht mehr Teil fir Teil betrachtet werden konne, ohne aber zugleich
den anfanglichen Charakter einer Masse von Materie, von Nervenzel-
len zu verlieren (Merleau-Ponty 2000: 338).3 Dieses Argument, vor allem
aber der Begriff » Gemisch« (mélange), den Merleau-Ponty verwendet,
zeigt deutlich, dass die These von einer Uberwindung des Cartesiani-
schen Dualismus zu einfach ist. Denn gerade Descartes ist es ja, den Mer-
leau-Ponty mit der Formulierung vom Menschen als einem » Gemisch«
zitiert: »un mélange de I’ame avec le corps« (Merleau-Ponty 2000: 38 f.).
Alexandre Métraux hat das in seinem Beitrag zum Konstanzer Kollo-
quium, durchaus in Widerspruch zu gangigen Merleau-Ponty-Interpre-
tationen, herausgestellt. Auch er versteht Merleau-Pontys Korperkon-
zept durchaus nicht als »Uberwindung des cartesianischen Dualismus «
(Gugutzer 2012: 29, FN), sondern betont daran gerade das Moment der
»Durchdringung von res extensa und res cogitans«, ihrer »Mischung
oder Verschmelzung«. Er fithrt aus: »Wegen seiner Leiblichkeit ist das
cogito der Natur sozusagen aufgepfropft — wie umgekehrt die Natur
uber die Leiblichkeit das >personale Leben bis in sein Zentrum durch-
dringt und sich mit ihm verflicht«« (Métraux 1976: 143). In einer Fuf3-
note fiigt er lapidar an: »Die Bedeutung Descartes fir diese Auffassung
liegt auf der Hand.« (Métraux 1976: 150, EN 44).

nicht einfach tibersetzen >der beginnt<«? jmk>, zu sehen, zu verstehen und zu
bedeuten.« (Merleau-Ponty 2007: 357).

3 »Au début, on croit savoir de quoi I’on parle, ce sont des cellules nerveuses,
des morceaux de matiére, etc. Puis quand on voit ce que c’est que le cerveau
dans le fonctionnement, d’apreés les théories modernes des localisations, par
exemple, on s’aper¢oit que toutes les limites s’effacent, que, par exemple
dans la physiologie nerveuse moderne, il n’est plus possible de considérer
le cerveau partie par partie, et qu’il y a toute une étendue des territoires
cérébraux dans laquelle ce genre d’organisation est impossible.« (Merleau-
Ponty 2000: 337).

89

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Elisabeth von der Pfalz und René Descartes diskutieren
tiber Seele und Korper

Bereits in den Meditationes de prima philosophia findet sich bei
Descartes die Formulierung einer »permixtione mentis cum corpore«
(Vermischung des Geistes mit dem Korper). Er erkldrt, ich sei mit mei-
nem Korper auf engste verbunden (conjunctum) und vermischt (per-
mixtum). Als Beleg hierfur nennt er die verworrenen Empfindungen des
Schmerzes, des Hungers, des Durstes, die mich nicht so direkt betref-
fen wiirden, wenn ich (als Seele bzw. Geist, denkende Sache) einfach
zum Korper hinzugefiigt wire — etwa so, wie sich ein Steuermann auf
einem Schiff aufhilt und sehenden Auges, mit Verstand, ausdriicklich,
aber selbst unberiihrt feststellt, dass am Schiff ein Schaden entstanden
sei (Descartes 2008: 165).* In dem berithmten Briefwechsel mit Elisabeth
von der Pfalz, Merleau-Ponty bemiiht ihn bereits in der Phinomenolo-
gie der Wahrnebmung (Merleau-Ponty 1966: 23 4), verwendet Descartes
sogar durchgingig den Ausdruck einer »union de ’ame avec le corps«
»Einbeit der Seele mit dem Korper« (Descartes 2015: 9 ff.; Ubers. jmk).

Elisabeth von der Pfalz und René Descartes bringen die Ambiguitats-
problematik unnachahmlich auf den Punkt. Die Prinzessin wendet gegen
Descartes’ Zweisubstanzenlehre ein: »Es ware mir einfacher, der Seele
Materie und Ausdehnung zuzusprechen, als einem immateriellen We-
sen die Fihigkeit, einen Korper zu bewegen und von diesem bewegt zu
werden« (Descartes 2015: 17). AufSerdem findet sie es schwierig zu ver-
stehen, »dafS eine Seele, wie Sie sie beschrieben haben, nachdem sie das
Vermogen und die Gewohnbheit des richtigen Denkens gehabt hatte, das
alles durch einige Schwindelanfalle verlieren kann, und dafs sie, da sie ja
ohne den Korper fortbestehen kann und nichts Gemeinsames mit ihm
hat, dermaf8en von ihm beherrscht wird.« (ebd.). In der Antwort spricht
Descartes ausdriicklich auf ernsthafte Weise von der »union de Pame et
du corps«. Sie ist fir ihn in der Erkenntnis durch die Sinne (sens), durch
das Leben (la vie) und in den alltdglichen Gesprichen (conversations or-
dinaires) offensichtlich — auf eine Weise, dass sie »jeder stets in sich selbst
empfindet, ohne zu philosophieren« (ebd.: 25), sie sich aber durch den
Verstand (entendement) nur dunkel erkennen lasse (Descartes 2015: 21).
Der menschliche Geist (esprit) sei nicht dazu fihig, die Unterscheidung
von Seele und Korper und ihre Einheit zugleich zu begreifen. »Denn

4  Man beachte tibrigens, wie sehr noch Schmitz’ Rhetorik des »leiblichen Be-
troffenseins« ausgerechnet von diesem Gedanken Descartes profitiert, eine
ironische Bestitigung von Merleau-Pontys Aussage »alle jene, die dies oder
jenes bei Descartes ablehnen, tun dies nur im Riickgriff auf Vernunftgriin-
de, die wiederum bis auf Descartes zuriickreichen« (Merleau-Ponty 2007:

13).

90

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ELISABETH VON DER PFALZ UND RENE DESCARTES DISKUTIEREN

dafiir musste man beides zugleich als eine einzige Sache begreifen und
sie zusammen als zwei Sachen begreifen, was sich widerspricht.« (Des-
cartes 2015: 25). Dies feststellend, hilt aber Descartes durchaus offen,
ob es hier um eine dem »Geist« immanente Beschrankung oder ob es bei
der »union« um eine Illusion des vorphilosophischen Bewusstseins geht.
Aus dem ganzen Duktus des Briefs geht aber eine glaubhafte Ernsthaf-
tigkeit seines Anliegens hervor, die Unterscheidung von Seele und Kor-
per und ihre Einheit zusammen zu denken und damit die Einwande Eli-
sabeths ernst zu nehmen.s

Vielleicht sollte man in diesem Zusammenhang festhalten, dass bei
allen wohlfeilen Beteuerungen einer Uberwindung des Cartesianischen
Dualismus auch heute niemand ehrlicherweise fiir sich in Anspruch neh-
men kann, wesentlich iiber den Diskussionsstand dieser beiden bemer-
kenswerten Personlichkeiten des 17. Jahrhunderts hinaus gekommen zu
sein. Die Problemformulierungen und Semantiken haben sich gewiss ver-
schoben, vielleicht verfeinert und aufgefiachert. Aber fiir den entschei-
denden Punkt — dass Bewusstsein und mit ihm alle phinomenale Reali-
tat zwar an einen ausgedehnten, materiellen Korper oder an bestimmte
seiner Organe und Strukturen gebunden ist (Elisabeths Argument), aber
doch nicht selbst mit einer ausgedehnten, materiellen Masse zusammen
fallt (Descartes Argument) — gibt es bislang schlicht keine tragfahige Lo-
sung, wenn man ehrlich ist. Die Frage, wie wir diese Verschiedenheit und
zugleich »Bindung, »Einheit« (?) zugleich konzipieren kénnen, wie wir
vom einen zum anderen kommen, ist bis heute nur wenig geklarter als
im 16. Jahrhundert. Selbst ein fiir reduktionistische Lésungen so offe-
ner Wissenschaftler wie Christoph Koch gesteht nach jahrzehntelanger
Forschung ein, dass auch er und seine Kollegen iiber einen wie immer
vorldufigen »intuitiven Dualismus« nicht hinausgekommen sind: »Ein
blauer Farbton unterscheidet sich grundlegend von der elektrischen Ak-
tivitdt in den farbempfindlichen Zapfen des Auges, auch wenn mir vollig
klar ist, dass letzteres fiir ersteres notwendig ist. Das eine wohnt meinem
Gehirn inne und lisst sich von aufSen nicht erschliefSen, wihrend das an-
dere objektive Eigenschaften hat, zu denen ein externer Beobachter Zu-
gang hat. Das Phinomenale stammt aus einem anderen Konigreich als
das Physikalische und unterliegt anderen Gesetzen. Und ich sehe nicht,
wie sich die Trennung zwischen Geschopfen ohne und mit Bewusst-
sein durch mehr Neuronen tiberbriicken liefle.« (Koch 2013: 212). Es
kann angesichts dieser Ausgangslage auch in der Soziologie nicht um die

5 »Etainsi Votre Altesse ne laissera pas de revenir aisément a la connaissance
de la distinction de ’ame et du corps, non obstant qu’elle ait congu leur uni-
on.« »Und so wird Thre Hoheit ohnehin mithelos auf die Erkenntnis der Un-
terscheidung der Seele vom Korper zuriickkommen, ungeachtet dessen, daf3
Sie ihre Vereinigung begriffen haben.« (Descartes 2015: 26/7).

91

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Simulation eines widerspruchsfreien Sonderkonzepts von Korper gehen,
sondern nach wie vor nur darum, zu einem ebenso verniinftigen, beschei-
denen, deskriptiven, vorldufigen und vorsichtigen Umgang mit dieser Ka-
tegorie zu finden. Eine pauschale Konzeption von »Kérper« empfiehlt
sich jedenfalls zu vermeiden, wo es geht. An einen Sprachgebrauch von
Peter Bieri ankniipfend, konnte man sagen, ein »intuitiver Dualismus«
(Bieri 1981: 2) ist offensichtlich bis auf weiteres nicht vermeidbar, es ist
allenfalls moglich, diesen in der Schwebe zu halten und ihn eben nicht
in einen abschlieflenden »ontologischen Dualismus« (Bieri 1981: 4 ff.)
zu iiberfithren (ganz dhnlich im Ubrigen Plessner z.B. 2003: 218 ff.;
1975: 292 f.). Ich gebrauche daher in diesem Text den Ausdruck »Car-
tesianische Differenz« anstelle von » Cartesianischem Dualismus«, wenn
ich mich auf diese phanomenologisch irreduzible Dualitdt beziehe. Man
sollte sie deshalb aber nicht zu einem vorschnellen Dualismus stilisie-
ren, weil sie offensichtlich damit zu tun hat, dass wir etwas nicht verste-
hen. Uber Letzteres sind sich alle einig, auch Descartes hat dieses Finge-
standnis unterschrieben.

Korrekturen des Merleau-Pontyschen Korperkonzepts

In den im Jahr 1951 anldsslich seiner Kandidatur fir das College de
France entstandenen Bilanzierungen und Projektierungen zeigt sich
gleichfalls, wie sehr Merleau-Ponty nun bestimmte Formulierungen ver-
meidet und sehr viel vorsichtiger argumentiert. Er setzt nicht mehr um-
standslos »den« Korper in die Subjektposition, sondern bleibt bei der
Semantik von Bewusstsein und Geist, ohne aber von seiner Kritik des
transzendentalen Subjektbegriffs und der Konstitution abzugehen. So
etwa, wenn er darauf hinweist, dass zwar gilt: »Les conduites supéri-
eures donnent un sens nouveau a la vie de ’organisme« »Die héheren
Verhaltensweisen geben dem Leben des Organismus einen neuen Sinn«,
aber: »Lesprit [...] ne dispose ici que d’une liberté surveillée; davantage:
il a besoin des activités plus simples pour s’y stabiliser en institutions du-
rables et s’y réaliser vraiement.« » Der Geist verfiigt nur iiber eine Frei-
heit unter Aufsicht; mebr noch: er benétigt die einfacheren Aktivititen,
um sich iiber diese in dauerhaften Institutionen zu stabilisieren und sich
in ihnen wirklich zu realisieren.« Und: »La conduite perceptive émerge
de ces relations a une situation et & un milieu qui ne sont pas le fait d’un
pur sujet connaissant.« » Das perzeptive Verhalten entspringt diesen Be-
ziehungen zu einer Situation und einem Milieu, die nicht die Tat eines
reinen Erkenntnissubjekts sind.« (Merleau-Ponty 2000: 38 f., Uberset-
zung jmk).

92

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORREKTUREN DES MERLEAU-PONTYSCHEN KORPERKONZEPTS

Der Korper wird in durchaus Husserl-affinen Formulierungen (Ideen
II) thematisch, und eher hinsichtlich seiner strukturellen Beitrage zu In-
tentionalitdt, denn selbst als Subjekt von Intentionen betrachtet. So etwa,
wenn Merleau-Ponty schreibt, er definiere »Notre point de vue sur le
monde, le lieu ou I’esprit s’investit dans une certaine situation physique
et historique« »unseren Standpunkt gegeniiber der Welt, den Ort, an
dem sich der Geist in eine bestimmte physische und historische Situation
investiert« (Merleau-Ponty 2000: 39; Ubersetzung jmk) oder er sei »cen-
tre de perspective« »perspektivisches Zentrum« (ebd.: 40). Das ist etwas
anderes als zu formulieren, der Korper »wisse«, »tue«, »denke«. Eben-
falls in diese Richtung weist die von vorne herein strukturtheoretische-
re Rede vom »Korperschema«. Der Korper wird zum Ausdruck (»ex-
pression«) zur »figure visible de nos intentions« (ebd.: 39) — nicht aber
selbst zum geheimen Subjekt, das sich an die Stelle des »ich« und »wir«
setzt. Das Subjekt der Wahrnehmung sei ausdriicklich nicht der »pen-
seur absolu« der Tradition. Vielmehr »Il fonctionne en application d’un
pacte passé a notre naissance entre notre corps et le monde, entre nous-
mémes et notre corps« » Er fungiert in Anwendung eines bei unserer Ge-
burt zwischen unserem Korper und unserer Welt abgeschlossenen Paktes,
zwischen uns selbst und unserem Korper« (ebd.: 40 f.). Diese Formulie-
rung fithrt in einen dynamischen Strukturbegriff, wenn Merleau-Ponty
von einem »sujet incarné« »inkarnierten Subjekt« spricht: »registre ou-
vert dont on ne sait ce qui s’y inscrira — ou comme un nouveau langage
dont on ne sait quelles oeuvres il produira« einem »offenem Register,
von dem man nicht wissen kann, was sich darin einschreibt — oder ei-
ner neuen Sprache, von der man nicht weifS, welche Werke sie produzie-
ren wird.« (ebd.) Diese Sprach-Metaphorik leitet dann unversehens zu
einem Programm iiber, in dem Merleau-Ponty das Phdnomen Sprache
zum zentralen Forschungsgegenstand erhebt (ebd.: 43 ff.) und in dem er
eine »théorie concréte de Pesprit« »eine konkrete Theorie des Geistes«
ankiindigt. Dieses Programm taucht in der Vorlesung von 1953 wort-
lich wieder auf (Merleau-Ponty 2011: 45). Es geht ihm darum »la con-
science perceptive comme expression, non signification« »das Wahrneb-
mungsbewusstsein als Ausdruck, nicht als Bedeutung« zu verstehen (ebd.
173). Ausgangspunkt sei die Einsicht in den »polymorphisme de la con-
science, ambivalence, conscience indirecte ou inversée [...] la conscience
comme écart« » Polymorphismus des Bewussteins, Ambivalenz, indirek-
tes oder inverses Bewusstsein [...] das Bewusstsein als Abstand/Abstin-
digkeit« (ebd.: 173; Ubers. jmk). Der Ausgangspunkt dieses Programms
ist eine Analyse der Bewegung. Darauf komme ich ausfiihrlich im zwei-
ten Teil dieser Arbeit zuriick.

Jedenfalls nimmt Merleau-Ponty in seiner Selbstkritik Aspekte der
Kritik Gurwitschs vorweg. Er erkennt das Uberzogene der »Korper
als Subjekt«-Semantik und bleibt in der Reichweite von Gurwitschs

93

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Zustimmung zu der grundsitzlichen Multiplizitdt des Bewusstseins (vgl.
Gurwitsch 1974: 247: »Wir gehen mit Merleau-Ponty einig, wenn er
sagt:»il y a ... plusieures maniéres pour la conscience d’étre conscience««).
Was uns zum Subjekt macht, uns »ich« sagen, denken, Bewusstsein, Wis-
sen haben ldsst, mag bis in seine innere Verfassung hinein an diesen Kor-
per als Raum einnehmendes, selbst wahrnehmbares Etwas gebunden,
mit ihm in welchem schwierig zu fassenden Sinn auch immer vermischt
sein. Aber es macht gleichermafSen keinen Sinn zu sagen, der Korper sei
das eigentliche Subjekt wie zu behaupten, das Bewusstsein konstituiere
alles, was uns zuganglich sei, so auch unseren Korper.

Merleau-Pontys Position, hier keine Losungen fur Probleme zu bean-
spruchen, wo er keine gefunden hat, dhnelt durchaus anderen, ebenso
umsichtigen Positionen, die er selbst gar nicht kannte. Zu denken wire
etwa an die pragmatistischen Konzepte John Deweys und George Her-
bert Meads oder auch an Wygotski. Augenfillig sind in der Haltung und
in der Sache, wenn auch nicht der Semantik, die Korrespondenzen zu
Helmuth Plessner. Auch dieser halt sich fiir philosophische wie natur-
wissenschaftliche Zuginge offen und beansprucht nicht Menschheitsrat-
sel gelost oder auch nur entscheidende terminologische Fortschritte ge-
macht zu haben. Plessner schreibt etwa: » Wendungen wie >Verhaltnis des
Menschen zu seinem Korper<, >korperliche, >seelisch, >geistig< appellie-
ren an die alltidgliche Verstandnisbereitschaft und sollen nicht mehr zum
Ausdruck bringen, als was sie in deren Gesichtskreis geltend machen.
Zugegeben, ohne scharfe begriffliche Begrenzungen. Von sich aus ist das
ein weites Feld. Aber wer sich der alltidglichen Erfahrung anvertraut,
muss Unsicherheit mit in Kauf nehmen. « (Plessner 2003: 218 f.). Das ist
sehr nahe an Merleau-Pontys Hinweis auf die »experience courante« in
der Genfer Diskussion 1951.

»Wiederkehr des Korpers« mit Fragezeichen —
Paradoxien des Korperkonzepts bei Elias

Dass dem »Korper« in der »experience courante« sowohl des Alltags
wie der Wissenschaft etwas Ambiges anhaftet, hat fiir die Soziologie
ein in diesem Zusammenhang wichtiger Autor in einem weithin noch
unbekannten, weil erst vor kurzem veroffentlichten Manuskript in sel-
tener Klarheit ausgefiithrt. Ich meine Norbert Elias, der ja ebenso wie
Merleau-Ponty als frither Protagonist eines angeblichen »body turn«
gehandelt wird, als »Klassiker der Korpersoziologie« (Gugutzer 2004:
so ff; 2012: 39 ff.). Zugleich scheint er sich einer greifbaren Defini-
tion und Konzeptualisierung von »Korper« zu verweigern (Haut 2017:
227). Der Text, auf den ich mich im Folgenden beziehe, unterhilt eine

94

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»WIEDERKEHR DES KORPERS« MIT FRAGEZEICHEN

ironische Beziehung zur »Wiederkehr des Korpers« in der Soziologie.
Elias hat ihn als Vortrag abgefasst fir ein Seminar, das im Frithjahr 1981
an der Freien Universitit Berlin stattfand und zu dem er eingeladen war,
schliefSlich aber wegen Krankheit absagte (Haut 2017: 227). Der Vor-
trag war urspriinglich als Beitrag zu einer Seminarveranstaltung mit eben
dem Titel Die Wiederkebr des Korpers gedacht. Es wurde von Dietmar
Kamper und Christoph Wulf im Frithjahr 1981 an der Freien Universi-
tit Berlin veranstaltet, zu dem in der Folge ein Sammelband in der Edi-
tion Suhrkamp erschien (Kamper/Wulf 1982). Allerdings geschah das
ohne den nahezu fertig gestellten Beitrag Elias’, ja, ohne dass dieser in
dem Band auch nur erwahnt worden wire. Diese Veranstaltung und der
zugehorige Band werden in einer 2015 in der Soziologischen Revue er-
schienenen »Gebietskartierung« von Thomas Alkemeyer als Ausgangs-
punkt firr die Konjunktur des Korperbegriffes in der deutschsprachigen
Soziologie benannt (Alkemeyer 2015: 470). Auch Alkemeyer greift in
seinem Review auf die Figur des Korpers »vom Objekt zum Subjekt der
Praxis« (Alkemeyer 2015: 476) zuriick.

Ausgerechnet Elias, heute als einer der Begriinder einer korperbezo-
genen Soziologie gehandelt (Gugutzer 2015: 55 ff.; Haut 2017: 227)
spricht sich nun in eben diesem nicht gehaltenen Vortrag (!) skeptisch
uber die Tragfahigkeit der Kategorie »Korper« aus und stellt auch die
»Wiederkehr«-Formel in Frage. Wenn man sich die Beitrige des Kam-
per/Wulf-Bandes ansieht, kann man sich des Eindrucks nicht erwehren,
dass sich ein erheblicher Teil von ihnen als ideale Zielscheibe seiner Kri-
tik eines konfusen Sprachgebrauchs in Sachen Korper eignet. Ob das fiir
Norbert Elias ein (zusitzlicher?) Grund war, seine Teilnahme an diesem
Seminar abzusagen, ist so gesehen denkbar, muss aber leider im Bereich
der Spekulation bleiben.

Elias versucht in seinem Vortrag zunichst eine Erkldarung fir die in
seiner Wahrnehmung periodischen »Wiederentdeckungen« des Kor-
pers zu finden. Er fuhrt sie zum einen auf Vereinseitigungen der philoso-
phischen und geisteswissenschaftlichen Tradition zuriick, zum anderen
aber — dhnlich wie Merleau-Ponty — auf Aquivokationen und Parado-
xien der Sache selbst. Dass der Korper »wiederentdeckt« werden muss,
setze eine wissenschaftliche Tradition voraus, die das » Wesen« des Men-
schen in seiner »Seele« bzw. in deren, so Elias, »etwas atherisch geworde-
nen Nachfahren«, dem »Geist«, lokalisiert. »Was heute wiederentdeckt
wird, ist nicht der Korper als solcher, sondern die korperliche Dimen-
sion des Menschen als Gegenstand des wissenschaftlichen Nachdenkens
auch aufSerhalb derjenigen Wissenschaften, die sich speziell mit diesem
Aspekt befassen, also auch auflerhalb der Biologie.« (Elias 1981: 2). Al-
lerdings verursache jede Wiederentdeckung »des« Korpers mindestens
so viel Probleme, wie sie l6se. Sie geht mit einer ungewollten Schwan-
gerschaft einher: nimlich gerade einer Zementierung des Dualismus von

95

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Korper — Geist/Seele oder/und einer gewissen Inhaltslosigkeit der Kate-
gorie Korper selbst.

Denn wenn » Wiederentdeckung des Korpers« heif3t, dass alles irgend-
wie Korper ist, auch, was vorher Bewusstsein und Geist hief§ — dann wird
»Korper« eine differenzlose Kategorie, die an ihrem eigenen Erfolg er-
blinden muss. Anderenfalls stellt sich aber fiir Elias die Frage, was genau
eigentlich nicht-korperliche Aspekte am Menschen sein konnten: » Ohne
eine genauere Bestimmung der Beziehung zwischen dem, was man als
Korper und als Nicht-Korper des Menschen hinstellt, bleibt man [...] im
Sumpf unklarer Begriffe stecken.« (Elias 1981: wie 3). Aber angenom-
men, dies gelange, wire man da nicht wieder bei einer dualistischen Kon-
zeption, die aber zugleich irgendwie vermieden werden sollte?

An anderer Stelle schreibt Elias, dass schon allein die Verwendung
des Ausdrucks »mein Korper«, auch wenn ich damit das Gegenteil be-
absichtige, eine dualistische Position beinhalte, es so erscheinen lassen
konne, »als ob ich eine Person wire, die auflerhalb meines Korpers exis-
tiert und die nun noch zusitzlich, etwa wie ein Kleid, einen Korper er-
worben hat.« (20071: 252). Sie setzt ein irgendwie unterscheidbares pos-
sessives Subjekt, ein Nomen zu dem verwendeten Pronomen voraus, das
dann selbst nicht korperlich wire. Die »Rede von einer unkorperlichen
Substanz oder einem unkorperlichen Ding innerhalb des menschlichen
Korpers« ist aber ebenso widerspriichlich und inakzeptabel (Elias
2001: 109) wie die leicht widerlegbare Meinung, Wissen, Denken,
Sprechen sei von der organischen Struktur des Menschen unabhingig
(2001: 1471). Auch die erlernte Selbststeuerung des Menschen in Form
von Bewusstsein und Handeln setze offensichtlich und banalerweise
»Muskeln und Nervenapparaturen« und das Funktionieren des
gesamten Korpers als materielle Struktur voraus (auch das ein
Argument, das Merleau-Ponty in etwas anderer Formulierung einsetzt).
Weder ist der Korper als organisierte Gesamtheit unabhingig von dem
zu fassen, was je nachdem als »ich«, als »Person«, als »Individuum«
bezeichnet wird, noch gilt das umgekehrte. »Der Korper« als operative
Ganzheit ist ebenso eine unfassbare Grofle wie die Person als etwas,
das den Korper nur bewohnt, fur die der Korper nur »ein Kleid« (Elias
20071: 252), ein » Taucheranzug« (ebd.: 154) wire, oder die »im Inneren
des anderen hauste wie der Kern in der Pflaume« (2001: 149). Es habe
aber, so Elias, auch »keinen grofSen Sinn, davon zu sprechen, dass das
Bewusstsein seinen Sitz im Gehirn oder die Vernunft ihren Sitz im
Inneren des Menschen habe. Man spricht ja auch nicht davon, dass
das Sprechen seinen Sitz in Kehle und Mund habe und das Gehen seinen
Sitz in den Beinen. « (Elias 2003: 158 f.). Zwar sei von einer irreduziblen
Korpergebundenheit dieser Prozesse auszugehen. Man konne ohne
Gehirn nicht denken, ohne Sprachapparat nicht sprechen, ohne Beine
nicht gehen. Zugleich treffe zu, dass das Funktionieren jedes dieser

96

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»WIEDERKEHR DES KORPERS« MIT FRAGEZEICHEN

Prozesse an das gleichzeitige Stattfinden einer uniibersehbaren Zahl
weiterer Prozesse im Korper gebunden ist, die ebenfalls an unzahlige
Organe und Prozesse des Korpers gebunden sind, die mal als eindeutig
»korperlich«, mal weniger eindeutig als »korperlich« betrachtet werden
(Elias 2001: 110).

Das alltagssprachliche Konzept von Kérper als »duflerem Ausse-
hen« eines Menschen weist fiir Elias merkwiirdige Leerstellen und In-
konsistenzen auf. Fur die meisten Menschen zdhlen Arme und Beine
noch zum Koérper, auch der schmerzende Magen oder Kopf erscheint
als »korperliches Gebrechen«. Aber: » Gehort das Gesicht eines Men-
schen zu seinem Korper? Wenn nicht, ist das Gesicht Seele, Geist oder
Vernunft? Wenn ja, was ist dann eigentlich nicht »Korper< an Men-
schen? Wie steht es zum Beispiel mit dem Gehirn? — gerade heraus ge-
fragt, ist das Gehirn Teil unseres Korpers? Ein paar Umfragen haben
mir gezeigt, dass Menschen, wenn sie von ihrem Korper sprechen, ihr
Gesicht, ihr Gehirn, ja oft genug ihren Kopf (solange er nicht schmerzt)
davon ausschliefSen.« (Elias 1981: 6).° Ganz dhnlich sei man geneigt,
dann von sich selbst zu sprechen, wenn Dinge funktionieren und glatt
laufen, aber » Korper« zu sagen, wenn einem die eigene Schwiche,
Hinfilligkeit, Schadungsanfilligkeit bewusst wird. »>Mein Korper gab
das nicht mehr her, sagte der Sprinter, als er das Rennen verlor. Man
wird krank, und wartet darauf, dass man wieder gesund wird. [...] die
Haare werden grau, die Beine schwerer beim Gehen, das alte Herz
will nicht mehr so recht — auch das ist der Korper. Etwas zugespitzt
gesagt: wenn ich es schaffe beim Sport, dann bin ich es. Wenn ich es
nicht mehr schaffe, dann ist es mein Korper.« (Elias 1981: 18). Fiir
seine eigenen Forschungsgegenstinde zweifelt Elias geradezu, dass es
sinnvoll sei, diese als »korperlich« zu bezeichnen, zum Beispiel die
Frage der (Kontrolle der) Trieb- und Affektregungen, Essen, Schlafen,
Lachen, die Frage »warum Spucken in friheren Gesellschaften haufi-
ger war« (ebd. 3 f.). Er stellt die Frage, »ob die Veranderung des Ge-
wichts, das man im gesellschaftlichen Menschenbilde den sogenann-
ten korperlichen Aspekten beilegte, begrifflich angemessen verarbeitet
wird, wenn man sie als korperliche Aspekte bezeichnet?« (ebd.: 5; kur-
siv jmk). Das ist eine sehr merkwurdige Frage fur jemanden, der als ei-
ner der Griindungsvater eines angeblichen »Body-turn« in der Sozio-
logie gehandelt wird.

6  Merleau-Ponty weist auf dhnliche Inkonsistenzen hin, wenn er formuliert,
in der gelebten Erfahrung enthalte mein »sichtbarer Korper auf der Hohe
des Kopfes eine grofle Leerstelle« (1966:120).

97

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Korper als multiple prozessuale Wirklichkeit
(Elias, Merleau-Ponty)

Elias sieht das Hauptproblem in der Tat darin, dass der Korperbegriff
als solcher unlosbar mit einer dualistischen Position und Tradition ver-
kntipft ist, wihrend sein Interesse gerade »dem Ineinandergreifen von
menschlichen Aspekten, die man in der dualistischen Terminologie als
korperlich und anderen, die man in dieser Terminologie als seelisch
oder geistig bezeichnen wurde.« gelte (Elias 1981: 3). Die gewundene
Formulierung zeigt schon: auch Elias hat keine klare Antwort auf die
Frage aller Fragen. Was er immerhin versucht, ist eine Forschungsstrategie
mittlerer Reichweite zu formulieren. Sie besteht darin, den zu statischen
und pauschalen Begriff Korper zu vermeiden und stattdessen die an
den extensionalen Korper gebundenen Prozesse in den Vordergrund zu
stellen. Der Mensch als solcher, so Elias, sei »ein sich selbst steuernder
Prozess, der vom Geburt tiber verschiedene Altersstufen hin zum Tode
fihrt« (Elias 1981:12). Stelle man die Frage »wer oder was steuert ei-
gentlich diesen Prozess?« falle die Antwort schwer. Dies liege, so Elias
daran, dass in jedem Moment am Korper eine Vielzahl heterogener, mit-
einander mehr oder weniger koordinierter »Schichten« von Prozessen
ablaufen. Man konnte nennen: die Leitung von elektrischen Impulsen
in Nerven, Verdauung, Stoffwechselprozesse, Atmung, die Herz-Kreis-
lauftatigkeit, die Expression von Genen, sensomotorische Reflexe, eben-
so wie Sexualitit, Bewegungen, Singen, Sprechen, Schreiben und schliefs-
lich Denken und Handeln. Diese Prozesse zeichnen sich, so Elias, durch
erhebliche Unterschiede in ihrer Rigiditat/Flexibilitit aus, im Grad, in
dem sie willkiirlich beeinflussbar, gestaltbar bzw. initiierbar sind. Das rei-
che von autonom bzw. automatisch regulierten Prozessen bis hin zur be-
wussten, durch Lernen und Wissen bewerkstelligten Selbststeuerung. Wir
haben uns, so Elias, in der dualistischen Logik angewohnt, dieses Kon-
tinuum von Prozessen zu dichotomisieren und zu substantialisieren — in
einen Pol »relativ rigider Formen der Selbststeuerung des Organismus«
(wie etwa die Reflexe, die Verdauung oder der Herzschlag) und einen
Pol der »flexibelsten und im hochsten MafSe durch Erfahrung program-
mierten Formen der Selbststeuerung«. Erstere hiatten wir uns angewohnt
»korperlich« zu nennen und zweitere »seelisch« oder »geistig«.

Das ist fur Elias eine wenig haltbare Position. Diese Prozesse sind in
ihrer Gesamtheit in jedem Moment strukturell aufeinander angewiesen:
»Auch die gelernte Selbststeuerung setzt Korperliches voraus. Sie setzt
[...] Muskeln und Nervenapparaturen voraus, die von Natur so einge-
richtet sind, dass sie eine durch Lernen erworbenes Muster der Koordina-
tion ermoglichen «; »eine korperliche Apparatur, ein kleiner Bezirk in der
GrofShirnrinde, der naturlich durch unzahlige Zwischenverbindungen

98

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPER ALS MULTIPLE PROZESSUALE WIRKLICHKEIT

mit anderen Bezirken zusammenhingt, <wird> durch Lernen so pro-
grammiert, dass von nun an dem Menschen ein in der Erinnerung ge-
speicherter Sprachschatz zur Verfiigung steht, und er entsprechend der
Situation, wie ich es im Moment tue, aus dem ausgespeicherten Sprach-
schatz situationsgerecht bestimmte Sprechmuster auslese, die sich, ohne
dass ich dartuber nachzudenken brauche, in einer hochst differenzierten
und flexiblen Koordination der Sprechmuskeln umsetzen. Ich brauche
mir nicht zu sagen: >um das Wort >sagen< auszusprechen, musst du diese
Zungen-, Lippen- und Gaumenbewegungen machen<. Das wird bei mir
auf Grund der Vorprogrammierung automatisch vollzogen, wenn ich das
Kommando gebe. Hier haben Sie ein hochst anschauliches Beispiel dafiir,
wie selbst bei der willkiirlichen Selbststeuerung des Menschen bestimmte
korperliche Strukturen eine entscheidende Rolle spielen. Wenn irgend-
eine dieser korperlichen Strukturen verletzt wird, stellen sich Sprechsto-
rungen ein. Zugleich ist das ein gutes Beispiel dafiir, dass nicht nur im
Falle von Korper und Geist, sondern auch in dem von Natur und Kultur
unser auf simple Polaritaten, auf einen exklusiven begrifflichen Dualis-
mus abgestimmter Sprechstil nicht ausreicht, um den Tatsachen gerecht
zu werden. [...] Von Natur sind die menschlichen Sprechapparaturen und
Gehirnzentren auf das Lernen einer Sprache, also auf Kultur abgestimmt.
Unsere Vorstellung, dass der Mensch Kultur sozusagen gegen seine Na-
tur entwickle, ist ganz falsch, und so auch in Bezug auf den Dualismus
Korper und Geist.« (Elias 1981: 13 f.)

Es ist offensichtlich, dass sich Elias dhnlicher Argumente und -Stan-
dards wie Merleau-Ponty bedient. Letztlich schliefSt auch er sich dem
Elisabeth/Descartes-Konsens an, in der Korper-/Seele-Diskussion gleich-
zeitig Differenz und Einheit im Auge zu behalten, jedenfalls keine vor-
schnellen Auflosungen vorzunehmen. Auch Elias Umgang mit dem
Lokalisationsproblem und sein Versuch den substantialistischen Kor-
perbegriff in eine Schichtung von Prozesslogiken zu transformieren, fin-
det bei Merleau-Ponty eine Entsprechung. Das wird besonders deutlich,
wenn man die Fassung hinzuzieht, die Merleau-Ponty diesem Problem in
seinem Friuhwerk Strukturen des Verbaltens gibt (1976: 240).

Merleau-Ponty setzt sich hier mit dem Problem der Lokalisation psy-
chischer Funktionen im Gehirn auseinander und kommt zu einer sehr
differenzierten Position. Es lieffen sich sehr wohl Funktionen in dem
Sinne lokalisieren, dass »bestimmte Teile der nervosen Substanz unent-
behrlich sind fir die Aufnahme bestimmter Reize und fir die Ausfiih-
rung bestimmter Bewegungen.« (ebd.). Aber zugleich gelte: »Jedes Ge-
biet <spielt> nur eine Rolle [...] im Rahmen der Gesamttitigkeit und [...]
die verschiedenen Bewegungen, die durch sie gesteuert werden, <ent-
sprechen> eher mehreren qualitativ verschiedenen Funktionsweisen «
(1976: 240), so dass sich ein unentwirrbares »Geflecht >horizontaler«
und >vertikaler< Lokalisationen« ergibt. Auch Merleau-Ponty versucht

99

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

hier Paradoxien der Rede von Korper und Geist/Seele prozesslogisch
zu transformieren, ohne sie auflosen zu konnen. Sie stellt sich in seiner
Fassung als eine notgedrungene von der Sache selbst erzwungene Viel-
zahl aufeinander projizierter und aufeinander angewiesener Prozesse in
wachsenden Differenzierungs-, Komplexitats-, Emergenzniveaus von mi-
kroskopischen und makroskopischen Ebenen dar. Von »Kérper« spri-
chen wir, weil die Integration auf dem nichsten Niveau »niemals eine
absolute <ist> und immer wieder <scheitert>« (1976: 243) »Doch das
bedeutet keine Dualitdt von Substanzen, oder anders gesagt, die Begriff
Seele und Korper miissen relativiert werden. Es gibt den Korper als Mas-
se chemischer Bestandteile, die in Wechselwirkung stehen, den Korper als
Dialektik zwischen dem Lebewesen und seinem biologischen Milieu, den
Korper als Dialektik zwischen dem sozialen Subjekt und seiner Gruppe,
und selbst unsere Gewohnheiten bilden alle zusammen eine nicht mit
Hinden zu fassenden Korper fur das Ich des jeweiligen Augenblicks. Jede
dieser Stufen ist Seele fur die vorausgehende, Korper fir die nachfolgen-
de. Der Korper im Allgemeinen (corps en général) ist eine Gesamtheit
schon vorgezeichneter Wege und schon ausgebildeter Vermogen, der be-
reits erworbene dialektische Boden, auf dem eine héhere Form von Ge-
staltung vor sich geht, und die Seele ist der Sinn, der sich alsdann eta-
bliert.« (Merleau-Ponty 1976: 244; kursiv jmk).”

Sowohl Merleau-Ponty wie auch Elias prozessualisieren also das Pro-
blem, ohne aber die so dekonstruierte Korpersemantik und damit schon
mehrfach angesprochenen Paradoxien ganz abschiitteln zu konnen. Zwar
lehnen beide einen (Cartesianischen) Dualismus ab, der ja ebenfalls nur
eine Scheinlosung darstellen wiirde, aber es bleibt im Grundsatz bei einer
abgeschwichten, sozusagen aus der Not geborenen Cartesianischen Diffe-
renz (»... das bedeutet keine Dualitdt von Substanzen, oder anders gesagt,
die Begriff Seele und Korper miissen relativiert werden ...«). Auch Elias
Versuch verdeutlicht, wie sehr der Versuch den Paradoxien des Dualis-
mus mit einem konsequenten Prozessbegriff zu entrinnen, dieses Problem
nur sozusagen in die » Abwirtsrichtung« der »Stufen des Organischen«
(Plessner) verlagert. Denn fiir Prozesse gilt prinzipiell: sie mogen zwar an
» Ausgedehntes«, an Materie gebunden sein, einfach dadurch, dass sie nur
an ganz bestimmten Korpern und materiellen Strukturen (res extensa im
Sinne Descartes’) auftreten und nicht freischwebend. Sie gehen aber schon
als Prozesse in ihrer Qualitdt nicht darin auf, ausgedehnt zu sein. Thr Mo-
dus ist die Zeit, sie existieren als Verlauf, als Verhalten von etwas, das die
Disposition dazu hat. Bereits hier beginnen die Paradoxien der Bewegung,
wie sie seit der Antike von Autoren wie Zenon festgehalten wurden (vgl.

7 Im Original der deutschen Ubersetzung steht hier iibrigens durchweg »Leib«
statt »Korper«! Auch diese Stelle wire also nochmals ein gutes Beispiel fiir
die Abstrusititen, in die diese Art der Ubersetzung fiihrt.

I00

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KORPER ALS MULTIPLE PROZESSUALE WIRKLICHKEIT

dazu Teil 11, Kapitel 2). Und bereits hier beginnen zugleich die Aquivoka-
tionen des Verhiltnisses von Korper und Geist. Denn Bewusstsein und
Denken scheint sich ebenso wie Bewegung ausschliefSlich im Medium der
Zeit abzuspielen. Zugleich wissen wir aus unzihligen klinischen und expe-
rimentellen Erfahrungen, dass auch dieses » Vermogen« zur Zeit, das Ge-
dachtnis, mit absoluter Sicherheit an die Intaktheit massiver, ausgedehnter
(extensionaler) Strukturen unseres Korpers, des Gehirns, gebunden sind.

Prozesse sind also am extensionalen Korper wahrnehmbar, man kann
ihr Zustandekommen nachweislich durch Schiadigungen der materiel-
len Struktur des Korpers beeintrachtigen, das gilt letztlich auch fir das
(und ihr) Bewusstsein. Sie sind mit naturwissenschaftlichen Mitteln di-
rekt oder indirekt erschliefSbar (nicht, was, aber doch immerhin, dass je-
mand »denkt«, kann man im Prinzip auch physiologisch dokumentie-
ren). Sie enthalten aber schon in ihren elementaren Formen ein Mehr
gegeniiber blofSer Extensionalitit und das ist umso mehr der Fall, je
komplexer sie werden. Man vergleiche diesbeziiglich die Ausschiittung
von Hormonen, die Veranderung des Mikrobioms und seine Folgen fiir
die Stressmodulation, Ovulation und Spermatogenese, den Herzschlag,
den Verlauf einer Erkiltung, das Abrufen einer Erinnerung, eine Bewe-
gung wie »gehen« oder »sprechen« und am anderen Ende der Skala Pro-
zesse des Denkens und Wahrnehmens. Fur alle diese Prozesse, auch die,
die wir als selbstverstandlich »korperlich« betrachten, gilt aber: sie sind
als zeitliche Vorgiange nicht wie Organe ausgedehnt, selbst res extensa,
wie Descartes sagt. In diesem Sinne gewinnt bereits der Herzschlag bzw.
der Blutkreislauf, das Prozessieren von elektrischen Impulsen, die Aus-
breitung von Hormonen im Korper, das Schwimmen einer Ringelnat-
ter in einem Teich oder die Bewegung des Gehens, von der Elias sagt,
dass sie zwar ohne Beine nicht moglich sei, aber ihren »Sitz« nicht in
den Beinen habe, eine sozusagen »spirituelle« Qualitit. Es handelt sich
bei all diesen Bewegungen nicht um »res extensa«, obgleich um wahr-
nehmbare, oder zumindest belegbare und dokumentierbare Vorginge.®

8  Dass Descartes und mit ihm die Naturwissenschaften, manche dieser Pro-
zesse ganz »mechanistisch«, also alleine aus Eigenschaften der ausgedehn-
ten Materie heraus »erklaren« wollen, und dass das offensichtlich in erheb-
lichem Ausmaf funktioniert, tut dem keinen Abbruch. Gerade die (Erfolgs-)
Geschichte der naturwissenschaftlichen Erkenntnis belegt, dass die Reich-
weite dieser Erklarungen immer auf eine bestimmte Bezugsebene irgendwo
im Mittelbereich zwischen Mikro- und Makrokosmos beschrinkt bleiben.
Sie weisen stets eine unbefragte Voraussetzung oder Randbedingung des
Nicht-Verstandenen auf, das sich mit jeder neuen Einsicht/Erklarung nur
verschiebt, bis hin zu der Frage, was denn eigentlich »Materie« und »Aus-
dehnung« ihrerseits bedeuten. Letztlich werden diese Begriffe in der moder-
nen Physik ihrerseits prozessualisiert. Nie war die eingestandene Verwirrung
bei den gesellschaftlich eigentlich fur die Klarung dieser Fragen Zustandigen

IOI

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Wir erzeugen stindig neues Wissen. Unsere Korper beinhalten eine un-
fassbar differenzierte und deshalb labile Komplexion und Koordination
heterogener Prozess. Sie geben in ihrer Funktionsweise insgesamt nach
wie vor Ratsel auf, in allen Wissenschaften. Das Sehen ist bis heute nicht
verstanden, von in jiingster Zeit entdeckten Phinomenen, wie etwa epi-
genetischen Prozessen oder Prozessen der Verdanderung des Mikrobioms
ganz zu schweigen.

Sowohl Elias wie Merleau-Ponty tragen — ebenfalls nicht paradoxiefrei
— einer nicht auflosbaren immanenten Heterogenitit des Korpers Rech-
nung, die jedes »ich bin mein Korper« zugleich relativiert wie bestatigt.
Ohne den Korper im engeren Sinne eines materiell ausgedehnten Etwas
hitte ich keine Beziehung zu diesen Prozessen, wiren diese selbst und zu-
gleich ihre Wahrnehmung nicht existent. Aber zugleich sind diese, bin ich
selbst Prozess, etwas, was tiber die blofSe Ausgedehntheit des Korpers hi-
nausgeht. Und umgekehrt: was hat es fir einen Sinn, diesem Korper den
Status eines geheimen Subjekts zuzuschreiben, insofern Prozesse, auf die
man sich damit beziehen will, ohne mich ablaufen konnen, aber ich als
bewusster Prozess durchaus auf sie aufmerksam werden kann oder sie mit
den Mitteln der Naturwissenschaft erschliefSen kann? Der Korper wird
nicht zum Subjekt, weil der Herzschlag ohne mein Zutun betrieben wird,
und auch nicht, weil es ein ohne Bewusstsein ablaufendes Einspielen kom-
plexer Bewegungsmuster gibt. Man kann lediglich festhalten: es gibt »un-
terschiedliche Weisen des Korpers, Korper zu sein, unterschiedliche Wei-
sen des Bewusstseins, Bewusstsein zu sein.« (Merleau-Ponty 1966: 151).

Moderne Strategien im Umgang mit
den Paradoxien der Korperlichkeit

Jeder Prozess an diesem Korper wirft also ein kleines metaphysisches
Ritsel auf, weil er in der Zeit spielt. Er erfolgt gewissermafen in den
Raum hinein, moglicherweise ist er zum Beispiel als Bewegung oder Re-
flex sichtbar, gegebenenfalls ist er sogar durch Messungen seiner Auswir-
kungen erschliefSbar, seine Ablaufstruktur bestimmbar — aber er ist als
Ablaufstruktur durchaus nicht im Descartes’schen Sinne »ausgedehnt«.

hiertiber historisch so grofs wie heute im Zeitalter zugleich maximaler »Na-
turbeherrschung«. Das zeigt selbst ein oberflichlicher Einblick in die Grund-
lagendiskussionen der Theoretischen Physik (vgl. dazu Hossenfelder 2018).
Der Ubergang von auf empirischer Erfahrung gegriindeten naturwissen-
schaftlichen Modellen und Konzepten in der Art der Alchemie oder der Vor-
sokratiker scheint sich nur zu verschieben, aber nicht zu verschwinden, auch
wenn bei der praktischen Anwendung der naturwissenschaftlichen Modelle
eindeutig mehr funktioniert als bei den Alchemisten.

I02

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MODERNE STRATEGIEN IM UMGANG MIT DEN PARADOXIEN

Das trifft auch fiir Naturprozesse zu, schon deren Wahrnehmung erfor-
dert eine Verankerung im Medium der Zeit, also Gedichtnis. Das konn-
te einen dazu bringen vom » Geist« einer chemischen Reaktion, einer Be-
wegung, einer Wetterverdnderung zu sprechen: eine selbst nicht raumlich
ausgedehnte, sondern zeitliche Struktur mit sichtbaren und messbaren
Wirkungen auf die »res extensa«, die nicht idiosynkratisch ist, sondern
die mit dem universalistischen Geltungsanspruch eines »unter bestimm-
baren Bedingungen immer wieder und immer gleich« einhergeht. Auf
gewisse Weise haben Menschen Funktionen und Prozesse in der Tat als
solche spiritualisiert. Lehrreich ist hier ein Blick in die ethnologische
Forschung. Die Punan Bah in Malaysia kennen beispielsweise sieben
Seelen, die mit jeweils unterschiedlichen Funktionen/Prozessen wie z.B.
Atmung, Kreislauf, kognitive Funktionen u.a. verkniipft sind (Ingstad/
White 1995: 44). Es scheint, dass wir uns mit Wortern wie »Seele« oder
»Geist« schlicht und einfach auf Prozesse beziehen, die am lebenden
menschlichen Korper sichtbar werden, die aber unmoglich sind, wenn
der Korper nicht mehr lebt. Ob wir nun sagen, hinter alledem stecke nur
eine unverstandene extensionale Eigenschaft oder Disposition oder ob
wir sagen: der Korper enthalte eine unkorperliche Substanz, die sich sei-
ner irgendwie bedient, und die ihn verldsst oder sich auflost, wenn er tot
ist, macht im Ergebnis keinen so grofSen Unterschied. Erklirt oder ver-
standen ist damit so oder so nichts.

Auch wird deutlich: Intentionalitdt, Bewusstsein, Wahrnehmung hin-
gen konstitutiv mit dieser Prozessualitdt zusammen — sie sind selbst I7-
begriff von Prozessualitat und zugleich das eigentliche Medium der Er-
fabrung von Prozessen. Sie sind in sich zeitlich verfasst, schon in ihren
»Keimformen« bei Tieren und auf sich selbst anwendbare und riickbe-
ziehbare (»selbstreferentielle«) Prozesse in allen Formen des deklara-
tiven Bewusstseins. Die Zeit sei der »Korper des Geistes« (»corps de
Pesprit«) schreibt Merleau-Ponty in einem der letzten, von ihm verof-
fentlichten Texte, dem Vorwort zu »Signes« (Merleau-Ponty 2007: 19;
dt. Ubers. gedndert jmk, nicht: Leib!) und greift damit ein bewusst pa-
radoxales Diktum von Paul Valéry auf. Nur durch die Lokalisierung in
der Zeit kommt es zu einer Simultanitit, einem Zugleich des Sukzessi-
ven, Nicht-Gleichzeitigen und damit zu so etwas wie Bedeutung, aber
auch beispielsweise der Wahrnehmung raumlicher Tiefe. Letztlich lan-
den alle historischen Versuche der Aufklarung von Bewusstsein und
Sein — Kant, Hegel, Kierkegaard, Husserl, Heidegger — immer bei die-
sem Problem der fur sich selbst greifbaren Zeit(erfahrung) und damit
bei so etwas wie Gedichtnis, aber in einem sehr spezifischen Sinn (vgl.
dazu Teil 11, Kapitel 1).

Was den »Korper« betrifft, so lasst sich in der modernen »experience
courante« und zugleich im Sprachgebrauch schlicht ein engeres und ein
weiteres Verstindnis unterscheiden. Der Korper und seine Teile — damit

103

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

bezeichnen wir zunichst einfach das, was »sichtbar«, »wahrnehmbar«
im Sinne einer »res extensa«, einer materiellen Sache, einem Ding ist.
Das ist ein engerer, deskriptiver, alltagsnaher Begriff von Korper — im
Sinne von dufSerem Aussehen. Selbst im Alltag sind wir es mittlerwei-
le gewohnt, darin ein medizinisches Verstindnis einzubeziehen, also das
Wissen, das wir tiber andere oder tiber Technik vermittelt vom Inneren
dieses Korpers haben. Niemand wiirde heute mehr daran zweifeln, dass
die Lunge, die Milz, ja sogar das Gehirn etwas Korperliches ist (fiir Elias
war letzteres in den 1980er Jahren noch nicht so eindeutig). Bezeichnen
wir dieses engere Korperverstandnis als Korper'. Der weitere Begriff von
»Korper«=Korper* beinhaltet dann diesen Korper?, erweitert um die an
ihn gebundenen Prozesse und Funktionen, einschlieflich seiner Innener-
fahrung, also gilt: Korper* = »Korpert=cartesianischer Koreer 4 g]Je Prozesse, die
an Korper* gebunden sind«. Wie immer bereits die unzahligen unglaub-
lich komplexen »physiologischen« Prozesse ihre eigene kleine (buchstab-
lich!) Meta-Physik beinhalten und erst recht dann die » psychischen« und
»mentalen« Prozesse, das Bewusstsein und der Geist — wir wissen mit Si-
cherheit (und zwar mit Husserl und Descartes!): sie sind an den Korper
gebunden, von ihm abhingig und konnen durch Irritationen und Scha-
digungen seiner »res extensa« umgehend gestort, ausgesetzt, unmoglich
gemacht werden und durch die Behebung solcher Storungen wieder an-
geregt und fortgesetzt werden. Daran gibt es nicht den geringsten Zwei-
fel. Das zeigt die Wahrnehmung und Erfahrung.

Selbstverstandlich ist dieses doppelte Korperverstindnis unlogisch.
Auf der ersten Ebene sind wir Dualisten, wir fassen den Korper — wie
Descartes als res extensa und miissen explizit oder implizit eine Diffe-
renz korperlicher und nicht-korperlicher Phanomene in Anspruch neh-
men. Auf der zweiten Ebene sind wir Monisten, ohne damit irgendein
Problem gelost zu haben. Denn der Monismus ist nur deklaratorisch,
weil seine Formulierung eine dualistische Beschreibungslogik voraus-
setzt. Daraus ergibt sich ein logisch inkonsistenter, fiir die Moderne aber
kennzeichnender Sprachgebrauch, der z.B. in der International Classifi-
cation of Functioning, Disability and Health der World Health Organi-
zation sogar kanonisiert wurde (DIMDI 2005; vgl. Kastl 2017, S. 60).
In dieser insgesamt additiven, klassifikatorischen und deskriptiven Logik
(auf gewisse Weise auch eine Form des von Lévi-Strauss beschriebenen
»wilden Denkens«) verfihrt etwa die sogenannte Internationale Klassi-
fikation der Funktionsfahigkeit, Behinderung und Gesundbeit (Interna-
tional Classification of Functioning, Disability and Health) der Weltge-
sundheitsorganisation=ICF; DIMDI 2005). Sie bietet eine umfassende
Taxonomie von Korperstrukturen und Korperfunktionen, als deren
gleichberechtigte Unterkategorien »mentale Funktionen« und »Struk-
turen des Nervensystems« erscheinen. Im Glossar wird dazu umstands-
los bemerkt: »Korperfunktionen sind die physiologischen Funktionen

104

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS TEIL-REHABILITATION DES CARTESIANISMUS

von Korpersystemen, einschliefSlich der psychologischen Funktionen.
»Korper« bezieht sich auf den menschlichen Organismus als Ganzen und
schliefst daher das Gehirn ein. Daher sind mentale (oder psychologische)
Funktionen den Korperfunktionen zugeordnet.« (DIMDI 2005: 146,
insgesamt dazu Kastl 2017: 60 ff.). Es versteht sich, dass diese rein klas-
sifikatorisch-taxonomische Entscheidung nicht im mindestens irgendeine
Klarung der Ritsel von Bewusstsein und Korper bzw. Gehirn beinhaltet.

Das moderne Verstandnis von »Korper« bleibt strukturell doppelbo-
dig, ambig (Merleau-Ponty 2000, S. 337). An die Stelle der ontologischen
Substanzen Descartes tritt nur ein Korperbegriff mit doppeltem Boden,
an die Stelle eines erkldrten »grofSen« Dualismus ein »kleiner« Dualis-
mus von Korper* und Korper?, der sich noch dazu iiber zwei logische Ebe-
nen (Typen) hinweg erstreckt. Aber es entspricht der »experience couran-
te« des modernen Bewusstseins so zu denken, auch Merleau-Ponty und
Elias konnen sich dem nicht entziehen. Das Bewusstsein gehort dann in
einem weiteren Sinne zum »Korper«, sei an ihn »gebunden«. Der Vorteil
dieses vorsichtigen Begriffs der »Korperbindung« liegt immerhin darin,
dass man sich dem Erkenntnisstand aller wissenschaftlichen Disziplinen
gegeniiber offen hilt, vielleicht sich fiir einen zukiinftigen wirklichen Mo-
nismus offen hilt, ohne die Cartesianische Differenz zu leugnen. Die un-
ser Erkenntnisvermogen herausfordernde, aber (fiir es) irreduzible Diffe-
renz von Materie (»res extensa«) und der Erfahrung der Prozessualitit
lebender, bewusster und kommunikativer Prozesse wird man so selbstver-
stindlich nicht los. Man kann das aber anerkennen, auch ohne das auf
alle Ewigkeit ontologisieren und substantialisieren zu wollen.

Merleau-Pontys Teil-Rehabilitation des Cartesianismus

Jede »Wiederkehr des Korpers« ist also, das zeigt die Erfahrung, im-
mer auch von einem anderen Wiedergianger begleitet, nimlich den alten
Descartes’schen Fragen und Kategorien. Die Diskussionen, die Descartes
und Elisabeth von der Pfalz gefiihrt haben, wurden bisher immer nur in
einer jeweils zeitgenossischen Registratur, Instrumentation und Klang-
sprache wieder aufgenommen und sozusagen »entwickelnd variiert«
(Schonberg). Die Auflosung und Entsubstantialisierung des Korpers in
Prozesse 16st weder in der Elias’schen noch in der Merleau-Pontyschen
Spielart das grundlegende Problem der Rede des Korpers. Die Substanz
seiner »res extensa« subsistiert und zwar hartnickig. Das zeigt sich da-
ran, dass beide dann umgehend doch nicht vermeiden konnen, wieder
in dem widerspriichlichen Sinne von »Korper« sprechen, den sie zu-
gleich kritisieren. Es zeigt nur: die Kategorie ist vertrackt, wir sind nicht
schlauer als Elisabeth und René Descartes. Wir wiederholen nur ihre

105

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT DES KORPERS

Problemstellung unter dem dufSerst provisorischen Dach eines erweiter-
ten Korperbegriffs. An der Aktualitidt der Descartes’schen Problemfor-
mulierung, Korper und Geist »zugleich als eine einzige Sache und sie zu-
sammen als zwei Sachen zu begreifen« hat sich seit dem 28. Juni 1643
nicht das Geringste verdandert. Nur dass wir unser Spiel nun tiberwie-
gend mit einem doppelten Boden im Korperbegriff statt mit einem Dua-
lismus der Substanzen bestreiten. Das braucht man nicht zu kritisieren.
Es ist Ausdruck eines epistemologischen Notstandes. Aber es zwingt, wie
Nietzsche, Plessner, Merleau-Ponty und Elias jeweils auf ihre Weise vor-
schlagen, zu einem umsichtigen, eher deskriptiven und zurtickhaltenden
Umgang mit der Korperkategorie.

Das ist wichtig, und es ist wichtig, dass sich die Soziologie daran auf
einem dem philosophischen und naturwissenschaftlichen Wissensstand
entsprechenden Niveau beteiligt. Die von den Bediirfnissen des allfil-
ligen Wissenschaftsmarketing so gerne inszenierten »Umstiirze«, »Pa-
radigmenwechsel« und »Turns« haben sich in Wirklichkeit gerade bei
diesem Thema bislang nicht ereignet. Damit ist nach nur zwei Jahrtau-
senden Diskussion auch fiir die nichste Zeit nicht zu rechnen und auch
die Soziologie sollte sich hier ein Problembewusstsein unabhingig von
modischen Theoriekonjunkturen erwerben. Merleau-Ponty hat — entge-
gen mancher gefilligen Darstellung — keineswegs die cartesianischen Di-
chotomien aufgehoben. Dass er auf Kategorien abzielt, die versuchen die
Einheit (oder zumindest Verflochtenheit) von Korper und Geist betonen,
besagt lediglich: er ist kein Dualisz. Aber Merleau-Ponty bleibt redlicher-
weise wie viele andere Wissenschaftler bei den klassischen dichotomen/
dualen Kategorien, wo sie phianomenologisch und generell mit wissen-
schaftlichen Mitteln nicht auflosbar sind. Ob vorldufig, auf Dauer oder
aus grundsatzlichen Griinden nicht, kann derzeit niemand wissen. Ich
werde im Folgenden daher von einer irreduziblen Cartesianischen Dif-
ferenz ausgehen, die phanomenologisch begriindet ist, aber keinen Dua-
lisnus beinhaltet und auf keine ontologische Uberhohung abzielt, son-
dern sozusagen aus der Not geboren ist.

Es ist im »Krieg der Fakultiten« (Kant) empirisch, theoretisch und
wissenschaftspolitisch nicht belanglos, die Tatsache der Korpergebun-
denheit aller kognitiven und sozialen Prozesse anzuerkennen. Aber es
ist, sobald dies geschehen ist, auch dann nicht informativ zu sagen, der
Kérper wiirde handeln, wissen, verstehen. Jedes Handeln, Wissen, Verste-
hen ist gewiss korpergebunden und greift stindig auf eine Infrastruktur
anderer Prozesse an diesem Korper zuriick bzw. ist darauf angewiesen,
dass diese stattfinden. Aber es bleibt trotzdem eine leere Scheinlosung
zu sagen: es sei »der Korper«, der wisse, handle, verstehe. »Der« Korper
als einheitliche Zurechnungsinstanz bleibt eine ebenso ritselhafte Gro-
B3e wie »die« Seele, »das« Subjekt, »der« Geist oder auch »das« Gehirn.
So oder so handelt es sich um eine petdBacts eig &\o yévog — um einen

106

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

MERLEAU-PONTYS TEIL-REHABILITATION DES CARTESIANISMUS

unzulissigen Ubergang von einer Phinomenebene auf die Begriffsebe-
ne, nur eben: dass der Begriff nicht die mindeste Erklarungskraft hat.

Wenn die Tatsache der Koérperbindung auch des Wissens, Handelns
und Verstehen einmal anerkannt ist, besteht kein Grund, nicht in ei-
nem anspruchslosen, eher deskriptivem Sinn bei Wortern wie » Mensch«,
» Akteur«, »Subjekt«, vielleicht sogar »Seele« und »Geist« zu bleiben,
»ich« und »du« und »sie« und »er« zu sagen. Es kommt eher darauf an,
die im jeweiligen Fall fir das konkrete Forschungsinteresse im Vorder-
grund stehenden Prozesse und Prozessebenen moglichst prizis zu benen-
nen. Dass sie korpergebunden sind, ist im Allgemeinen offensichtlich, in
welchem Sinne genau, ist in den meisten Fallen mehr oder weniger offen
und selbst ein Forschungsproblem. Es wird im zweiten Teil dieses Tex-
tes die Frage zu stellen sein, welche Prozessebenen fir die soziologische
Strukturtheorie von besonderer Bedeutung sind. Ich hoffe zeigen zu kon-
nen, dass es hier immer auch um Gedichtnis in verschiedenen Formen
gehen muss, dass auch Gedichtnis in dem beschriebenen Sinne korper-
gebunden ist und welche wichtige Bedeutung in diesem Zusammenhang
der Motorik und Sensorik zukommt.

107

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. »Chair«

Von da aus konnen wir nun zum Ausgangspunkt zuriickkehren — der
Kritik von Gurwitsch an Sitzen wie »Ich bin mein Korper«. Das Pro-
blem dieser und dhnlicher Sitze lasst sich jetzt etwas nochmal anders for-
mulieren. Sie reproduzieren semantisch und ihrer blofSen Satzform nach
ein dualistisches Paradigma, beteuern aber zugleich seine Auflosung.
»Ich bin mein Korper« — das heifSt, ich bin ganzlich? auch? zugleich? die-
ses ausgedehnte Etwas, das du und ich hier in der Mitte der Dinge wahr-
nehmen und dieser Prozess, von dem du und ich Zeuge werden, wenn ich
diesen Satz ausspreche: »ich bin mein Korper«? Das »bin« markiert ein
Sein in der ersten Person. Es konnte das Sein im Sinne der Kopula mei-
nen (wie in »ich bin 1,75 m grofs« oder »ich bin ein Mann«), ein Merk-
mal unter anderen nennen oder wie in »Ich bin Jorg Michael Kastl« eine
Identitdtsaussage machen. Das »mein« triagt dann aber zur Verwirrung
bei. »Ich bin Korper« — das konnte heifSen: ich bin unter anderem auch
»Korper«(lich), so wie ich sagen kann: »Ich bin Mensch«, »ich bin Biir-
ger der EU« oder »ich bin Flotist« und es wire auch kein Widerspruch
hinzuzufiigen: »ich bin Geist«, wenn »Korper« und »Geist« zwei sich
nicht ausschliefSende Eigenschaften wiren. »Ich bin mein Kérper« ist
aber schon deshalb mehrdeutig, weil ich zweimal, als Subjekt und als
Objekt eines Besitzes auftauche.

Zugleich entsteht durch diese Aussage selbst wiederum die phanome-
nologisch irreduzible Differenz eines extensiven Dings und der Zeitlich-
keit eines sichtbaren, aber nicht ausgedehnten Prozesses des Sprechens,
das sich zu sich selbst verhilt. Auch das erfordert keinen Dualismus der
zwei Substanzen, aber doch die »kleine« Dualitit der Cartesianischen
Differenz, einen Abstand (écart) zwischen einem artikulierenden, pos-
sessiven Ich, das nur in dem Prozess, der verschwindenden Bewegung
dieser Auflerung in den Raum hinein »ist«, das zugleich den Korper
als res extensa zu (s)einem Besitz macht, oder ihm gehoren will (egal)
— das aber jedenfalls gerade im Moment des Sprechens ganz offensicht-
lich nicht mit diesem raumlichen Ding, das der Korper auch ist, zusam-
menfallt.

»Ich bin mein Korper« heifst so: »Ich bin mein Korper, insofern ich
ihn wahrnehme, ihn erkenne, mich seiner bediene, mich als sprechendes
Ich ihm gegenuber positioniere und zugleich auch dieser Korper, insofern
er nicht spricht und nicht ich sagt, sondern >an ihmc« (also ist er zugleich
ein Ding und ich mit ihm); in ihm wirken zugleich anonyme Prozesse,
von denen ich nichts weifS.« Das muss ich mitmeinen, denn sonst hitte
ich gerade nichts gesagt und der Begriff »Korper« hatte gar keine Bedeu-
tung. Aber dann sind Satzsubjekt (ich) und Possessivpronomen (mein)

108

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

im selben Zug auch wieder fragwiirdig. Man miisste eigentlich hinzufi-
gen: »und zugleich bin ich es nicht«.

Letztlich habe ich dann nichts anderes gesagt als: ich bin Bewusstsein
und Korper und das Bewusstsein ist, ich weif$ nicht genau wie und was,
etwas am Korper. Damit: der Korper ist res extensa, aber sein Begriff soll
selbst diesen Prozess des Sagens »Ich bin mein Koérper« und alle anderen
Prozesse umfassen, die dafir notwendig sind und von denen ich nichts
weifS. Wir sind also bei jenem weiteren Korperbegriff, ohne den engen
Korperbegriff aufgeben zu konnen, weil der erste den letzteren voraus-
setzt. Das alles ist letztlich eine Art und Weise zu sagen: ich weif$ eigent-
lich auch nicht genau, wer oder was ich bin. Und wir sind letztlich nur
wieder bei einer Spielart jenes schon von Elisabeth und Descartes ein-
gekreisten Paradoxes »auf die Erkenntnis der Unterscheidung der See-
le vom Korper zuriick<zu>kommen, ungeachtet dessen, dass <wir> ihre
Vereinigung begriffen haben.« (Descartes 2015: 27).

Verzichten wir darauf, die Seele, das Bewusstsein zur eigenen Sub-
stanz zu erkliren, dann bleibt alles andere aber offen. Wir konnen un-
moglich behaupten, Denken, Fithlen, Wahrnehmen, Sprechen seien in
gleicher Weise als »ausgedehnte« massige Materie erfahrbar wie diese
Arme und Beine, dieser Rumpf und Kopf, den ich selbst und den ande-
re anfassen konnen. Wir suspendieren das, wir sagen nicht: der Geist sei
eine andere Substanz. Aber es hilft nichts, auf eine Ubertreibung zu ver-
zichten, im Prinzip miissen auch wir mit den Paradoxien Descartes und
Elisabeths weiterarbeiten, weil im Zentrum der rein deklaratorisch be-
strittenen cartesianischen Dichotomien ein phanomenologisch unauflos-
bares factum brutum steht.

Wenn ich mein Korper in diesem widerspriichlichen Sinne bin, kann
ich ebenso gut weiterhin »ich« sagen und von »Bewusstsein« sprechen.
So weit waren wir schon. Aber es ist vermutlich ergiebiger, die Frage zu
stellen, was Prozesse wie Wahrnehmung, wie Gedachtnis, was die Struk-
tur unserer Sinnesorgane, die Beschaffenheit unser Motorik im Einzel-
nen zu dem beitragen, was wir » Bewusstsein« und » Geist« nennen. Wir
haben in the long run wissenschaftlich keine andere Moglichkeit als
jenes Geflecht von Prozessen, die Elias und Merleau-Ponty benennen,
Schritt fur Schritt aufzuklaren und die Mittel und Methoden natur- und
sozialwissenschaftlicher Forschung, die wir kennen, dafur einzusetzen
und weiter zu entwickeln. Die Kategorie »Korper« ist als bescheide-
ne deskriptive Kategorie, als letztlich nicht besonders gehaltvolle Gene-
ral-Uberschrift niitzlich. Einen spezifischen Erkenntniswert hat sie aber
gerade dann, wenn ich sagen will, letztlich sei alles in weitem Sinne kor-
perlich, nicht.

Der Satz »Ich bin mein Korper« fithrt ein Problem vor, aber 16st es
nicht. Nachdem ich ihn ausgesprochen habe, darf ich mit leichten Ak-
zentverschiebungen weitermachen wie zuvor, ich muss noch nicht einmal

109

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

etwas an der Nomenklatur dndern. Nein, man muss sogar sagen: ich
darf nichts an der Nomenklatur andern, wenn ich nicht erreichte Diffe-
renzierungsniveaus und Erkenntnisstinde preisgeben mochte. Nach wie
vor bin ich es, der etwas weif$, nach wie vor ist ein Wissen, von dem ich
nichts weif$ und das nicht propositional ist, nicht ausgesprochen werden
kann, eben kein Wissen, sondern zum Beispiel eine Fertigkeit oder eine
noch unklare Vorstellung (vgl. unten Teil II, Kapitel 2). Das steht nicht
in Widerspruch mit der Generalthese des weiten Korperbegriffs. Doch
wenn ich sage, es sei der Korper, der etwas weifs, dann verandert das ent-
weder den Begriff des »Wissens« bis zur Unkenntlichkeit oder aber es
bringt eine Trivialitit zum Ausdruck. In einem weiten Verstindnis ist je-
des Wissen korpergebunden, Wissen unabhingig von einem Korper ist
ebenso unmoglich vorstellbar wie Schmitz’ schamanische Leiblichkeit,
die sich eine » Ausfahrt« vom Korper gonnt (Schmitz 2011: 144). Des-
halb zu sagen, der Korper sei es, der etwas »weifd«, wire ungefiahr so
sinnvoll, wie wenn man mit der Aussage, es sei der »Korper«, der Nah-
rung, Sauerstoff und Wasser fur die Aufrechterhaltung seiner selbst und
seiner inneren Prozesse nutzbar mache, eine biologische oder medizini-
sche Theorie des Stoffwechsels bestreiten wollte oder mit der Versiche-
rung, es sei der » Kérper«, der »sehe«, verstanden hitte, wie »visuelle
Wahrnehmung« funktioniert.

Nicht viel anders als mit der Formulierung »ich bin mein Korper«
steht es im Ubrigen mit der Formel »ich habe (m)einen Kérper«, von der
sich Plessners Anthropologie und im Anschluss an ihn Gesa Lindemann
einen Mehrwert zu versprechen scheinen (z.B. Plessner 2003: 246 ff.;
1975: 291 ff.; 1976: 56 ff.). Bei genauer Betrachtung kommt allerdings
auch Plessner, fiir den die Cartesianische Ambivalenzformel des »den-
kenden Dings« gleichfalls eine grofse Bedeutung hat, mit der Kombina-
tion beider Formeln nur auf dieselben letztlich schon von Descartes he-
rausgearbeiteten Ambiguitaten. Plessner dichotimisiert mit Korper-Sein
und Koérper-Haben nur ein komplexes und vielgestaltiges Kontinuum
des polymorphen Bewusstseins von Korperlichkeit auf die abstrakten
Pole eines »Flowgefiihls« (in jedem Hintergrundbewusstsein von Kor-
perlichkeit, z.B. einer automatisierten Bewegung) hier und einem ob-
jektivierenden, instrumentellen Einsatz des Korpers dort. Das ist aber
eine reine und viel zu grobschlichtige Abstraktion fur ein ganzes Kon-
tinuum moglicher Korpererfahrung. Zudem gehen, dazu passend, die
Begriffe »Sein« und »Haben« ineinander tiber. Die Aussage »ich habe
X« lasst sich sprachlich ohne weiteres in den Satz tiberfihren »ich bin
Besitzer/Eigentimer 0.4. von X« und umgekehrt »Ich bin X« in einen
Satz des Typs »Ich habe den Namen X/die Eigenschaft X«. Ein Haben
tangiert immer ein »Sein« und umgekehrt be-stimmt ein Sein dariiber,
was ich verfiigbar »habe«. Den Beweis eines systematischen oder mate-
rialen Ertrags dieser eher kiinstlichen Zuspitzung sind sowohl Plessner

IIO

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES GIBT KEINE KORPERLICHE VS. GEISTIGE INTENTIONALITAT

wie sich auf ihn berufende Arbeiten schuldig geblieben. Das Korper-Ha-
ben, der Korper als Besitz ist als possessives Moment schon in der For-
mel »ich bin mein Korper« enthalten, und umgekehrt das »Sein« als
Implikation in der »Haben«-Formel. Ein Wesen, das seinen Korper hat
(aber nie vollig), ist auch sein Korper (aber nie vollig) und umgekehrt.
Das ist nur die Wiederholung einer Tautologie, eine rein analytische Be-
stimmung, die sich schlicht aus der Bedeutung von Korper ergibt, wenn
damit ein lebendiger, menschlicher, mit Bewusstsein ausgestatteter Kor-
per gemeint ist. In beiden Fillen waren sowohl das Satzsubjekt wie sein
Pradikat unverstindlich, wenn nicht auf beiden Seiten die ganze Ambi-
guitdt mitgedacht ware.

Es gibt keine korperliche vs. geistige Intentionalitit

Alles das lduft darauf hinaus, dass es keinen Sinn hat, eine »leibliche«
oder »korperliche« Intentionalitdt im Unterschied zu einer Intentiona-
litat zu behaupten, die in irgendeinem Sinne nicht-korperlich wire. Es
gibt nur die eine Intentionalitit als Bezugspunkt phinomenologischer
Forschung. Sie ist selbst, wie schon Husserl wusste, jederzeit und insge-
samt korpergebunden, egal, ob es sich um die Bewegung meiner Beine
geht — ich gehe diese Anhohe entlang — oder ob ich tiber die Geheimnis-
se der heiligen Dreifaltigkeit nachdenke. Noch nie hat jemand eine In-
tentionalitat jenseits eines Korpers erfahren. Aber genau deshalb ist die
Subjektivierung des Korperbegriffs sinnlos. Sie weitet nur dessen Un-
schirfe aus, aber sie erweitert die Erkenntnis nicht, gerade nicht in der
entscheidenden Frage des genauen Zusammenhangs von ausgedehnter
Materialitat des Korpers und der phanomenalen Wirklichkeit. Was die
Auseinandersetzung von Gurwitsch und Merleau-Ponty betrifft, so ist
das Ergebnis: man entkommt letztlich einem wie immer »schwachen«,
»intuitiven« oder »funktionalen« Dualismus nicht, gerade dann, wenn
man herausfinden will, was das Bewusstsein der Struktur des Korpers
als res extensa, als Ding, als Organismus sowie anderen nicht-bewussten
korpergebundenen Prozessen verdankt. Allerdings heift das nicht, dass
damit auch — was Gurwitsch nahelegen mochte — die Argumente gegen
den transzendentalen Konstitutionismus hinfillig waren. Anders gesagt:
man kann im Bezugssystem eines gemafSigten (funktionalen, methodolo-
gischen, vorldufigen) Dualismus argumentieren und zugleich — wie dies
Schiitz, Merleau-Ponty und Plessner tun — den Ansatz einer transzenden-
talen Phinomenologie und eines damit verbundenen emphatischen Be-
griffs der Konstitution als einer »Produktion« auf sich beruhen lassen.
Das romantische Korperkonzept bleibt — so konnte man Merleau-Pontys
Selbstkritik auch verstehen — der transzendentaltheoretischen Idee der

ITIT

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

Konstitution verhaftet, es tauscht nur die Subjekte aus bzw. konstruiert,
wie bei den russischen Puppen, ein Subjekt im/hinter dem Subjekt. Den
Korper als ambige Wirklichkeit anzuerkennen, ohne ihm deshalb Kon-
stitutionsleistungen zuzuschreiben, erhellt aber auch eine andere, damit
zusammenhingende methodologische Sackgasse, nimlich die konstruk-
tivistische.

Ambiguitat und Phanomenalitat

Der Korper ist Ding unter Dingen, Bestandteil der dinglichen und da-
mit wahrgenommenen Welt. Zugleich ist er - deswegen — das Medi-
um des Weltzugangs, der Wahrnehmung. Darin liegt die Ambiguitit.
Aber so kommt Merleau-Ponty tiberhaupt zum Thema des Korpers.
Sein urspriingliches Interesse galt dem Primat der Wahrnebhmung (Mer-
leau-Ponty 2003), ausgehend von Husserls Auszeichnung der Lebens-
welt als Welt der Wahrnehmung und Wahrnehmung als der Form des Be-
wusstseins, in der sich eine originire Gegebenheit der Sache herstellt, in
der etwas »leibhaftig — >en personne ou dans sa chair« (Merleau-Ponty
2007: 243) erfasst wird. Auf Franzosisch sagt man auch: »en chair et en
os« = in Fleisch und Knochen.

Wahrend in der Phdnomenologie der Wabrnebmung immer wieder
offenbleibt, ob nicht der romantische Korper letztlicher Garant dieser
Leibhaftigkeit ist, ob es also nur um eine omindse Verschiebung der
Subjektposition ginge, bringt Merleau-Ponty spiter die Ambiguitit des
Korpers selbst direkt in Verbindung mit dem Phanomenalitdtsproblem.
Das »leibhaftige« Gegebensein der Sache erfolgt nicht trotz des ambi-
gen Status des Korpers, sondern durch ihn hindurch, ohne dass es sich
hierbei um Leistungen, Akte handeln wirde. Ich kann das nicht nach
Belieben unterlassen oder meine Wahrnehmung wie ein Wissen um-
schreiben. Wir schlagen die Augen auf und das ldsst uns mit sehen an-
fangen. Wir sind durch den Korper in dieser Struktur ohne Zutun ver-
ortet, in jeder Phase unserer Ontogenese. Die Wahrnehmung, die den
»Rechtsgrund fiir alle Konstruktionen des Erkennens« bildet, wie Hus-
serl formuliert, vollzieht sich ohne ein Zutun oder Unterlassen von ei-
nem Ort aus, der durch den Korper bestimmt ist und den Raum, den
er einnimmt. Der Korper bildet den Nullpunkt meiner Orientierung
und die Wahrnehmung, das heifst die synisthetische Gesamtheit des-
sen, was ich sehe, hore, rieche, taste usf. und was sofort in Mitleiden-
schaft gezogen ist, wenn die daran beteiligten Organe meines Korpers
einschliefSlich des Gehirns eine Schadigung erleiden. Ich nehme von ei-
ner Raumstelle aus wahr, von meinem Korper als Ding ausgehend, und
durch ihn hindurch — das beinhaltet eine irreduzible Perspektivitit jeder

IT2

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AMBIGUITAT UND PHANOMENALITAT

Erfahrung. Die Bezogenheit auf eine sichtbare Seite der Dinge geht ein-
her mit einer nicht sichtbaren Riickseite, weil ich eben von hier aus
wahrnehme, der Wiirfel ist mir niemals von allen Seiten zugleich gege-
ben, ebenso wie ich meinen Korper selbst deswegen nur unvollstandig
wahrnehmen kann, weil ich aus ihm heraus wahrnehme und nicht jen-
seits von ihm. Auf diese Weise parallelisiert der Autor von Das Sichtba-
re und das Unsichtbare die Erfahrung des Wiirfels, Inbegriff des geome-
trischen, naturwissenschaftlichen Korpers, des nach Ausdehnung und
Rauminhalt berechenbaren Dinges, mit der Erfahrung des menschlichen
Korpers. »Déja, le cube rassemble en lui des visibilia incompossibles,
comme mon corps est d’un seul coup corps phénomenal et corps objec-
tif ...« » Bereits ein Wiirfel schliefSt in sich nicht zu vereinbarende Sicht-
barkeiten zusammen, so wie mein Korper zugleich phinomenaler Kor-
per und objektiver Korper ist ...« (Merleau-Ponty 1994a: 179; franz.
179 f.; Ubersetzung geindert, jmk).

Dass das Ding ambig ist, in dem Sinne, dass es, weil ich von hier aus
sehe = selbst im Raum positioniertes Ding bin, immer eine Seite hat, die
ich nicht sehe, ist auf diese Weise verzahnt mit dem ambigen Charakter
meines Korpers. Fur ihn gilt einerseits das gleiche (eine Riickseite zu
haben, die ich nicht sehe, wohl aber die anderen). Aber seine Ambigui-
tat als sehendes (wahrnehmendes, denkendes) Ding tragt zugleich diese
Ambiguitat=(Nicht-)Sichtbarkeit der Dinge. Insofern geht der mensch-
liche Korper tiber die Verfassung der Dinge hinaus, er tritt zu diesen in
einen Abstand. Zugleich bleibt er aber in den Augen Merleau-Pontys
als materielle Struktur, »durch seine Ontogenese direkt mit den Din-
gen« vereinigt (ebd.: 179). Er wird wiederum von ihnen getragen: » Wir
sagen also, dass unser Korper ein Sein mit zwei Seiten ist, auf der einen
Seite ist er Ding unter Dingen, und auf der anderen sieht und beriihrt
er sie; [...] er <vereinigt> in sich diese beiden Bereiche. Seine doppelte
Zugehorigkeit zur Ordnung des >Objekts< und des >Subjekts« enthullt
uns unerwartete Beziehungen zwischen diesen beiden Ordnungen. [...]
Er unterrichtet uns dariiber, dass ein Bezug den anderen hervorruft.
Denn ist der Korper Ding unter Dingen, dann ist er das in einem stir-
keren und tieferen Sinn wie sie: er ist, sagen wir, ein Teil von ihnen/aus
ihnen <il en est>, das heifSt aber, dass er sich von ihnen abhebt und sich
auf diese Weise von ihnen 16st. [...] Er ist nicht einfach nur faktisch ge-
sehenes Ding (ich sehe nicht meinen Rucken), er ist grundsitzlich (de
iure) sichtbar.[...] Ungekehrt, wenn er beriihrt und sieht, so liegen die
sichtbaren Dinge nicht als Objekte vor ihm: sie sind um ihn herum [...],
sie sind in ihm [...] Er kann sie nur deshalb sehen und beriihren, weil
er — verwandt mit ihnen und als solcher selber sichtbar und beriihrbar
— sein eigenes Sein als Mittel benutzt, um an ihrem Sein teilzunehmen
[...] weil also der Kérper zur Ordnung der Dinge gehort, so wie die
Welt universelles Fleisch ist.« (ebd.: 180 f./franz. 180 f., Ubersetzung

113

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

gedandert jmk)." Von daher kann Merleau-Ponty unbefangen formulie-
ren, das Auge sei ein » Computer des Seins« (Sartre 1968: 218), oder
ein » Computer der Welt, die die Gabe des Sichtbaren haben, wie man
von einem inspirierten Menschen sagt, er habe die Gabe der Sprache«
(Merleau-Ponty 1984b: 18 f.), eine Formulierung, die jemand wie Her-
mann Schmitz perhorreszieren wiirde.

Dass die Dinge und komplementir zu ihnen der menschliche Kor-
per sichtbar und tastbar sind, weil sie eine ausgedehnte Masse sind und
eine Oberflache haben — das ist nichts weiter als eine Aufnahme klas-
sischer, cartesianischer Merkmalsbestimmungen des Korpers: Korper
haben eine umgrenzte Gestalt, nehmen Raum ein, d, h. sie konnen sich
nicht durchdringen, konnen aber bewegt werden (Descartes 2008: 51).
Ich kann die Dinge, sowohl als sichtbare wie in ihrer Massivitdt deswe-
gen erschliefSen, weil fiir mich das Gleiche gilt, ihre Oberfliche meiner
Oberfliche und Massivitait Widerstand entgegensetzt und umgekehrt.
Die Dichte meines Korpers wird zum Medium/Mittel die Dichte der
Dinge zu erfahren (ebd.: 178; franz. 178). Die wechselseitige Undurch-
dringlichkeit auf der mesoskopischen Ebene ist die Bedingung der Be-
gegnung von Menschen und Dingen. Wie die Dinge habe deshalb auch
ich, mein Korper, die Anderen ein unzugingliches »Inneres«, eine Tie-
fe/Massivitdt hinter der Oberfliche des Wahrgenommenen und Wahr-
nehmbaren. Ich bleibe verwiesen auf die mesoskopische Oberfliche und
kann deren Tiefe nur indirekt, technisch oder kognitiv (iiber Schluss-
folgerungen) erschliefSen, wenn ich nicht die Dinge und Menschen zer-
storen will. Aber das ist zugleich Voraussetzung jeder Wahrnehmung —
dass Wahrnehmendes und Wahrgenommenes in derselben gemeinsamen
mesoskopischen Realitat angesiedelt sind, Oberflichenphianomene sind
und fireinander bleiben. Sie treten — durchaus auch in einem physika-
lischen Sinne — in Kontakt zueinander, als Oberflichen, zerstoren oder
verandern sich aber nicht wie etwa in einer chemischen Reaktion, son-
dern diese bleiben im und fiir das Sehen und Tasten, tiberhaupt in der
sensorischen Kontaktaufnahme erhalten. Man kann auf sie zurtiickkom-
men. Eine damit verbundene Implikation, wenn man so will, der Preis
dafiir ist die Opazitit einer Tiefe, eines Innenhorizontes der Dinge, und
das Gewebe der Abschattungen, ein Auflenhorizont, der Umstand ei-
ner nur im Prinzip, aber nie gleichzeitig sichtbaren Hinterseite. In einer

1 Vgl in variierter Formulierung in Das Auge und der Geist: »Sichtbar und
beweglich zihlt mein Korper zu den Dingen, ist eines von ihnen, er ist dem
Gewebe verhaftet, und sein Zusammenbhalt ist der eines Dings. Da er aber
sieht und sich bewegt, hilt er die Dinge in seinem Umbkreis, sie bilden einen
Anhang oder eine Verlingerung seiner selbst, sind seine Kruste und bilden
einen Teil seiner vollen Definition, wie auch die Welt aus eben dem Stoff des
Korpers gemacht ist.« (Merleau-Ponty 1984b: 16 und die folgenden Sei-
ten!).

114

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

CHAIR, FLEISCH, DAS SENSIBLE UND DIE GENERALITAT DES KORPERS

Arbeitsnotiz vom Dezember 1960 bringt Merleau-Ponty das, was er
»Fleisch« (chair) nennt, damit in Verbindung: »Das Fleisch = die Tat-
sache, dass mein Leib passiv-aktiv (sichtbar-sehend) ist, Masse an sich
und Geste — Das Fleisch der Welt = ihre Horizonthaftigkeit <im Original
deutsch> (innerer und dufSerer Horizont), das das feine Hautchen des
Sichtbaren zwischen diesen 2 Horizonten umgibt/umhillt — Das Fleisch
= die Tatsache, dass das Sichtbare, das ich bin, sehend ist (Blick) oder,
was auf dasselbe hinausliuft, ein Innen hat + die Tatsache, dass das du-
Berlich Sichtbare auch gesehen wird, d.h. eine Fortsetzung hat in den
Raum meines Korpers, der zu seinem Sein gehort.« (ebd.: 339; franz.
324 f.; Ubersetzung geindert jmk).

Chair, Fleisch, das Sensible und
die Generalitit des Korpers

Das Konzept des Chair wird fasslicher, wenn man dem engen Konnex
dieser schwierigen Kategorie mit dem Begriff des »Sensiblen« (sensible)
Rechnung trigt (Alloa 2017: 66 ff.; 2012). Zu berticksichtigen ist dabei,
dass das franzosische Substantiv und Adjektiv »sensible« sowohl dasje-
nige meinen kann, das zu sinnlicher Wahrnehmung fahig ist (empfind-
sam bzw. empfindungsfahig) wie auch was fiir sinnliche Wahrnehmung
zuganglich (empfindbar) ist. » Chair« erlautert Merleau-Ponty in einer
Arbeitsnotiz vom Juni 1960 so: »[...| der Begriff des Fleisches [chair] [...],
der das Sensible ist im doppelten Sinne des Empfundenen und des Emp-
findenden [au double sens de ce qu’ on sent et ce qui sent|. Das Empfun-
dene = das sinnliche Ding, die sinnliche Welt = das Korrelat meines ak-
tiven Korpers, was ihm >antwortet< — Das Empfindende = ich kann kein
einziges Sinnliches (sensible) setzen, ohne dass es meinem Fleisch (chair)
entrissen, meinem Fleisch entnommen ware; und mein Fleisch ist selbst
eines der sensiblen <Dinge> (des sensibles), in das sich eine Einschrei-
bung aller anderen (sensiblen Dinge/sensibles) vollzieht, ein sensibler An-
gelpunkt (pivot sensible), an dem alle anderen teilhaben, Schliissel-Sen-
sibles, dimensionales Sensibles. Mein Korper ist im hochsten Grade das,
was jedes Ding ist: ein dimensionales Dieses. Er ist das universelle Ding. «
(Merleau-Ponty 1994 a: 326 f.; franz. 313; Ubers. gedndert, jmk). Ana-
log dazu ist eine Formulierung aus dem Vorlesungsskript Die Natur von
1959/1960: »Dieses Ding, das Offnung zu den Dingen ist, das ihnen
Teilnahme gewihrt oder sie in seinen Kreis einbezieht, ist das Fleisch.
Und die Dinge der Welt, sofern sie Kern in sich sind, am Fleisch partizi-
pieren, darin eingebettet sind, das ist das Fleisch der Welt, das Sensible
(Empfindbare).« (Merleau-Ponty 2000: 303; Uber. gedndert jmk). In die-
sem Sinne argumentiert Merleau-Ponty in einem der letzten zu Lebzeiten

115

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

publizierten Essays (Der Philosoph und sein Schatten). Dort greift er
Husserls Formulierung vom Korper als Nullpunkt eines Koordinaten-
systems auf, betont, dass der Korper mit der sichtbaren Welt verschrankt
sei und spitzt das zu: »Seine Fahigkeit bezieht er gerade von daher, dass
er einen Standort hat, von dem aus er siebt.« — damit sind wir bei der
Uberlegung die dieses Buch eingeleitet hatte! — »Er ist also eine Sache,
aber eine Sache, der ich innewohne« — der Doppelcharakter des Korpers,
Ding zu sein und zugleich mehr als ein Ding wird also eine epistemologi-
sche Bedingung und in diesem Sinne weiter: — »Er steht, wenn man will,
auf seiten des Subjekts, aber ist der Ortlichkeit der Sachen nicht fremd
...« (Merleau-Ponty 2007: 242).

Deutlich wird an all diesen Belegen die Nihe, wenn nicht Gleichset-
zung von »chair« zu/mit einem substantivierten »Sensible«(n). Die car-
tesianische Ambiguitatsformel des Korpers wird hier in eine epistemo-
logisch-ontologische Formel tiberfiihrt: empfindungsfahig (sensible) zu
sein, also zeitlicher Bezug zu etwas (letztlich: Bewusstsein), setzt voraus
eine Ausdifferenzierung des Empfindbaren (sensible), also Ding unter
Dingen zu sein. Zum Dritten ist aber mit dieser Methexis des Sensiblen
eine Dimension der Allgemeinheit, der » Generalitat« gegeben.

»Fleisch«, »Sensible« in diesem Doppelsinn ist gleichbedeutend mit
jener mesoskopischen Sphire, in der wir uns zusammen mit den Dingen
und mit den Wesen (z. B. den Tieren) befinden, die uns jedenfalls so
dhnlich sind, dass wir sie wahrnehmen und sie ggf. uns. Sie ist auf
einfache Weise unhintergehbar, Subjekt/Objekt zugleich, Ergebnis eines
clashs, einer Interaktion von sensiblen Strukturen auf verschiedenen
Ebenen, aber immer mit diesem Doppelsinn. Auf dieser Ebene des
Wahrnehmbaren (nicht aber seiner Erklarung, Erkenntnis, Ableitung,
seiner Hintergriinde) stellt sich kein ernsthaftes epistemologisches Pro-
blem. Wir haben nicht nur keine Moglichkeit, sondern auch keine Not-
wendigkeit Wahrgenommenes zu bezweifeln, in Frage zu stellen, der
Welt nicht zu trauen. Wir werden darin jederzeit mit dem Prekiren,
Neuen, Unerwarteten konfrontiert. Es ist also durchaus nicht so, dass
wir in diesem Gewebe unseres und des Fleischs der Welt in eine Dimen-
sion der priastabilisierten Harmonie eingewoben sind. Wir konnen dem
Rechnung tragen und uns manchmal und bis zu einem gewissen Grad
damit vertraut machen, unsere Schliisse ziechen. Wir konnen Erklirun-
gen finden, Zusammenhiange erschlieffen, zum Ausgangspunkt von Er-
kenntnis und Konstruktion, von Modellen zu machen, deren Triftig-
keit wiederum davon abhingt, ob sie sich in Zukunft in der Dimension
des Sensiblen, der Wahrnehmung, bewdhren. In diesem bescheideneren
AusmafS konstruieren wir die Welt. Wir konstruieren sie aber nicht in
der Weise, dass wir die Realitit des Wahrgenommenen selbst die Wahl
hitten zu konstruieren, zu konstituieren oder so oder anders zu kon-
struieren/zu konstituieren. Vielmehr benotigen wir die Generalitit des

116

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EXKURS: FLOTENUNTERRICHT

Wahrgenommenen immer von neuem als Ausgangspunkt fiir jedwede
Konstruktion.

Merleau-Ponty sagt wohlgemerkt »Generalitdt« und nicht etwa
»Universalitit«. Universalitit erhebt einen nicht einlosbaren Geltungs-
anspruch auf die gesamte Welt, auch die nicht sichtbare, auf alle, auch
auf unbekannte Weltregionen. Das setzte eine kosmotheoretische und
anthropozentrische Position voraus, die sich nicht vertragt mit der
Erfahrung einer Wahrnehmungssituation als durch einen begrenzten,
endlichen, strukturell bestimmten Korper definierte Position. Schon
die Fledermaus hat, wie wir nicht nur von Thomas Nagel wissen, eine
andere Welt, auch wenn es sehr viele strukturelle Uberschneidungsfelder
mit der unseren gibt. Wir konnen auch mit Flederméusen interagieren,
wie ich aus eigener Erfahrung sagen kann. » Generalitit« beinhaltet eine
in ihrer Reichweite unbestimmte, aber moglicherweise begrenzte und be-
grenzbare Allgemeinheit, sie gilt nicht universell, sondern gattungsbezo-
gen, ist nur »fiir viele Fille derselben Art« (so die Auskunft des Dudens)
zutreffend, bewahrt also immer ein Moment der Kontingenz.

In der Dimension des »Sensible« sind wir bezogen auf eine wahrge-
nommene Welt, unterliegen einer Generalitat unseres Korpers und sei-
ner Welt zugleich, weil wir auf gleiche Weise strukturierte Korper und
Sinnesorgane haben: »Das Sensible ist genau das, was mehr als einen
Korper heimsucht, ohne sich vom Fleck zu rihren« »dieser Tisch« (und
man konnte erginzen: dieser Laut, diese Bewegung, diese Kundgebung
in ihrer Materialitit, diese von uns getragene Bewegungsfolge, dass ich
das und das jetzt eben sage und du das und das darauf erwiderst) »lastet
im selben Augenblick auf genau dieselbe Weise auf jedem Blick« (Mer-
leau-Ponty 2007: 20). »Mein Sehen iiberlagert ein anderes oder sie funk-
tionieren vielmehr gemeinsam und fallen prinzipiell auf dasselbe Sicht-
bare zuriick.« (ebd.) »Unsere Blicke <sind> keine Bewusstseinsakte von
denen jeder einen unverdnderlichen Vorrang fur sich in Anspruch neh-
men wiirde, sondern eine Offnung unseres Fleisches, die sogleich vom
universellen Fleisch der Welt angefiillt wird« (ebd.: 21) »Das ganze Rit-
sel liegt im Sensiblen, in diesem Fern-Sehen, das uns im privatesten Be-
reich unseres Lebens simultan mit den Andern und mit der Welt sein

lasst« (ebd.).

Exkurs: Flotenunterricht
Diese »Generalitdt des Korpers« gewdhrleistet nicht schon die »Genera-
litit« und schon gar nicht eine »Universalitit« des Wissens. Aber sie ist
der Boden dafur, solche Fragen aufzuwerfen, sich tiber diese zu verstin-

digen, insofern durch den Korper die Moglichkeit der Sprache entsteht,

117

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

vor allem aber die Moglichkeit sich auf gemeinsame Wahrnehmungen zu
beziehen. Durch sie ist sozusagen das uns zugewandte Gesicht der Welt
immer gemeinsam gesehen, ist das, was die labileren Bedeutungen der
Sprache erméglicht, jedes Zeigen und Horen, der Erwerb aller Kultur-
techniken tiberhaupt moglich, der Grund und Boden, auf dem die labile
Stabilisierung von Bedeutungen in den Kommunikationen und Interak-
tionen stattfindet. Die Erfahrung der Generalitat des Korpers erfolgt tag-
lich und so unbemerkt, dass wir sie nicht bemerken — das Gesicht unserer
Alltagswelt ist davon ebenso geprigt, wie die Selbstverstandlichkeit und
Verlasslichkeit unser technischen und naturwissenschaftlichen Eingrif-
fe. Dass wir — geniigend Geduld vorausgesetzt — iiber innere Empfindun-
gen sprechen konnen, sie auf diese Weise aus dem Schleier des Geheimen
treten konnen, auch das ist damit gemeint. Das kann man romantisch
rahmen, man muss es aber nicht. Ich kann - gentigend Konzentrations-
bereitschaft vorausgesetzt — mit meinem Querflotenlehrer mich tiber sub-
tile Empfindungen der Stellung des Kehlkopfes oder der Zungenspit-
ze am Gaumen oder Zahnsaum verstandigen, dariiber beratschlagen,
wie ich beim Flotenspiel jene fast unhorbaren Knacklaute vermeide, die
mein Kehlkopf beim Anstof§ der Sechzehntelnoten gelegentlich macht,
oder dariiber, den inneren Luftstrom so zu modulieren, dass ich das Ge-
fihl habe, ihn irgendwo in eine Region des oberen Nasenraums zwi-
schen den Augen zu schicken und dort schwingen zu lassen. Wenn das
alles nicht funktioniert, kann er mir immer noch vorspielen und sagen:
»Hore und mache, dass es so klingt.« Das alles geht, ohne, dass ich mich
in ihn oder in seinen Korper »hineinversetzen« muss oder er in meinen.
Eine bestimmte Generalitit der Korper hat die jahrtausendalte kulturel-
le Praktik des Flotenspiels tiberhaupt erst ermoglicht. Und diese Gene-
ralitit ermoglicht stets von neuem, ein bestimmites, an eine soziokultu-
relle Region gebundenes kulturelles Ideal eines Flotentons aus der Welt
des Horbaren auszudifferenzieren. Dieses kulturelle Ideal hat zugleich
eine physikalische Seite, ist zugleich Natur, dennoch muss ich es durch
Nachmachen und Ausprobieren erst mithsam lernen. Zugleich sind uns
alle die Schmitzschen »Leibesempfindungen« und »-Inseln«, das, was je-
der als Lachen, Freude, Angst, Hunger, Gier, Stress versteht, von vorne
herein gemeinsam. Sie stehen fur Interaktion, Kommunikation, die In-
terventionen der Anderen, der Kultur stets zur Verfiigung und werden
durch sie stindig aktiviert und artikuliert. Sie bedurfen dieser Artikula-
tion und Aktivierung, aber zugleich ermoglichen sie sie auch: »Das ist
es, was du gemeint hast« — mit einem bestimmten Glanz der Obertone,
einer bestimmten Nuance der Empfindung, oder einem >richtig« gespro-
chenen Laut. Das dient auf allen Ebenen des Zusammenspiels einer In-
terkorporalitit als Bezugspunkt — des hoch reflektierten und des selbst-
verstandlichen, nicht eigens deklarierten, unthematischen Lernens als
einer Strukturierung der Motorik.

118

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sozialitat des Korperschemas

Die Idee des »Fleisches«, der Generalitit des »Sensible« beinhaltet also
aus sich heraus die Relation zu Anderen. Darin liegt geradezu seine Ge-
neralitdt. Diesen Gedanken entwickelt Merleau-Ponty in allen Varianten
der Darstellung des Chair-Konzepts (vgl. neben Merleau-Ponty 2007:
21ff. auch 2000: 305; 1994 a: 185 ff.; 327). Damit hiangt auch die Idee
zusammen, es gebe einen grundlegenden Narzissmus der Wahrnehmung
des Korpers der Anderen, als Vorbedingung jedes projektiven wie intro-
jizierenden Lernprozesses, beispielsweise von Bewegungen Gesten, Mi-
miken und Lauten, letztlich auch des Sprechens. »Dieser Narzissmus«,
schreibt Merleau-Ponty, »ist auch Offnung zur Generalitit: Ich erlebe
die dargebotenen Verhaltensweisen als die meinen und sehe sie durch ein
Korperschema belebt. Auch hier 16st das Fleisch das Problem: weil ich
wahrnehme, daf§ der Andere fiir mich moglich ist als Anderer, der die-
selben Empfindbarkeiten (les mémes sensibles) wie ich wahrnehme. [...]
Mein Korperschema wird in die anderen hineinprojiziert und introjiziert
sie, hat Seinsbeziehungen zu ihnen, sucht die Identifizierung, kommt sich
wie eins mit ihnen vor, begehrt sie.« Merleau-Ponty spricht in diesem
Zusammenhang von einem gemeinsamen »Gliederbau der Welt« (mem-
brure du monde) und halt mit Schilder fest: »Das Korperschema hat
eine libidindse ... und soziologische Struktur.« (2000: 305). Im Unter-
schied also zu allen konstruktivistischen Konzepten ist fiir Merleau-Pon-
ty in der Struktur des »Sensible«, d.h. der gemeinsamen »Fleischlichkeit«
von Welt und der Korper, bereits eine tibergreifende Strukturierung ein-
gerichtet, auf die sich alle weiteren sozialen Strukturierungen und Kon-
struktionen jederzeit berufen konnen. Die kulturellen diakritischen Sys-
teme konnen immer schon — ganz im Sinne des wilden Denkens — auf die
in diesem Feld bestehenden Differenzsysteme zuriickgreifen oder sie auf
sich beruhen lassen; so wie jede empirische Sprache auf ein bestimmtes
schmales Spektrum der phonetischen Moglichkeiten des menschlichen
Korpers zuriickgreift. Dass dies moglich ist und dass wir nicht Farben,
Laute, Formen, Dinge, Landschaften, Tiere, Pflanzen usw. erst »konstru-
ieren« mussen, macht iiberhaupt erst jede Konstruktion moglich, entlas-
tet die soziale Praxis von jedem grundsitzlichen cartesianischen Zwei-
fel und sie ermoglicht die umgehende Ausbildung sozialer Struktur, auch
wenn Beteiligte relativ voraussetzungsfrei und ungedeckt durch sozio-
kulturelle Strukturen (zum Beispiel ohne gemeinsame Sprache) aufein-
ander treffen.

Diese Generalitit ist somit gleichermafsen Generalitit »unserer« Din-
ge wie »unserer« Korper, aber — da diese auf jene zuriickgreifen miissen
— eben auch unserer jeweiligen sozialen Praktiken der Kultur und der
Gesellschaft. Die Voraussetzung dafiir ist unser gemeinsamer Zugang

119

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

zur Welt und das bedeutet: »Dieser lebendige Korper da <hat> dieselbe
Struktur wie der meinige« (Merleau-Ponty 1966: 405). Das ermoglicht
jeder Generation unmittelbar den Zugang zur Generalitit der Kultur
und der Gesellschaft (fast kommt es zu einem Wortspiel zwischen Gene-
ration und Generalitit!). Das Kind, so fithrt Merleau-Ponty schon in der
Phanomenologie der Wabrnehmung aus, findet die Kulturgegenstinde
vor »wie von einem anderen Planeten stammende Aerolithen. Es ergreift
Besitz von ihnen, lernt sich ihrer zu bedienen, wie andere es tun, weil es
in seinem Korperschema unmittelbar der Entsprechung zwischen dem,
was es tun sieht, und dem was es selbst tut, versichert ist und so der Ge-
brauchsgegenstand zu einem bestimmten manipulandum, wie der An-
dere zu einem Zentrum menschlichen Handelns sich prazisiert.« (Mer-
leau-Ponty 1966: 405 f.).

Diese Figur der Generalitit taucht als Intuition bei Merleau-Ponty
schon am Ende der Phinomenologie der Wahrnebmung auf. Aber sie be-
notigt die Ausarbeitung einer Theorie der Bewegung und des Ausdrucks-
verhaltens und das heifSt die »Inkorporierung« eines dynamischen Struk-
turbegriffs. Dabei wird die Formel der Ambiguitat beibehalten, aber der
romantische Impetus wird neutralisiert und durch eine Art strukturalis-
tischen Impressionismus ersetzt. Den Zielpunkt dieser Entwicklung zeigt
eine Formulierung aus seinem vorletzten Lebensjahr: »Le corps«, fiihrt
er in der Vorlesung uiber die Natur von 1959/60 aus, »est une chose sen-
sible« »Der Korper ist ein sensibles Ding« das heif$t: der Korper ist Ding,
empfindbar = den Sinnen (sens) zuginglich, und zugleich empfindend
= durch ihn ist die Erfahrung durch die Sinne moglich: »mais dont les
mouvements forment de soi un systéme dans le simultané et le successif
- non seulement une masse individuelle — einmalig — mais 1. une masse
articulée, un systeme diacritique, 2. et ce systeme est la clé de voute du
monde ou inversement a sa clé de voute dans le monde et ouvre sur ce
monde.« »dessen Bewegungen aber von sich aus ein System im Simul-
tanen und im Sukzessiven bilden — nicht nur eine individuelle Masse —
einmalig — sondern 1. eine artikulierte Masse, ein diakritisches System,
2. und dieses System ist der Schlussstein der Welt oder umgekebrt hat
seinen Schlussstein in der Welt und erdffnet die Welt.« (Merleau-Ponty
2000: 302 dt; 285 franz., Ubersetzung gedndert, jmk).

Von der Konstitution zur »Systasis«
Der entscheidende Unterschied gegeniiber dem romantischen Kor-
perkonzept wird deutlich. Er besteht in der engen Verknipfung des
ambigen Charakters des Korpers und seiner strukturellen Dimension

(Schema, System, Artikulation, Diakritik). Aber zugleich geht es um

I20

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VON DER KONSTITUTION ZUR »SYSTASIS «

die Verbindung einer Vorstellung vom Korper als »massiver Wirklich-
keit« mit zeitlichen, mit Prozess-Kategorien: Simultanitidt und Sukzes-
sion. Merleau-Ponty spricht von einem »Schlussstein« der Welt. Das ist
etwas anderes wie die ein weiteres Mal irrefithrende deutsche Uberset-
zung von »clé de voute« mit dem Wort » Grundlage« glauben machen
will. Ein Schlussstein ist der letzte Stein in der Mitte eines Gewolbes,
den man einsetzt und durch den das Gewo6lbe auf einen Schlag Spann-
kraft und Tragfihigkeit erhilt. Aber man kann nicht sagen, dass alle
anderen Steine daran nicht mitwirken wurden, die Entnahme eines
beliebigen anderen wiirde das Gewdolbe ebenso einstiirzen lassen. Im
Ergebnis heift das Bild: der Korper wird von der Welt getragen, wie
umgekehrt die Welt von diesem Korper mit »getragen«, zusammen-
gehalten wird.> Das heifdt einerseits: unsere Welt ist eine menschliche
Welt: wie sie ist, ist sie nur durch die strukturellen Moglichkeiten unse-
res Korpers. Zugleich aber ist dieser Korper selbst von den »Bausteinen
der Welt« getragen. Fasst man den Korper so (und das Bewusstsein als
etwas an ihn Gebundenes), dann wire dann das nicht mehr der Konsti-
tutionsbegriff der philosophischen Tradition, der Konstitution als Her-
vorbringen, als freie Kreation denkt (Schiitz 2009: 255), als Bildung
eines letztlich imaginativ-vorstellend gedachten Bewusstseins (Kastl
2001: 135). Es ergibt sich hier vielmehr ein Sinn von »Konstitution«
als einer »Systasis« = einem Zusammenstehen, Zusammenhalten von
Struktur(ierung)en, das keinen »Leistungscharakter« hat, nicht aktfor-
mig gedacht ist. Das ist nicht eine » Leistung« im Sinn der Bewusstsein-
sphilosophie, der Korper ist nicht »Subjekt«, sondern eine Struktur(ie-
rung) von Struktur(ierung)en. Es handelt sich um eine Gegebenheit, die
sich einstellt wie eine komplexe chemische Reaktion, wenn die dafiir
notigen Ingredienzien vorhanden sind oder die belebte Projektion einer
Camera obscura, wenn alle notigen strukturellen Parameter gegeben

2 Daserinnert auch an das wiederholt erwahnte Pascal-Zitat (Merleau-Ponty
1966: 464), das mit dem Doppelsinn von »comprendre« im Sinne von »ver-
stehen« und »beinhalten« spielt und im Deutschen nicht wiederzugeben ist:
»Par P’espace, I'univers me comprend et m’engloutit comme un point; par la
pensée, je le comprends.« »Durch den Raum versteht/beinhaltet das Univer-
sum mich und lisst mich wie einen Punkt verschwinden; durch das Denken
beinhalte/verstehe ich es <das Universum>« (Pascal 1971: 488, Nr. 348).
Es ist nicht zufillig auch von Bourdieu in seinen Meditationen (Bourdieu
2001: 167) bemitht worden, in einem argumentativen Zusammenhang, in
dem die ontologische Figur des Merleau-Pontyschen »Fleisch« adoptiert
wird, ohne Merleau-Ponty in diesem Zusammenhang zu nennen. Wie ge-
sagt: wenn Bourdieu Pascal sagt, meint er eigentlich Merleau-Ponty. Die
Deutung, die Bourdieu dem Pascalzitat gibt, arbeitet fast wortlich mit den
Merleau-Pontyschen Formeln der spaten Vorlesungen und Das Sichtbare
und das Unsichtbare.

I2T

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

sind.> Der Korper konstituiert nicht die Sachen, sondern durch sei-
ne Struktur, die sich wiederum den Sachen, die durch ihn erschlossen
sind, mit verdankt, kommt das, was die Sache ausmacht, zusammen.

Das ist etwas anderes als zu sagen, sie seien sein Produkt, seine Krea-
tion, Ergebnis seiner Synthese. Letztlich ist diese ganze Einsicht un-
spektakuldrer, als man denkt. Sie ist auf gewisse Weise schon in Husserls
Uberlegung enthalten »dass Leib und Seele eine eigene Erfahrungsein-
heit bilden und das Seelische vermoge dieser Einheit seine Stelle in
Raum und Zeit erhilt, darin besteht die rechtmifSige >Naturalisierung:
des Bewusstseins.« (Husserl 1952: 168). Und wenige Zeilen weiter muss
man nur das »Setzen« tilgen, um nicht weit weg vom »Sensiblen« Mer-
leau-Pontys zu sein: »Die von Anderen gesetzten Dinge sind auch die
meinen ... dazu gehort die Moglichkeit des Austausches durch Platz-
wechsel, jeder Mensch hat an derselben Raumstelle vom selben Dinge
»dieselben< Erscheinungen — wenn alle, wie wir annehmen konnen, die
gleiche Sinnlichkeit haben — und daher objektiviert sich auch der »An-
blick« eines Dinges; jeder hat von derselben Raumstelle bei derselben
Beleuchtung denselben Anblick, z.B. einer Landschaft.« (Husserl 1952:
168 f.). Diese Art Objektivitdt, miisste man jetzt sagen, ist nicht die des
groflen Objekts, eines unverstindlichen An-sich, von tberall und nir-
gendwo gesehen. Sie stellt sich her, weil sie lokalisiert ist. Es ist nur ein
kleiner Schritt von dieser Formulierung zu der Einsicht, dass der Kor-
per gleichsam das Fundament einer nicht-konstituierten » Objektivitat«
ist. Der Korper ist deshalb ihr Garant, weil er im selben Sinne »objek-
tiv« ist — Ding, wahrnehmbar, sichtbar, Raum einnehmend und auch
der Geist ist, wie auch Husserl formulieren kann »verbunden mit sei-
nem Leib«, insofern »gehort <er> zur Natur« (Husserl 1982: 283). Hin-
zu kommt allerdings der entscheidende Stellenwert der Zeitdimension
(»Der Korper ist ein sensibles Ding, dessen Bewegungen aber von sich
aus ein System im Simultanen und im Sukzessiven bilden — nicht nur
eine individuelle Masse — einmalig — sondern 1. eine artikulierte Mas-
se, ein diakritisches System.«). Dieser Verweis auf Bewegung, Simulta-
neitat und Sukzession ist auch ein Verweis auf das, was man im mo-
dernen Sinn unter »Gedichtnis« versteht, dieses Thema wird uns im
zweiten Teil dieses Textes ausfithrlich beschiftigen. Ohne Zeitmoment
wire dieses Zusammenstehen von Strukturen nicht denkbar. Aber auch
diese Zeitigung ist kein »Machen« eines Korpersubjekts, sondern ein
strukturierter Vollzug, der an die Strukturiertheit dieses Korperdings ge-
bunden ist, so wie der Herzschlag die zugingliche Seite einer tiberwil-
tigend komplexen Verflechtung von Prozessstrukturen und materiellen
Strukturen darstellt.

3 Ein beliebtes »Bild« fiir das menschliche Wahrnehmungsvermogen, das nur
deswegen schief liegt, weil keine »Bilder« im Spiel sind.

I22

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES «

»Konstitution« auf diese Weise als »Systasis« von Strukturen zu
denken, ist dem Subjektbegriff der philosophischen Tradition, aber
auch dem nachtraglich sozialisierten Subjekt der soziologischen Theorie
fremd. Hier wird Konstitution im Rekurs auf einen Sondermodus
des Bewusstseins gefasst, seiner Autonomie, dass ich zwar jetzt im
Moment denken kann, was ich will. Ubersehen wird dabei, dass dieser
Sondermodus auf einer kiinstlichen und hochstens zeitweise moglichen
Abschlieffung beruht. Sie entfaltet in dem MafSe eine gewisse Evidenz
und Resonanz, wie die gesellschaftliche Differenzierung das Privileg
ermoglicht, in der Illusion einer Sphire der reinen Logik und Philo-
sophie, der Kontemplation zu leben. Wissenschaftler, Kiinstler, Philo-
sophen, Intellektuelle finden die Ideologie der reinen Produktion und
kreativen Hervorbringung plausibel, weil darin ihre Berufsideologie be-
steht. So hat schon Marx seine Analyse des Zustandekommens des »ab-
soluten Geistes«, des »Bewusstseins alleene« (Marx 1981: 32) in der
Deutschen Ideologie begriindet. Freilich ist die Vorstellung der (Auto-)
Poiesis auch in der Sphire des Technischen, der produzierenden Tétig-
keiten lokalisierbar. Allerdings bereitet es da weniger Miihe zu sehen,
dass jedes »Machen«, BeschliefSen, Anfangen nicht absolut ist, sondern
allenfalls Wahl aus Optionen auf einer Grundlage des Sich-Einlassens,
Eingelassenen, Vorgegebenen einer Faktizitit. Die zeitweise scheinbare
Selbstbeweglichkeit und » Autopoiesis« des Denkens und Handelns ist
immer Sonderbedingung und Ergebnis einer einseitigen Perspektivik.
Selbst der reine Denker, das reine Denken hat eine Lebenswelt, weil ein
Korper im Spiel ist, »Fleisch vom Fleisch« dieser Welt. Vorausgesetzt
ist ein an diesen Korper gebundenes existierendes Bewusstsein, das
»in Wirklichkeit Intentionalitat ohne Akte, fungierende Intentionali-
tat ist [...], was uns dazu fiihrt, den Begriff des Subjekts zu verwerfen
oder aber das Subjekt als Feld zu definieren, als hierarchisches System
von Strukturen, die durch ein anfiangliches es gibt eroffnet werden. «
(1994a: 302). Das ist aber das genaue Gegenteil von Konstitution wie
sie Husserl versteht.

Demetaphorisierung des »Fleisches«
(Arendt, Schiitz, Elias, das anthropische Prinzip)

»... genug der Metaphern ...«
(Merleau-Ponty 2000: 286)

Es sollte meines Erachtens darum gehen, das Konzept des Chair trotz
seiner theologischen Metaphorik so unmetaphorisch und unmytholo-

gisch wie moglich zu interpretieren. In diesem Zusammenhang ist es

123

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

niitzlich nach Querverbindungen und Vergleichen zu anderen Autoren
zu suchen. Eine direkte Linie fihrt zu der vollig unspektakuldren Re-
zeption Hannah Arendts. Sie greift diese Kategorie in einem ihrer letz-
ten Werke » Vom Leben des Geistes« auf, in dem sie bereits in der Ein-
leitung eine schlichte Rehabilitierung der Erscheinung, des Phinomens
unternimmt und sich darin auf ein Demokrit-Fragment bezieht, in dem
es zu einem Streitgesprach zwischen den Sinnen und dem Geist kommt.
Der Behauptung des Geistes, Sinneswahrnehmungen seien Tduschun-
gen, entgegnen die Sinne: » Armer Verstand, von uns nahmst du die Be-
weisstlicke [pisteis, alles Verlafsliche] und willst uns damit niederwer-
fen? [Unser] Fall [wird] dir der Niederwurf.« (zit. bei Arendt 2016: 21).
Das Verlassliche — das ist die Generalitat des Korpers, das chair, von der
die Kategorien des Geistes in Wirklichkeit abhangig sind — ohne diese
bricht, so konnte man mit Arendt formulieren, »das gesamte gewohnte
Bezugs- und Orientierungssystem unseres Denkens zusammen.« (ebd.).
In Berufung auf Portmann (ebenfalls ein wichtiger Gewahrsmann fir
Merleau-Ponty) deklariert sie demgegentiber den » Wert der Oberflache«.
Das fiihre, so Arendt, zu einer »Umkehrung der metaphysischen Hierar-
chie«. Wir leben in einer erscheinenden Welt. Das meint nicht einen on-
tologisch inferioren Status, sondern dass »der Schein untrennbar zu ei-
ner Welt <gehort>, die von dem Doppelgesetz des Erscheinens fiir eine
Vielzahl empfindender Wesen regiert wird, deren jedes mit den Fahigkei-
ten der Wahrnehmung begabt ist. Nichts Erscheinendes bietet sich einem
einzigen Beobachter dar, der es unter allen seinen eigentiimlichen Aspek-
ten wahrnehmen konnte. Die Welt erscheint in der Weise des Es-scheint-
mir, je nach der besonderen Perpsektiven, die vom jeweiligen Ort in der
Welt wie auch den jeweiligen Wahrnehmungsorganen abhangt.« (Arendt
2016: 47). Individualitat und Generalitat hangen auf diese Weise gerade
zusammen: » Wie verschieden und wie individuell wir auch erscheinen
und wie bewusst wir diese Individualitit gewahlt haben, so bleibt doch
immer wahr, dass wir >im Inneren alle gleich sind<, unveranderlich, es
sei denn, dass unsere inneren seelischen und korperlichen Organe nicht
mehr funktionieren.« (ebd.). Die Quelle jeder wie immer tangentialen
»Gewissheit« liefert, so Arendt, gerade nicht das Denken und Wissen,
sondern das »Sensible« (ebd.: 36). Und hier bezieht sie sich ebenso auf
die Ausdruckstheorie Merleau-Ponty (ebd.: 41) wie auf seine »Philoso-
phie des Fleisches« (ebd. 42).

Eine weitere Linie, die sich ja ohnehin aus dhnlichen, nimlich bei Hus-
serl vorfindlichen Argumentationsfiguren ableitet, fithrt auch zu Alfred
Schiitz und seiner »Generalthesis der Reziprozitit der Perspektiven«.
Schiitz bezeichnet damit zwei, wie er es nennt, »Idealisierungen«. Zum
einen ist das die »Idealisierung der Austauschbarkeit der Standpunkte«,
namlich die Unterstellung, dass »mein Mitmensch und ich typisch die
gleichen Erfahrungen von der gemeinsamen Welt machen wiirden, wenn

124

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES «

wir unsere Plitze austauschten, wenn sich also mein Hier in sein Hier
und sein Hier [...] in mein Hier verwandelte« (Schiitz 2003: 152). Zum
anderen ist das die »Idealisierung der Ubereinstimmung der Relevanz-
systeme«. Darunter versteht Schiitz die Annahme, dass wir trotz biogra-
fisch bedingter Unterschiede der Relevanzsysteme gemeinsame Gegen-
stinde, Gegebenheiten, Geschehnisse auf eine »>empirisch«— also fiir alle
praktischen Zwecke ausreichend — >identische« Weise deuten« (Schiitz
2003: 153). Diese These sei, so Schiitz, die Voraussetzung fiir eine Welt
der gemeinsamen Gegenstiande und dadurch der wechselseitigen Verstan-
digung. Er nennt als Beispiel einen Vogel im Flug, der trotz des Unter-
schieds »unserer Lage im Raum, unseres Geschlechts, des Alters und der
Tatsache, dass du den Vogel erlegen willst und ich ihn nur bewundern
will« der gleiche Vogel sei. Eine Diskussionslinie deutet sich aus diesen
Zitaten schon an. Sie soll hier nur angezeigt, nicht weiterverfolgt wer-
den. Die Frage ist, welchen Status der Begriff der »Idealisierung« bzw.
der »These« hat. Wahrscheinlich wiirde Merleau-Ponty argumentieren,
dass diese »Idealisierung« schon der Wahrnehmung selbst praktisch izn-
hdrent, in der interkorporalen und im Ruckgriff auf Wahrnehmungs-
und Differenzschemata fundiert sei und dass es daher einer »These« in
einem greifbaren Sinn nicht bediirfe.

Moglicherweise ergibt sich in einem spéteren Aufsatz Schiitzs, in dem
er sich kritisch mit Husserls Intersubjektivitatstheorie auseinandersetzt,
eine Akzentverschiebung. Hier macht er geltend, dass Wechselverstand-
nis und Kommunikation eine gemeinsame Umwelt (als soziale Praxis)
bereits voraussetzen: » Alle Kommunikation, ob es sich um eine soge-
nannte Ausdrucksbewegung, eine Zeigegeste oder den Gebrauch visuel-
ler oder akustischer Zeichen handelt, setzt bereits einen dufSeren Vorgang
in eben jener gemeinsamen Umwelt voraus, die nach Husserl erst durch
die Kommunikation konstituiert werden soll.« (Schiitz 2009: 24 5). Hier
ware ein Vergleich des sowohl beim spaten Merleau-Ponty wie beim spa-
ten Schiitz sich einstellenden Verstandnisses sozialer Praxis wichtig, um
abzuschitzen, welchen Stellenwert im Kontext einer von Schitz inspi-
rierten Wissenssoziologie die von Merleau-Ponty postulierte » Genera-
litat« des Korpers und der Wahrnehmung haben miisste. Man konnte
argumentieren, dass der Wissens- und Institutionalisierungsbegriff der
Wissenssoziologie, wie er etwa in Berger/Luckmanns Version der Frei-
tag-/Robinsonade entwickelt wird, die von Merleau-Ponty angezielte
Generalitat immer schon voraussetzt (Kastl 2018: 833). Miissten wir in
der Situation selbst (nicht im reflexiven Riickblick!) die Referenzen un-
serer Zeigebewegungen, die Gestalt des Vogels, die Bewegungslinie sei-
nes Flugs, die Tatsache und Typik von Lauten und Farben, die Gestalt
unseres Korpers und von Gesprochenem erst als gemeinsames Wissen
konstituieren, wiirden wir wahrscheinlich nie bei jenen komplexen Pro-
positionssystemen ankommen, die unsere Wissensbestinde ausmachen

125

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

und die in der Tat ohne eine »soziale Konstruktion der Wirklichkeit« im
Sinne Berger/Luckmanns nicht denkbar sind.

Auf einer anderen Ebene wire die Verbindung mit einem Autor wie
Norbert Elias herzustellen. Auch Elias kommt an einem bestimmten Punkt
auf die These einer vorauszusetzenden Fraglosigkeit der Welt der Wahr-
nehmung. Allerdings argumentiert er im Unterschied zu Schiitz, auch zu
Merleau-Ponty, unumwunden evolutionstheoretisch und setzt sich dafir
in der Soziologie einem meist wohlfeilen, aber selten argumentativ kon-
kretisierten »Naturalismus«-Vorwurf aus. Elias argumentiert, die philo-
sophische Vorstellung der grundsitzlichen Fragwiirdigkeit einer gemein-
samen Welt beruhe auf der falschen Annahme, die » Erkenntnisfunktionen
der Menschen« hatten »sich urspriinglich von selbst entwickelt, unabhan-
gig von einer zu erkennenden und anzuerkennenden Welt« (Elias 2001:
154). Das wire, wie wenn Menschen gleichsam »nachtraglich in eine ih-
nen fremde Welt geraten. Das ist jedoch nichts als eine Fabel. Menschen
haben sich in einer Welt entwickelt. Thre kognitiven Funktionen entstan-
den in stetigem Kontakt mit den zu erkennenden Gegenstanden. Die Sym-
bolemanzipation, in deren Verlauf gesellschaftliche erworbene Mittel der
Kommunikation das Ubergewicht iiber die genetisch fixierten Kommuni-
kationswege erlangten, ermoglichte den Menschen die Anpassung ihres
Urteils und ihres Handelns an eine beinahe unbegrenzte Mannigfaltigkeit
von Situationen. Die Menschen haben die Welt nicht als Fremdlinge betre-
ten. Subjekt und Objekt sind Teil ein und derselben Welt [...]. Die Katego-
rien, die sie in ihrer Verstandigung miteinander verwenden, haben sich in
ihrer ununterbrochenen Kommunikation mit der nicht-menschlichen Welt
entwickelt und konnen sich in ihr weiterentwickeln.« (Elias 2001: 154).

Elias Argumentation ist, und deshalb ist der Naturalismusvorwurf
verfehlt, an keiner Stelle reduktionistisch. Er betont beispielsweise die
Gebundenheit der kulturellen Evolution an Symbole und deren Unab-
hingigkeit von genetischen Verdnderungen (Elias 2001: 135). Dennoch
setzt diese kulturelle Evolution eben zugleich eine Kontinuitat zur natiir-
lichen Evolution voraus. Natur und Kultur sind verflochten. Die mensch-
liche Gesellschaft bleibt zugleich eine Ebene der Natur (ebd.: 135). Na-
tiirliche und gesellschaftliche Prozesse greifen ineinander (ebd. 148), es
ist »die organische Struktur der Menschen, die deren Wissen erst mog-
lich macht, genau wie sie die sprachliche Kommunikation und damit
die Weitergabe von Wissen von Generation zu Generation ermoglicht. «
(ebd.: 141). Der Symbolgebrauch ist fiir Elias nicht zu verstehen ohne
den Riickbezug auf die durch Strukturen des Korpers gesicherte Struk-
turen der Wahrnehmung (ebd. 152 ff.). Dies betrifft ja die Produktion
und Wahrnehmung von Sprache selbst (ebd. 164 ff.) und zugleich ihre
Referenz auf eine fir uns prinzipiell zugiangliche Wahrnehmungsreali-
tit, die selbst Ergebnis eines zugleich natiirlichen und kulturellen evo-
lutiondren Prozesses ist. Fiir Elias gibt es deshalb die Moglichkeit einer

126

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES «

Entwicklung von Wissen hin zu einer wachsenden »Wirklichkeitskon-
gruenz« (ebd.: 174) und in diesem Zusammenhang auch eine Berech-
tigung des naturwissenschaftlichen Weltzugangs (ebd.: 176 ff.). Wissen
selbst, so Elias, gehort »ontologisch [...] genau wie Sprache zu den Pro-
zessen, die Natur und Kultur oder Gesellschaft miteinander verkniipfen.
Es ist alles andere als immateriell. Ohne die gesellschaftliche Standardi-
sierung von Lautmustern und die Deponierung ihrer Symbolfunktion im
Gedachtnisspeicher einer Person wiirde sich der von uns als Wissen be-
zeichnete Prozess gar nicht vollziehen.« (ebd.: 179). Die Bedingung fiir
die Moglichkeit einer wachsenden Wirklichkeitskongruenz des Wissens
ist fur Elias schlicht eine in der evolutiondren Entwicklung liegende. Er
argumentiert in diesem Zusammenhang mit einer Art »anthropischem
Prinzip«: »Dem philosophischen Zweifel an der Moglichkeit wirklich-
keitskongruenten Wissens widerspricht [...] der Erfolg der menschlichen
Gattung in ihrem Uberlebenskampf. Wiirden die kognitiven Gaben der
Menschen ihnen tatsachlich verwehren, die Dinge zu sehen, wie sie in
Wirklichkeit sind, dann wiren die Menschen untergegangen. Die Annah-
me eines angeborenen Defekts, der auf ewig die menschliche Fahigkeit
zur Erkenntnis der Welt zweifelhaft macht, ist schon an sich unplausibel.
Die Menschheit wire ziemlich schnell von der Bildfliche verschwunden,
wenn sie einen solchen Defekt ausgebildet hitte.« (ebd. 197).

Auch der Vergleich von Merleau-Pontys »chair«-Kategorie mit dieser
Argumentation Elias wire ein Thema fiir sich, das ich hier nur andeuten
kann. Merleau-Ponty argumentiert selten direkt evolutionstheoretisch,
wenngleich er — wie seine Vorlesungen zum Naturbegriff zeigen — durch-
aus Bezug auf evolutionstheoretische Begriffe nimmt und sie an keiner
Stelle grundsitzlich ausschliefSt. Man konnte vielleicht sagen, beiden Au-
toren sei die implizite Bezugnahme auf ein nicht anthropologisch zu ver-
stehendes »anthropisches Prinzip« (Carter 1974, 2006) eigen, »that, what
we can expect to observe must be restricted by the conditions necessary
for our presence as observers.« (Carter 1976: 291). Urspringlich in ei-
nem astronomisch-kosmologischen Kontext formuliert, wird hier nicht
anthropozentrisch argumentiert, sondern es geht um die Annahme, dass
wir eben nicht von einer »zentralen« Position im Universum ausgehen
konnen und sich die Geltung des Prinzip auf jene Weltregion beschrankt,
die fur uns und mit unseren Mitteln erschliefSbar ist. Das anthropische
Prinzip ist von seinem Erfinder ausdriicklich nicht »speziesistisch«, auf die
biologische Gattung » Mensch« begrenzt, sondern strukturell gemeint: es
bezieht sich auf Beobachter mit hinreichend dhnlichen Erkenntnisstruk-
turen und den ihnen zuginglichen Weltregionen. Beispielsweise wiren die
irdischen Tiere selbstverstindlich »unsere Verwandten«.4

4 Im zweiten Teil werde ich diesen Aspekt des »anthropischen Prinzips«,
dass Erkenntnis sozusagen eine regionale Bindung hat, im Hinblick auf die

127

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

Merleau-Ponty zitiert zwar gelegentlich Bergsons Ausspruch, un-
ser Korper reiche bis zu den Sternen: »Car si notre corps est la ma-
tiere a laquelle notre conscience s’applique, il est coextensif a notre
conscience, il comprend tout ce que nous percevons, il va jusqu’aux
étoiles.« » Wenn unser Korper die Materie ist, an der unser Bewusstsein
haftet, er alles enthilt, was wir wabrnebmen, dann reicht er bis zu den
Sternen.«(Bergson 1937: 276 f., Ubers. jmk; vgl. z.B. Merleau-Ponty
2011: 182). Primidr und ausdriicklich argumentiert Merleau-Ponty aber
weder kosmologisch, anthropologisch noch evolutionstheoretisch. Die
Wirklichkeit, wie wir sie kennen, ist auch fiir Merleau-Ponty daran ge-
bunden, dass eine mit einem lebendigen Korper unserer Struktur die Au-
gen aufschldgt, hort, tastet, sieht, aber durchaus auch: zahlt, misst, Ge-
rate bedient, spricht, mit anderen interagiert und kommuniziert. Wenn
es so etwas geben wird wie »letzte Menschen«, dann wiirde mit deren
Verschwinden auch diese Wirklichkeit verschwinden. Und trotzdem war
sie deswegen auch im Nachhinein (aus welcher rein imaginaren prospek-
tiv-retrospektiven Perspektive auch immer) nicht »subjektiv«. Sondern
die Menschen wiren eine gleichsam »objektive« Moglichkeit eines Sicht-
bar-Seins gewesen, das sich, wie Merleau-Ponty in einer seiner letzten
Notizen schreibt, »zwar durch den Menschen hindurch realisiert, was
aber keineswegs Anthropologie ist« (1994: 343). Das hat fiir ihn eine
ontologische Dimension, aber es handelt sich um eine »indirekte Onto-
logie« (Merleau-Ponty 1994a: 233; Saint Aubert 2006). Das Sein, um
das es geht, ist ebenso »Sein fir mich/uns« wie gleichzeitig ein Sein »auf
Abstand«, das seine Opazitdt bewahrt (Merleau-Ponty 2007: 245). Un-
sere Erfahrung ist nicht das Mafs jedes an sich vorstellbaren Seins und

Frage des Zugangs und der Generalisierbarkeit sozialer Strukturen aufgrei-
fen. Wenn auch soziale Strukturen im Medium der Sichtbarkeit spielen, wird
diese Frage zu einem Kernproblem sozialwissenschaftlicher Methodik und
Methodologie. Eine mogliche Antwort darauf gibt m. E. Max Weber. Die
wissenschaftstheoretische Implikation dessen ist letztlich die Bevorzugung
von Feld- gegeniiber System-Konzepten, weil Feldbegriffe eine raumliche Di-
mension haben, Distanz- und Niherelationen beinhalten. Sie werden des-
halb einem fundamentalen Aspekt der Gesellschaft gerechter, nimlich dass
Gesellschaft eben von nirgendwo als »grofles Objekt« zugidnglich ist, son-
dern immer nur von irgendwoher. Die Bourdieusche Soziologie hat in der
Tat auch in dieser Hinsicht ein Erbe Merleau-Pontys verwaltet, allerdings
ohne ein wirklich konsequentes Verstindnis der Feldlogik — das zeigt sich
in der unlogischen Wiedereinfiihrung des Terminus des »Objektiven« (vgl.
Bourdieu/Wacquant 1996: 44). Was die Theorie autopoietischer Systeme
Niklas Luhmanns betrifft, konnte man fragen, ob sie nicht den heroischen
Versuch einer Quadratur des Kreises darstellt, namlich einen Systembegriff
feldttheoretisch zu konzipieren — was meines Erachtens letztlich gescheitert
ist und scheitern musste (dazu Kastl 1998; 2001: Kap. II[; 2016¢).

128

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES «

ist dennoch logischerweise koextensiv mit jedem Sein, von wir ein Ver-
standnis haben konnen. »Ich bin sicher, dass es Sein gibt«, formuliert
Merleau-Ponty schon 1947 in einem Text tiber Metaphysik, »unter der
Bedingung, dass ich keine andere Art Sein suche, als das Sein-fiir-mich. «
(Merleau-Ponty 2000b: 126). Ein Objekt als solches, ein Ding an sich ist
eine unmogliche und sinnlose Vorstellung: »Ich kann mir nicht einmal
fiir einen Augenblick ein Ding an sich vorstellen. « (Merleau-Ponty 2003:
33), und ebenfalls in einer existentialistischen Registratur (ich meine den
Situationsbegriff): »Das Ding stellt sich nicht schlechthin als wahr fiir
jedes erkennende Wesen dar, sondern als wirklich fiir jedes Subjekt, das
meine Wahrnehmungssituation teilt« (ebd.: 36).

Das »fur mich« ist ein »fiir uns« und unter dem Einfluss der struktur-
theoretischen Wende, wie wir gesehen haben, wird daraus die Figur der
»Generalitit« der Wahrnehmung, des Korpers, des Sensible. Aber die-
se Generalitdt ist nicht universell, sie bleibt eine regionale Struktur, auf
den Bereich beschrinkt, der fur uns auf irgendeine Weise der Wahrneh-
mung zugdnglich ist. In dem Sinne, dass es fur uns eine unmogliche Op-
tion ist, der Welt nicht zu trauen, stellt sich aber auf diese Weise kein
epistemologisches Problem in der Art, wie es der Konstitutionismus und
Konstruktivismus stellen. Hierin liegt eine primordiale Faktizitat, in der
sich durchaus ein existenzialistisches Moment erhalten hat. Descartes
musste hier noch den Glauben an die Gultigkeit seines Gottesbeweises
in Anschlag bringen, um abzusichern, dass Gott kein »genius malignus«
sei, der unsere Sinne mit dem Anblick der Welt nur einem gigantischen
Betrug ausliefert. Im Ergebnis landet Merleau-Ponty auf diese Weise bei
einer der Eliasschen durchaus analogen Position, die sich konsequenter-
weise gegeniiber natural(istisch)en Argumentationen offen halten muss,
um konsistent zu bleiben (vgl. dazu den Band » Naturalizing Phenome-
nology«, Petitot u.a. 1999).

Vor allem der spate Merleau-Ponty, mittlerweile Professor in einer
der renommiertesten geisteswissenschaftlichen Positionen des Pariser
College de France wird im Gegensatz zu Elias trotz seiner zahllosen
materialen Anschliisse an die Biologie, die Medizin, die Neurologie sei-
ner Zeit diesbezuglich eher zurtickhaltender. Zwar teilt er das Anliegen
Elias (wie auch Plessners oder Searles) nicht nur die Briiche, sondern
auch die Kontinuitdten von Natur und Kultur bzw. Gesellschaft in den
Blick zu bekommen. Aber man kann durchaus auch den Eindruck ge-
winnen, dass sich diese Aufgeschlossenheit im MafSe der fortschreiten-
den Positionierung am College de France abschwicht. Der pauschale
Vorwurf einer Ontologie des »grofen Objekts« (Merleau-Ponty 1994a:
32) fithrt gerade in seiner Pauschalitit letztlich wieder hinter die Po-
sitionen der Vorlesungen der r950er Jahre zuriick. Anstatt die Frage
des Ubergangs von Wahrnehmung, Beobachtung, Messung zu Model-
len der Wirklichkeit selbst zum Gegenstand einer Phanomenologie der

129

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

Naturwissenschaft zu machen, werden letztlich wieder recht traditio-
nell wirkende Frontstellungen bezogen. Das nimmt den kritischen phi-
nomenologischen Positionen und Argumenten Merleau-Pontys gegen-
uber geisteswissenschaftlichen und naturwissenschaftlichen Formen des
»kosmotheoretischen« Szientismus nicht ihr Recht, wo sie denn zutref-
fen. Aber diese Kritik konnte man durchaus auch innerbalb eines natur-
und sozialwissenschaftlichen methodischen Bezugsrahmens formulieren
(vgl. etwa Hossenfelder 2018).

So oder so: zu lernen wire daran, dass es um eine Rehabilitierung
naturwissenschaftlicher Erfahrung in der Philosophie und der Soziolo-
gie gehen konnte, insofern sie empirisch argumentiert und nicht ihre
Begriffe, Modelle und Konzepte an die Stelle der Wirklichkeit setzt. Es
mag ketzerisch klingen. Aber musste man nicht gerade die Naturwissen-
schaften, ihre auf der Basis des Sichtbaren und gewonnenen Einsichten
und die darauf beruhenden Moglichkeiten unserer technischen Zivilisa-
tion als Ausdruck und Beleg jenes Strukturzusammenhangs unserer Kor-
per und der Strukturen der Welt ansehen, den Merleau-Ponty mit sei-
ner reichlich theologisch klingenden Formel des »Fleisches vom selben
Fleisch« im Auge hat? Ich spreche nicht von dem Irrtum, die Modelle
fiir die wirkliche Wirklichkeit zu erkliren, sondern von dem Umstand,
dass wir dank der Naturwissenschaften — unabhingig vom Realitits-
status ihrer Modelle — in beispielloser Weise mit der Welt praktisch um-
gehen konnen. Das liefe jedenfalls auf eine subversive Fortfithrung je-
nes Arguments hinaus, mit dem die Phanomenologie der Wahrnehmung
einsetzt, es gelte zundchst und vor allem zu beschreiben, nicht zu analy-
sieren und nicht zu erkldren oder besser gesagt: erst unter MafSgabe der
Beschreibungen zu erkliren und zu analysieren, diese Differenz selbst
zu beschreiben. Warum nicht? Was sollte gegen diese These sprechen?

Warum nicht zugestehen, dass in der Einsicht in die Ambiguitit
des Korpers, in der sukzessiven Erarbeitung eines strukturalen Kor-
perkonzepts und der Abkehr Merleau-Pontys von einem romanti-
schen Verstandnis von Korper/Leib die Anerkennung einer empirischen
Dimension seiner Erforschung, auch unter Einbeziehung naturwissen-
schaftlicher Zugange liegt? Das liegt in der Konsequenz seiner eige-
nen Ontologie und in der Konsequenz der von ihm verwendeten Meta-
phern — etwa, wenn er Wahrnehmungsbewusstsein, Zeiterfahrung mit
dem Herzschlag vergleicht. Es besteht weder fiir Phinomenologen noch
erst recht fiir Soziologen ein Grund naturwissenschaftlichen Erkennt-
nissen, soweit sie sich in einer empirischen Dimension bewegen und
nicht das Modell an die Stelle der Wirklichkeit gleichsetzen, mit Miss-
trauen zu begegnen. Es wire absurd anzunehmen, fiir die Soziologie
oder die Phinomenologie gibe es keine fallenden und schweren Korper,
keine Geometrie, Herzinfarkte, Krebszellen, Embryogenese, keine De-
menz und keine Verwandtschaft des Lebenden. Die natiirliche und die

130

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES «

soziale Welt ist eine menschliche Welt, weil sie eine durch das Medium
der Struktur des menschlichen Korpers wahrgenommene Welt ist. Aber
weil dieser Korper wiederum durch einen ebenso biologischen wie his-
torischen Prozess aus dieser Welt hervorgegangen ist, ist sie auch des-
halb eine intersubjektive, gemeinsame und allgemeine Welt. Sie ist von
einer Generalitit bestimmt, die auch schon ohne das Zutun der Kultur
und der Kommunikation besteht, die in jedem Moment weiter bestehen-
de und in Anspruch genommene Basis fiir jede kulturelle Generalitat —
das, was Menschen zusammen herstellen, materiell, technisch, kommu-
nikativ, symbolisch.

Der »objektive«, »dingliche«, »naturliche« Kérper, der Korper der
Anatomen, Biologen und Mediziner ist ebenso Phinomen wie das »leib-
liche Spiiren« oder die Wahrnehmung des Korpers im sozialen Alltag. Es
handelt sich hier nicht um verschiedene Korper, sondern selbstverstand-
lich immer nur um verschiedene Aspekte ein- und desselben Korpers. Die
Phinomenologie, die Geisteswissenschaften, die Soziologie haben kei-
ne anderen Korper, denen man eigene Namen geben misste. Es besteht
keinen Grund an fehlerhaften erkenntnistheoretischen Positionen fest-
zuhalten aus Griinden einer disziplindaren »geisteswissenschaftlichen«
Interessenspolitik, die letztlich die einzige Erklarung fiir die seltsame
Persistenz der ideologischen Annahme ist, auch die sichtbare Wirklich-
keit sei Produkt einer Konstitution und Konstruktion einer »autono-
men«, »absoluten« kulturellen Tatigkeit. Es ist vor dem Hintergrund
dieser ehrwiirdigen Tradition ketzerisch einfiltig anzunehmen, dass sich
alle Entwicklungen und Korrekturen unseres Wissens tiber die Wirklich-
keit (einschliefflich dem, was wir als »Kultur« bezeichnen) schlicht auf
der mesoskopischen Ebene abspielen, auf der wir sie erfahren. Wir ha-
ben keine Veranlassung, geschweige denn die Moglichkeit diese meso-
skopische Ebene zu verlassen. Sie ist die Oberflache, auf die wir in wech-
selnden Positionen und verschiedenen Perspektiven verlasslich und ganz
selbstverstandlich zuriickkommen konnen, die es uns gestattet auf ih-
rer Grundlage symbolische und kulturelle Ordnungen aufzubauen, die
offener sind und vieldeutiger. Sie konnten aber nicht einmal anfangen
(oder: sie konnten mit nichts (etwas) anfangen), wenn sie nicht von vor-
ne herein auf diese Verlasslichkeit des Wahrnehmbaren zuriickgreifen
konnten und ihre Sprachen, Techniken, Infrastrukturen nicht ihre Ba-
sis in den sensomotorischen Strukturen des Korpers hitten. Dass gera-
de »Geisteswissenschaftler« in ihrer Methodologie und ihren Theorien
abstreiten, was sie in ihrem Alltag als moderne Menschen unentwegt
praktisch voraussetzen, wenn sie sich in Flugzeuge setzen, sich medizi-
nischen Behandlungen unterziehen, Computer beniitzen, Hetero- oder
Homo- oder Bi- oder XY- Sex haben in vollstindigem Bewusstsein des
nur »konstruierten« Charakters von Sex tiberhaupt oder schlicht: ih-
ren Wahrnehmungen trauen, entbehrt nicht eines Elements der Komik.

131

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»CHAIR «

Es ist nicht unphanomenologisch darauf hinzuweisen, dass selbst das
Licht der Sterne oder das im April 2019 mit groflem Aufsehen verbreitete
erste Bild eines schwarzen Lochs noch zu dieser mesoskopischen Reali-
tat gehort, auch wenn es uns durch komplexe Gerite und Rechenopera-
tionen vermittelt erreicht. Und es ist nicht unphdnomenologisch darauf
hinzuweisen, dass das fahle Licht der Sterne, bis zu dem laut Bergson un-
ser Korper und die von ihm nutzbaren Instrumente reichen sollen (oder
reicht es einfach nur bis zu uns?), so verlisslich ist, dass auf dieser Grund-
lage selbst die alten Agypter oder Kelten sein Erscheinen und Verschwin-
den und dessen Ort recht gut berechnen konnten. Diese mesoskopische
Oberfliche ist durch die Grenzen des Sichtbarwerdens in den Makro-
und Mikrokosmos hinein begrenzt, also von einer undurchdringlichen,
undurchschaubaren Opazitit und Unbegreiflichkeit umgeben. Aber sie
ist, weil Ergebnis eines anhaltenden Differenzierungsprozesses, fiir uns
das, was wir Wirklichkeit nennen: verlasslich und zwar in gleicher Wei-
se verldsslich fiir uns alle und doch zugleich offen fiir neue Entdeckun-
gen und Unerwartetes, fir das »Prekire« (Dewey 1995: 57 ff.). Der Be-
weis dieser Verlasslichkeit liegt gerade in dem, was uns die Natur erlaubt
mit ihr zu machen, also gerade in dem, was die Sozialwissenschaften im-
mer glaubten als besten Beweis fir die kulturelle und menschengemachte
Konstruiertheit der Welt aufbieten zu konnen — die Technik und die Ma-
schinen. Aber das stellt die wahren Verhiltnisse auf den Kopf. Technik
ist banalerweise eine Anwendung von Naturerkenntnis, Naturwissen-
schaft. Sie ist zugleich »konstruiert« und nicht-konstituiert; und selbst
den konstruierten Anteil als nicht-naturlich zu bezeichnen, ist letztlich
eine willkiirliche Bestimmung. Unser Handeln gegentiber der Natur, man
konnte sagen »unserer Natur« greift nur, bekommt eine Antwort, wenn
es sich auf deren schon bekannte und noch unbekannte Vorgaben ein-
lasst. Wie und ob das moglich ist, konnen wir nur immer von neuem wie-
der herausfinden, wenn wir unsere symbolischen Konstrukte in der Welt
der Wahrnehmung erproben, die ebenso offensichtlich wie opak bleibt,
auch wenn sich die Horizonte des Offensichtlichen und Opaken stets
verschieben. Darauf griindet sich jede Kultur. Auch deren immanente
Strukturen, die Sprache, die sonstigen Symbolsysteme, die sie ausbildet,
sind angewiesen sind auf die Strukturvorgaben einer nicht konstituier-
ten, schon voreingerichteten Sichtbarkeit und Korporalitit. Und deshalb
ist sie, musste man mit Elias sagen, selbst ein Aspekt der Evolution, hat
eine Naturseite. Jede Sprache bildet das Paradigma dafiir. »Der >Geist«,
schreibt schon Karl Marx mit uniiberhérbar provozierendem Unterton,
»hat von vorne herein den Fluch an sich, mit der Materie >behaftet« zu
sein, die hier in der Form von bewegten Luftschichten, Tonen, kurz der
Sprache auftritt.« (Marx 1981: 30).

132

hitps://ciol.org/10. 2026, 08:01:30. . —



https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.  Romantische Körperkonzepte in der Soziologie
	3.  Ambiguität des Körpers
	4.  »Chair«

