
33

1. Gurwitsch, Schütz und Merleau-Ponty

Die im Jahr 1973 als erstes »Konstanzer Kolloquium zu Problemen 
der sozialwissenschaftlichen Theorie« organisierte Tagung über Mer-
leau-Ponty fand in einem für die deutsche Wissenssoziologie formativen 
Milieu statt. Mit Ort und Entstehungskontext war eine ganz besondere 
Konstellation objektiver Möglichkeiten (Weber) für die Weiterentwick-
lung einer phänomenologischen Sozialtheorie verbunden. Thomas Luck-
mann war 1970 von Frankfurt nach Konstanz berufen worden. Seine As-
sistenten Walter Sprondel und Richard Grathoff nahmen den Aufbau des 
Sozialwissenschaftlichen Archivs in Angriff. In diesem Zusammenhang 
waren die Konstanzer Kolloquien konzipiert worden. Mit den an die-
sen Kolloquien von Anfang an teilnehmenden Vertretern der Konstanzer  
Literatur- und Sprachwissenschaften entwickelten sich Kooperationen, 
die später einiges an inhaltlichen Impulsen zu der Ende der Siebzigerjahre 
erfolgenden Gründung der Sektion Sprachsoziologie innerhalb der Deut-
schen Gesellschaft für Soziologie beisteuerten (Knoblauch 2000: 50). 
Thomas Luckmann war an dem Kolloquium 1973 anwesend, zusammen 
mit so ausgewiesenen Sozialphänomenologen und Merleau-Ponty-Ex-
perten wie Joseph J. Kockelmans, Alexandre Métraux, Jacques Tamini-
aux sowie Bernhard Waldenfels. Das ist schon deswegen bemerkenswert, 
weil bei diesem wie auch bei dem Folgekolloquium über den Begriff des 
Alltags bei Alfred Schütz Vertreter verschiedener sozialphänomenologi-
scher Ansätze miteinander diskutierten. In den Folgejahrzehnten bildete 
sich im sozialphänomenologischen Milieu ein zunehmendes disziplinä-
res und inhaltliches Schisma zwischen einer an Merleau-Ponty und einer 
an Schütz orientierten sozialtheoretischen Tradition heraus. Die Ausei-
nandersetzung mit Merleau-Ponty erfolgte später überwiegend im fach-
lichen Umfeld des Philosophen Bernhard Waldenfels, Anknüpfungen an 
Schütz wurden überwiegend im Kontext der Konstanzer Wissenssozio-
logie ausgearbeitet. 

Die deutsche Wissenssoziologie zeigte sich in der Ägide dieses Schis-
mas bis in die 2000er Jahre hinein überwiegend desinteressiert an einer 
Auseinandersetzung mit Merleau-Ponty. Es gab immer wieder Versu-
che, das zu verändern, letztlich mit geringem Erfolg. Vielleicht auch, weil 
diese Versuche häufig in einer mehr oder weniger deutlichen Schützkri-
tik mündeten und damit als Dissidenz gegenüber der Wissenssoziologie 
wahrgenommen wurden. Seitens der Wissenssoziologie wurden etwai-
ge Vorbehalte oder Kritikpunkte gegenüber Merleau-Ponty oder über-
haupt das komplexe Verhältnis von Schütz und Merleau-Ponty bis heute 
nicht detailliert aus- oder aufgearbeitet. Dafür wäre das erste Konstan-
zer Kolloquium eine hervorragende Möglichkeit gewesen. Die Anregung, 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34

Merleau-Ponty in den Mittelpunkt der Tagung zu rücken, stammte ur-
sprünglich nämlich von Aron Gurwitsch, dem engsten Freund Alfred 
Schützs, der für das Eröffnungsreferat der Tagung gewonnen werden 
konnte. Er plante einen Vortrag mit dem Titel »Merleau-Pontys Phäno-
menologie der Wahrnehmung im Lichte Husserlscher Kritik« (Grathoff/
Sprondel 1976: III). Aron Gurwitsch verstarb aber kurz vor Beginn der 
Tagung bei einem Zwischenaufenthalt in Zürich überraschend an einem 
Herzinfarkt. Sie musste ohne seinen Vortrag stattfinden. Von dem Vor-
trag selbst existiert zwar nach allem, was wir wissen, kein Manuskript. 
Es ist aber davon auszugehen, dass Vortrag und Diskussion im kundi-
gen Kreis dieses Kolloquiums wichtige inhaltliche Aspekte der Beziehung 
zwischen Gurwitsch, Schütz und Merleau-Ponty thematisiert hätten. Um 
das zu verstehen, muss man sich die Geschichte der Beziehungen dieser 
Personen vergegenwärtigen. 

Aron Gurwitsch war die zentrale Figur in diesem Dreiecksverhältnis. 
Er gehört bis heute zu den wichtigen Phänomenologen der zweiten Ge-
neration nach Husserl. Ausgehend von einer phänomenologischen Re-
zeption der Gestalttheorie und der von ihr inspirierten Struktur- und 
Feld-Konzepte hat Gurwitsch eine eigenständige phänomenologische 
Position entwickelt, die, wie ja auch die Merleau-Pontys, in manchen 
Punkten eng an Husserl bleibt, in anderen über ihn hinaus geht. Gur-
witsch hielt im Unterschied sowohl zum späten Schütz wie auch zu Mer-
leau-Ponty zeitlebens an der Husserlschen Idee einer transzendentaltheo-
retischen Konzeption von Bewusstsein fest. Was uns bewusst wird, soll 
und kann als Ergebnis konstituierender Leistungen von Bewusstseinsak-
ten aufgefasst werden. Gurwitsch verstand aber im Unterschied zu Hus-
serl Bewusstsein als letztlich non-egologisch (vgl. ausführlich die Einlei-
tung von Landgrebe in Schütz/Gurwitsch 1985: XIII ff.). Er entwickelt, 
vermittelt über die Gestaltpsychologie und seinen Lehrer und Freund, 
den Arzt und Neurologen Kurt Goldstein, ein Interesse für psychologi-
sche Fragestellungen und die Rolle leiblicher Phänomene. Das Problem, 
das Gurwitsch nach eigenem Bekunden zur Phänomenologie geführt hat-
te, war die Auseinandersetzung mit der sogenannten Konstanzhypothe-
se bzw. Konstanzannahme in der Psychologie (Gurwitsch 1975: 6 f.; 
Métraux 1972: 4; Métraux 1976a: XVII). Darunter versteht man die 
Auffassung, dass es eine strikte Korrespondenz zwischen physikalisch 
definierbaren Reizen und psychologisch erfahrbaren Aspekten des Wahr-
nehmungsfeldes geben müsse, bei gleichartiger Reizbeschaffenheit müs-
se auch das Wahrnehmungserleben konstant bleiben umgekehrt. Dieser 
Annahme widerspricht aber in weitem Umfang die psychologische Er-
fahrung (z.B. bei der Wahrnehmung perspektivischer »Verzerrungen«, 
Synästhesien, Gestalterfahrung, bei optischen Täuschungen). Reagiert 
wurde darauf entweder mit Zusatzannahmen zur Rettung dieser physi-
kalistischen Vorstellung oder eben mit ihrer Aufgabe. Gurwitsch gehört 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


35

zu den Autoren, die die Aufgabe der Konstanzannahme vertreten. Für 
ihn war das eine Frage der fachlichen Unabhängigkeit der Psychologie 
von der Physik, und zugleich ein entscheidender Schritt zur Phänomeno-
logie. Denn die Konsequenz dieser Aufgabe ist, dass »die phänomenalen 
Gegebenheiten zu nehmen sind, wie sie sich darbieten« und damit ein 
Argument für das, was Husserl »phänomenologische Reduktion« nennt 
(Métraux 1973: 4; Gurwitsch 1974: 6). 

Gurwitsch und Merleau-Ponty lernten sich in den 1930er Jahren 
in Paris kennen. Gurwitsch war 1933 aus dem nationalsozialistischen 
Deutschland nach Paris immigriert und hielt an der Sorbonne Vorle-
sungen über Phänomenologie, in denen gestaltpsychologische Inhal-
te und das Werk Kurt Goldsteins eine wichtige Rolle spielten. Mer-
leau-Ponty, der sich damals auf sein Doktorat vorbereitete, besuchte 
diese Lehrveranstaltungen. Er und Gurwitsch waren einander bereits 
1933 bei einer Soirée von Gabriel Marcel vorgestellt worden (Lefort 
2010: 42). Merleau-Ponty traf sich von da an regelmäßig mit Gur-
witsch zu Gesprächen und war ihm bei der Übersetzung von Texten 
ins Französische behilflich. In diesen Kontext gehört auch eine gemein-
same Veröffentlichung im Journal de psychologie normale et patholo-
gique von 1936 (Lefort 2010: 42). Das wechselseitige Interesse setzte 
sich in den 1940-1950er Jahren fort. Insbesondere in Merleau-Pon-
tys Phänomenologie der Wahrnehmung sind in vielfacher Weise An-
regungen von Gurwitsch eingeflossen. Auch für Merleau-Ponty hatte 
die Aufgabe der Konstanzannahme eine zentrale Bedeutung. Er knüpft 
ausdrücklich an Gurwitschs Position an, »dass die zu Ende gedachte 
Kritik der Kon stanzhypothese zu einer echten ›phänomenologischen 
Reduktion‹ führen muss« (Merleau-Ponty 1966: 70). Nur von dieser 
thematischen Rahmung her wird überhaupt verständlich, wieso sich 
Merleau-Ponty in seiner Phänomenologie der Wahrnehmung über wei-
te Strecken mit der Interpretation von optischen Täuschungen, klini-
schen Phänomene, Synästhesien und anderen Beispielen befasst, in de-
nen die Konstanz annahme versagt. Die Gestaltpsychologie, aber auch 
die Analyse der ihm über Gurwitsch vermittelten neurologischen Fall-
beispiele von  Adhémar Gelb und Kurt Goldstein sowie weiterer Neu-
rologen aus deren Umfeld spielen zudem eine wichtige Rolle. Sie wur-
den dann auch für Alfred Schütz bedeutsam. 

So nahe sich hier Gurwitschs und Merleau-Pontys Ausgangspunkte 
und Interessen sind, so deutlich lässt sich hier der Punkt bestimmen, von 
dem ab sich ihre Wege trennen. Gurwitsch hatte Merleau-Pontys Werk 
Phänomenologie der Wahrnehmung mehrfach geradezu enthusiastisch 
rezensiert, es als wegweisend für Phänomenologie und Psychologie be-
zeichnet (Gurwitsch 1949/50, 1964). In seinem Buch Das Bewusstseins-
feld (1975) bezieht er sich sowohl deutlich zustimmend wie kritisch da-
rauf. Merleau-Ponty hat seinerseits dieses Werk Gurwitschs gelesen, in 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36

ausführlichen Notizen kommentiert und kritisiert, aber auch eigene Po-
sitionen verändert (Merleau-Ponty 1997, vgl. darin den Kommentar von 
Stéphanie Ménasé: 325 ff.). Gurwitsch äußert sich zu seinem Verhältnis 
zu Merleau-Ponty in mehreren Briefen an Schütz. Beispielsweise schil-
dert er am 11.8.1947 seine Eindrücke bei der ersten Lektüre der Phäno-
menologie der Wahrnehmung wie folgt: »Ich höre aus dem Buch enorm 
viel aus meinen Vorlesungen heraus. Er <Merleau-Ponty, jmk> hat viel 
von mir gelernt und viel übernommen. Nicht nur in den Einzelheiten, wo 
er manches entwickelt hat. Ich zweifle daran, ob er ohne meinen Einfluß 
auf die Idee gekommen wäre, das psycho-pathologische Material phä-
nomenologisch auszudeuten. Meine Stimmung bei der Lektüre ist eine 
Mischung aus Freude und Melancholie. Ehrliche Freude über das gelun-
gene Buch, das wirklich eine schöne Leistung ist; und Freude auch da-
rüber, daß mein Einfluß dabei in einem gewissen Sinne Pate stand. Es ist 
schon ein schönes Gefühl zu wissen, daß meine Pariser Jahre nicht für 
das Nichts waren, und daß etwas bei meinen Vorlesungen heraus gekom-
men ist« (Schütz/Gurwitsch 1985: 158, vgl. auch 152).

Aron Gurwitsch und Alfred Schütz hatten sich ebenfalls in Paris ken-
nen gelernt, im Jahr 1935. Schütz war dort auf einer Geschäftsreise für 
seine Bank. Das Treffen beider ging letztlich auf Edmund Husserl zu-
rück, der Gurwitsch und Schütz aufeinander aufmerksam machte und 
Schütz anlässlich seiner Parisreise nahelegte, Gurwitsch zu treffen (Luck-
mann 1983: 320; Grathoff in Schütz/Gurwitsch 1985: 1). 1938 wur-
de Schütz, wiederum bei einem Parisaufenthalt, von Gurwitsch wegen 
des Einmarsches der Nationalsozialisten in Österreich genötigt, in Paris 
zu bleiben und seine Familie nachkommen zu lassen. Schütz emigrierte 
1939 in die USA und mit seiner Hilfe kam Gurwitsch 1940 nach New 
York nach. Über Schütz stellte sich auch die langjährige Verbindung zur 
»New School for Social Research« her (Grathoff in Gurwitsch/Schütz 
1985: 11; Benita Luckmann 1983: 320). Schütz, der auch im Exil in den 
USA bis 1956 von seiner nicht-wissenschaftlichen Tätigkeit im Banken-
sektor lebte, wurde 1952/3 zum »Full Professor« an der New School be-
stellt. Er gab aber erst 1956 seine Tätigkeit im Bankgewerbe völlig auf. 
Gurwitsch unterrichtete seit 1948 an der Brandeis-University in Massa-
chusetts, später wurde er Nachfolger seines Freundes an der New School 
(Benita Luckmann 1983: 326). Der intensive Briefwechsel beider beginnt 
im Jahr 1938 und reicht bis zum 16. Mai 1959, also bis kurz vor Schützs 
Tod vier Tage später. 

Alfred Schütz und Merleau-Ponty lernten sich im Jahr 1946 anläss-
lich einer Europareise Schützs durch die Vermittlung Gurwitschs persön-
lich kennen (Schütz/Gurwitsch 1985: 148). Auch später gab es einzelne 
Kontakte. So schickte Schütz Merleau-Ponty auf dessen Aufforderung 
sein Buch Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, allerdings ohne eine 
Reaktion zu erhalten (Schütz/Gurwitsch 1985: 332 f.). Merleau-Ponty 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


37

konnte Schütz 1956 für einen Beitrag über Scheler in einem von ihm he-
rausgegebenen enzyklopädischen Werk Les philosophes célèbres (Mer-
leau-Ponty 1956) gewinnen, dessen Frontispiz von Alberto Giacometti 
gestaltet wurde und in dem sich u.a. auch Beiträge von Jean Starobin-
ski, Jean Beaufret, Gilbert Ryle, Karl Loewith, Gilles Deleuze, Alphonse 
de Waelhens und von Merleau-Ponty selbst finden. Schütz schreibt, wohl 
scherzhaft, er sei von Merleau-Ponty zu dem Beitrag »gepresst« worden 
(Schütz/Gurwitsch 1985: 391). Schütz hat Merleau-Pontys Phänomeno-
logie der Wahrnehmung sehr genau gelesen. Darauf lassen wiederholte, 
differenzierte und meist zustimmende Bezugnahmen und Darstellungen 
in verschiedenen Aufsätzen schließen (z. B. Schütz 2009: 237; 2004: 143, 
213 f.; Schütz 1982: 213 ff.; Schütz 2003: 97 ff.). Besonders interessant 
ist in diesem Zusammenhang Schützs Aufsatz Sprache, Sprachpatholo-
gie und Bewusstseinsstrukturierung. Hier diskutiert Schütz Goldsteins 
Befunde sowie die Interpretationen Gurwitsch und Merleau-Pontys, er 
macht sich insgesamt eher Merleau-Pontys Lesart zu eigen (Schütz 2003: 
107). Von Merleau-Pontys Seite sind zwar keine entsprechenden Äuße-
rungen Schütz betreffend überliefert. Allerdings findet sich im Spätwerk 
beider Autoren eine auffallende Konvergenz von Themen und Positio-
nen. Dies betrifft etwa die wachsende Bedeutung eines Praxiskonzepts 
– bei Schütz angeregt durch die Auseinandersetzung mit den amerika-
nischen Pragmatisten Dewey und Mead, bei Merleau-Ponty im Kontext 
der Ausarbeitung seiner Ausdruckstheorie. Das betrifft aber auch die 
wachsende Distanz zu einem transzendentalen Verständnis von Phäno-
menologie, die Betonung der Bedeutung des Problems der »passiven Syn-
thesis« und der Horizontstruktur von Erfahrung als Schlüssel auch für 
das Verständnis sozialer und gesellschaftlicher Phänomene.1 Heute er-
folgt die Auseinandersetzung mit Schütz, Merleau-Ponty und Gurwitsch 
überwiegend in verschiedenen Fraktionen der (Sozial-) Phänomenologie, 
ja sogar disziplinär fragmentiert. Aber zu Lebzeiten arbeiten die Auto-
ren, auf die diese »Schulen« zurückgehen, in einem gemeinsamen Mi-
lieu, nahmen sich wechselseitig als relevant wahr, wenn das auch nicht 

1   Es ist auffällig, dass sich sowohl in späten und letzten Dispositionen, Auf-
zeichnungen und Texten Schützs wie Merleau-Pontys immer wieder Ver-
weise auf diese Themen finden, die allerdings unausgearbeitet bleiben. Für 
Schütz wäre hier etwa das Manuskript Hic egregie progressus sum (dt.: Bis 
zu diesem Punkt bin ich hervorragend vorangekommen) vom 7.12.1958 
zu nennen (Schütz 2004: 331–340, vgl. mit demselben Motto Schütz 1982: 
229, 232) sowie sein letzter Aufsatz Typus und Eidos in Husserls Spätphilo-
sophie (Schütz 2009: 321–348). Bei Merleau-Ponty finden sich in dem nach-
gelassenen Werk Das Sichtbare und das Unsichtbare und den dazugehörigen 
Arbeitsnotizen viele entsprechende Merkposten (z.B. Merleau-Ponty 1994a: 
199 ff., 239, 307 ff., 339).

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38

zwingend heißt: dass sie sich direkt aufeinander bezogen.2 So sehr das 
aus der Sicht der Nachwelt wünschenswert gewesen wäre – man ver-
gisst, dass auch im Nachhinein als klassische Autoren gehandelte Per-
sonen dieselben Alltagsprobleme haben wie alle anderen Zeitgenossen: 
nicht alles lesen zu können, was die anderen schreiben, schon weil man 
die Zeit braucht, um die eigenen Positionen ausformulieren. Die weitere 
wechselseitige Kenntnisnahme, Kommentierung der wechselseitigen Po-
sitionen und Positionierungen wäre aus damaliger Sicht vielleicht »nur 
eine Frage der Zeit« gewesen. Nur leider: diese Zeit hatten sie dann eben 
nicht mehr. Schütz starb 1959 bereits mit 60 Jahren an einer Herzerkran-
kung, Merleau-Ponty zwei Jahre später, 1961, mit nur 53 Jahre an einem 
Herzinfarkt. Der frühe Tod unterbrach nicht nur ein jeweils laufendes 
»work in progress«, sondern verhinderte auch eine sachlich und persön-
lich nahe liegende Auseinandersetzung miteinander. Auch die dritte phä-
nomenologische Generation hat diese eigentlich fällige Auseinanderset-
zung nur sehr rudimentär geführt. 

Desto bedeutsamer war es, dass Gurwitsch als biografische Brückenfi-
gur zwischen Schütz und Merleau-Ponty 1973 nach Konstanz kommen 
sollte, an einen Ort und zu einer Zeit also, der/die für das künftige Pro-
fil der deutschen Wissenssoziologie und phänomenologischen Soziolo-
gie die Bedeutung eines formativen Milieus hatte. Aber auch hier führte 
der Tod eines wichtigen Akteurs zu einem Abbruch von objektiven Mög-
lichkeiten. Gurwitsch erlag in Zürich ebenfalls einem Herzinfarkt. Das 
Kolloquium fand ohne ihn statt. Von dem geplanten Vortrag existiert 
kein Manuskript, nur der geplante Titel ist überliefert. Er lautete: »Mer-
leau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung im Lichte Husserlscher 
Kritik« (Grathoff/Sprondel 1976: III). 

Gurwitschs Kritik an Merleau-Ponty und  
der Körper als Subjekt

Alexandre Métraux hatte sich mit Gurwitsch wenige Tage vor dessen 
Tod am 25. Juni 1973 in der Schweiz zur Besprechung der Edition von 
dessen Habilitationsschrift getroffen (Métraux 1976a: X). In den Jahren 
zuvor gab es bereits andere Treffen dieser Art. Vor diesem Hintergrund 
hielt Métraux bei dem Konstanzer Kolloquium einen Vortrag, dessen 
Manuskript er mir dankenswerterweise zur Verfügung stellte (Métraux 

2   Wie sehr Gurwitsch, Schütz und Merleau-Ponty zumindest zeitweise und zu-
mindest im selben Untergrund, wenn auch nicht immer in die gleichen Rich-
tungen bzw. aufeinander zu ihre Tunnels vorantreiben, zeigt Kristensen (2010: 
61 ff.).

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


39

1973). Métraux unternimmt darin eine Würdigung der wissenschaftli-
chen Biographie Gurwitschs und überliefert zwei mündliche Äußerun-
gen, die für unsere Thematik von eminenter Bedeutung sind. Die erste 
Äußerung enthält die Geschichte einer Intuition, die zum wissenschaftli-
chen Lebensmotiv wird. Gurwitsch berichtet, dass er als Student die Vor-
lesungen von Adhémar Gelb besucht habe, dem Mitarbeiter und Kolle-
gen von Kurt Goldstein: »In einer dieser Vorlesungen kam Gelb auf die 
Konstanzhypothese zu sprechen – ein Thema, das überhaupt beherr-
schend war. Nun hatte ich schon mit Husserl mich beschäftigt, die Ide-
en studiert. Und da fiel mir ein – mitten in der Vorlesung –, dass die Auf-
gabe der Konstanzannahme eine Art rudimentäre phänomenologische 
Reduktion ist: nämlich die Psychologie unabhängig macht von der Phy-
sik im weitesten Sinne, insofern [...] die phänomenalen Gegebenheiten 
zu nehmen sind wie sie sich darbieten. Und das fiel mir ein. Ich erstaun-
te. Ich weiss, dass ich den Mund aufgerissen habe, denn Gelb sagte mir 
nachher: ›Was war mit Ihnen los?‹ Da habe ich ihm gesagt: ›Ich habe ei-
nen Einfall gehabt, aber ich möchte über den nicht sprechen.‹ Denn es 
war viel zu vage noch.« (Métraux 1973: 4). 

Was den in Konstanz geplanten Vortrag Gurwitschs betrifft, so über-
liefert Métraux folgendes: »Sein Beitrag, an dessen Konzept er in Gedan-
ken bis zu den letzten Stunden seines Lebens arbeitete, wäre – so gestand 
er mir vor einigen Tagen – einer Auseinandersetzung mit Merleau-Pon-
tys Deutung des Leibes als sujet de la connaissance gewidmet gewe-
sen. Diesem einen Aspekt hätte sein Widerspruch gegolten, nicht aber 
dem Grundsätzlichen, in welchem er mit Merleau-Ponty eins sich wuss-
te.« (Métraux 1973: 1; Unterstreichung im Original). Damit ist ziem-
lich wahrscheinlich, dass Gurwitsch eine Kritik an Merleau-Pontys Zu-
gang neu ausführen oder weiter entwickeln wollte, die er bereits Ende 
der 1940er Jahre formulierte. 

Die Episode aus der Studentenzeit Gurwitschs, die Métraux überlie-
fert, unterstreicht nochmals die Bedeutung der Kritik der Konstanzan-
nahme als Ausgangspunkt für das Phänomenologieverständnis Gur-
witschs. Es könnte sein, dass er diesen Ausgangspunkt an den nur 7 Jahre 
jüngeren Merleau-Ponty weiter gegeben hatte, als dieser seine Seminare 
im Paris der 1930er-Jahre besuchte. Die Aufgabe der Konstanzannahme 
führt zu der Frage: wie kommt es zu den Strukturen und Gestalten un-
serer Welt(wahrnehmung), wenn diese nicht in schon in einer vermeintli-
chen physikalischen Objektivität gründen? Spielen hier Bewusstseinsleis-
tungen oder Strukturen und Prozesse des Körpers eine wichtigere Rolle 
oder ist das eine falsche Alternative?  

Man kann sagen, dass Gurwitsch eindeutig den ersten Weg einschlägt. 
Bei aller Anerkenntnis der Rolle körperlich bzw. leiblich fundierter Sin-
nesleistungen setzt er in letzter Instanz auf die konstituierenden Leis-
tungen eines im Unterschied zu Husserl aber non-egologisch gedachten 

GURWITSCHS KRITIK AN MERLEAU-PONTY UND DER KÖRPER ALS SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40

Bewusstseins. Merleau-Ponty setzt – bei aller Anerkenntnis der Nicht-Re-
duzierbarkeit von Bewusstsein als Phänomen – mit Umwegen und Para-
doxien diesbezüglich auf die Strukturen und Prozesse des Körpers. Beide 
berufen sich dabei auf Husserl – Gurwitsch auf eine transzentaltheore-
tische Husserlsche Orthodoxie, Merleau-Ponty auf den Husserl der Ide-
en II und der Skizzen des Spätwerks, insbesondere der Ausführungen 
zu den »passiven Synthesen«. Merleau-Ponty fasst den Körper zunächst 
nach einem Subjektmodell als »schweigendes Cogito«. Das genau ist der 
Anknüpfungspunkt für Gurwitschs Kritik. Später schreibt Merleau-Pon-
ty sein Körperkonzept um – er konzipiert Körperlichkeit zunehmend als 
ein strukturales, differentielles Wahrnehmungs- und Bewegungsgesche-
hen. Mehr denn je stellt sich ihm dabei aber die Frage, ob und in welchem 
Sinn Körper oder Bewusstsein nicht falsche Alternativen darstellen. Seine 
Position bleibt, wie wir sehen werden, uneindeutig. Merleau spricht selbst 
von guter und schlechter Ambiguität. Insgesamt sind und bleiben die Un-
terschiede zwischen den Positionen beider, auch nach den Selbstkorrek-
turen Merleau-Pontys, nuanciert, subtil und zum Teil außerordentlich 
schwierig zu fassen, für die beiden Autoren aber natürlich grundlegend. 

Auch aus Äußerungen Gurwitschs im Briefwechsel mit Schütz, aus 
Veröffentlichungen Gurwitschs sowie seines Schülers Richard Zaner las-
sen sich eine Reihe von Argumentationen entnehmen, die mit Sicherheit 
in dem Konstanzer Vortrag eine Rolle gespielt hätten. Sie betreffen just 
den Komplex, für den der Name Merleau-Pontys heute wesentlich steht: 
nämlich ein ihm zugerechnetes Konzept leiblicher bzw. körperlicher In-
tentionalität. Für Gurwitsch machte ein solches Konzept von vorne he-
rein keinen Sinn. Seine Skepsis artikulierte er – bei aller zugleich geäußer-
ten Bewunderung und Hochschätzung für Merleau-Pontys Frühschrift 
Phänomenologie der Wahrnehmung3 – bereits in den späten Vierziger-
jahren im Schriftwechsel mit Alfred Schütz. »Sätze wie: ›je suis ma main‹ 
und ähnliche [kann ich nicht] akzeptieren,« schreibt Gurwitsch im Mai 
1948 nach der ersten Lektüre der Phänomenologie der Wahrnehmung 
»und die ganze Verlagerung des Bewusstseins auf den Körper bei Sartre 
wie auch bei Merleau-Ponty scheint mir die Dinge auf den Kopf zu stel-
len. Die korrekte Fragestellung ist natürlich: wie sieht Bewusstsein von 
meinem Leibe aus.« (Schütz/Gurwitsch 1985: 170). 

Auch in seinem Hauptwerk Das Bewusstseinsfeld hält Gurwitsch 
Übereinstimmungen mit Merleau-Ponty in »wesentlichen Punkten« fest 

3  Etwa in den auch inhaltlich sehr erhellenden Besprechungen der französi-
schen Originalausgabe (Gurwitsch 1949/50), in der er das Buch als »one of 
the most important publications of the phenomenological movement«, »al-
most unique in its kind« bezeichnet (ebd. 444) sowie der englischen Über-
setzung der Phänomenologie der Wahrnehmung (Gurwitsch 1964). Schon 
in der ersten Besprechung deutet er am Ende aber auch seine Kritik an. 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


41

(Gurwitsch 1974: 238).4 Er legt auch hier den Akzent auf die zentra-
le Rolle von Noesis und Noema, der von Husserl eingeführten Unter-
scheidung zwischen dem Leistungsaspekt von Bewusstsein (dem Wie 
der bewussten Zuwendung) und dem damit korrelierenden Inhalt. Mer-
leau-Ponty wirft er vor, diese grundlegende Unterscheidung preiszu-
geben, wenn er sich für die »Konstitution der realen Dinge und der 
Wahrnehmung« nicht auf das Bewusstsein, sondern auf die Leiblich-
keit berufe (Gurwitsch 1974: 246). Gurwitsch leugnet nicht die wich-
tige Rolle der »leiblichen Phänomene«, besteht aber darauf, dass auch 
leibliche Phänomene erfahrene Phänomene und damit Bewusstsein-
sphänomene sind: »Genau genommen handelt es sich nicht so sehr um 
die Leiblichkeit selbst qua Realität als vielmehr um das spezifische Be-
wusstsein, das wir von ihr haben. Gewiss ist dieses Bewusstsein nicht 
notwendig ein ausdrücklich setzendes und thematisierendes Bewusst-
sein; und wir gehen mit Merleau-Ponty einig, wenn er sagt: ›il y a ... 
plusieures  manières pour la conscience d’être conscience‹. Aber es muss 
betont werden, dass ein vorprädikatives, unthetisches, nicht themati-
sierendes Bewusstsein eben auch Bewusstsein ist.« (Gurwitsch 1974: 
246 f.). In einem Aufsatz aus dem Jahre 1966 mit dem Titel Edmund 
Hus serls Conception of Phenomenological Psychology wirft Gurwitsch 
Merleau-Ponty vor, er mache sich einen fehlerhaften Gebrauch der For-
mel »Intentionalität des Körpers« zu eigen. Aus Sicht einer Husserl-
schen Orthodoxie hätte dieser Ausdruck allenfalls als objektiver Geni-
tiv einen greifbaren Sinn: Körperliches als vom Bewusstsein intendiert. 
Merleau-Ponty dagegen verwende diesen Ausdruck als subjektiven Ge-
nitiv und schreibe dem Körper damit selbst Intentionalität und damit 
einen Status als Subjekt zu. 

4  Etwa das Abheben auf die immer schon gegebene Gestaltkohärenz der Or-
ganisation von Wahrnehmung und Leiblichkeit, die nicht Ergebnis einer Be-
tätigung intellektueller Funktionen ist, sondern ihrer inneren Struktur ent-
spricht (Gurwitsch 1974: 242). Auch die »Leiblichkeit« ist für Gurwitsch 
auf diese Weise gestalthaft organisiert: die Teile »implizieren sich gegensei-
tig, enthalten einander, symbolisieren und qualifizieren« (ebd.: 243); »die 
Leiblichkeit weist also die Organisationsstruktur auf, die wir als Gestalt-
kohärenz beschrieben haben«; auch Intersensorialität (ebd. 244 f.); sehr 
weit geht Gurwitsch auch darin mit, dass Wahrnehmungs – und »Leibsyn-
thesen« keine »ausdrücklichen Akte der Vereinigung« darstellen sowie Ein-
heit und Identität der wahrgenommene Dinge Korrelate der Einheit und 
Identität des eigenen Leibes sind (ebd.: 245). Aber dennoch oder gerade 
deswegen gilt für Gurwitsch immer ein Bewusstseinsvorbehalt. Leiblich-
keit ist für ihn nur bewusster Körper, Bewusstsein vom Körper, für das 
letztlich Husserls Formulierung eines »Zusammenhangs absoluten Seins, in 
den nichts hineindringen, und aus dem nichts entschlüpfen kann« Geltung 
behält (Gurwitsch 1975: 342 FN). 

GURWITSCHS KRITIK AN MERLEAU-PONTY UND DER KÖRPER ALS SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42

In diesem Zusammenhang verweist Gurwitsch auf die Arbeit seines 
Schülers Richard Zaner: »a very clear and through presentation and 
critical discussion of Merleau-Ponty’s theory« (Gurwitsch 1974a: 104). 
Zaners Buch The Problem of embodiment (1964) setzt sich mit den 
Leiblichkeitskonzepten von Gabriel Marcel, Sartre und Merleau-Pon-
ty exemplarisch auseinander und unterzieht sie jeweils einer ausführli-
chen und durchaus scharfen Kritik. Er wirft Merleau-Ponty ein fehlge-
leitetes Verständnis der phänomenologischen Methode vor (Zaner 1964: 
199 ff.). Damit sagt Zaner im Grunde, Merleau-Ponty habe nicht ver-
standen, was Phänomenologie sei. Zaner zitiert in diesem Zusammen-
hang die Passage aus Gurwitschs Bewusstseinsfeld und greift deren zen-
trales Argument auf, Merleau-Ponty unterstelle dem Körper eine eigene 
Intentionalität, er behaupte zu Unrecht eine »latent science of the world 
dis closes by means of the body itself. Living the body, I am able to  learn 
what it knows.« (Zaner 1964: 205). Er gibt Merleau-Pontys These wie-
der, »that the unity of material things is due to the unity of the body, 
 established by means of the corporeal scheme; that to have a body is to 
have a ›universal montage‹ of the world as an intersensory unity; that the 
body provides a ›logic of the world‹; and that the body provides the in-
strument for my ›comprehension‹ and apprehension of the world. ›L’in-
tentionnalité opérante‹, in fact, is for him a kind of corporeal intentio-
nality, completely different from what he choses to call ›l’intentionnalité 
d’acte‹.« (Zaner 1964: 206). 

Zaner vollzieht hier eine Überpointierung von Formulierungen Mer-
leaus, er trifft aber auch einen Schwachpunkt der Argumentation. Man 
kann sich in der Tat die Frage stellen, ob es nicht einen Bruch zwischen 
dem ersten und zweiten Teil der Phänomenologie der Wahrnehmung, 
in denen Wahrnehmung und Körper im Vordergrund stehen, und dem 
dritten Teil gibt, dessen Zielkonzept das Thema der Zeiterfahrung und 
die von Zaner zitierte »fungierende Intentionalität« ist. Der genaue Zu-
sammenhang wird nämlich von Merleau-Ponty an keiner Stelle wirklich 
nachvollziehbar expliziert. Dennoch ist insbesondere Zaners Behaup-
tung einer Gleichsetzung von »intentionnalité opérante« mit einer »cor-
poreal intentionality« fragwürdig. Merleau-Ponty ist oft, zum Beispiel 
von Sartre und Simone de Beauvoir vorgeworfen worden, er lasse sich 
nie festlegen (vgl. z.B. Sartre 1968: 215 f.). Ob das eine Tugend oder 
eine Schwäche ist, sei dahin gestellt. Sicher ist in diesem Fall, eine Fest-
legung auf eine solche von Zaner behauptete Gleichsetzung hat Mer-
leau-Ponty an keiner Stelle expressis verbis formuliert. Und zwar schon 
deshalb nicht, weil der Ausdruck »körperliche Intentionalität« im Text 
der Phänomenologie der Wahrnehmung genau genommen nicht vor-
kommt. In der deutschen Übersetzung findet sich zwar eine vom Über-
setzer eingefügte Zwischenüberschrift »§ 19 Die Intentionalität des Lei-
bes« (Merleau-Ponty 1966: 165). Diese fehlt aber in der französischen 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


43

Originalausgabe. Dort taucht eine »intentionnalité du corps« lediglich 
als Zwischenüberschrift im angehängten Inhaltsverzeichnis ohne ge-
naue Seitenzahl und ohne die in der deutschen Ausgabe gewählte Pa-
ragrapheneinteilung auf. Ob dieses Inhaltsverzeichnis überhaupt von 
Merleau-Ponty selbst stammt, ist durchaus nicht klar. Jedenfalls findet 
sich der behauptete Zentralbegriff des ganzen Werks an keiner Stelle in 
dessen Text. Erst recht behauptet Merleau-Ponty nicht eine derart tief-
greifende Kluft zwischen »intentionnalité opérante« und »intentionna-
lité d’acte«, wie Zaner sie unterstellt (»completely different«). Ganz im 
Gegenteil wird die »intentionnalité opérante« in einem Fundierungs-
verhältnis und damit eher einer Kontinuitätsbeziehung zu der »inten-
tionnalité d’acte« gesehen. Letztere wird ausdrücklich durch die erste-
re »ermöglicht« (Merleau-Ponty 1966: 475). Zutreffend ist aber sicher 
ein weiterer Befund Zaners, Merleau-Ponty akzeptiere zwar Husserls 
Befund einer Konstituiertheit der »objektiven Welt« der Naturwissen-
schaften, nicht aber die der »Lebenswelt«. 

Lebenswelt und Wissen(schaft) bei Merleau-Ponty

Damit trifft er den zentralen Punkt der Merleau-Pontyschen Phänome-
nologie und das, worin sie sich zugleich von Gurwitsch und Schütz ab-
setzt.5 Für Merleau-Ponty ist Lebenswelt nicht wie für Schütz und die 
Wissenssoziologie die Welt der unhinterfragten, selbstverständlichen 
Geltung von (Alltags-) Wissen, sondern er versteht sie als Welt der Wahr-
nehmung. Wahrnehmung ist eine Form des Bewusstseins (≠ Wissen), die 
Merleau-Ponty als nicht konstituiert auffasst. Das bedeutet, sie ist nicht 
auf greifbare Leistungen oder Akte reduzierbar. Sondern umgekehrt: alle 
Bewusstseinsleistungen und Akte rekurrieren in irgendeiner Form auf 
Wahrnehmungserfahrungen und – ob das gleichbedeutend oder eine Art 
Ergänzung darstellt, ist durchaus nicht klar – auf die primäre Zeiterfah-
rung der von ihm sogenannten »fungierenden Intentionalität«. Dabei ist 
Wahrnehmung keinesfalls gleich zu setzen mit Wissen, also mit propo-
sitionalen Urteilen jeder Art. Insofern trifft Zaners Feststellung zwar zu, 
Merleau-Ponty betrachte die Lebenswelt als nicht konstituiert. Dies ist 
der Fall, wenn man Lebenswelt wie Merleau-Ponty als Welt der Wahr-
nehmung versteht. Sie trifft aber nicht zu, wenn man unter Lebenswelt – 
wie Schütz – die Welt des unhinterfragten Alltagswissens versteht. Wenn 
Zaner sagen will, Merleau-Ponty halte es für sinnlos die Konstruktio-
nen des Alltagswissens »konstitutionsanalytisch« zu hinterfragen, irrt 
er. Wissen hat für diesen auch in seinen Alltagsformen Erkenntnis- und 

5   Zumindest wenn man von manchen Überlegungen und Notizen absieht, die 
sich sowohl beim späten Husserl wie beim späten Schütz finden.

LEBENSWELT UND WISSEN(SCHAFT) BEI MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44

damit Aktcharakter. Auch das Alltagswissen beinhaltet vorwissenschaft-
liche Modelle und Theorien über die Welt, in seine Genese gehen Ur-
teile und aktive Synthesen ein, die sich analysieren lassen, auch dann, 
wenn sie – wie Schütz sagt – nur noch in sedimentierter Form greif-
bar sind. Alltagswissen hat insofern mit dem Wissen der Wissenschaf-
ten den Charakter der Konstruktion von Welt gemeinsam. Was Mer-
leau-Ponty allerdings bestreitet, ist, dass der »Wirklichkeitsakzent«, wie 
in der Schützschen Tradition behauptet wird, eine Funktion von Wissen 
sei. Die Überzeugung von der Realität eines Phänomens ist für ihn eine 
Frage der Wahrnehmung. Sowohl das wissenschaftliche wie das vorwis-
senschaftliche, alltägliche Wissen finden für Merleau-Ponty ihren Aus-
gangspunkt und ihre Erfüllungsbedingungen daher in Wahrnehmungs-
erfahrungen. »Die Wirklichkeit«, schreibt Merleau-Ponty 1945, »ist ein 
solides Gewebe, sie wartet nicht unser Urteil ab, um seltsamste Phäno-
mene sich einzuverleiben (s’annexer), noch so wahrscheinliche Phan-
tasien aber zurückzuweisen. Wahrnehmung ist nicht Wissenschaft von 
der Welt, ist nicht einmal Akt, wohlerwogene Stellungnahme, doch ist 
sie der Untergrund, von dem überhaupt erst Akte sich abzuheben ver-
mögen und den sie beständig voraussetzen.« (Merleau-Ponty 1966: 7). 
In seinem nachgelassenen Werk formuliert er 1960/1 sehr ähnlich: »Das 
Reale ist kohärent und wahrscheinlich, weil es real ist, und nicht real, 
weil es kohärent ist. [...] Eine noch so geringfügige Kleinigkeit des Wahr-
genommenen schlägt dieses sogleich dem ›Wahrgenommenem‹ zu, und 
eine noch so glaubwürdige Phantasieerscheinung gleitet hinweg über die 
Oberfläche der Welt...« (Merleau-Ponty 1994a: 62). Dies gilt für Urteile 
des Alltagswissens wie für die der Wissenschaft gleichermaßen. Insofern 
stützen sich Naturwissenschaften wie Alltagswissen, aber eben auch die 
phänomenologische Analyse auf die gemeinsame »Rechtsquelle« (Hus-
serl) der Wahrnehmung.

In seiner wissenschaftstheoretischen Vorlesung Die Humanwissen-
schaften und die Phänomenologie postuliert Merleau-Ponty sogar eine 
Parallelität von Physik und Phänomenologie. Die Wahrnehmung ist glei-
chermaßen »Ausgangslage« der Husserlschen »Wesensschau« wie der 
Konstruktion physikalischer Gesetze. »Aus dem unreinen und unvoll-
ständigen Phänomen, wie etwa dem des Falles auf schräger Ebene, lese 
ich den freien Fall heraus, der der Geist theoretisch konzipiert oder kon-
struiert« (Merleau-Ponty 1973: 160 f.). Das bedeutet: »Die Induktion 
[...], wie sie durch die Physiker tatsächlich praktiziert wird [...] ist be-
reits eine Wesenserforschung«. Aber auch: »Selbst wenn man wesensbe-
grifflich denkt, denkt man immer auf dem Fundament des Sichtbaren, 
der Tatsache.« (1973: 161). Es gäbe, so Merleau-Ponty, einen »phäno-
menologischen Positivismus« (Merleau-Ponty 1973: 139) und wenn 
das stimmt, gäbe es auch sozusagen einen »positivistische Phänomeno-
logie«. Allerdings kann man dann auch auf zwei Weisen die Modelle, 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

Ideen, Wesen, Gesetze, die Idealisierungen des Wissens – kurz die Kon-
struktionen jeder Art – fälschlich mit der Wirklichkeit gleichsetzen. Ent-
weder man erklärt die Wirklichkeit schlechthin für eine Konstruktion 
oder aber man erklärt die Konstruktionen für die Wirklichkeit schlecht-
hin. Im Alltagswissen können bekanntlich beide Fehlgriffe vorkommen, 
in der Wissenschaft haben die sogenannten Geisteswissenschaften eher 
eine Neigung zum ersten, Naturwissenschaften eher zum zweiten Irrtum. 
Merleau-Ponty bezieht sich in seinen späten Werken gerne auf Einstein 
und generell die Modelle der Physik als Beispiel für den Anspruch ein 
wirkliches oder vermeintliches Wissen über eine wirklichere Wirklichkeit 
gegenüber dem »Wahrnehmungsglauben« auszuspielen (Merleau-Pon-
ty 1994a: 35; 2007: 181–289). Das ist für ihn zugleich ein Musterfall 
einer imaginären wissenschaftlichen »Kosmotheorie«, der es möglich 
wäre, eine Art Wahrnehmung der Wirklichkeit ohne Standort, von über-
all und nirgends, zu haben.6 

*

Damit zurück zu der Kritik Zaners, Merleau-Ponty sei inkonsequent, 
wenn er die »objektive Welt« der Wissenschaft für »konstituiert« (und 
damit eine Konstitutionsanalyse für sinnvoll) halte, nicht aber die Le-
benswelt. Dieser Vorwurf verliert eben an Schärfe, wenn man sich klar 
macht, dass Merleau-Ponty Lebenswelt gar nicht in einer Dimension des 
Wissens definiert und zugleich keinen kategorialen Graben zwischen All-
tagswissen und Wissenschaft sieht. Der Dissens liegt vielmehr im Status 
der Wahrnehmung. Zaner sieht hier nur eine Weigerung, das transzen-
dentaltheoretische Programm Husserls konsequent anzuwenden. Das 
betreffe die Konstitution der Außenwelt wie die des phänomenalen Kör-
pers (Leib) und damit der Wahrnehmung gleichermaßen. Merleau-Pon-
tys »existentialistisches Vorurteil«, so Zaner, hindere ihn letztlich an ei-
ner konsequenten, nämlich konstitutionstheoretischen Analyse auch der 
Wahrnehmung. Aber »Lebenswelt« als »konstituiert« zu betrachten, ist 
für Merleau-Ponty eine contradictio in adiecto. Die Zurückweisung 
einer »Konstitution der Lebenswelt« und damit der Anwendung der 
transzendentalen und eidetischen Reduktion ist gerade ein Kernelement 
von Merleau-Pontys Husserlinterpretation. Merleau-Ponty geht davon 
aus, dass Husserl in der Entdeckung der Bedeutung der Lebenswelt für 
das Bewusstseinsleben letztlich seinen transzendental- bzw. konstituti-
onstheoretischen Rahmen von innen her aufsprengt. Merleau-Ponty hat 
etwa zur selben Zeit wie Alfred Schütz, nämlich 1958/1959, Gurwitschs 
Hauptwerk Das Bewusstseinsfeld gelesen. Lester Embree berichtet von 

6   Ganz ähnlich argumentiert übrigens auch George H. Mead in seiner späten 
Zeitphilosophie gegenüber der Relativitätstheorie (Mead 1969).

LEBENSWELT UND WISSEN(SCHAFT) BEI MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

einer mündlich überlieferten Äußerung Merleau-Pontys »that Gurwitsch 
went ›too far‹« (Embree 1981: 159). Embree fügt die Bemerkung hin-
zu: »Gurwitsch’s position seems to be that Merleau-Ponty did not go 
far enough.« (ebd.). 

Merleau-Pontys Kritik an Gurwitsch 

1997 wurden von Stéfanie Ménasé Notizen Merleau-Pontys zu Gur-
witschs Hauptwerk »Das Bewusstseinsfeld« aus seinem Nachlass ver-
öffentlicht (Merleau-Ponty 1997), mit hoher Wahrscheinlichkeit Ende 
1958 oder Anfang 1959 entstanden. Sie enthalten Zusammenfassungen 
der Argumentationen Gurwitschs und teilweise angefügte Gegenpositio-
nen Merleau-Pontys. Viele Formulierungen Merleau-Pontys sind außer-
ordentlich schwierig zu verstehen. Das liegt zum einen an dem konden-
siert-metaphorischen, eher andeutenden als ausführenden Stil Merleaus, 
der sich in nicht zur Publikation bestimmten Notizen natürlich noch 
verstärkt. Zum anderen kommen in diesem Fall Probleme hinzu, die et-
was mit dem komplizierten Verhältnis der Autoren zu tun haben. Ihre 
Ausgangspunkte und Positionen liegen nahe beieinander, beide positio-
nieren sich gegenüber Husserl sowohl anknüpfend wie auch ablehnend, 
aber eben in jeweils verschiedenen Hinsichten. Merleau-Pontys Posi tion 
ist zu diesem Zeitpunkt nach wie vor in Bewegung: er ist bestimmten 
Argumenten Gurwitsch zum Zeitpunkt der Lektüre bereits entgegenge-
kommen, hat frühere Positionen, zum Teil auch die von Gurwitsch kri-
tisierten, zu diesem Zeitpunkt bereits korrigiert. Zugleich löst der Text 
weiterführende aktuelle Überlegungen aus, wie auch Ménasé betont. Es 
gibt aber auch Positionen, an denen er weiterhin festhält und die er ge-
gen Gurwitsch geltend macht. 

Gemeinsamer Ausgangspunkt beider Autoren ist wie gesagt die Auf-
gabe der Konstanzhypothese und in diesem Zusammenhang die Ausei-
nandersetzung mit gestaltpsychologisch relevanten experimentellen und 
klinischen Befunden. Für beide gibt es damit keine strikte (insofern: kon-
stante) Korrespondenz zwischen Strukturen, Ordnungen, Konfiguratio-
nen, Gestalten der Wahrnehmung und des Wahrgenommenen zu objek-
tivierbaren Reiz(an)ordnungen in einem messtheoretischen Sinn. Hier 
beginnt für Gurwitsch wie für Merleau-Ponty die genuine Zuständigkeit 
der phänomenologischen Beschreibung und Analyse. 

Gurwitsch geht davon aus, dass der strukturale »Mehrwert« des 
Wahrnehmungserlebnisses, Strukturen, Konturen, Figurationen auf kon-
stituierende, aktförmige, autonome Leistungen des Bewusstseins zurück-
geht. Hierfür muss er strikt an der bewusstseinstheoretischen Grund-
unterscheidung zwischen Noesis und Noema, also der Unterscheidung 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

zwischen Akt/Leistung/Art und Weise des bewussten Sich-Beziehens-Auf 
und dem Inhalt, dem Worauf dieses Sich-Beziehens festhalten. Was Gur-
witsch von Husserl unterscheidet, ist die Annahme, dass Bewusstsein 
letztlich non-egologisch verfasst ist. Bei Bewusstsein handelt es sich für 
ihn nicht primär um ein »ego cogito«, sondern ihm liegt ein letztlich an-
onymes Cogitare zugrunde. Dieses Cogitare = leistende, »aktförmige« 
Bewusstsein ist auch bei Wahrnehmungsvorgängen, einschließlich der 
Erfahrung des eigenen Körpers wirksam. Deshalb ist für Gurwitsch die 
Frage nach der »Konstitution« von Erfahrung immer sinnvoll. Was es 
schwierig macht, sein Verständnis von »Leistung« zu verstehen, ist aller-
dings die Zumutung, sich eine Handlung/Leistung vorzustellen, die nicht 
von einem Ich ausgeht. 

Merleau-Pontys Ansatz ist von vorne herein ein anderer. Er bringt 
den Körper (corps) als entscheidende Instanz für die Interpretation des 
strukturalen »Mehrwerts« ins Spiel. Struktur, Gestalt, Kohärenz, Kon-
tur haben unsere Wahrnehmungen kraft der Beschaffenheit, Qualität 
unseres Körpers, den er von vorne herein in einen gemeinsamen Struk-
turzusammenhang mit der auf ihn bezogenen Welt und Umwelt sieht. 
Merleau-Ponty hält im Unterschied zu Gurwitsch an der Figur eines 
freilich »inkarnierten« Egos bzw. Subjekts fest. Er fasst aber dessen, 
wie er es nennt, »intentionnalité opérante« nicht primär als »cogitare« 
= Denken, Wissen. Die Schwierigkeit bei Merleau-Ponty besteht darin, 
sich ein Subjekt, ein Ego vorzustellen, das sich nicht über seine Hand-
lungen/Leistungen konstituiert, nicht »aktiv« ist, sondern passiv oder 
medial. Das führt Merleau-Ponty zunächst zu der Kompromissbildung, 
den Körper als ein »stummes Cogito«, als eine Art (Bewusstseins-)Sub-
jekt hinter dem (Bewusstseins-)Subjekt zu fassen. Dieses »romantische 
Körperkonzept«, wie ich das später nennen werde, gibt er aber in den 
1950er Jahren auf zugunsten eines strukturalen Konzepts, das eine 
Teilrehabilitierung einer Cartesianischen Differenz beinhaltet. Die Un-
terschiede zwischen Gurwitsch und Merleau-Ponty sind deswegen subtil 
und schwierig zu verstehen, weil sie teilweise konvergent, teilweise di-
vergent argumentieren, manchmal beides zugleich. Hinzu kommt, dass 
keiner von beiden beanspruchen kann, diese schwierigen Probleme ei-
ner endgültigen Lösung entgegengeführt zu haben. Das ist im Übrigen 
bislang niemandem gelungen, weder in den Natur-, noch in den Sozial- 
bzw. sogenannten Geisteswissenschaften. Kontroversen auf diesem Ge-
biet gleichen unvermeidlich einem gemeinsamen Stochern nach Orien-
tierung im Nebel von sich selbst nur begrenzt deutlichen Vorstellungen 
und Akzentsetzungen. 

Dies vorausgeschickt möchte ich einen Aspekt von Merleaus Kritik 
an Gurwitsch herausgreifen, den ich halbwegs nachvollziehen kann, der 
zugleich eine wesentliche Differenz der beiden Orientierungen benennt 
und für die Fragestellung dieses Buchs von entscheidender Bedeutung 

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

ist. Es handelt sich um ein Argument gegen Gurwitschs Vorstellung der 
»Dingkonstitution«. Die Wahrnehmung eines Dings – zum Beispiel des 
berühmten Apfelbaums oder auch eines Kartoffelsacks – ist für Gur-
witsch immer schon in sich durch Verweisungen, Sinnsynthesen des Be-
wusstseins, von Gedächtnisbezügen überformt und darin stellt sich des-
sen Identität und Bedeutung als Ding überhaupt erst her. Für Gurwitsch 
gibt es ein Kontinuum zwischen dem sinnlichen Eindruck, der Bedeutung 
und den Verweisungen auf Gedächtnisinhalte, die ein Wahrnehmungs-
gegenstand in uns auslöst. Letztere tragen für ihn auch zur sinnlichen 
Gestalt des Gegenstandes bei, beispielsweise in dem Umstand, dass die 
Vorderseite des von mir erblickten Gegenstandes irgendwie auf seine mir 
abgewandte Rückseite verweist. Diese ist, obwohl ich sie aktual nicht 
sehe, auf bestimmte Weise mitgegeben (»appräsentiert«) und daher mit 
beteiligt an der »Gestalt« des Dings. 

Anders Merleau-Ponty. Lapidar merkt er an: »Où sont ces renvois? 
Il n’y en a pas ...« »Wo sind diese Verweisungen? Es gibt sie nicht ...« 
(Merleau-Ponty 1997: 328, Übers. jmk). Er hatte bereits in der Phäno-
menologie der Wahrnehmung die Annahme kritisiert, die aktuelle Ge-
genstandswahrnehmung würde durch Gedächtnisleistungen (Erinne-
rungen, Wissen) (mit)konstituiert. Merleau akzentuiert demgegenüber 
eine irreduzible Qualität des »Präsenzfeldes«. Das Wiedererkennen ei-
ner in der Vergangenheit erfahrenen Konstellation müsse von der Ge-
genwart ausgehen, nicht umgekehrt. Zuerst müsse »die aktuelle Er-
fahrung Form und Sinn annehmen, um gerade diese und keine andere 
Erinnerung hervorzurufen« (Merleau-Ponty 1966: 40, Übers. geän-
dert, jmk). Wäre es umgekehrt, würde sich das Ding also gleichberech-
tigt aus aktuellen Empfindungen und Erinnerungen zusammensetzen, 
»böte nichts in ihm dem uferlosen Fluss der Erinnerungen Halt« (ebd.: 
41), würde sich das wahrgenommene Ding schlechterdings nicht mehr 
grundsätzlich von seinem Bild, von einer Illusion unterscheiden. Dieses 
Argument der aktualen Dichte der Wahrnehmung greift Merleau-Pon-
ty auch hier auf: »Gurwitsch ne voit pas que, si la  ›chose‹ devait être 
préparée par ce processus où actuel et inactuel s’échangent, il n’y aurait 
jamais de ›chose‹, la zone de l’actuel, du sensible, ne pouvant elle- même 
cristalliser que par cette même conscience de ›quelque chose‹ figuré 
qu’on veut déduire.« »Gurwitsch sieht nicht, dass, wenn das Ding durch 
den Prozess, in dem Aktuales und Nicht-Aktuales sich austauschen, 
eingerichtet werden müsste, es niemals ein Ding geben würde; die Zone 
des Aktualen, des Sensiblen kann ihrerseits nur auskristallisieren durch 
eben dieses Bewusstsein eines figurierten Etwas, das man (gemeint: 
Gurwitsch, jmk) deduzieren möchte.« (Merleau-Ponty 1997: 330; 
Übers. jmk). 

Für Merleau-Ponty sind die Identität und Gestalthaftigkeit des Wahr-
nehmungsdinges und dessen innerer und äußerer Horizonte nicht 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

Ergebnis einer vom Bewusstsein aktiv konstituierten noetisch-noemati-
schen Einheit, einer Synopsis von Einzelheiten, von gegenwärtigen und 
vergangenen Erfahrungen, sondern die Kohärenz des Gegenstandes ist 
»leibhaftig« im Sinne von »wirklich«. Diese Kohärenz ist »résultat du 
saisie charnelle du tout dans son unité latérale« (»Resultat eines leibhaf-
tigen Erfassens des Ganzen in seiner lateralen Einheit«). Dieses Erfassen 
ist keine Abbildung »objektiver Relationen« im Sinne der Konstanzan-
nahme einer atomistischen Physik. Gleichwohl ist sie auch nicht idiosyn-
kratisch, »subjektiv«, sondern von einem Moment der »Generalität«, 
der Geltung über diesen besonderen Fall hinaus bestimmt: »généralité 
qui lui est essentielle, qui n’est pas second ou dérivé [...] une généralité 
première, originaire, avant la multiplicité [...]. C’est la généralité du We-
sen (verbal, actif), de ce qui west et agit [...] il y a un leibhaft de l’essence« 
»Generalität, die ihr wesentlich ist, die nicht sekundär oder abgeleitet ist 
[...] eine primäre, originäre Generalität vor der Vielheit [...] Es handelt 
sich um die Generalität des Wesens (als Verb, aktiv), um das, was west 
und handelt [...] es gibt eine Leibhaftigkeit des Wesens« (Merleau-Pon-
ty 1997: 328; Übers. jmk). 

Jenseits der ontologischen und durchaus heideggernden Anklänge 
(»wesen« als ein vom deutschen Partizip des Verbs »sein« abgeleitetes 
Zeitwort), die darauf hindeuten, dass auch hier Zeit – damit in einem 
grundlegenderen Sinn Gedächtnis? – im Spiel ist, klingt eine Argumen-
tation Merleau-Pontys an, die sich von seinem Frühwerk bis in die 
späte Ontologie durchzieht. Die Welt und die Gegenstände der Wahr-
nehmung sind im Modus einer »Rationalität der Faktizität« (facti-
cité-rationalité, ebd.: 331), in der Dichte eines Präsenzfeldes gegeben, 
die jenseits von Plausibilität, Wahrscheinlichkeit oder Bezweifelbar-
keit spielt (Merleau-Ponty 1997: 331; vgl. dazu 1994a: 225). Nur 
dieses Präsenzfeld aktualer Wahrnehmung kann einen räumlich-zeit-
lichen Horizont aufweisen. Entsprechend ist es für Merleau-Ponty wi-
dersinnig die Erfahrung von Horizonten in einer Logik von Noesen 
und Noemen zu analysieren: »Absurde de vouloir analyser un hori-
zon en termes de noèse et noème, conscience de ... et objet. L’horizon 
n’est pas extension de la zone de vision claire où se réalisent ces struc-
tures: il est le milieu des ces structures cristallisées, leur Worin pré-in-
tentionnel. [...] L’horizon est à mon ici maintenant ce qu’est ma nais-
sance ou ma mort à ma vie.« »Absurd einen Horizont in den Termen 
von Noesis und Noema analysieren zu wollen, <als> Bewusstsein 
von... und Objekt. Der Horizont ist nicht die Ausweitung der Zone 
des klaren Sehens, in dem sich diese Strukturen realisieren: er ist das 
Milieu dieser kristallisierten Strukturen, ihr vor-intentionales Worin. 
[...] Der Horizont ist für mein Hier/Jetzt das, was meine Geburt oder 
mein Tod für mein Leben ist.« (Merleau-Ponty 1997: 332, Übers. 
jmk). 

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Insgesamt fällt an allen diesen Einwänden auf, dass Merleau an kei-
ner Stelle die Figur eines Körper-Subjekts, die Annahme einer Intentio-
nalität des Körpers verteidigt oder als Argument ins Spiel bringt – Denk-
figuren also, die ihm Gurwitsch zum Vorwurf macht. Vielmehr greift 
Merleau-Ponty durchweg auf Argumente des Schlussteils der Phänome-
nologie der Wahrnehmung zurück. Merleau-Ponty bezieht sich dort so-
wohl auf die Analysen der »ursprünglichen Zeit«(erfahrung) Heideggers 
wie auf die Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusst-
seins Husserls (Husserl 1980, die ja von Heidegger 1928 herausgegeben 
worden waren). Die letzteren liest Merleau-Ponty aus der Perspektive 
von Analysen insbesondere des späten Husserl zu Phänomenen der Passi-
vität und »das Geflecht der passiven Synthesen, dieses mannigfaltige strö-
mende Geschehen, ohne das Bewusstsein nicht Bewusstsein wäre« (Hus-
serl 1966: XVII). Mit diesem paradoxen Ausdruck bezieht sich Husserl 
auf den Umstand, dass sich in Erfahrungen der Wahrnehmung, der Be-
wegung (Kinästhesie) und des Zeitflusses unablässig Synthesen (Reten-
tionen, Protentionen, Assozia tionen) vollziehen, Zusammenhänge und 
Einheiten zwischen Mannigfaltigem sich herstellen, ohne dass dem eine 
greifbare Eigenaktivität des Ichs entspricht, zugleich aber den Boden, die 
Ermöglichung für alle aktiven Leistungen des Ichs darstellen (Husserl 
1966: 209). An einer Stelle gebraucht Husserl sogar die Bezeichnung ei-
ner »Phänomenologie dieses sogenannten Unbewussten« (Husserl 1966: 
154). Husserl war, das »sogenannte« ist dafür ein Indiz, der Meinung 
(und auch Gurwitsch hält daran fest) dass auch diese Phänomenologie 
Konstitutionsanalyse bleibt. An manchen Stellen versteht er die passive 
Synthesis sogar als Ur-Konstitution, fasst jedenfalls »passive Produktion 
als intentionale Konstitution« (Husserl 1966: 275 f). Insofern der Begriff 
Konstitution allerdings eng mit einem Verständnis transzendentaler Sub-
jektivität verknüpft ist, wird höchst fraglich, was dann eigentlich Konsti-
tution und die Begriffe »aktiv« und »passiv« noch meinen. 

Merleau-Ponty zieht daraus die Konsequenz, den Begriff der Konsti-
tution als letztlich idealistisches Relikt einer »reflexiven Analyse« zu ver-
werfen und von einem nicht weiter reduzierbaren Status einer Schicht 
der »Passivität« in Bewusstseinserfahrungen der Wahrnehmung, der Be-
wegung, der Zeiterfahrung insgesamt auszugehen. Die Paradoxie des 
Ausdrucks »passive Synthesis« versucht er durch die Formulierung zu 
entschärfen, »dass das Mannigfaltige zwar von uns durchdrungen ist, 
gleichwohl aber nicht wir es sind, die seine Synthese vollbringen.« (Mer-
leau-Ponty 1966: 485). Die Zeiterfahrung – temporalisation=intentionna-
lité opérante – enthält dafür das Paradigma: »offenkundig bin ich zwar 
nicht der Urheber der Zeit, so wenig wie der meines Herzschlages, nicht 
ich bin es, der die Initiative der Zeitigung (temporalisation) ergreift; es ge-
schah nicht nach meiner Wahl, dass ich geboren wurde, und bin ich einmal 
geboren, so bricht durch mich hindurch die Zeit hervor, was immer ich 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

tun mag.« (Merleau-Ponty 1966: 485).7 Festzuhalten ist: Merleau-Ponty 
beruft sich in seiner Gurwitschkritik nicht in erster Linie auf ein subjekti-
ves Körper- (oder Leib)konzept, sondern auf eine grundlegende operative, 
in seinem Verständnis nicht-konstituierende Schicht des Bewusstseins, der 
Zeiterfahrung. Es geht dabei nicht um Zeiterfahrung im Sinne von Erinne-
rung, der Verweisung auf Gedächtnisinhalte und der bewussten Artikula-
tion von Erwartungen an die Zukunft, sondern im Sinne der von Husserl 
herausgearbeiteten passiven Schicht der »Temporalisation«. 

Das erklärt auch die Funktion von Metaphern wie »Sedimenta tion«, 
»Gefrieren«, »Kristallisation« (Merleau-Ponty 1994a: 326, 298). Hier 
handelt es sich um anonyme, nicht gemachte, quasi-naturale, zeitliche 
Prozesse, die zugleich ihre eigene Prozessualität dinglich verdichten. In 
den Gurwitsch-Notizen formuliert er, gleichermaßen gegen Gurwitsch 
wie gegen Husserl gewandt: »H. ne voit pas que le monde sensible est 
mouvement gelé, cristallisé, mais conservé dans l’épaisseur du Gestalt-
hafte.« »H. <gemeint ist wohl Husserl, jmk> sieht nicht, dass die sensible 
Welt gefrorene, kristallisierte Bewegung ist, aber bewahrt in der Dichte 
des Gestalthaften.« (Merleau-Ponty 1997: 329). Seine Notizen zu Gur-
witsch münden in die Aussage: »Il n’y a pas de sens à constituer le Le-
benswelt: c’est le détruire.« »Es macht keinen Sinn die Lebenswelt zu 
konstituieren: das hieße sie zu zerstören.« (Merleau-Ponty 1997: 338; 
Übers. jmk). 

Hier kommt es zu einer interessanten zeitlichen und inhaltlichen Kon-
vergenz mit Alfred Schütz. In einem Brief an Gurwitsch am 28. Juli 1958 
(also möglicherweise im selben Jahr, an dessen Ende die Notizen Mer-
leau-Pontys zu Gurwitsch zustande kamen!) nimmt Schütz die Lektü-
re von Gurwitsch Aufsatz Der Begriff des Bewusstseins bei Kant und 
Husserl zum Anlass eine tiefgreifende eigene Diskrepanz zu Husserls 
transzendental- und konstitutionstheoretischen Ansatz (und damit auch 
eine Diskrepanz zu Gurwitsch) zu formulieren. Er lobt zunächst Gur-
witschs Darstellung der Husserlschen Position, aus der er sehr viel ge-
lernt habe. Er fährt dann fort: »Aber gerade weil Du seine <Husserls, 
jmk> Bewußtseinstheorie so klar dargestellt hast, hat sich in mir der Ver-
dacht, unter dem ich seit vielen Jahren leide, verfestigt, daß die Lehre von 
der Intentionalität niemals zur Konstituierung der objektiven Welt füh-
ren kann, sondern diese als unbefragten Boden der Lebenswelt schlicht 
voraussetzt.« (Gurwitsch/Schütz 1985: 539).

7   Die Assoziation mit »Herzschlag«, »Geburt« und »Tod« markiert auch hier 
beim »späten« Merleau-Ponty einen – ebenso strukturalen wie prozessbe-
zogenen – Körperbezug. Die Gleichsetzung von Wahrnehmungsphänome-
nen mit dem Herzschlag beinhaltet ja die These: Diese Wahrnehmung, die-
ses Bewusstsein dieses Dings ist, so wie der Herzschlag, die mir zugängliche 
Seite von unzähligen anonymen strukturierten Prozessen in/an diesem Kör-
per (vgl. dazu Kapitel I.4.). 

MERLEAU-PONTYS KRITIK AN GURWITSCH 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Sieht man einmal von der Problematik ab, was Schütz hier unter »ob-
jektiv« verstanden wissen will,8 so ist doch augenfällig, dass auch er 
dem Konstitutionsbegriff skeptisch gegenübersteht. In diesem Zusam-
menhang kritisiert Schütz unverhohlen den Begriff der »passiven Syn-
thesis«: »Was ist der Sinn der Rede von einer passiven Synthesis? Ist das 
nicht ein hölzernes Eisen? Gibt es denn passive Bewußtseinsleistungen?«. 
Er sieht darin einen Versuch den transzendentalen Ansatz zu retten und 
die »Identität der Dinge« letztlich dann doch als eine Bewusstseinsleis-
tung, als bloße Identität des »noematischen Sinns« zu verkaufen und der 
Einsicht einer vorauszusetzenden Identität des »objektiven Gegenstan-
des« (Schütz/Gurwitsch 1985: 440) auszuweichen.

Schützs Auffassung ist in diesem Punkt konvergent mit Merleau-Pon-
tys Gurwitschkritik. Dies betrifft auch die Einschätzung des Begriffs der 
passiven Synthesis. Zwar hat dieses Konzept eine wichtige Funktion für 
Merleau-Pontys Begriff der »intentionnalité opérante«. Aber auch er hat-
te schon in der Phänomenologie der Wahrnehmung kritisiert, dass da-
mit »nicht die Lösung des Problems«, sondern dieses selbst bezeichnet sei 
(Merleau-Ponty 1966: 476). Schützs Kritik an diesem Begriff erscheint 
eher noch schroffer. Beide halten in den letzten Notizen ihres Lebens – 
Merleau-Ponty wird Schütz nur um zwei Jahre überleben – als wesentli-
che Problemstellungen die Aufklärung des Horizontbegriffs, damit auch 
der passiven Synthesis und der Sedimentierung fest. Beide formulieren 
unabhängig voneinander eine Kritik am bewusstseinstheoretischen Para-
digma Husserls und Gurwitschs, setzen am gleichen Punkt, nämlich der 
Dingkonstitution an, und sehen das Problem im Konzept der passiven 
Synthesis. Man könnte auch sagen: beide machen die Einsicht geltend, 
dass die Wirklichkeit einer Erfahrung und eines Gegenstands nicht in sei-
ner Bedeutung aufgeht. Sondern umgekehrt, die Bedeutung eines Objekts 
setzt dessen Identität, die in der Wahrnehmung primordial erfahren wird, 
schon voraus. Diese Erfahrung der Dichte eines wahrgenommenen Ge-
genstands bleibt immer der »Rechtsgrund« der möglichen Bedeutungen, 
die er annehmen kann, die sich verändern und korrigiert werden können 
und in der Folge auch das Wissen, das ich darüber haben kann. 

Die Selbstkritik Merleau-Pontys –  
der Körper ist kein Subjekt

Merleau-Ponty pariert insgesamt Gurwitschs Kritik (und damit indirekt 
die Zaners) mit einem Gegenangriff. Für ihn sind deren Vorwürfe, soweit 

8   Ich glaube, dass er einfach »wirkliche Welt« meint und sich damit dem Ver-
ständnis Merleau-Pontys annähert.

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

sie die unterstellte Verfehlung des Verzichts auf die eidetische Methode 
und die noetisch-noematischen Analyse betreffen, obsolet. Denn das ist 
für ihn kein Gegenstand des Vorwurfs, sondern bezeichnet geradezu den 
zentralen Punkt seines Anliegens. Er wirft im Gegenzug Gurwitschs Fest-
halten daran eine »analytisch-rationalistische« Reduktion der phäno-
menologischen Erfahrung vor (1997: 328). Auffallenderweise kommen-
tiert er aber Gurwitschs in Das Bewusstseinsfeld geäußertem Vorwurf, 
er, Merleau-Ponty, würde an die Stelle des Bewusstseins den Körper set-
zen, nicht weiter (Gurwitsch 1974: 246). Dies dürfte, wie gleich zu zei-
gen sein wird, auch daran liegen, dass Merleau-Ponty diesen Vorwurf, 
wenngleich theoretisch anders eingebettet, bereits an sich selbst gerich-
tet und auf gewisse Weise korrigiert hatte. 

Im Zentrum der Kritik Gurwitschs und Zaners steht die Formel einer 
»körperlichen« oder »leiblichen Intentionalität« im Sinne eines subjek-
tiven Genitivs. Wir hatten bereits festgehalten, dass diese Formel genau 
genommen nicht Bestandteil des manifesten Textes der Phänomenologie 
der Wahrnehmung ist. Es muss außerdem betont werden, dass sich Mer-
leau-Ponty kaum jemals des deutschen Begriffs »Leib« bedient. Auffällig 
ist zudem, dass er – man könnte fast sagen: in Aufnahme eines naiven 
Dualismus – die Begriffe »Geist« und »Bewusstsein« weiterverwendet, 
obwohl er keinen Zweifel daran lässt, dass ihm an einer »radikalen Kri-
tik« der Differenz »psychisch vs. physisch« gelegen ist (Merleau-Ponty 
1997: 327). 

Der Ausdruck »körperliche« bzw. »leibliche Intentionalität« findet 
sich wie gesagt als solcher nicht im Text; wohl aber finden sich immer 
wieder Formulierungen, die so ein Konzept durchaus nahelegen könn-
ten. Dazu gehört etwa der Satz »ich bin mein Körper«, der allerdings 
nicht auf Merleau-Ponty, sondern auf Gabriel Marcel zurückgeht.9 Un-
tersucht man solche Stellen näher, so sticht ins Auge, dass diese und ähn-
liche Formulierungen aber wenig konsistent eingesetzt werden. »Mein 
Körper steht nicht vor mir (wie ein Gegenstand)«, schreibt Merleau-Pon-
ty beispielsweise und dann, mit zweimaligem Ansetzen, als ob es sich nur 
um gleichgültige Formulierungsvarianten handelte: »sondern ich bin in 
meinem Körper, oder vielmehr ich bin mein Körper« (1966: 180). In di-
rektem Widerspruch zu der letztgewählten Formulierung heißt es dann 
einige Zeilen weiter, wieder völlig verträglich zu Gurwitschs »leiblichem 
Bewusstsein« als bloß objektivem Genitiv: »Wir sind es selbst, die die-
se Arme und Beine zusammenhalten, sie zugleich sehen und berühren« 
(ebd.). Ein weiteres Beispiel findet sich in einem auf Descartes Bezug neh-
menden Absatz, in dem er darauf hinweist, dass der Körper eine »zwei-
deutige Weise des Existierens« (existence ambigu) innehabe, weder Ob-
jekt noch Bewusstsein sei (1966: 234). Hier wird die Formulierung »So 

9 v gl. Merleau-Ponty 1966: 207, FN 

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS – DER KÖRPER IST KEIN SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

bin ich selbst mein Körper« sogleich unter den Vorbehalt gestellt »zu-
mindest in dem Maße, in dem ich einen Erwerb mein Eigen nenne«. Die 
Fortsetzung – »umgekehrt ist mein Körper wie ein natürliches Subjekt« 
– bleibt ebenfalls unentschlossen: »ist wie ein Subjekt« sagt er und nicht 
schlicht »ist ein Subjekt«. An anderen Stellen formuliert Merleau-Ponty 
jedoch ausdrücklich, der Körper sei »gleichsam ein natürliches Ich und 
selbst das Subjekt der Wahrnehmung« (1966: 243).10 

Das eigentlich konzeptuelle Element dazu ist nicht eine »Intentiona-
lität des Körpers«, sondern das »schweigende Cogito« (Merleau-Pon-
ty 1966: 458), das erst am Ende des ganzen Buchs ins Spiel kommt. Es 
kündigt sich allerdings an in Wendungen, in denen der Körper als Sub-
jekt eines stummen Wissens in Erscheinung tritt, wie etwa »mein Kör-
per [...] versteht (comprend)« (ebd.: 168), »...der Körper habe verstan-
den« (ebd.: 177), ein »Wissen, das in den Händen ist« (ebd.: 174), die 
Hand »weiß [...] das Harte und Weiche« – ein fast fichteanischer Ak-
kusativ! – und ebenso: der Blick »weiß [...] das Mondlicht« (ebd.: 367, 
vgl. französisch: »ma main sait le dur et le mou, [...] mon regard sait la 
lumière lunaire«). Das klingt schon wegen der Beschwörung des Mond-
lichts romantisch. In einer Fußnote schreibt Merleau-Ponty, an die For-
mulierung Paul Guillaumes anschließend, das Auge trage der Beleuch-
tung Rechnung: »Das Auge ist nicht der Geist, sondern ein materielles 
Organ. Wie vermöchte es jemals wem dann auch ›Rechnung zu tragen‹? 
Es vermag es nur, wenn wir dem objektiven Körper den phänomenalen 
Körper zur Seite stellen, ihn als erkennenden Körper (»corps-connais-
sant«) begreifen, und als Subjekt der Wahrnehmung an die Stelle des 
Bewusstseins die Existenz, d.h. das Zur-Welt-sein-durch-einen-Leib set-
zen.« (Merleau-Ponty 1966: 358). In dieser Formulierung zeigt sich die 
Problematik als eine Art Doppelgängertum von »objektivem Körper«, 
dem ein »phänomenaler Körper« »an die Seite gestellt« wird. Das er-
scheint, gerade im Hinblick auf Merleau-Pontys kritische Bewertung 
dua listischer Positionen, mindestens so rätselhaft, wie Descartes’ »Ge-
spenst in der Maschine« (Ryle 2018: 13). 

Unvermittelt und gegenläufig dazu taucht an anderen Stellen wie-
derum ein Begleit- »Wir« oder -»Ich« auf, in Gestalt eines Bewusst-
seins, das sich auf die Fundierungen des Körpers stützt, auf sie rekur-
riert. Das wiederum ist nahe an Husserls Formulierungen vom Leib als 
Mittel der Wahrnehmung bzw. des Bewusstseins: »Indem meine Hand 
[...] das Harte und Weiche, mein Blick [...] das Mondlicht weiß, verbinde 
ich mich in gewisser Weise dem Phänomen selbst und kommuniziere mit 
ihm.« (ebd.: 367: kursiv jmk). An anderer Stelle betont Merleau-Pon-
ty, die Bewegungserfahrung unseres Körpers sei »kein Sonderfall einer 

10  ähnlich: »Nous avons rejeté le formalisme de la conscience et fait du corps 
le sujet de la perception« (1945: 260)

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

Erkenntnis; sie eröffnet uns eine Weise des Zugangs zur Welt und zu 
den Gegenständen, eine ›Praktognosie‹, die es als eigenständig, ja viel-
leicht als ursprünglich anzuerkennen gilt.« (ebd.: 170). Die Verwen-
dung der ersten Person Plural (»uns«) bringt ein Motiv ins Spiel, das 
später unter dem Stichwort »Generalität des Körpers« firmieren wird. 
Hier will ich aber auf etwas anderes hinaus. In der Formulierung wird 
nämlich ein Erkenntnischarakter zunächst dementiert, ein Komma wei-
ter aber sofort wieder als Fremdwort ins Spiel gebracht (»Praktogno-
sie« = Praxis-Erkenntnis). Berühmt ist die Formulierung: »Mein Kör-
per hat seine Welt oder begreift (eigentlich: comprend=versteht/enthält) 
seine Welt, ohne erst den Durchgang durch ›Vorstellungen‹ nehmen 
oder sich einer ›objektivierenden‹ oder ›Symbolfunktion‹ unterordnen 
zu müssen.« (ebd.: 170). Auch hier tritt der Körper als freilich vieldeu-
tiges Subjekt eines Habens und Verstehens auf, das allerdings durch die 
Pascalsche Doppeldeutigkeit von comprendre=verstehen/enthalten un-
terminiert wird.

Deutlich wird Merleau-Pontys Unentschlossenheit auch in dem viel-
zitierten Satz »Der Körper ist unser Mittel überhaupt eine Welt zu ha-
ben« (ebd.: 176).11 Hier wird ein Subjekt im Plural (»uns«) vom Körper 
unterschieden, zugleich wird der Körper selbst wieder zum Subjekt ei-
nes Habens und überdies sehr raffinierter reflexiver Handlungen: »bald 
beschränkt er sich auf die zur Erhaltung des Lebens erforderlichen Ges-
ten [...] bald spielt er auf diesen ersten Gesten und geht von ihrem un-
mittelbaren zu einem übertragenen Sinne ihrer über« (ebd.). In den 
Beschreibungen, die den Teil der Phänomenologie der Wahrnehmung 
einleiten, in dem es um Gewohnheiten geht, ist es wiederum »eine Frau« 
(und nicht etwa ihr Körper), »die ohne jede Berechnung zwischen der 
Feder ihres Hutes und Gegenständen, die sie zerknicken könnten, einen 
Sicherheitsabstand einhält« (ebd.: 172) oder der Blinde (und nicht etwa 
sein Körper), für den der Stock Teil seiner selbst wird. 

Dies alles deutet in der Tat nicht darauf hin, dass Merleau-Ponty ein 
präzises Konzept von Körperlichkeit und seines Verhältnisses zum Be-
wusstsein hat, das es ihm erlauben würde, eine »körperliche« Intentio-
nalität von einer nicht-körperlichen, z.B. »geistigen« (?) Intentionalität 
zu unterscheiden. Der Schlussteil der Phänomenologie der Wahrneh-
mung mündet denn auch nicht darin, sondern in der Unterscheidung 
von »intentionnalité des actes« und »intentionnalité  opérante«. Letz-
teres ist ein Ausdruck, der Husserls Begriff einer »fungierenden In-
tentionalität« im Französischen wiederzugeben versucht und der – in 
Anschluss sowohl an Husserl wie an Heidegger – als Versuch verstan-
den werden kann, den ursprünglich räumlichen Horizontbegriff auch 

11  Ähnlich: »Bewusstsein ist Sein beim Ding durch das Mittel des Körpers.« 
(ebd.: 167 f.)

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS – DER KÖRPER IST KEIN SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

sinngemäß auf die Dimension der Zeit auszuweiten (Métraux 1976: 
142; vgl. aber schon Heidegger 1989: 378). 

Es scheint, als ob Merleau-Ponty während der Abfassung ge-
schwankt habe – zwischen der Variante, die sich letztendlich im Text 
durchgesetzt hat, die »passive Synthesis« als Problemanzeige zu verste-
hen und der verführerischen Variante, den Körper als »geheimes Sub-
jekt« der passiven Synthesis zu verstehen. Diese letztere ist die Lesart, 
die sich – wie unscharf und vage auch immer – in der Rezeption des 
Werks durchgesetzt hat. Eindeutig ist aber: »Körper« ist und bleibt in 
der Phänomenologie der Wahrnehmung eine vage und unscharfe Ka-
tegorie. Hier hat Gurwitschs und Zaners Kritik ihr klares Recht, auch 
wenn sie die Eindeutigkeit von Merleau-Pontys Position offensicht-
lich überzeichnet.

Sie gewinnt dadurch an Plausibilität, dass Merleau-Ponty selbst eine 
im Verlauf der 1950er Jahre immer deutlicher werdende Distanz zu sei-
nem eigenen Körperkonzept artikuliert. Anlässlich einer Diskussion in 
Genf im Jahre 1951 formuliert er, er trage Ambiguitäten in der Sache 
Rechnung, reflektiere lediglich »Körper« »in allen Bedeutungen, die das 
Wort haben kann« (»dans tous les sens que le mot peut avoir«). Aus-
drücklich meint er damit: in der »gewöhnlichen Erfahrung oder auch in 
der organisierten gewöhnlichen Erfahrung, die sich Wissenschaft nennt« 
(»dans l’ experience courante, ou dans l’experience courante organisée 
qui s’appelle la science«) (Merleau-Ponty 2000a: 337; Übers. jmk). Kris-
tensen sieht den Übergang in alternative Konzepte in der Vorlesung von 
1953 vollzogen und schreibt insgesamt: »Das frühe Hauptwerk bewegt 
sich [...], obwohl es die Grundgedanken des Spätwerks in nuce bereits 
enthält, noch weithin in den Bahnen der klassischen Bewusstseinsphilo-
sophie, etwa, wenn die immanente Einheit des Leibes als Synthesis kon-
zeptualisiert wird. Die leibliche Einheit wird damit gleichsam nach dem 
Modell der reflexiven Synthesis eines intentionalen Bewusstseins entfal-
tet. Endgültig aufgegeben wird dieses bewusstseinstheoretische Relikt 
methodisch erst in der 1953 am Collège de France gehaltenen Vorle-
sung Le monde sensible et le monde de l’expression (Die sinnliche Welt 
und die Welt des Ausdrucks), die vor kurzem zugänglich gemacht wur-
de.« (Kristensen 2012: 27). In dieser Vorlesung vollzieht Merleau-Ponty 
gleich am Anfang eine Umakzentuierung der Phänomenologie der Wahr-
nehmung. Neue Ideen würden darin allzusehr durch ihre Bezugnahme 
auf klassische Konzepte bestimmt (Merleau-Ponty 2011: 46) bzw. so 
wahrgenommen. Er selbst vertrete, so ist in den Arbeitsnotizen zu lesen, 
keinen »Antiintellektualismus«, sondern einen »neuen Typ der Analyse, 
der auf das Begriffsvermögen selbst« anzuwenden wäre, ihm gehe es um 
einen »Polymorphismus des Bewusstseins«, ein indirektes Bewusstsein, 
das Bewusstsein als »Abstand/Abständigkeit« (écart) (Merleau-Ponty 
2011: 173). 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

Noch deutlicher findet sich diese Selbstkritik in den Arbeitsnoti-
zen aus dem Jahr 1959. Merleau-Ponty kritisiert darin sein Konzept 
eines »schweigenden Cogitos«: »Was ich schweigendes Cogito nenne, 
ist unmöglich«, schreibt er (Merleau-Ponty 1994a: 222). Es ging bei 
dieser Formel um die Annahme einer vorsprachlichen, körperlichen (?) 
»Erfahrung meiner selbst durch mich selbst«, einer »Selbstgegenwart bei 
sich selbst« (Merleau-Ponty 1966: 459 f.), die Idee »d’un autre je pense 
derrière le je pense« »eines anderen Ich hinter dem ich denke« (ebd. 
2015: 329; Übers. jmk). Das Cogito sei, so hält Merleau-Ponty sich selbst 
entgegen, an das Sprechen gebunden, das »Ich denke« ein Niederschlag 
des Einsatzes der Worte. Aber dieses reine Selbstbewusstsein sei deshalb 
eine »Mythologie«, weil die Worte nicht auf positive, fixe Bedeutungen, 
sondern »nur auf Differenzen von Bedeutungen« in einem intersubjek-
tiven diakritischen System (1994a: 227) zurückgreifen könnten – nicht 
als eine »reine Sprache«, sondern als »wilde« »Praxis des Sprechens«, 
auf die Institutionen einer »sukzessiven und simultanen Gemeinschaft 
der sprechenden Subjekte« (1994a: 228). Der »Übergang vom Wahr-
nehmungssinn zum sprachlichen Sinn, vom Verhalten zur Thematisie-
rung« (ebd.) bleibt für Merleau-Ponty ein philosophisches Problem, das 
weder durch ein »schweigendes Cogito«, eine körperliche Kontinuität 
noch durch die Annahme einer idealen Sprache gelöst werden kann. 
Stattdessen gehe es darum eine Theorie des »wilden Geistes, eines Geistes 
der Praxis« zu entwerfen (1994a: 228).12 

Was Merleau-Ponty damit meint, führt er hier nicht weiter aus. Der 
Begriff des »wilden Denkens« findet sich aber auch an einer Stelle im 
Text von Das Sichtbare und das Unsichtbare. Er beschreibt damit das 
Auftauchen von Sprache im Spannungsverhältnis von uns, den Ande-
ren und den Dingen, die wir sehen. Gemeint ist damit ein wahrneh-
mungsnahes, insofern »wildes« Denken, in dem zwar »schon ziemlich 
abstrakte Motive und Kategorien am Werke sind«, das sich aber durch 
Anleihen bei den Strukturen der sinnlichen (»sensible<n>«) Welt bil-
deten, die allen »sensiblen« (d.g. empfindungsfähigen und empfindba-
ren) Körpern gemeinsam sei (ebd.: 29). Als Beispiel nennt er die Erfah-
rung des Kindes, das weit mehr »versteht als das, was es sagen kann«, 
dessen Antworten »über das hinaus gehen, was es definieren könnte«. 
Zugleich sieht Merleau-Ponty das Denken des Kindes auch als Para-
digma für das wilde Denken der Erwachsenen. Interessant ist, dass Clau-
de  Lévi-Strauss seinem Freund Merleau-Ponty posthum sein berühm-
tes, 1962 erschienenes Buch mit eben dem Titel »Das wilde Denken« 
widmet. Es setzt ein mit einem Plädoyer die Gleichwertigkeit und den 
Reichtum der Sprachen der außereuropäischen Kulturen anzuerkennen. 

12   Auch das ist – nebenbei bemerkt – ein Gedanke, der sehr nahe an George 
Herbert Meads These der Entstehung des Selbst liegt. 

DIE SELBSTKRITIK MERLEAU-PONTYS – DER KÖRPER IST KEIN SUBJEKT

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

Auch diese Sprachen seien wie jede europäische Sprache bestimmt von 
einem »Wuchern der Begriffe«, dem »eine intensive Aufmerksamkeit für 
die Eigenheiten des Wirklichen, einem wacheren Interesse für die Unter-
scheidungen, die man einführen kann, entspricht« (Lévi-Strauss 1981: 
13). Lévi-Strauss sieht darin eine mögliche Spielart auch wissenschaftli-
chen Denkens. Seine Wissenschaftlichkeit liege eben darin, dass es sich 
nicht der Aufgabe verschreibe, sich von der Sphäre der Wahrnehmung 
zu lösen (ebd.: 27) – hier liegt nun der deutliche Bezug zu Merleau! –, 
sondern zunächst »das Schwierigste in Angriff nimmt: die Systematisie-
rung auf der Ebene der sinnlich wahrnehmbaren Gegebenheiten« (ebd.: 
23), eine »Wissenschaft vom Konkreten«, man könnte auch sagen: vom 
Sichtbaren. Dieses taxonomische Prinzip stelle aber eine durchgehende 
Struktur von Sprachlichkeit überhaupt dar, beinhaltet eine Art univer-
seller »Bricolage« (»Bastelei«), die auf der Grundlage von eingeschränkt 
verfügbarem Material eine unbestimmte Menge an (Re-)Kombinations-
möglichkeiten zulässt und dadurch immer neue systematische Strukturen 
erzeugt (ebd.: 34 ff.). Sie ist aber auch, sagt Lévi-Strauss, komplementär 
zu jenem anderen Typus von Wissenschaft, der sich vom Wahrnehmba-
ren mit Hilfe von Modellen löst, deswegen aber »nicht weniger wissen-
schaftlich, und ihre Ergebnisse [...] nicht weniger wirklich.« (ebd.: 29). 

Unverkennbar sind Lévi-Strauss’ Ausführungen sowohl von einer 
Adap tion der Sprachtheorie Saussures geprägt, wie zugleich von der An-
nahme eines Primats der Wahrnehmung, in dem Sprachen immer auch 
die Möglichkeit haben, natürliche Differenzen symbolisch aufzugreifen 
und zu organisieren. Diese Argumentationslogik wie auch der oben zitier-
te Ausdruck eines »wilden Geistes« als eines »Geistes der Praxis« dürfte 
sich der Kommunikation mit Merleau-Ponty verdanken, die sich gerade 
Ende der 1950er Jahre noch intensivierte. Merleau-Ponty wiederum an-
tizipiert durch solche Formeln eine Art praxeologischen Strukturalismus. 

Es gibt noch eine weitere Stelle in den Arbeitsnotizen der ausgehenden 
1950er Jahre, in der Merleau-Ponty sich kritisch zur Phänomenologie 
der Wahrnehmung äußert. Auch da moniert er eine zu große Determina-
tion durch klassische Konzepte der Philosophie. »Die Probleme, die ich 
in der Ph.P <Phénomenologie de la perception> gestellt habe«, schreibt er 
in einer Notiz vom Juli 1959, »sind unlösbar, weil ich dort von der Un-
terscheidung ›Bewusstsein‹ – ›Objekt‹ ausgehe« (Merleau-Ponty 1994a: 
257). Die Fortführung hat wiederum direkt mit dem Körperkonzept zu 
tun: »Wenn man von dieser Unterscheidung ausgeht, wird man nie be-
greifen, dass ein bestimmtes Faktum der ›objektiven‹ Ordnung (eine be-
stimmte Gehirnverletzung) eine bestimmte Störung im Weltbezug nach 
sich ziehen kann.« (1994: 257). Bewusstsein könnte, anders gesagt, nicht 
durch eine Gehirnverletzung tangiert werden (was definitiv der Fall ist), 
wenn es nicht zugleich auch in einem inneren Konnex zu den materiellen 
Strukturen des Gehirns stehen würde. Genau in diesem Zusammenhang 

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

taucht die Formel des Sichtbaren als des gemeinsamen Stoffs aller Struk-
turen auf. Kurz später wird auch hier der diakritische Strukturbegriff Fer-
dinand Saussures thematisch. Der Körper rückt aus dem Mittelpunkt, 
eine weitere Arbeitsnotiz aus dieser Zeit lautet: »Notre corporéité: ne pas 
la mettre au centre comme j’ai fait dans Ph.P« »Unsere Körperlichkeit: sie 
nicht ins Zentrum stellen, wie ich es in der Phänomenologie der Wahrneh-
mung getan habe.« (zitiert bei Alloa 2009: 254; 2012: 43). 

Neuer Wein in alten Schläuchen?  
Von der Persistenz des 19. Jahrhunderts

All das verweist auf den Weg, den Merleau-Ponty im Jahrzehnt der 
1950er Jahre von einer intentionalitätstheoretischen zu einer struktura-
len Körperkonzeption zurücklegte. Auch dieser Akzentwechsel ist frei-
lich durch die Ambivalenzen der Argumentation der Phänomenologie 
der Wahrnehmung vorgezeichnet. Bereits dort taucht ja zugleich eine 
strukturtheoretisch akzentuierte Argumentation in Gestalt des Themas 
»Körperschema« auf. In Anknüpfung an Head und Grünbaum versteht 
Merleau-Ponty darunter nicht die Repräsentation eines statischen Kör-
perbilds, sondern bereits eine operative Struktur: »ein System von Äqui-
valenzen [...] unmittelbar gegebene Invariante, auf Grund deren die ver-
schiedensten Bewegungsaufgaben augenblicklichster Transposition fähig 
sind« (Merleau-Ponty 1966: 171). Dazu passen die an diese Bestimmung 
anschließenden Beispiele der »geregelten Improvisation« eines Tanzes, 
einer Frau, die sich mit ihrem Hut samt Feder sicher durch die Welt be-
wegt oder eines Organisten, der sich auf einem ihm noch unbekannten 
Instrument einspielt (ebd. 172 ff.). 

Es ist verführerisch und provozierend zugleich auf solche Phänomene 
die alten »klassischen Konzepte« zu projizieren, wie Merleau-Ponty in 
einem kritischen Rückblick andeutet (Merleau-Ponty 2011: 45 f.) und 
nun kurzerhand »den« Körper als geheimes Subjekt dieser «passiven 
Synthesen« zu betrachten, ihn zu einer Art Tiefensubjekt hinter dem be-
wussten, »intellektuellen« Oberflächensubjekt zu stilisieren. Solche Ar-
gumentationsfiguren tauchen nicht zuletzt aufgrund ihrer polemogenen 
Eignung bereits in der Philosophie des 19. Jahrhunderts von Feuerbach 
über Schopenhauer bis zu Nietzsche auf. Sie sind auch noch wirksam im 
Werk Gabriel Marcels, der für die fachliche Sozialisation Merleau-Pon-
tys ja eine wichtige Rolle spielte. 

Man könnte diese Figur nicht nur wegen ihres Ursprungs im 19. Jahr-
hundert als »romantisch« charakterisieren. Der Körper wird zur Chiff-
re einer inneren, höchstpersönlichen, holistischen, nicht strukturierten, 
»tieferen« = nicht oder nicht vollständig mitteilbaren bzw. sprachlich 

NEUER WEIN IN ALTEN SCHLÄUCHEN? 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

einholbaren originären Erfahrung – »unnennbar« wurde in der deut-
schen Romantik sehr oft formuliert. Der Körper wird zum Subjekt eines 
»schweigenden« (»tacit«), sprachlosen Wissens und der Geschwätzig-
keit des denkend-sprechenden, »aufgeklärten« Subjekt gegenüber ge-
stellt (Lakoff/Johnson 2018: 256 ff.). Genau genommen wird dadurch 
kein einziges Problem gelöst, sondern für ein Problem nur ein ominö-
ses, ungreifbares X, ein Tiefensubjekt hinter dem wahrnehmbaren Kör-
per und dem denkend-sprechenden Ich eingesetzt, eine Metapher für 
eine Lösung erklärt. Diese ist aber rein rhetorisch und darin liegt, könn-
te man etwas boshaft sagen, die besondere tiefe, leere Geschwätzigkeit 
des romantischen Elementes. 

Diese Strategie weist eine doppelte Unredlichkeit auf. Zum einen greift 
sie die Unredlichkeiten des bewusstseinsphilosophischen Ansatzes auf. 
Dieser beruht bereits auf einer Verkürzung von Bewusstsein bzw. Inten-
tionalität auf die Selbstbeweglichkeit, Selbstreferenz, Spontanität einer 
Folge von Denkakten (Vorstellungen). Ich kann mir jederzeit sagen: ich 
stelle mir einen Tisch vor und nun mich selbst und nun x und ich setze 
es unmittelbar um, sobald ich mir das sage.13 Das ist das paradigmati-
sche Modell für autonome Subjektivität – von Fichte bis Luhmann (Kastl 
2001: 109 ff.; 206 ff.) und es erklärt, wie man auf die mehr als seltsamen 
Eigenschaften des »guten, alten Subjekts« (Luhmann) kommt: als myste-
riöser »Quellpunkt« von Intentionalität, Spontaneität und zugleich Ga-
rant einer zirkulären Einheit der Erfahrung und seiner selbst. Die andere 
Unredlichkeit besteht darin – unter dem Deckmantel eines erklärten An-
ti-Rationalismus – diese Elemente des klassischen Subjektkonzeptes auf 
den »Leib«/»Körper« bzw. damit assoziierte Komplexe (Wille, Instinkt, 
Gefühl, Unbewusstes usw.) zu projizieren und diesen damit zum eigent-
lichen Subjekt zu stilisieren. Damit sind nun zwar die Akzente und Sen-
sibilitäten verschoben, aber kategorial ist damit nichts gewonnen. Ein 
Rätsel wird für ein anderes eingetauscht. 

Einer der Gewährsleute des »corporeal turn«, Friedrich Nietzsche, hat 
diese Falle im Grunde vorweggenommen. In seinem für heutige Begriffe 
äußerst schwülstigen Werk »Also sprach Zarathustra«, nach dem Urteil 
Thomas Manns »bei weitem nicht sein bestes Buch«, zelebriert er den 
romantischen Körper genau in diesem Sinne. Den »Leib« mythologisiert 
Zarathustra zur »großen Vernunft« hinter der »kleinen« des Geistes, 
zur Vielheit »mit einem Sinn« (kursiv jmk), zum »mächtigen Gebieter«, 

13   Im Kontrast dazu aber: ich kann mich auf den Kopf stellen, aber es wird mir 
nicht gelingen, in der gleichen Weise zu entscheiden, das, was ich wahrneh-
me, insgesamt oder auch nur im unauffälligsten Detail »anders zu sehen« 
als ich es eben sehe. Ich kann jederzeit an etwas anderes denken oder versu-
chen anders zu denken, aber ich kann niemals aus einer grünen Zahnbürste 
eine rote »machen«.

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

»unbekannten Weisen«, zum eigentlichen »schaffenden Selbst«, das 
»über sich hinaus schaffe«, das letztlich auch Schöpfer des »kleinen« 
Geistes sei (»Der schaffende Leib schuf sich den Geist als eine Hand sei-
nes Willens«, alles Nietzsche 1977: 36 f.). In den späten Aphorismen des 
Nachlasses dagegen nimmt Nietzsche das romantische Pathos heraus. 
Hier begründet er das Philosophieren »am Leitfaden des Leibes« schlicht 
methodologisch. Der Leib, ausdrücklich nicht zu lösen von »der Physio-
logie«, sei das »reichere, deutlichere faßbarere Phänomen«, jenseits jedes 
Einheitsprinzips »ungeheuer kompliziert«, »ungeheure Vielfachheit«, = 
konkret (dicht, zusammen gewachsen), aber deshalb »besser studierbar«. 
»Es gibt keinen Willen«, schreibt der ehemalige Schopenhauerianer nun-
mehr, keine Einheit im Bewusstsein, das Studium des Leibes sei »metho-
disch voranzustellen, ohne etwas auszumachen über seine letzte Bedeu-
tung.« (Nietzsche 1992: 354 f., 369; kursiv jmk). 

Man könnte die konzeptuellen Verschiebungen im Werk Merleau-Pon-
tys als Wiederholung dieser Zurücknahme in der von vorne herein um 
eine Stufe nüchterneren Semantik des 20. Jahrhunderts charakterisieren. 
Auch Merleau-Ponty distanziert sich von einem in seiner eigenen Phä-
nomenologie nachklingenden romantischen Körperkonzept. Der selbst 
bescheinigte »Rückfall« in traditionelle Formulierungslogiken – wo vor-
her »Subjekt«, »Bewusstsein«, »Geist« stand, einfach »Körper« einzu-
setzen (z.B. »der Körper weiß..., versteht...«) – wird von da an auffal-
lend vermieden. War in der Phänomenologie der Wahrnehmung noch 
von einer »wissenden Hand« die Rede (Merleau-Ponty 1966: 174, 367), 
so verschwinden solche Formulierungen in den Vorlesungen und Texten 
der 1950er Jahre zusehends. Sie werden durch Formulierungen ersetzt, 
in denen der Körper das Denken artikulieren hilft, ihm zu Struktur ver-
hilft, aber nicht an seine Stelle tritt: »La geste de la main ne contient 
pas la pensée, il la ponctue, il l’installe dans le monde, il la fait exister 
[...]. Donc, on ne pense pas avec ses mains, mais on ne pense pas sans le 
corps transfiguré, porteur des significations, qui est le schema  corporel.« 
»Die Geste der Hand enthält nicht das Denken, sie interpunktiert es, 
verankert es in der Welt, lässt es existieren [...] Insofern denkt man nicht 
mit seinen Händen, aber man denkt auch nicht ohne den in Gestalt 
des Körperschemas transfigurierten Körper, Träger der Bedeutungen« 
(Merleau-Ponty 2011: 162/f.128, Übers. jmk).14 

Auch im Spätwerk bedient sich Merleau-Ponty einer Metaphorik 
der Hände zur Beschreibung von Phänomenen der Intentionalität. Aber 
auch dort werden sie nicht mehr selbst zu wissenden Subjekten stili-
siert. Vielmehr greift Merleau-Ponty dort auf die von Husserl in den 
Ideen II exponierte Beschreibung der linken Hand zurück, die die rechte 

14   Man beachte auch, dass hier stillschweigend das Körperschema, also ein 
strukturales Konzept an die Stelle von bloß »corps« tritt.

NEUER WEIN IN ALTEN SCHLÄUCHEN? 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

umfasst (Husserl 1952: 145). Dieses Bild wird zum Ausgangspunkt für 
die Entfaltung des Begriffs »Chair« als eines Strukturzusammenhangs 
von »Sensiblem« (sensibles) im Doppelsinn von »Empfindungsfähigem» 
und »Empfindbarem«, in dem die Unterscheidung von Subjekt und Ob-
jekt, und damit von Noesis und Noema keine Rolle spielt (Merleau-Pon-
ty 2007: 243). Damit ist nichts Mystisches gemeint, sondern das Aller-
offensichtlichste und in der Alltags - wie in der naturwissenschaftlichen 
Erfahrung gleichermaßen Greifbare: der irreduzible Oberflächencharak-
ter (»grain serré« = dichte Körnigkeit/körnige Struktur) der Wirklichkeit, 
all dessen, was wir als »winziges Häutchen« zwischen dem Innenhori-
zont und dem Außenhorizont der Sachen (Merleau-Ponty 1994a: 339) 
eben mesoskopisch »sehen«, wahrnehmen können. Die Ordnung des 
Sensiblen bilde den »Rechtsgrund für alle Konstruktionen des Erken-
nens« (Merleau-Ponty 2007: 244). In dieser Hinsicht argumentiert also 
auch der späte Merleau-Ponty weiterhin in der Logik der Phänomenolo-
gie der Wahrnehmung. Den Ausdruck »Rechtsgrund« entnimmt er Hus-
serls Ideen II.15 Die Sichtbarkeit der Wahrnehmungsdinge bewahrt aber 
zugleich eine Opazität, »ein Sein auf Entfernung [...], die hier und jetzt 
erfolgende blitzartige Bekundung eines unerschöpflichen Reichtums, und 
dass die Sachen sich vor uns nur halb öffnen, gleichzeitig enthüllt und 
verborgen sind.« (Merleau-Ponty 2007: 245). Subjekt und Objekt er-
scheinen hier nur noch in Anführungszeichen, ohne dass aber dadurch 
Bewusstsein in irgendeiner Hinsicht in Frage gestellt wäre – denn die-
ser Strukturzusammenhang ist geradezu seine Existenzbedingung. Auch 
die Stichworte, die in dieses Konzept führen – »empfindendes, mit Emp-
findnissen belegtes Ding« (Husserl 1952a: 119); »subjektives Objekt« 
(ebd.: 124) entnimmt Merleau-Ponty dem Werk Husserls. Letztlich ar-
gumentiert er mit Husserl gegen Husserl, wenn er Konstitution zu einem 
unmöglichen Unterfangen erklärt. Vielmehr: »Als Projekt einer intellek-
tuellen Inbesitznahme der Welt wird die Konstitution für den reiferen 
Husserl immer mehr zu dem Mittel, eine Rückseite der Dinge zu enthül-
len, die wir nicht konstituiert haben.« (2007: 262). 

Bevor ich an diesem Punkt wieder anknüpfe – letztlich geht es hier um 
das mühevolle, aber möglicherweise lohnende Projekt einer »Entmeta-
phorisierung« des Spätwerks Merleau-Pontys – möchte ich zunächst eine 
Zwischenreflektion zum Stellenwert des romantischen Körperkonzepts 
in der soziologischen Rezeption Merleau-Pontys einschalten. 

15  »Ist das Ding [...], so muss es in einer Art bestimmbar sein, die das Irrelative in 
den Relativitäten herausbestimmt und andererseits aus dem heraus bestimmt, 
was allen Rechtsgrund enthält, aus den Gegebenheiten der Erfahrung, also aus 
den sinnlichen Relativitäten.« (Husserl 1952: 76)

GURWITSCH, SCHÜTZ UND MERLEAU-PONTY

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

2. Romantische Körperkonzepte  
in der Soziologie

»Wenn ich sage: ›Ich bin wütend, dass ich beim Zu-
sammenstoß verletzt wurde‹, so werde ich vielleicht 
nichts dagegen einzuwenden finden, wenn für ›ich 
wurde verletzt‹ ›mein Bein‹ eingesetzt wird, aber ich 
würde sicherlich Einspruch erheben, wenn ›ich bin 
wütend‹ in dieser Weise rekonstruiert werden soll-
te. Es wäre ebenso absurd, davon zu reden, dass sich 
mein Kopf erinnere oder dass mein Gehirn nun divi-
diere oder dass mein Körper mit der Müdigkeit kämp-
fe. Vielleicht hat die Absurdität solcher Zusammen-
stellungen Leute dazu getrieben zu behaupten, eine 
Person wäre die Vereinigung eines Körpers mit einem 
Nicht-Körper.« (Ryle 2018: 256).

Das »Wissen des Körpers« 

Die »Wiederentdeckung Merleau-Pontys« in der Soziologie (Honneth 
1990: 134)1 ist eng verknüpft mit der »Wiederentdeckung des Körpers« 
(z.B. Hirschauer 2008: 9742, Hillebrandt in Hubrich 2013: 5). Dass 
auch im soziologischen Diskurs des ausgehenden 20. und beginnenden 
21. Jahrhunderts ein »romantisches Körperkonzept« eine Rolle spielt, 
zeigt sich in der umstandslosen Inanspruchnahme Merleau-Pontys für 
den Entwurf eines Konzepts »körperlicher« bzw. »leiblicher Intentiona-
lität«, »leiblicher Erkenntnis« bzw. eines damit verknüpften »Subjektsta-
tus« des Körpers (z.B. Gugutzer 2015: 123; Crossley 1995: 45; Cross-
ley 2017: 321 ff.; Keller/Meuser 2011: 16; Böhle/Porschen 2011; vgl. 
aber auch –differenzierter in der Darstellung – Bongaerts 2003, Coenen 
1985). Die Rede vom »Körper als Agens« (Gugutzer 2015: 122) oder 

1   Honneth argumentiert im Hinblick auf die folgenden Probleme insgesamt 
sehr umsichtig, wenn er von einer »leibgebundenen Vernunft« und dem 
menschlichen Körper (Leib) als »Medium von kognitiven Akten« spricht 
(Honneth 1990: 134, 137).  

2  Interessant ist in diesem Zusammenhang Hirschauers Feststellung »Nach 
der kommunikationstheoretischen Wende der 1980er Jahre gibt es eine 
Wiederentdeckung des Körpers.« (ebd.). Man könnte sagen: im Werk Mer-
leau-Pontys ist – in umgekehrter Reihenfolge – bereits beides zugleich vor-
gezeichnet. Nach der Phänomenologie der Wahrnehmung wendet er sich ei-
ner Ausdruckstheorie zu.

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

als »Produzent von Sozialität« (Hubrich 2013: 95), Formulierungen wie 
»der Leib ist also immer verstehender und wissender Leib, er hat ein in-
tentionales Verständnis für Handlungssituationen« (Haller in Gugutzer 
2017: 48) legen nahe, dass hier Leib und Körper eingesetzt werden, wo 
ebensogut Akteur, Subjekt, Mensch, Individuum stehen könnte. In der 
wissenssoziologischen Diskussion zeigt sich diese Verschiebung im zu-
nehmenden Rückgriff auf den Terminus »Körperwissen« in einem Dop-
pelsinne, den Stefan Hirschauer anlässlich des DGS-Kongresses 2006 
mit dem Thema »Die Natur der Gesellschaft« skizziert hatte: nicht (nur) 
»Wissen vom Körper«, sondern in der Bedeutung eines subjektiven Ge-
nitivs: das, was ein »wissender Körper« weiß (Hirschauer 2008: 977). 
Das ist nicht weit entfernt von jenem subjektiven Genitiv »körperlicher 
Intentionalität«, den Gurwitsch und Zaner Merleau-Ponty ankreiden. 
Es handelt sich nur um eine Variante des zum Schlagwort gewordenen 
»Wissens, das in den Händen ist« (Merleau-Ponty 1966: 174). 

Zwischen 2009 und 2019 kam es zu insgesamt drei Tagungen der 
Sektionen Soziologie des Körpers und Wissenssoziologie mit dem Titel 
»Körperwissen«. Auch deren Promotoren, Reiner Keller und Michael 
Meuser verwenden diesen subjektiven Genitiv: »Körperwissen ist näm-
lich nicht nur Wissen vom Körper, sondern auch ein Wissen des Kör-
pers«, bei dem »Körper als eigenständige Träger von Wissen fungieren, 
das nicht in kognitive Prozesse übersetzt ist, ja nicht übersetzt werden 
kann.« (Keller/Meuser 2011: 10).3 Ganz ähnlich und im Sinne eines ro-
mantischen Konzepts im Sinne Lakoff/Johnsons formulieren Böhle/Por-
sche, Körperwissen verweise auf die »Feststellung, dass wir mehr wis-
sen, als wir sagen können. Körperwissen ist in dieser Sicht ein besonderes 
Wissen. Es unterscheidet sich von denjenigen Formen des Wissens, die 
sich explizit darstellen und beschreiben lassen.« (Böhle/Porschen 2011: 
54). Gemeint sind damit immer die auch von Merleau-Ponty beschriebe-
nen »Körpertechniken, körperliche Routinen und Fertigkeiten des Han-
deln-Könnens unterhalb und oberhalb der Schwelle reflexiver Zuwen-
dung«(ebd.). Später folgen auch Verweise auf die Praxistheorie und es 
fallen die Stichworte »leibliche Erkenntnis« und »eibliche Intentionali-
tät« (ebd.: 16). 

Diese Terminologie wirft natürlich die Frage auf, was überhaupt die 
Bezeichnung »Wissen« rechtfertigt, was denn das Gemeinsame des »Kör-
perwissens« und des Wissens im herkömmlichen Sinne sei. Die Antwort 
könnte lauten: es liegt in dem Umstand, dass überhaupt ein Weltbezug 
vorliegt, dass ein Subjekt sich sinnvoll verhält, auf etwas orientiert ist. 
Ich weiß explizit und kann es jemandem erklären, der es nicht weiß, dass 

3  Die Frage ist natürlich, ich werde sie später aufgreifen, wieso man etwas, das er-
klärtermaßen nicht »kognitiv« und propositional verfasst ist, eigentlich »Wis-
sen« nennen sollte.

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

dieser Gegenstand ein Fahrrad ist, zwei Räder, Lenker, Sattel und Peda-
le hat, dass man damit fahren kann. Man könnte sagen, dies »weiß« ich 
alles »implizit« auch, wenn ich mir darüber gerade keine Gedanken ma-
che, einfach losfahre und damit auf praktische Weise zeige, dass ich mit 
dem Fahrrad und allen seinen Teilen etwas anfangen kann. Und das sei 
dann eben ein »Körperwissen«. Der Fall, dass jemand der Fahrrad fah-
ren kann, aber nicht auf explizite Art »weiß«, dass es sich um ein Fahrrad 
handelt und wie seine Teile heißen, ist gewiss hergeholt, aber nicht un-
möglich. Realistischer ist der Fall, dass jemand zwar weiß, was ein Fahr-
rad ist, aber nicht radfahren kann, zum Beispiel, weil sie oder er es nie 
gelernt hat oder aus körperlichen Gründen (Behinderung, fortgeschrit-
tenes Alter) vorübergehend oder auf Dauer daran gehindert ist. Man 
müsste dann sagen, die Person verfüge über ein (Nicht-Körper-) Wissen 
über Fahrräder und Fahrradfahren, nicht aber über ein Körperwissen 
über Fahrräder und Fahrradfahren. Das ist zwar möglich, aber es ergibt 
sich daraus eine recht umständliche und semantisch konfuse Taxonomie. 

Den Sachverhalt drückt man einfacher aus, indem man sagt, dass die 
Person zwar weiß, was ein Fahrrad ist, aber selbst nicht fahrradfah-
ren kann. Auch die Unterscheidung zwischen »Wissen, dass« und einem 
»Wissen, wie«, die in diesem Zusammenhang oft ins Spiel gebracht wird, 
führt nicht weit. Sie beruht im Wesentlichen auf dem Problem einer fal-
schen Lehnübersetzung des englischen »knowing how«, wie der Über-
setzer von Ryles Buch Begriff des Geistes sehr überzeugend darlegt (Ryle 
2018: 27, FN). Denn im Deutschen kann anders als in der Semantik des 
englischen »Knowing how to do something« auch der Nicht-Radfahrer 
wissen, wie man das macht: man steigt auf, tritt in die Pedale und fährt 
los, mit dem Lenker steuert man, mit den Pedalen sorgt man für den An-
trieb. Das alles kann man auf die Frage antworten: »Aber wie fährt man 
denn nun mit dem Fahrrad?« Dass man das weiß, hilft möglicherweise 
dabei, es einmal auszuprobieren. Aber es gewährleistet nicht, dass man 
ohne weiteres fahren kann, das Gleichgewicht halten kann, den rich-
tigen Anfangsimpuls findet. Ein anderes Beispiel: jeder weiß, wie man 
eine Geige spielt. Man nimmt die Geige in die linke Hand, legt sie auf 
die linke Schulter mit dem Steg (dem langen, dünnen Teil) nach vorne, 
nimmt den Bogen in die rechte Hand und streicht damit über die Sai-
te. Die linke Hand verkürzt die Saitenlänge und damit lassen sich alle 
Töne spielen. Es ist klar, dass zwischen diesem – Schützsch gesprochen 
– Rezeptwissen (und auch seiner beliebigen Verfeinerung) und dem Gei-
ge-Spiele-Können selbst ein grundsätzlicher Unterschied besteht. Selbst 
wenn es möglich wäre (was es nicht ist), ein erschöpfendes Wissen über 
alle für das Geigespielen entscheidenden Faktoren zu formulieren: es 
wäre zu nichts nütze, weil das Verstehen solcher komplexer Deklarati-
onen, die vermutlich nicht in ein Buch passen würden, einen unweiger-
lich am Spielen hindern würden. 

DAS »WISSEN DES KÖRPERS« 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

Insoweit ich zeige, dass ich Geige spielen kann, sage ich nichts über 
das Geigespielen, sondern ich spiele eben Geige. In der Alltagssprache 
spricht man im ersten Fall von einem Wissen und im zweiten Fall von ei-
nem Können. Gilbert Ryle hat in seinem wenige Jahre nach der Phäno-
menologie der Wahrnehmung erschienenen Werk The concept of mind 
die grundlegende Differenz von Wissen und Können auf sehr klare Weise 
analysiert (Ryle 2018: 2. Kap.). Insbesondere hat er dabei gezeigt, dass es 
beim Können durchaus nicht um ein »implizites Wissen« und beim Wis-
sen nicht um eine bloße Vorstufe eines Könnens geht. Das verdeckt eine 
wichtige sprachanalytische, (phänomeno-) logische und zugleich prag-
matische Differenz: Können heißt, eine Tätigkeit adäquat und auf ge-
lungene Weise auszuführen, bei Wissen handelt es sich dagegen um eine 
Handlung eines höheren logischen Typs, nämlich (richtige) Aussagen/
Propositionen zu machen, eine Kenntnis über... zum Ausdruck zu brin-
gen. Im einen Fall geht es um ein praktisches Tun, im anderen Fall geht 
es um ein theoretisches Verhalten, das typischerweise in diskursiven Si-
tuationen der Konversation, der Information und im Extremfall: der Be-
lehrung, Unterweisung, »der didaktischen Rede« seinen pragmatischen 
Sinn findet (Ryle 2018: 424 ff.). Ryle weist aber darauf hin, dass Wissen 
und Können auf einer anderen Ebene auch eine Gemeinsamkeit aufwei-
sen, aber eine andere als die, die das romantische Körperkonzept unter-
stellt. Beide können erworben, gelernt werden – man kann lernen Geige 
zu spielen und man kann Wissen über die Akustik des Geigentons ler-
nen. Wissen und Können sind mit anderen Worten beides Formen des 
Gedächtnisses. Damit befindet sich Ryle im Einklang mit der Termino-
logie der modernen Psychologie und Neuropsychologie des Gedächtnis-
ses, in der zwischen Gedächtnisformen unterschieden wird, die sich da-
rin zeigen, dass man Aussagen über in der Vergangenheit Gelerntes oder 
Wahrgenommenes machen kann (deklarativ) und solche, die sich dar-
in zeigen, dass man über ein bestimmtes erworbenes Verhaltens- oder 
Tätigkeitsmuster verfügt (non-deklarativ) (Squire/Kandel 2009;  Squire/
Dede 2015).4  

Von einem Körperwissen im Sinne eines subjektiven Genitivs zu reden 
ist also schon deshalb irreführend, weil damit ein Können für ein Wis-
sen ausgegeben wird und damit diese wichtige Differenz eliminiert wird. 

4  In der aktuellen Gedächtnisforschung kommt als weiteres Element Erinnern 
hinzu, das ebenfalls deklarativ ist, insofern Sich-Erinnern-Können heißt, 
Propositionen über vergangene selbst erfahrene Situationen machen zu kön-
nen. Sie enthält also einen expliziten Vergangenheitsbezug, während Wissen 
und Können nur beinhalten, etwas gelernt und nicht vergessen bzw. verlernt 
zu haben (vgl. dazu Ryle 2018: 373 ff.). Es ist nach Ryle (und auch für die 
moderne Gedächtnisforschung) ein Unterschied, ob ich weiß, dass mir der 
Blinddarm herausgenommen wurde oder, ob ich mich daran erinnere (Ryle 
2018: 375). 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

Das Körperwissen meint ein Können, insofern »weiß« der Körper nichts. 
Es wäre aber ebenso fehlerhaft zu formulieren: der Körper von mir, dir 
oder einer dritten Person könne Geige spielen oder Fahrrad fahren. Das 
ist nur eine ungewöhnliche Weise zu sagen: ich, du oder eine dritte Per-
son können Geige spielen. Sowohl beim Wissen wie beim Können ist Ler-
nen im Spiel, also Gedächtnis, also der Umstand, dass ich Erfahrungen 
gemacht habe und etwas davon bewahrt habe. »Körper« müsste dann 
solche Prozesse beinhalten, damit eine solche Aussage Sinn macht. Dann 
aber besteht keine Differenz mehr zwischen »mir« und »meinem Kör-
per« und die Verwendung des Subjekts »Körper« ist letztlich nur eine 
unklare Ausdrucksweise. Wie gesagt, mein Körper oder auch mein Herz 
als Körperteil weiß nicht, wie sehr es schlagen muss, damit ich diesen 
Anstieg bewältigen kann. Auch die Hand weiß nicht, welchen Druck 
sie auf ein Sektglas ausüben kann, ohne dass es zerbricht. Ich weiß das 
streng genommen auch nicht. Aber ich kann diesen Anstieg bewältigen 
und ich kann mit diesem Sektglas umgehen. Zudem gibt es keinen plau-
siblen Grund, für dieses »ich« (oder analog: dieses »du, er, sie, wir, ihr, 
sie«) das Wort »Körper« einzusetzen. 

Bei dem Begriff »Körperwissen« und bei allen anderen Ausdruckswei-
sen, in denen so etwas wie eine »körperliche Intentionalität« unterstellt 
wird, handelt es sich um Metaphern, die Erkenntnisse versprechen, die sie 
nicht einlösen. Dafür ist ausgerechnet Pierre Bourdieu ein gutes Beispiel. 
Auch Bourdieu setzt Körper/Leib immer wieder in eine Subjektposition 
ein: »Der Körper glaubt, was er spielt, er ruft sich nicht die Vergangen-
heit ins Gedächtnis, sondern agiert die Vergangenheit aus, die damit als 
solche aufgehoben wird, erlebt sie wieder.« (Bourdieu 1993: 135). Schon 
diese Formulierung zeigt die ganze Paradoxie. Folgt man Bour dieu, muss 
man in seinen »Körper« eine komplexe reflexive Bewusstseinsstruktur 
projizieren (»glauben, was man spielt«, »Vergangenheit wieder erleben, 
ohne sie ins Gedächtnis zu rufen«), so dass sich die Frage stellt, was denn 
diesen Körper von dem unterscheiden soll, was man ansonsten unter 
den Titeln »Intentionalität« und »Bewusstsein« analysieren würde. In 
einem Programm für eine Soziologie des Sports unterscheidet Bourdieu 
das »Verstehen mittels des eigenen Körpers« vom »Verstehen mit dem 
Bewusstsein« (Bourdieu 1992b: 205), in seinen Meditationen zwischen 
einer »körperlichen Erkenntnis« im Unterschied zum »absichtlichen, be-
wussten Entziffern« (Bourdieu 2001: 174). Damit ist ein Sprachgebrauch 
auf den Punkt gebracht, der auch in der bourdieuaffinen Körper- und 
Praxissoziologie um sich gegriffen hat, deswegen aber nicht logischer 
wird. Es ist klar, dass sich diese Spielart eines romantischen Körperkon-
zepts vom frühen Merleau-Ponty ableitet. Zugleich finden sich aber bei 
Bourdieu unvermittelt Aspekte jenes strukturalen Körperkonzepts, wie 
es Merleau-Ponty dann in den 1950er Jahren entwickelt hat, etwa in der 
Formel vom Habitus als einer »strukturiert-strukturierenden Struktur«. 

DAS »WISSEN DES KÖRPERS« 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

Diese Diskrepanz kann man nur als Beleg für eine ungenügende reflek-
tierte und bearbeitete Anknüpfung an Merleau-Ponty werten. Bourdieu 
hat mit Sicherheit die Vorlesungen Merleau-Pontys der Fünfzigerjahre 
am Collège de France besucht. Dafür finden sich eine Reihe von Bele-
gen in seinen eigenen, 2016 veröffentlichten, am Collège de France ge-
haltenen Vorlesungen (Bourdieu 2016/1: 218, 286, 341 f., 676; 2016/2: 
363 f., 502, 551, 942, 94, 950). 

Leib- und Körpersoziologie? 

Wer Merleau-Ponty und Bourdieu in der französischen Originalfassung 
und zum Vergleich in deutscher Übersetzung liest, wird feststellen, dass 
der französische Ausdruck »corps« mit einer gewissen Willkürlichkeit 
mal mit »Körper«, mal mit »Leib« übersetzt wird. Bekanntlich gibt es 
diese Differenz nur in der deutschen Sprache. Festzuhalten ist allerdings, 
dass »Leib« in der deutschen Alltagssprache praktisch nicht mehr ver-
wendet wird. Allenfalls taucht er in wenigen Relikten eines vergange-
nen Sprachgebrauchs in bestimmten Redewendungen oder spezifischen 
Wortbildungen auf (»Leib und Leben«, »mit Leib und Seele«, »leib-
haftig«, »beleibt«, »Leibspeise«). Ansonsten findet man den Begriff nur 
in wissenschaftlichen Sondersemantiken. Hier wäre an erster Stelle die 
christliche Theologie (»Leib Christi«) zu nennen, die Philosophie und 
seltsamerweise auch die Soziologie. Die Rede vom »Leib« in der So-
ziologie beruft sich dabei wesentlich auf den Sprachgebrauch der deut-
schen Philosophie des 19. und des 20. Jahrhunderts. Es wird dabei un-
terstellt, Körper und Leib seien nicht etwa Synonyme für dieselbe Sache, 
sondern es spiegle sich in der Differenz der Wörter eine unterschiedli-
che Bedeutung. Merleau-Pontys Phänomenologie wird in Deutschland 
umstandslos für eine »Leibphänomenologie« vereinnahmt, obwohl er 
selbst diesen Begriff nicht oder nur sehr selten und dann dezidiert als Zi-
tat (meist Husserls) verwendet. In der Soziologie greift Gesa Lindemann 
außerdem Helmuth Plessners Unterscheidung von Körper-Sein und Kör-
per-Haben auf. Sie versteht Körper-Sein synonym zu »Leib« (Lindemann 
2005, 2017). Sie und Robert Gugutzer rekurrieren zudem auch auf die 
Leib- bzw. sogenannte Neophänomenologie von Hermann Schmitz (vgl. 
Gugutzer 2012, 2020; Lindemann 2017). 

Robert Gugutzer hat kürzlich die Leib-Körper-Dichotomie, wie er sie 
versteht, wieder sehr klar auf den Punkt gebracht (Gugutzer 2020, vgl. 
auch Gugutzer 2015: 142). Dem Leib weist er die Attribute des »Le-
benden«, des »Subjektiven«, der interozeptiven Selbstwahrnehmung 
(sich spüren), des »leiblich-affektiven« Betroffenseins, der unteilba-
ren Ausgedehntheit, des »Hinausreichens« über die Körpergrenze, der 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

Unmittelbarkeit zu. Leib steht also für eine lebendige, von innen her 
wahrgenommene, nicht teilbare Erfahrungsganzheit eines Körper-Seins, 
der »Leib ist immer mein Leib [...] alles Leibliche <ist> immer etwas Sub-
jektives, während alles Körperliche auch etwas Objektives ist.« (Gugut-
zer 2020: 33). Objektiv heißt hier: dem Körper werden demgegenüber 
die Attribute der Dinghaftigkeit und Gegenständlichkeit, der Fremd-
wahrnehmbarkeit (Sehen/Tasten), der Objektivierbarkeit, der teilbaren 
Ausgedehntheit, des Zusammenfallens von Kontur und Grenze zugeord-
net. Daran fällt zweierlei auf.

•  (1) Zum einen ist der »Leib« in Gugutzers Darstellung mehr oder 
weniger gleichbedeutend mit dem romantischen Körpersubjekt oder 
Subjekt-Körper. Der Leib, so macht Gugutzer geltend ist der Körper, 
insofern er Subjekt ist. Damit greift aber auch in diesem Fall die Gur-
witsch-Kritik an Merleau-Ponty (und damit dessen Selbstkritik an 
der Semantik der Phänomenologie der Wahrnehmung). Eine solche 
Formel, so folgt aus Gurwitschs Argumentation, ist nur eine Mysti-
fikation einer bestimmten Weise des Bewusstseins vom eigenen Kör-
per. 

•  (2) Die Attribute, mit denen Gugutzer Leib vom Körper unterschei-
det (Unteilbarkeit, Unmittelbarkeit, Selbstgewissheit, Interiorität vs. 
Dinghaftigkeit, Wahrnehmbarkeit von außen, teilbare Ausgedehnt-
heit) entsprechen auffallend den beiden ontologischen Sphären, die 
Descartes als »res cogitans« und »res extensa« entworfen hatte. »Un-
ter einem Körper«, schreibt dieser in seinen Meditationen, » verstehe 
ich alles, was fähig ist, durch irgendeine Gestalt eingeschränkt zu wer-
den, das durch einen Ort umrissen wird und einen Raum so einnimmt, 
dass es aus ihm jeden anderen Körper ausschließt; was durch den 
Tastsinn, das Sehvermögen, das Gehör, den Geschmackssinn oder Ge-
ruchssinn erfasst wird, sowie auf verschiedene Weise bewegt werden 
kann« (Descartes 2008, S. 51). Für das Bewusstsein trifft dagegen zu, 
was Gugutzer auch für den Leib geltend macht, es kann nicht »ge-
teilt« werden, es nimmt keinen Raum ein, es ist kein Ding, das man 
von außen besehen oder betasten kann, es ist nur für mich selbst zu-
gänglich. 

Das ist deshalb ein ironischer Befund, weil Gugutzer und mit ihm weite 
Teile der Körpersoziologie Descartes »Dualismus« für überwunden bzw. 
aufgehoben erklären und dabei übrigens ausgerechnet Merleau-Pontys 
angeblicher »Leibphänomenologie« ein erhebliches Verdienst zurechnen 
(Gugutzer 2012, S. 29; Schroer 2005, S. 12). 

Über diese philosophischen Ungereimtheiten hinaus kann man sich 
zudem fragen, ob der aktuelle leibtheoretische Diskurs einen historischen 
Sprachgebrauch der deutschen Sprache wirklich abbildet, oder nicht 
vielmehr künstlich purifiziert, ja umdeutet. So wird es zum Beispiel 

LEIB- UND KÖRPERSOZIOLOGIE? 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

als unumstößliche Selbstverständlichkeit angesehen, dass »Leib« im 
Unterschied zum lateinischen »corpus-Körper« nur für den lebenden, 
nicht auch für den toten menschlichen Körper verwendet werden könne 
(z.B. Gugutzer 2015: 16). Aber das trifft so nicht zu. In der Lutherbibel 
beispielsweise kann »Leib« durchaus für den toten menschlichen Kör-
per stehen. So ist etwa, wenn sich Joseph von Arimathia den Leichnam 
Jesu erbittet, von dessen »Leib« die Rede (Matth. 27, 58; Lukas 23, 52). 
Im apokryphen Buch Judith 13,9 tötet Judith den assyrischen Feldherrn 
Holofernes: »Sie hieb zweymal in den Hals mit aller macht / Darnach 
schneit sie jm den Kopff abe« – er muss also unstreitig tot sein – weiter 
heißt es: »vnd weltzet den Leib aus dem Bette«. 

Ebenso wenig trifft zu, dass sich der Gebrauch des Wortes »Leib« nur 
auf eine subjektive Dimension erstreckt. »Leib« kann sich durchaus auf 
objektive Körperteile beziehen, Unterleib, Bauch, Rumpf. Man verglei-
che in diesem Zusammenhang Ausdrücke wie Leibchen, Leibbinde, be-
leibt, Leibschmerzen. Der Ausdruck oszilliert noch bis in den philosophi-
schen Sprachgebrauch hinein zwischen objektivem und empfundenem 
Körper. Bei Husserl finden sich zahlreiche Stellen, in denen Leib »als 
Materie im objektiven raum-zeitlichen Sein« (Husserl 1952b, S. 115), 
als »materielles Ding« adressiert wird, als etwas, das in den »Kausalzu-
sammenhang der physischen Natur« (Husserl 1952a, S. 138) verfloch-
ten ist. Husserl setzt mithin »Leib« ein wie französische Autoren das 
Wort »corps«. Mit beiden Ausdrücken wird die Doppelaspektivität von 
Körperlichkeit abgebildet und hier wie dort wird nur durch den Kon-
text oder eben durch ergänzende Attribute kenntlich, ob eher der »ex-
tensionale«, »materielle«, »objektive« Aspekt oder der innerer Erfah-
rung gemeint ist (vgl. dazu Husserl 1952a, S. 145, 161). Selbst der späte 
Heidegger kommt nicht um den Aspekt der »materiellen Gegebenheit« 
des Leibes herum, das Phänomen des Leiblichen reicht auch für ihn »bis 
hin zur letzten Muskelfaser und zum verborgensten Hormonmolekül« 
(Heidegger 1987, S. 292). Auch in Plessners Aufsatz Lachen und Weinen 
werden Leib und Körper überwiegend stellvertretend füreinander einge-
setzt, Plessner kann ebenso formulieren, jemand »habe seinen Leib« wie 
jemand »habe seinen Körper« (Plessner 2003, S. 238, 241; 1975, S. 232 
ff., 237). Auch er folgt mithin keinesfalls einer purifizierten Leib/Kör-
per-Dichotomie, sondern bleibt in der Verwendung beider Wörter bei ei-
ner konstitutiven Doppeldeutigkeit (Plessner 1975, S. 237). Festzuhalten 
bleibt also, dass sich der soziologische Sprachgebrauch sich hier auf ei-
nen philosophischen Sprachgebrauch beruft, dessen vermeintliche Klar-
heit einen rein imaginären Charakter hat. 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

Die Soziologie und der deutsche Leib  
(Hermann Schmitz)

Möglicherweise haben unter anderem diese Ambiguitäten des Leib- bzw. 
Körperkonzepts dazu beigetragen, dass die Soziolog/innen Gesa Linde-
mann und Robert Gugutzer an eine eigenständige, neuere philosophische 
Konzeption von Leiblichkeit anschließen. Sie scheint sich, zumindest auf 
den ersten Blick, den bewusstseinsphilosophischen Äquivokationen zu 
entziehen, weil sie von vorneherein das »leibliche Spüren« in den Vorder-
grund stellt (Gugutzer 2015b: 18-20; Lindemann 2005, 2017; Schmitz 
2011). Die Rede ist von der »Neophänomenologie« des norddeutschen 
Philosophen Hermann Schmitz. 

»Leiblich ist«, schreibt Schmitz, »was jemand in der Gegend [...] 
seines materiellen Körpers von sich selber (als zu sich selber, der hier und 
jetzt ist, gehörig) spüren kann, ohne sich der fünf Sinne (Sehen, Tasten, 
Hören, Riechen, Schmecken) und des aus ihrem Zeugnis abgeleiteten 
perzeptiven Körperschemas (der habituellen Vorstellung vom eigenen 
Körper) zu bedienen. Als Leib kann dann das Ganze der leiblichen 
Regungen [...] verstanden werden.« (Schmitz 2011: 5). »Alle leiblichen 
Regungen« wiederum, so schreibt er, »haben Platz im Spielraum von Enge 
und Weite.« (Schmitz 2011, S. 15). Daran fällt zunächst auf, dass auch 
Schmitzs Leib-Konzept nicht die gesamte Palette der historischen und 
aktuellen Bedeutungsmöglichkeiten des deutschen Wortes Leib aufnimmt. 
Wohl aber realisiert sie eine kaum noch fassbare Sonderbedeutung, 
eine historische Bedeutungsschicht des deutschen »Leib«: nämlich als 
Innenraum, Rumpf und Bauch und damit von (Bauch-) Gefühl, von 
wechselnden Spannungs- bzw. Entspannungsverhältnissen, eben von 
»Enge und Weite«. Zudem resultiert die phänomenologische bzw. 
phänomenale Einengung auf eine Dimension (der Enge/Weite) aus der 
im Grunde nicht weiter begründeten definitorischen Prozedur, aus der 
»leiblichen Erfahrung« die fünf klassischen Sinne herauszunehmen oder 
umgekehrt, jene aus dieser. Argumentiert man von der Körpererfahrung 
des Alltags her, dann ist das eine auf den ersten Blick kontraintuitive 
Operation. 

Schmitz verwendet, wie eben zitiert, den Ausdruck eines »materiellen 
Körpers«. Dieser materielle Körper eines Menschen ist im Alltagssprach-
verständnis (im Unterschied etwa zu seiner Seele, seinem Charakter, sei-
nem Geist u.ä.) das an Menschen, was prinzipiell der Wahrnehmung 
durch die Sinne, der Sensorik zugänglich ist. Der Körper der Anderen ist 
für mich von vorne herein nur über die fünf klassischen Sinne zugäng-
lich, die Schmitz nennt und die er aus der Definition des Leibes ausschlie-
ßen will. Mein eigener Körper ist mir zwar – auf freilich andere Weise 
als die Körper der Anderen – über diese Sinne zugänglich, aber mit der 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

Einschränkung, dass es Teile meiner Körperoberfläche gibt, die ich nicht 
oder nur unter Zuhilfenahme von Techniken sehen kann. Das Körper-
innere ist mit diesen Sinnen normalerweise nicht wahrnehmbar, weder 
bei mir noch bei anderen. Wir haben aber auch als Alltagsmenschen ein 
mehr oder weniger umrissenes Verständnis eines »Körper-Inneren«. Das 
ist alles, was normalerweise nicht, aber in Ausnahmesituationen wie Un-
fällen, Verletzungen, anatomischen Sektionen, medizinischen Operatio-
nen oder Untersuchungen an anderen prinzipiell sichtbar gemacht wer-
den kann. Das sind aber, wenn man nicht gerade Chirurg ist, seltene 
Sondersituationen. Allerdings hat auch der moderne Alltagsmensch – via 
Anatomie und darüber verbreiteten Bildern – ein Grundwissen darüber, 
wie das Körperinnere »aussieht«. 

Das je eigene Körperinnere ist aber wenngleich in spezifischen sen-
sorischen Modi auch unmittelbar zugänglich und damit der Wahrneh-
mung erschlossen. Dazu gehören z.B. Empfindungen von Druck, Span-
nung/Entspannung, Schmerz, Lage und Muskeltonus, Berührungsgefühle 
etwa der Zunge am Gaumen, der Zähne aufeinander, Mangel/Fülle-Ge-
fühle (Hunger, Durst, Luftnot, Verlangen, Sättigung, Befriedigung), Tem-
peratur (Fieber, Frösteln, Wärme), Übelkeit-Wohlgefühl. Wir haben eine 
differenzierte alltagssprachliche Semantik für die Beschreibung solcher 
Wahrnehmungen des Körperinneren zur Verfügung. Sie lässt sich aber 
durchaus auf eine wissenschaftliche Taxonomie sensorischer Organe und 
Leistungen beziehen. In ihr werden den »exterozeptiven« klassischen 
Sinnen Sehen, Hören, Tasten, Riechen, Schmecken im Wesentlichen zwei 
weitere Gruppen von Sinnen bzw. sensorischen Leistungen gegenüber-
gestellt: 

•  propriozeptive Sinne (Tiefensensibilität, Muskelspindeln, Sehnenor-
gane), die Lage und Bewegung des Körpers registrieren;

•  enterozeptive Sinne (Spüren innerer Organe sowie von Funktionen 
bzw. funktionalen Zuständen wie Atmung (Sauerstoffsättigung), 
Kreislauf (Blutdruck), Stoffwechsel, also Zustände wie Atemlosig-
keit, Durst, Hunger, Sättigung, Harndrang, Schmerzsinn, Tempera-
tursinn u.a. (zu dieser Systematik Birbaumer/Schmidt 2010; S. 301). 

Proprio- und enterozeptive Sinnesmodi umfassen in ihrem Zusammen-
spiel in etwa, was die Neophänomenologen und Hermann Schmitz als 
»leibliches Spüren« bezeichnen (Gugutzer 2015b, S. 18–20; Lindemann 
2005, 2017; Schmitz 2011). Dafür sprechen nicht zuletzt Schmitzs Bei-
spiele. Auch er nennt zum Beispiel das Verhältnis von Mund/Zunge 
(ebd.: 55 ff.). Auch Schmitz streicht die Bedeutung von Bewegungsemp-
findungen heraus (ebd.: 4). Gerade bei Bewegungsphänomenen wird al-
lerdings das Künstliche seines Verfahrens besonders deutlich, wenn er 
ausdrücklich anmerkt, »leiblich« daran sei nur das »Gespürte«, es gel-
te »von der Bewegung sichtbarer und tastbarer Körperteile abzusehen« 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

(ebd.: 4). Damit vollzieht Schmitz, was er anderen »traditionellen« 
Ansätzen, im Grunde der ganzen abendländischen Philosophie 
vorwirft, nämlich in Erfahrungszusammenhänge künstliche Trennungen 
einzuführen. Die Erfahrung und vor allem auch der sukzessive Erwerb 
und die Raffinierung von Bewegungsmöglichkeiten leben ja, im 2. Teil 
wird uns das noch ausführlich beschäftigen, gerade von der komplexen 
multimodalen, wechselseitigen und immer präziseren Artikulation aller 
Sinnesqualitäten, der Feinabstimmung enterozeptiver, visueller, ggf. 
haptischer Qualitäten.5  

Schmitz vermeidet es aber grundsätzlich auf das Körperinnere bezoge-
ne Sinnesleistungen als solche zu bezeichnen. Er möchte »Leiblichkeit« 
und Wahrnehmung entkoppeln und sieht die Erweiterung der Palette 
der klassischen fünf Sinne durch proprio- und enterozeptive Sinne so-
gar kritisch. Das stellt seiner Auffassung nach nur einen ungenügenden 
Reparaturversuch dar, die Errichtung von objektivistischen Residual-
terminologien, die seiner Meinung nach eine epochale »Leibvergessen-
heit« übertünchen (sollen). Schmitz sieht darin einen abendländischen 
Verhängniszusammenhang am Werk. Dessen Ursprünge sieht er (übri-
gens ähnlich wie Adorno/Horkheimer) bereits im Seelenbegriff der Anti-
ke. Noch nicht in Homers Ilias, wohl aber in der Odyssee mit dem Bild 
des sich an den Mast bindenden Odysseus beginnt für ihn eine Verdrän-
gungsgeschichte des Leiblichen. Sie geht mit einer Inthronisierung der 
Distanzsinne, insbesondere des Sehens, des Sich-von-Außen-Sehens und 
damit letztlich der Herrschaft des Geistes, »der Vernunft ... über die un-
willkürlichen Regungen« (ebd.: 141) einher. Das führt – über die Statio-
nen der antiken Philosophie Platons und Aristoteles, des Christentums – 
in die Irrtümer der abendländischen Philosophie, der Naturwissenschaft 
und des modernen Menschenbildes insgesamt. Inbegriff dieses Irrtums 
ist der Dualismus von Seele bzw. Geist und Körper, »zwischen denen 
der spürbare Leib vergessen wird« (ebd.: 77, 141). Das beinhaltet einen 
seiner Auffassung nach »privatistischen, innerlichen« Seelen- und Be-
wusstseinsbegriff (ebd.: 5): »Die Weltspaltung durch Absonderung des 
Erlebens eines jeden Bewussthabers in einer diesem zugeordneten priva-
ten Innenwelt namens ›Seele‹ mit Introjektion des an der verbleibenden 
Außenwelt abgeschliffenen Materials (einschließlich des Leibes) in die 

5   Ein anderes Beispiel für eine solche künstliche Trennung ist der Umstand, 
dass Schmitz glaubt den Blick ohne das Sehen und das Gesehene analysie-
ren zu können, alleine über seinen Bezug zu Weite und Enge (Schmitz 2011: 
31). Damit soll nicht gesagt sein, dass Schmitz nicht überzeugende und be-
eindruckende Beschreibungen gelingen würden – möglicherweise resultieren 
diese gerade aus dieser Einengung und Fokussierung. Aber gerade an seinen 
gelungenen Beschreibungen kann man zeigen, dass diese von der Einbezie-
hung des zunächst Ausgeschlossenen leben.

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Seelen steht für mich am Anfang der Verfehlungen des abendländischen 
Geistes.« (Schmitz 2011: 158).

In dem so durch die Jahrtausende verdrängten »leiblichen Spüren« 
sieht aber Schmitz gerade die Gewähr für den Zugang zu Wirklichkeit, 
auch zu intersubjektiver Wirklichkeit vor jeder Spaltung der Erfahrung 
in Körper und Geist bzw. Subjekt und Objekt. Von hier aus kritisiert 
Schmitz auch Merleau-Ponty. Diesem gesteht er zwar zu, einerseits zu 
Recht die körperliche Erfahrung in den Mittelpunkt gerückt zu haben. 
Er wirft ihm aber vor ein von vorne herein verarmtes, nämlich aus-
schließlich auf das Sehen und damit auf den »objektiven Körper« (?) 
reduziertes Verständnis zu haben und letztlich einen dualistischen An-
satz zu pflegen, der im Horizont der »traditionellen Bewusstseinsphilo-
sophie« bleibe (ebd.: 162 ff.). Schmitz schreibt: »Vom Leib, von leibli-
cher Ausdehnung und Dynamik weiß Merleau-Ponty nichts. Leibliche 
Regungen wie Angst, Schmerz, Hunger, Durst, Wollust, Ekel, Frische 
und Müdigkeit kommen kaum zu Wort und werden nirgends themati-
siert.« (ebd. 164). Im Maße wie die Merleau-Pontysche Phänomenologie 
den Subjektbegriff weiterführe, sei sie auf Oberflächenphänomene fixiert 
und führe letztlich einen traditionellen transzendentalphilosophischen 
Begriff der synthetischen Konstitution der Welt weiter (vgl. ebd.: 165). 
Ich gehe an dieser Stelle nicht auf diese Kritik ein. Offensichtlich ver-
fügt auch Schmitz nur über eine äußerst selektive Kenntnis der Phäno-
menologie der Wahrnehmung und hat die Schriften Merleau-Pontys aus 
den 1950er-Jahren nie gelesen. Als interessanter wird sich im folgenden 
Abschnitt erweisen, wo er in jedem Fall Recht hat: nämlich, darin, dass 
Merleau-Ponty faktisch eine Teilrehabilitierung von etwas vollzieht, was 
ich eine »Cartesianische Differenz« nennen würde, um den Ausdruck ei-
nes »Cartesianischen Dualismus« zu vermeiden.

Die vorher entworfene »sensorische Definition« von »Körper« im All-
tagssprachgebrauch kommt im Großen und Ganzen dem sehr nahe, was 
der ja auch von den Körpersoziologen so ungeliebte René Descartes un-
ter »Körper« verstanden wissen wollte. »Unter einem Körper«, schreibt 
dieser in seinen Meditationen, »verstehe ich alles, was fähig ist, durch ir-
gendeine Gestalt eingeschränkt zu werden, das durch einen Ort umrissen 
wird und einen Raum so einnimmt, dass es aus ihm jeden anderen Kör-
per ausschließt; was durch den Tastsinn, das Sehvermögen, das Gehör, 
den Geschmackssinn oder Geruchssinn erfasst wird, sowie auf verschie-
dene Weise bewegt werden kann« (Descartes 2008, S. 51).  Descartes 
argumentiert hier auf der Basis des Kenntnisstandes seiner Zeit. Er er-
wähnt aber an anderen Stellen auch die Wahrnehmung von Schmerz, 
Hunger und Durst, also Musterfälle für interozeptive Wahrnehmungen 
und für »leibliche Regungen« im Sinne von Schmitz. Der Zusammen-
hang, in dem er das tut, zeigt zugleich, dass seine Position nicht so unbe-
darft ist, wie Schmitz unterstellt: Descartes möchte nämlich zeigen, dass 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

»ich«, meine Seele, mein Geist »zu meinem Körper nicht etwa nur so 
hinzugefügt bin, wie ein Seemann sich auf einem Schiff aufhält, sondern 
dass ich mit ihm aufs engste verbunden und gewissermaßen vermischt 
bin, so dass ich mit ihm zu einem einzigen Etwas zusammengesetzt bin.« 
(Descartes 2008: 165). Das ist durchaus ein Argument in Schmitz Sin-
ne. Aber Descartes zieht daraus, aus gutem Grund, nicht den Schluss auf 
eine Unterscheidung von Körper und Bewusstsein verzichten zu können. 
Die Differenz von Extensionalität und Bewusstseinserfahrungen wird 
dadurch, wie noch zu zeigen sein wird, nämlich keinesfalls aufgehoben. 
Man muss diese Differenz nicht in einen ontologischen Dualismus über-
höhen, aber sie ist gerade in den von Schmitz so hervorgehobenen Be-
wegungserfahrungen nicht reduzierbar. Ohnehin gilt auch für Schmitz 
(reduziertes) Leibverständnis das Gurwitschargument in gleicher Weise 
wie für die Merleau-Pontyschen Romantismen: das »Spüren des eigenen 
Leibes« ist selbstverständlich ebenso eine Form des Bewusstseins, eines 
Bewusstseins, das an diesen extensionalen Körper gebunden ist, aber 
nicht in der Extensionalität aufgeht – aus dem schlichten Grund seiner 
zeitlichen Verfasstheit. 

Schmitz sogenannte Neophänomenologie unternimmt dazuhin eine 
willkürliche Trennung der Wahrnehmung in Intero- und Exterozep tion 
und verkennt, dass sich Erfahrung, Wirklichkeit, Sinn, Bedeutung erst 
durch das Geflecht und die wechselseitige Artikulation aller Sinne bzw. 
Sinnesmodalitäten ergibt, eine Korrelationsmatrix, die, würde man sie 
nur auf die Leistungen der Interozeption beschränken, sofort einen ein-
schneidenden Verlust an jener Resonanzfähigkeit hinnehmen müsste, um 
die es Schmitz geht. Seine eigenen Beispiele belegen das zur Genüge. Dö-
sen ist eben nicht nur »Spüren«, dazu gehört auch eine bestimmte Qua-
lität des Sehens, »Weite« hat auch und vor allem eine visuelle Dimen-
sion. Das Erschrecken angesichts eines Schusses, der in meiner Nähe 
abgefeuert wird (Enge – Zusammenreißen des Körpers) hat ein taktiles 
Element, das Zusammenreißen antizipiert das Vermeiden einer Berüh-
rung, bei allem ist durchaus eine Dimension von Distanz/Abstand/Rich-
tung wirksam (vgl. Schmitz 2011: 9, 15). Positiv gesehen liefert Schmitz 
eine durchaus »alte«, durchaus überfällige Phänomenologie der Proprio- 
bzw. Interozeption, so wie Merleau-Ponty sich vorrangig mit dem Sehen, 
Ihde mit dem Hören, Plessner mit einer vergleichenden Ästhesiologie der 
Sinne insgesamt befasst hat. Aber er gibt dem eine maßlos übertriebene 
paradigmatische und universalhistorische Bedeutung. Seine Neophäno-
menologie hat, wie von verschiedenen Kritikern festgestellt wurde, einen 
völlig überzogenen, manischen Anspruch, angeblich die Rätsel von Be-
wusstsein und Körper und in eins damit einen abendländischen Verhäng-
niszusammenhang aufgeklärt zu haben. An manchen Stellen mündet das 
übrigens unverhohlen in eine irrationale Esoterik, so etwa, wenn er – im 
Rekurs auf Nahtoderfahrungen oder den Traumreisen von Schamanen 

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

– festhält: »Wichtig scheint mir aber, festzustellen, dass eine Ausfahrt des 
Leibes aus dem Körper, wenn sie stattfinden sollte, nichts Erstaunliches 
hätte; ich sehe keine vernünftigen Bedenken gegen eine solche Möglich-
keit.« (Schmitz 2011: 144).

Insgesamt handelt es sich eindeutig um eine weitere Spielart eines ro-
mantischen Körperkonzepts, das eine große Faszinationskraft Schopen-
hauerscher Konstrukte nicht verleugnen kann und will. Wenn Schmitz 
sich auf Schopenhauer bezieht, fallen Worte wie »großartig«, »bro-
delnd«, »ungeheuerlich« (Schmitz 2011: 155 f.). Das »leibliche Spüren«, 
die innere Affektation des eigenen Willens wird zum Garant für einen 
unvermittelten Zugang zu einer wirklichen Wirklichkeit, die man nicht 
zu sehen, zu tasten, zu hören braucht, die kein Moment von Distanz be-
inhaltet und daher vom »Schleier der Maja« der Distanzsinne unberührt 
bleibt. Der Wille und der Leib sind eins und sie bilden das gesuchte Ding 
an sich. Schmitz zitiert Schopenhauers Aufzählungen: »alles Begehren, 
Streben, Wünschen, Verlangen, Sehnen, Hoffen, Lieben, Freuen, Jubeln 
[...] Verabscheuen, Fliehen, Fürchten, Zürnen, Hassen [...] aber auch 
leise und sanfte Bewegungen« (ebd.). Der Schopenhauerianer Richard 
Wagner hat das alles in eine musikalische Ästhetik und in schwülstige 
Opernlibretti übersetzt. Safranski hat diese »expansive Innerlichkeit« als 
romantische Figur charakterisiert: das Fühlen des Unsagbaren, Unnenn-
baren, einer Sprache, »die nur das Empfinden versteht«, die Expansivität 
und Entgrenzung dieser Empfindung in den Anspruch, eine, die eigent-
liche Welt zu eröffnen, »Schauplatz des Seins« zu sein (Safranski 2007: 
271 ff.). Der junge Nietzsche erklärt und verklärt das mit dem Prädikat 
»dionysisch«. All das klingt unverkennbar in Schmitz’ Philosophie an, 
in einer moderneren Semantik, die gleichwohl nach dem ganzen Muff 
des 19. Jahrhunderts riecht. Auch Hermann Schmitzs Phänomenologie 
verwaltet etwas vom Erbe dieser alles in allem verhängnisvoll deutschen 
Form von Romantik.

Sie vollzieht eine Figur der Entgrenzung, Totalisierung und Expan-
dierung des »Spürens und Fühlens«, des »Betroffenseins« von der Welt, 
das aber ausdrücklich nicht sprachlich und perzeptiv vermittelt sein soll. 
 Robert Gugutzer bringt es so auf den Punkt: »Leiblich sein heißt bei 
Schmitz verkürzt, von etwas oder jemandem spürbar betroffen zu sein« 
(Gugutzer 2012: 12). Schmitzs Leibbegriff ist die Figur einer expansiven, 
dynamischen Innerlichkeit, die sich – ähnlich Schopenhauers Willen – 
zur Wirklichkeit an-sich erklärt und darin ein durchaus auch total(itär)es 
Moment verbirgt, nicht zuletzt in einem politischen Sinn. Das zeigt sich 
an vielen Stellen seines Werks durchaus unfreiwillig. Das beginnt bei der 
Wahl seiner Beispiele. Die Verklärung der »primitiven Gegenwart« (sic!) 
des leiblichen Betroffenseins, das Faszinosum von Zuständen »persona-
ler Regression« durch »Angst, Schmerz, Hunger, Durst, Wollust, Ekel« 
(Schmitz 2011: 163), das Faszinosum des Stöhnens, der Heftigkeit, das 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Zusammenzucken angesichts eines Schuss’ (Schmitz 2011: 15) und der 
damit verknüpfte Beweischarakter »da zu sein«. Während man bei Mer-
leau-Pontys Phänomenologie irgendwie den kulturellen Hintergrund des 
französischen Impressionismus in Malerei und Musik heraus hören könn-
te, erinnert Schmitz’ Körperphänomenologie an das Körpergefühl von 
Kampf als Erlebnis und anderer Schriften Ernst Jüngers – natürlich den 
anderen Zeitumständen angemessen: urbaner, alltäglicher, ziviler. Günter 
Safranski hat auf Jüngers Ästhetik des »plötzlichen Schreckens« hinge-
wiesen und argumentiert, sie ginge ebenfalls mit einer aus dem 19. Jahr-
hundert stammenden, »romantischen« (in diesem Fall auf Kierkegaard 
rückdatierbaren) Idee des entscheidenden »Augenblicks« einher, in dem 
der Einzelne einen Sprung in den Glauben wage. Zugleich ist wichtig zu 
sehen, wie diese Semantik bei Heidegger und Spengler in einen als Onto-
logie verkleideten politischen Entwurf der historischen »Situation« mün-
det, in der »das Entscheidende plötzlich geschieht, jäh wie ein Blitz, ein 
Erdbeben« und in der es deshalb um Entschlossenheit und Entscheidung 
gehe. Für Heidegger und andere Rechtsintellektuelle war das 1933 be-
kanntlich die Machtergreifung Adolf Hitlers. Ihre Entscheidungen waren 
möglicherweise entschlossen, erwiesen sich aber später auch in den eige-
nen Augen (oder nicht?) als voreilig (vgl. Safranski 2007: 342 f.). 

Auch zu dieser Tradition steht Schmitzs Körperphänomenologie bis 
in die explizit politischen Aussagen hinein in einem Kontinuitätsverhält-
nis. Deutlich wird dies, wenn er etwa die Zeit um 1900 als ausgespro-
chen »begabt« für die Wiederentdeckung der verdrängten Leiblichkeit 
rühmt, aber dabei einräumt, dies schließe auch »dämonische Atmosphä-
ren ein, bis zu dem, was C.G. Jung über die Wiederkehr des Wotan-Ar-
chetypus in den Sturmabteilungen (SA) der Nationalsozialisten« aus-
führe. Aber Schmitz ist sichtlich fasziniert. Er fügt den Satz an: »Die 
gesteigerte Aufgeschlossenheit setzte vom Leiblichen her geniale (sic!) 
Gestaltungskräfte mit hochgespanntem Sendungs- und Ermächtigungs-
bewusstsein frei.« (Schmitz 2011: 119). In seinem Hitlerbuch entwickelt 
Schmitz dementsprechend eine Semantik der Beschreibung von Erleb-
niszuständen, die sehr nahe an den von Ernst Jünger geschilderten, aber 
auch verklärten und idealisierten Kriegserfahrungen liegt. In deren Lo-
gik unternimmt Schmitz eine Deutung der Person Hitlers  ausschließlich 
aus dessen Front erfahrung heraus. Hitler erscheint dann als begabt, fas-
zinierend, »von dämonischem Wahn unwiderstehlich getrieben«, was 
schließlich zu einer »verhängnisvollen Explosion des Sendungsbewusst-
seins« führe (Schmitz 2011: 19). Der »nationalsozialistischen Volksge-
meinschaft« versucht Schmitz unverhohlen positive Züge abzugewin-
nen, Hitler sei lediglich als Person daran gescheitert, diesen zur vollen 
Entfaltung zu verhelfen (vgl. Schmitz 1999: 320 ff.; 403 f.). Solche po-
sitiven Elemente sind für Schmitz zum Beispiel: die gelebte Empfindung 
von Pflichten gegenüber der Volksgemeinschaft (ebd.: 340); das »Glück 

DIE SOZIOLOGIE UND DER DEUTSCHE LEIB 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

der Volksgemeinschaft« als »Führung durch den Nomos einer implantie-
renden Situation«, der nicht als »auferlegtes Gesetz«, sondern als »Teil 
des eigenen Willens« (ebd.) verstanden werde; »freie und spontane Ent-
faltung, indem es <das Volk, jmk> zugleich geführt wird« (ebd.: 320); 
»Tiefe eines aus dem Ganzen schöpfenden gemeinsamen Wollens« (ebd.: 
404).

Zu diesem Programm passt, dass Schmitz schon zuvor Grundprinzipi-
en universalistischer Ethik, z.B. Kants Begriff der Menschenwürde und 
des Werts des Lebens demontiert hatte (Schmitz 1999: 195–199). Das 
ist affin zur Verklärung (und nicht wie bei Kant zu einer ambivalenten 
Betrachtung) eines »Opfers des eigenen Lebens« für andere (ebd.: 198). 
Auch Haltungen wie Autonomie, Emanzipation, Kultivierung von Iro-
nie, Besonnenheit, Realismus – Inbegriffe aufgeklärter Personalität wer-
den von Schmitz denunziert. Es riecht ein wenig nach der Jüngerschen 
Verachtung der Zivilisten, die nicht wissen, was Krieg ist, wenn Schmitz 
das mit der vermeintlichen »Tiefe« einer »nachhaltigen leiblichen Be-
troffenheit als personaler Regression« kontrastiert. »Wenn diese zu kurz 
kommt«, schreibt er, »fehlt dem Leben die Schicksalhaftigkeit, das Er-
littene, die Fülle, die ihm allein aus dem Durchmachen von Höhen und 
Tiefen zukommen kann; die Erhebung auf ein Niveau personaler Eman-
zipation ist dann eine hohle, verstiegene Gebärde, Verschanzung über ei-
ner Leere.« (Schmitz 1990: 156). Das greift im Grunde die altbekannte 
Denunziationsfigur einer oberflächlichen westlichen apollinischen »Zi-
vilisation« auf, der ein(e) Kult(ur) dionysischer »Tiefe« und »Ursprüng-
lichkeit« entgegensetzt wird. 

Aus der Heideggerschen Seinsvergessenheit wird bei Schmitz eine 
Leibvergessenheit: in der von einer durch eine »autistische Abkapselung 
des Individuums« bestimmten Aufklärung und (west-) »europäischen In-
tellektualkultur« (Schmitz 1999: 240) würde, so Schmitz, das »Individu-
um in eine abgegrenzte Innenwelt eingesperrt, <der> Leib und damit die 
leibliche Kommunikation – die Grundlage aller zwischenmenschlichen 
Kontakte – <vergessen> und gemeinsame Atmosphären und Situationen 
zersetzt« (Schmitz 1999: 241). Gerade das »deutsche Volk«, so Schmitz, 
habe eine »Begabung« dafür, »dem gedankenlosen Verfallen an die mo-
derne Aufklärung und damit an die modernen Aporien der autistischen 
Verfehlung des abendländischen Geistes« (Schmitz 1999: 403) zu »ent-
sagen«. Das deutsche Volk habe, so Schmitz, eine »besondere Sensibilität 
für die Grundformen der Lebenserfahrung«, die »Leiblichkeit, für die es 
im Englischen und im Französischen nicht einmal ein Wort gibt, Atmo-
sphären des Gefühls, gemeinsame zuständliche Situationen« (ebd.). Man 
beachte, wie Schmitz hier Wort und Konzept des Leibes unversehens zu 
einem nationalen Schibboleth geraten. 

Das Hitlerbuch Schmitzs schließt mit einem in seiner deutlichen Un-
deutlichkeit höchst fragwürdigen Fazit: »Der freiheitlich-demokratische 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

Rechtsstaat müsste zu einem freiheitlich-demokratischen Rechts- und 
Pflichtenstaat weiterentwickelt werden. Wenn die Gemeinschaft dann 
wieder die Tiefe eines aus dem Ganzen schöpfenden gemeinsamen Wol-
lens gewinnt und nicht mehr nur der Spielplatz für den Austausch mür-
rischer Interessengegensätze und individueller Ansprüche ist, kann sie 
sich mit Bedeutsamkeit und Gefühl so vollsaugen, dass das Leben aus 
der Quelle privater und öffentlicher Schicksale Reichtum und Stolz ge-
winnt.« (Schmitz 1999: 404; kursiv jmk). Das alles ist in der Gesamt-
heit – bei allen Verdiensten um eine »alte« Phänomenologie der Pro-
prio- und Enterozeption – eindeutig ein totalitäres und neofaschistisches 
Programm. Schmitzs am Ende des Buches angedeutete politische Uto-
pie besteht denn in der »Vollendung« der »Wiedervereinigung Deutsch-
lands« durch die »Wiedervereinigung des ost- und weströmischen Rei-
ches« (sic!). In dessen Trennung sieht Schmitz eine weitere historische 
Wurzel für die angebliche »Leibvergessenheit« der westlichen Moder-
ne. Das dürften insgesamt genügend Indizien dafür sein, dass sich für 
die Soziologische Theorie eine unkritische Anknüpfung an Schmitz von 
selbst verbietet. 

Fragwürdige Übersetzungen –  
ein leibhaftiges Problem

»Leib« ist ein deutsches Wort. Wie wir gesehen haben, entwirft Hermann 
Schmitz seine Leibmetaphysik auch in einem durchaus politisch 
gemeinten Sinne als deutsch. Wir haben auch gesehen, dass seine Kritik 
Merleau-Pontys mit nicht verhohlenen nationalen Stereotypen arbeitet. 
Dieser wird praktisch mit einem Vorwurf mangelnder Tiefe konfrontiert, 
er wird zum reinen Apolliniker und Olympier stilisiert (Schmitz 2012: 
163 f.), während Schmitz, sich selbst mit den wirklichen Themen der 
Leiblichkeit und ihrer Dynamik befasst sieht. Sein »Leib« ist, er betont 
es selbst, im Hinblick auf Merleau-Ponty eine inkompatible Semantik. 
Zu Recht stellt Schmitz fest, dass diese seine Begriffe und Themen bei 
Merleau-Ponty nicht auftauchen (Schmitz 2011: 163). Die zwei wesentli-
chen Unterschiede sind schnell benannt. Durch die künstliche Scheidung 
entero- und exterozeptiver Sensoriken führt das Leiblichkeits-Konzept 
Schmitz’ zu einem regressiven Verständnis von Körpererfahrung. Insbe-
sondere wird dadurch das von Merleau-Ponty betonte Moment der Ge-
neralität des Körpers abgekappt, auch wenn Schmitz das bestreitet. Das 
verkennt einerseits, dass sich die Erfahrung des eigenen Körpers trotz ge-
wisser Eigentümlichkeiten nicht grundsätzlich vom Bewusstsein von Ge-
genständen oder Sachverhalten in der Welt unterscheidet. Die andere Sei-
te dieser Medaille ist, dass Bewusstsein von irgendeinem Weltsachverhalt 

FRAGWÜRDIGE ÜBERSETZUNGEN – EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

(einschließlich seiner sprachlichen Vermittlung), wegen seiner Angewie-
senheit auf Sensomotorik, Wahrnehmung und Bewegung nicht weniger 
»körperlich« ist als das vom eigenen Körper. Genau das hatte ja die frü-
he Merleau-Ponty-These besagt, der Körper sei »unsere« nicht nur in-
dividuelle, sondern zugleich »generelle« Befähigung eine Welt zu haben 
(»le corps est notre moyen général d’avoir un monde«, Merleau-Ponty 
1966, S. 171; die Generalität wird in der deutschen Übersetzung unter-
schlagen!). Selbstverständlich ist auch die Erfahrung des Sehens eben-
so »leiblich« im Sinne der »alten« deutschen Phänomenologie wie die 
interozeptive Wahrnehmung der Weitung des Atemholens. Aber ebenso 
selbstverständlich handelt es sich im einen wie im anderen Fall um Be-
wusstsein. Das alles wirft ein ganz anderes Problem auf. Soll man wirk-
lich den Begriff »Leib« im Zusammenhang mit Merleau-Ponty und vor 
allem in Übersetzungen seiner Texte weiterverwenden, nachdem dieses 
Wort durch die sogenannte »Neue Phänomenologie« derart in Beschlag 
genommen, ja diskreditiert wurde? 

Ich denke, nein. Man sollte sich meines Erachtens dazu durchringen, 
längst überfällige Neu-Übersetzungen aufzulegen, die der erklärten Mo-
dernität Merleau-Pontys gerecht werden und sich auch in anderer Hin-
sicht von dem mitunter schwer erträglichen sprachlichen Schwulst der 
deutschen phänomenologischen Bewegung lösen. Es wäre einen eigenen 
philologischen Beitrag wert, aufzuzeigen, welcher Wust an inhaltlichen 
Missverständnissen, Widersprüchlichkeiten und sprachlichen Inkonse-
quenzen durch die Entscheidung der verschiedenen deutschen Überset-
zer*innen entstanden ist, Merleau-Pontys Texten die Differenz von Leib 
und Körper aufzuoktroyieren. Dass Merleau-Ponty daran liegt, »objek-
tive« und »subjektive« Körpererfahrung als zwei Seiten eines und des-
selben Körpers aufzufassen, dass er auch in seinem Spätwerk an einer 
irreduziblen Ambiguität des Körpers und seiner Erfahrung festhält, 
zeigen schon Formulierungen wie etwa die folgende: »Déjà, le cube 
rassemble en lui des visibilia incompossibles, comme mon corps est d’un 
seul coup corps phénomenal et corps objectif ...«. Man hätte dies getrost 
folgendermaßen übersetzen können: »Bereits ein Würfel schließt in sich 
nicht zu vereinbarende Sichtbarkeiten zusammen, so wie mein Körper 
zugleich phänomenaler Körper und objektiver Körper ist« – und es wäre 
plausibel gewesen. In der deutschen Übersetzung von Giuliani/Walden-
fels liest sich das so: »Schon der Würfel enthält inkompossible Visibilia, 
ebenso wie mein Leib aufs Mal phänomenaler Leib und objektiver Kör-
per ist.« (Merleau-Ponty 1994a: 179). Das ist gerade, wenn ich die Leib-/
Körperdifferenz für sinnvoll halte, aber geradezu widersinnig: der Leib 
ist Leib und Körper? Eine Seite weiter wird das im französischen Text 
noch deutlicher, in seiner deutschen Übersetzung aber noch undeutli-
cher. »Nous disons donc que notre corps est un être à deux feuillets, d’un 
côté chose parmi les choses et, par ailleurs, celui qui les voit et les touche 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

[...] qu’il réunit en lui ces deux propriétés, et sa double appartenance 
à l’ordre de l’ ›objet‹ et à l’ordre du ›sujet‹ nous dévoile entre les deux 
ordres de relations très inattendues.« Auf deutsch: »Wir sagen, dass un-
ser Körper ein zweiseitiges Sein ist: auf der einen Seite ein Ding unter 
Dingen und auf der anderen dasjenige, was sieht und berührt [...] dass 
<d>er <Körper> in sich jene zwei Eigenschaften vereinigt und seine dop-
pelte Zugehörigkeit zur Ordnung des ›Objekts‹ und des ›Subjekts‹ ent-
hüllt uns sehr unerwartete Beziehungen zwischen diesen beiden Ordnun-
gen.« (Übersetzung jmk). 

Es verstellt das Verständnis, wenn hier die deutsche Übersetzung 
durchgängig »Leib« statt »Körper« einsetzt. Ein »Leib«, der »Ding un-
ter Dingen« ist, straft die Behauptung, »Leib« bezeichne den von innen, 
subjektiv erfahrenen, lebendigen Körper, Lügen. Es sei denn, man ringt 
sich zu der Meinung durch, der »objektiv(iert)e«, von außen betrachtete 
Körper, der naturwissenschaftliche Körper bilde seinerseits einen nicht 
reduziblen Aspekt »subjektiver« Erfahrung, des Leibs. Aber auch dann 
wäre durch die idiosynkratisch-deutsche Leib-Metaphorik gar nichts ge-
wonnen, außer chronischen Übersetzungsproblemen und unerwünsch-
ten Interferenzen mit unberechenbaren weiteren Bedeutungskonnota-
tionen. Es lassen sich in den deutschen Übersetzungen unzählige weitere 
Beispiele für offensichtlich sinnlose oder widersprüchliche Formulierun-
gen finden. So gibt es Stellen, in denen in völligem Gegensatz zu dem 
purifizierten Verständnis von einem »objektiven Leib« die Rede (1966: 
131 FN, 402). Es wird – was völlig unlogisch ist – »mon corps pour moi 
et mon corps pour autrui« mit »mein Leib für mich und mein Leib für 
andere« übersetzt (1966: 131). Wenn Merleau-Ponty formuliert »Eine 
Augenverletzung genügt, um das Sehen auszuschalten, wir sehen also 
mittels des Leibes (corps!).« (Merleau-Ponty 1976: 219), dann meint 
er genau nicht Leib als subjektives Bewusstsein, sondern als materiel-
le Struktur. Völlig unsinnig sind Komposita wie »phänomenaler Leib«, 
wenn Leib angeblich genau den phänomenalen Körper bedeutet (ebd.). 
Ein besonders amüsantes Beispiel findet sich übrigens just in dem Grat-
hoff/Sprondel-Band von 1976. Dort übersetzt Richard Grathoff, der den 
Beitrag von Jacques Taminiaux ins Deutsche übertragen hatte, »sujet 
corporel« mit »beleibtes Subjekt« (Grathoff/Sprondel 1976: 105). Die 
hier ganz unerwünschte Assoziation eines egal, ob von außen oder von 
innen wahrgenommenen, jedenfalls allzu dicken Bauchs, des »Leibesum-
fangs«, hätte man durch die schlichte Wiedergabe von »corporel« mit 
»körperlich« sehr leicht vermeiden können. 

Es geht wohlgemerkt nicht bloß um unschöne Übersetzungen, sondern 
um ein Problem in der Sache. Merleau-Ponty hat wie auch Plessner in al-
len Phasen seiner Arbeit immer betont, dass in die Erfahrung von Körper 
gerade dessen Doppelaspektivität eingeht. Der Körper ist für ihn sowohl 
(von innen), im Vollzug erfahrener Körper wie zugleich objektivierter 

FRAGWÜRDIGE ÜBERSETZUNGEN – EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

und objektivierbarer, als materielles und ausgedehntes Ding erfahrba-
rer Körper. Diese Ambiguität bekommt der Körper nicht erst in der Dif-
ferenzierung zwischen lebensweltlicher und (natur-) wissenschaftlicher 
Erfahrung. Der objektive Körper ist konstitutiver Bestandteil des phä-
nomenalen Körpers, auch im Alltag. Besonders virulent ist das in der Er-
fahrung von Schädigung, Verletzung, Krankheit und Behinderung, die 
denn auch – insbesondere in Merleau-Pontys frühen Werken – immer 
wieder aufgegriffen werden, etwa in der Integration der Fallanalysen 
von Kurt Goldstein: »Mein Körper ist jener Bedeutungskern, der sich 
wie eine allgemeine Funktion verhält, jedoch existiert und der Krankheit 
zugänglich ist.« (1966: 177, vgl. auch 1994: 180). Schon in der Struk-
tur des Verhaltens, Merleau-Pontys erstem Buch, stand zu lesen: »Eine 
Augenverletzung genügt, um das Sehen auszuschalten, wir sehen also 
mittels des Körpers. Eine Krankheit genügt, um die phänomenale Welt 
zu modifizieren, der Körper bildet also einen Schirm zwischen uns und 
den Dingen.« (Merleau-Ponty 1976: 219 f.; Übers. geändert jmk). Selbst 
das Bewusstsein ist verletzlich und »empfänglich für Krankheit« (Mer-
leau-Ponty 1966: 165) – was nur den Schluss zulässt: es ist nicht gleich-
bedeutend mit dem Körper, aber es ist auch etwas am Körper, an ihn, 
an dessen Struktur gebunden. Darauf wird noch zurückzukommen sein. 

Man muss diesen Gedanken ausweiten. In jeder Erfahrung der mög-
lichen Schädigung einer Struktur des massiven Körpers, in jeder Einwir-
kung, die zu einer Funktionseinbuße, Behinderung meiner selbst oder 
des Anderen führen kann (einschließlich einer Behinderung meines »Be-
wusstseins«, »Denkens«, »Geistes«), in der Erfahrung von Gewalt, aber 
auch von Sexualität, des Alterns, der Abnutzung des Körpers, des Todes, 
der experimentellen Manipulation liegt schon eine Erfahrung dieses ir-
reduziblen Doppelcharakters des Körper vor. Der »objektive« Körper, 
auch der der Naturwissenschaft, liegt durchaus nicht außerhalb der phä-
nomenologischen Erfahrung. Auch und gerade nicht bei Husserl selbst, 
der die »Absolutheit« des Geistes gegenüber seiner eigenen Analyse der 
Bindung des Geistes und der Seele an den Körper nur durch ein reichlich 
schwaches Argument sichern konnte. Es klingt fast ironisch, wenn Hus-
serl in den Ideen II formuliert, der Geist könne als abhängig von Natur 
gefasst und selbst naturalisiert werden – »aber nur bis zu einem gewis-
sen Grade« (Husserl Ideen II: 297). Wie kann ein »gradueller« Abstand 
letztlich eine »Absolutheit des Geistes« begründen, also dessen »Losge-
löst«-heit (absolutus=losgelöst) von Bindungen? Wie kann »Losgelöst-
heit« eine Frage des Grades sein? 

Man sieht, dass sich hinter einer vermeintlich harmlosen philologi-
schen Frage dann doch ein Problem in der Sache verbirgt. Merleau-Pon-
tys Fassung des Freiheitsproblems folgt letztlich der Diktion Heideggers: 
Freiheit setze gerade »Offenheit für ...« und damit Bindung und Faktizi-
tät voraus, sei immer schon bestimmte »Freiheit zu ...« (vgl. dazu 1966: 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

493 ff.). Von diesem komplexen Problem einmal abgesehen, liegt es in 
der Konsequenz Husserls, diesen Bruch der Argumentation ganz offen 
zu präsentieren, auch das Eingeständnis eines Konvergenzpunktes der 
phänomenologischen Erfahrung mit der naturwissenschaftlichen Erfah-
rung. Während die Modelle und Theorien der Naturwissenschaften auf 
einer anderen Ebene liegen und deshalb notwendig den stetigen Gegen-
stand kritischer Kritik der Phänomenologie darstellen müssen, wenn sie 
den Status einer wirklicheren Wirklichkeit beanspruchen, trifft dies nicht 
auf die klinische, experimentelle und technische Erfahrung selbst zu. Kli-
nisch belegte, experimentell reproduzierbare oder technisch realisier bare 
Phänomene sind in gleichem Sinne Phänomene, originär erfahrbar für 
die phänomenologische Analyse wie alle anderen Gegenstände phäno-
menologischer Erfahrung. Zu erinnern wäre in diesem Zusammenhang 
an die im Doppelsinn des Wortes »phänomenale Analyse« Husserls über 
die Wirkung des Santonin. Dabei handelt es sich um einen Stoff im soge-
nannten »Wurmsamen«, der früher als Medikament gegen Spulwürmer 
eingesetzt wurde. Er führt, in Überdosis eingenommen, zu einer Schä-
digung des Sehnervs, die einen zunächst violett, dann gelb sehen lässt 
(Husserl 1952: 62 ff.). Dass wir die Welt dann gelb sehen, dies aber zu-
gleich die Qualität eines »scheinbar gelb« hat – daran entwickelt Hus-
serl die These eines »Urbestands psychophysischer Konditionalität« als 
Inbegriff aller »konditionalen Verhältnisse [...], die zwischem dinglichem 
und subjektivem Sein herüber- und hinüberlaufen«, Grundlage eines Sys-
tems »realer Beschaffenheiten«, »System geregelter Wechselbezogenhei-
ten der Sinnendinge« (Husserl 1952: 65).

Daran wäre zu zeigen: konsequente Phänomenologie eröffnet keine 
Fluchtmöglichkeiten aus der modernen Welt, sie bietet keine Türen in 
die Romantisierung der Wirklichkeit oder die Reetablierung einer mit-
telalterlichen Weltsicht. Die »Erde steht fest«, aber das heißt nicht, dass 
ich als Phänomenologe ein geozentrisches Weltbild habe. Damit möchte 
ich durchaus auch auf Schmitzs wenig verhohlene Sympathie für esote-
rische, vormoderne, ja zuweilen vorsokratische Konzepte anspielen. Es 
soll aber vor allem gesagt sein, dass das beschriebene Spannungsverhält-
nis dem »leiblichen Spüren«, der »unwillkürlichen Lebenserfahrung« 
durchaus voraus liegt, beim Menschen »ursprünglicher ist«, ja, wie im 
Fall des Ekels und des Horrors vor dem Anblick eines verwesenden oder 
entstellten Organischen selbst eine sogar im Schmitz’schen Sinne »leib-
liche« Dimension hat. 

Auch die französischsprachige Merleau-Ponty-Forschung seit 2000 
(Alloa, Barabas, Kristensen, Saint Aubert) hat sowohl mit inhaltlichen 
wie mit philologischen Argumenten gezeigt, dass es irreführend ist, Mer-
leau-Ponty die deutsche »Leib«-Semantik zu unterschieben. Die Behaup-
tung, er habe mit seinem späten Konzept »Chair« versucht, Konnotati-
onen des deutschen »Leib« abzubilden, wird übereinstimmend und gut 

FRAGWÜRDIGE ÜBERSETZUNGEN – EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

begründet zurückgewiesen. Saint Aubert konnte in einer elektronisch 
unterstützten Analyse eines Gesamtkorpus der editierten und eines we-
sentlichen Teils der nicht-editierten Texte Merleau-Pontys zeigen, dass 
Merleau-Ponty – ansonsten immer geneigt deutsche Begriffe in seine 
Texte zu integrieren – vor 1957 nur ein einziges Mal auf das deutsche 
Wort »Leib« zurückgreift. Dies geschieht im Zusammenhang mit der 
Zitation eines Artikels der deutschen »Zeitschrift für die gesamte Neu-
rologie und Psychiatrie« (Saint Aubert 2004: 150). Danach taucht das 
deutsche Wort »Leib« in Saint Auberts Korpus insgesamt 42 Mal auf, 
aber ausschließlich im Zusammenhang mit den drei Husserl gewidme-
ten Vorlesungen (und nicht beispielsweise in Das Sichtbare und das Un-
sichtbare), also als direktes oder indirektes Husserlzitat. Wenn er in den 
Husserl-Vorlesungen »Leib« ins Französische übersetzt, dann niemals 
mit »chair«. Der Terminus »Subjektleib« wird mit »corps-sujet« und 
»Leib« mit »(mon) corps«, gelegentlich mit »corps propre« übersetzt 
(Saint Aubert 2004: 150 ff.). 

Die Argumente Gugutzers (Gugutzer 2012: 16 f.) für die Verwendung 
des »Leib«-Begriffs halte ich deshalb unterm Strich nicht für stichhaltig. 
Wie gesagt, die behauptete Eindeutigkeit der Verwendung von »Leib« 
als »lebender« oder gar »subjektiver« Körper ist illusorisch. Selbst in 
Texten Husserls finden sich Beispiele, in denen damit unter der Hand 
wieder der objektive Körper mit gemeint ist, also die gesamte Ambigui-
tät der Sache wieder im Terminus Leib auftaucht. Durch eine attributi-
ve Differenzierung von »Körper« lassen sich dagegen im konkreten Fall 
gewünschte Bedeutungsnuancen ad hoc viel klarer differenzieren. Nichts 
geht also verloren, wenn man auf den Leibbegriff verzichtet. Das Bei-
spiel Schmitz zeigt aber in der Tat, dass der »Leib«-Begriff ideologisch 
und politisch belastet ist. Auch deshalb ist er meines Erachtens konzep-
tuell nicht weiter belastbar. 

Ich werde in diesem Text daher das Wort »Leib« und alle seine De-
rivate vermeiden und konsequent auf das Wort »Körper« zurückgrei-
fen, das mit /corpus, corps, cuerpo, corpo/ sowohl den Klang wie die 
gemeinsame Etymologie teilt. Ich greife in diesem Text wie in den ro-
manischen Sprachen zu einer auch im Deutschen problemlos möglichen 
attributiven Bestimmung, wenn ich spezifische Aspekte des Körpers 
oder der Körpererfahrung kennzeichnen möchte (»lebender«, »toter«, 
»subjektiv erfahrener«, »anatomischer«, »objektiver« Körper usw.) 
und werde dies unterlassen, wenn keine nähere Bestimmung nötig ist. 
Auf diese Weise verschwinden alle Übersetzungsprobleme auf einen 
Schlag. Wenn ich deutsche Übersetzungen aus dem Französischen und 
entsprechend dem Englischen (»body«) zitiere, werde ich von nun an 
stillschweigend »Leib« durch »Körper« ersetzen, es sei denn, die über-
setzten Autoren selbst verwenden im Original ausdrücklich das deut-
sche Wort »Leib«. 

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Die beschriebenen romantischen Konnotationen sind davon rela-
tiv unabhängig. Sie lassen sich sowohl mit »Leib« wie mit »Körper« 
verknüpfen und entsprechen verschiedenen romantischen Stilen und 
Spielarten zuordnen, vielleicht dunkler, deutscher, schopenhauerischer 
instrumentiert bei Schmitz, heller, gleichsam impressionistisch in den 
frühen Fassungen Merleau-Pontys. Romantik ist hier – wie gesagt – in 
Anlehnung an Lakoff/Johnson nur ein Kürzel für eine strukturelle Kon-
stellation von Elementen wie »Tiefe«, »Innerlichkeit«, »Subjekt hin-
ter dem Subjekt« und Rationalismuskritik. Die europäische Romantik 
des 19. Jahrhunderts war, so differenziert man sie insgesamt betrach-
ten muss, in jeder Variante immer auch Rationalismus-Kritik, ein Ge-
genentwurf gegen ein als zu einseitig wahrgenommenes Menschenbild. 
Die Abhebung auf die vermeintlichen »Hinterzimmer« und »Unter-
geschosse« der Vernunft und des Verstandes – das Fantastische, das 
Ironische, das Gefühl, die Natur, das Unvernünftige, das Einzelne, die 
Empfindung gegenüber dem Begrifflichen – das bereitet in der Tat die 
Aufwertung des »Leibes« oder des »Körpers« vor, die etwa Nietzsche, 
aber vor ihm auch schon Feuerbach u.a. betreiben. Bei Schmitz ist der 
Nachklang einer »dunklen« »deutschen« und wie ich finde bedenkli-
chen Variante von Romantizität des »Leib«-Konzepts unverkennbar. 
Aber auch in der moderner und impressionistischer gefärbten Varian-
te, die sich in Merleau-Pontys Phänomenologie der Wahrnehmung fin-
det, ist noch eine romantische Dimension im Sinne von Lakoff/John-
son wirksam. Beide zehren sie von einem ebenso jeweils abgetönten 
existentialistischen Begriff der Situation. Aber auch diese Abtönung 
wird sich, wie wir am Beispiel von Merleau-Pontys Weberrezeption se-
hen werden, in ein strukturalistisch-konfigurationstheoretisches Kon-
zept transformieren. 

Für Merleau-Ponty ist zu sagen, dass er sein Anliegen von vorne he-
rein nicht als Anti-Intellektualismus oder als Gegenaufklärung konzi-
piert hat (2011: 173). Sein »Existentialismus« bestand im Kern darin, 
davon auszugehen, dass Vernunft und Universalität in einer historischen 
Situation gründen müssen, um wirksam zu sein. Er begründet sich also 
gerade in der kontingenten Generalität der Wahrnehmung und Zeiter-
fahrung. Darauf werde ich noch zurückkommen. Jedenfalls entdeckte 
Merleau-Ponty die romantischen Relikte in seinen Schriften selbst – sie 
entstehen durch die fälschliche Projektion des klassischen Konzepts des 
»Subjekts« auf den »Körper« (Merleau-Ponty 2011: 46); darin, die phä-
nomenologische unabweisbare Tatsache einer nicht-deklarativen Erfah-
rung als eine Art nicht-bewusstes Bewusstsein, unbewusstes Wissen des 
Körpers zu fassen und das für eine Lösung zu halten. In Wahrheit han-
delt es sich dabei nur um eine terminologische Illusion, die kein sachli-
ches Problem löst. Sie löst schon gar nicht die große alte Frage nach dem 
Verhältnis dieses Etwas’ an Masse und Materie, das wir unseren Körper 

FRAGWÜRDIGE ÜBERSETZUNGEN – EIN LEIBHAFTIGES PROBLEM

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

oder auch unser Gehirn nennen und der Tatsache, dass es für uns eine 
phänomenale Realität, Bewusstsein gibt. Auf der Orthodoxie dieses 
Sprachgebrauchs beharrt ja denn auch Gurwitsch und der Umstand, 
dass ihn Merleau-Ponty schließlich selbst korrigiert, gibt ihm Recht.

ROMANTISCHE KÖRPERKONZEPTE IN DER SOZIOLOGIE

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

3. Ambiguität des Körpers

Merleau-Ponty hat in seinen Schriften und Vorlesungen der 1950er Jah-
re die in der Phänomenologie der Wahrnehmung bereits anklingenden 
strukturtheoretischen Aspekte seiner Körperkonzeption durch die Inte-
gration eines strukturalistischen Vokabulars entschieden verstärkt. Das 
wird begleitet von einer zunehmenden Tilgung von Semantiken, die den 
Anschein erwecken könnten, der Körper solle an die Stelle des »guten, 
alten Subjekts« (Luhmann) treten (»der Körper weiß«, »der Körper tut«, 
»ich bin mein Körper«). Der Körper ist aber nicht Subjekt hinter dem 
Subjekt und er hat kein anderes Wissen als das Wissen, das uns als sol-
ches ganz explizit zur Verfügung steht. Es gibt kein Geheimwissen des 
Körpers. 

Aber was ist der Körper eigentlich dann? Welchen Nutzen hat die-
ses Konzept? Merleau-Ponty greift nach eigenem Eingeständnis einen 
umgangssprachlichen Gebrauch des Alltags und der Wissenschaft auf, 
ohne auch nur den Versuch zu machen, ihn begrifflich zu purifizieren. 
Er definiert »Körper« nicht, ja, fast könnte man sagen: er weigert sich 
ihn zu definieren und ihm seine verwirrenden Ambivalenzen zu nehmen. 
Durch einzelne Formulierungen, eben jenen, die ihm von Gurwitsch vor-
gehalten werden, verstärkt er für eine bestimmte Phase seines Schreibens 
die Konfusionen und leistet einer bestimmten Rezeption seiner Schriften 
Vorschub: nämlich anzunehmen, es ginge ihm um eine körperliche (oder 
leibliche) Intentionalität. Aber es geht Merleau-Ponty um das Rätsel der 
Intentionalität überhaupt (Kastl 2001) und jedem nur halbwegs auf-
merksamen Leser der Phänomenologie der Wahrnehmung musste auf-
fallen, dass der angebliche Körper- und Leibphilosoph weiterhin völlig 
unbefangen von »Geist« und »Bewusstsein« sprach. 

Schmitz hat in diesem Fall zu Recht den Finger daraufgelegt: »Das ist 
traditionelle Bewusstseinsphilosophie« (Schmitz 2011: 163) bemerkt er. 
Und: »Merleau-Ponty kommt zum Körper also mit einem dualistischen 
Ansatz« (Schmitz 2011: 163). Was ihm entgeht, ist allerdings, dass dies 
dann phänomenologisch konsistent bleibt, wenn man den romantischen 
Anteil darin, man könnte auch sagen, den impliziten konstitutionstheo-
retischen Anspruch korrigiert. 

Der »Cartesianismus« Merleau-Pontys

Merleau-Ponty beansprucht insofern keine Lösungen mehr, die er 
nicht einlösen kann, am wenigsten eine eindeutige Aufhebung oder 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

Überwindung des philosophischen Körper-Geist-Dualismus, (Gugutzer 
2012: 29; vgl. auch Alkemeyer 2017: 43). Das zeigt sich deutlich etwa in 
dem Aufsatz Der Mensch und die Widersetzlichkeit der Dinge (L’homme 
et l’adversité, 2007: 333–360), ursprünglich ein Beitrag zu einer gleich-
namigen Tagung der Rencontres Internationales in Genf sowie in der da-
ran anschließenden dokumentierten Diskussion (Merleau-Ponty 2000: 
321–376). Dieser Vortrag lässt sich – ähnlich wie die im Zusammenhang 
mit seiner Kandidatur für das Collège de France entstandenen Rückbli-
cke und Vorblicke auf seine Arbeit – als eine Art Zwischenbilanz seiner 
Arbeit verstehen. Das »Subjekt« taucht in diesem Vortrag als ein, von 
Paul Valéry so apostrophierter, »Homunculus« auf, ein »kleiner Mensch 
im Mensch« (Merleau-Ponty 2007: 356). Aber das löse kein Problem: 
»Es bleibt zu verstehen, wie ein Körper sich belebt und wie jene blinden 
Organe schließlich Träger einer Wahrnehmung werden.« (ebd., kursiv 
jmk). Er skizziert sein Verständnis eines der Zeit und historischen Situa-
tion angemessenen nüchternen Humanismus, der keine Lösungen bean-
sprucht, wo er keine hat, der einen Anspruch auf Universalität und Ver-
nunft aufrechterhält, aber angesichts einer Welt, die von Kontingenzen 
bestimmt ist: »Der heutige Humanismus hat nichts Dekoratives oder 
Schickliches (bienséant/ziemend-Anstand) mehr. Er liebt nicht mehr den 
Menschen gegen seinen Körper, den Geist gegen seine Sprache, die Wer-
te gegen die Tatsachen. Er spricht nur noch nüchtern und verhalten vom 
Menschen und vom Geist: Der Geist und der Mensch sind niemals, sie 
lassen sich nur in der Bewegung erkennen, durch die der Körper zur 
Geste, die Sprache zum Werk, ihre Miteinander Wahrheit wird.« (Mer-
leau-Ponty 2007: 357). Das Stichwort »Bewegung« fällt hier nicht zu-
fällig. Es sei hier schon auf das wichtige und durchaus wörtlich zu ver-
stehende Konzept der »Bewegung« hingewiesen, auf das wir dann im 
2. Teil ausführlich zu sprechen kommen. 

Auch hier: der »Körper«, um den es geht, ist durchaus nicht der »olym-
pische Körper«, wie etwa Soentgen in einem mit Schmitzs Leibkonzep-
tion sympathisierenden Vortrag unterstellt,1 sondern ein »corps  fragile«.2 

1  Soenkes Text hat den Titel Der Begriff der primitiven Gegenwart bei Her-
mann Schmitz, darin findet sich die Formulierung: »Der Leib von Mer-
leau-Ponty ist ein olympischer Leib, der Leib in der Schönheit seiner Bewe-
gung: Der Leib als Weltsymbol.« (Soentgen 2001: 2). Das ist schon deshalb 
ersichtlich falsch, weil bereits in der Phänomenologie der Wahrnehmung die 
Auseinandersetzung mit Phänomenen der Krankheit und der Schädigung 
des Körpers einen Dreh- und Angelpunkt der Analysen darstellt.

2  »Der ›kleine Mensch, der im Menschen ist‹, ist nur das Phantom unserer 
gelungenen Ausdruckshandlungen, der Mensch hingegen, den wir 
bewundern, ist nicht jenes Phantom, sondern derjenige, der, eingerichtet in 
seinem fragilen Körper, in einer Sprache, die schon soviel gesprochen hat, 
in einer taumelnden Geschichte, sich sammelt und sich anschickt <warum 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

Merleau-Ponty formuliert eine ausgesprochene nüchterne Position, wenn 
er festhält, dass Humanismus, wie er ihn versteht, mit dem »Bewußtwer-
den der Zufälligkeit (contingence) beginnt« und auf der methodischen 
Ablehnung von Erklärungen beruhe, die »das Gemisch, aus dem wir 
gemacht sind, zerstören und uns selbst unverständlich machen« (Mer-
leau-Ponty 2007: 357). So redet sicher niemand, der beansprucht, einen 
Dualismus leichthin abgeschafft zu haben. In der Diskussion weist Mer-
leau-Ponty, wie schon oben zitiert, auf grundlegende Ambiguitäten der 
Kategorie Körper in der gängigen Erfahrung (»experience  courante«) 
sowohl des Alltags als auch der Wissenschaft hin. Als Beispiel nennt er 
das Phänomen des Gehirns, das sich, sobald man versucht, es in seiner 
Funktionsweise zu betrachten, unversehens in etwas anderes verwande-
le, nicht mehr Teil für Teil betrachtet werden könne, ohne aber zugleich 
den anfänglichen Charakter einer Masse von Materie, von Nervenzel-
len zu verlieren (Merleau-Ponty 2000: 338).3 Dieses Argument, vor allem 
aber der Begriff »Gemisch« (mélange), den Merleau-Ponty verwendet, 
zeigt deutlich, dass die These von einer Überwindung des Cartesiani-
schen Dua lismus zu einfach ist. Denn gerade  Descartes ist es ja, den Mer-
leau-Ponty mit der Formulierung vom Menschen als einem »Gemisch« 
zitiert: »un mélange de l’âme avec le corps« (Merleau-Ponty 2000: 38 f.). 
Alexandre Métraux hat das in seinem Beitrag zum Konstanzer Kollo-
quium, durchaus in Widerspruch zu gängigen Merleau-Ponty-Interpre-
tationen, herausgestellt. Auch er versteht Merleau-Pontys Körperkon-
zept durchaus nicht als »Überwindung des cartesianischen Dualismus« 
(Gugutzer 2012: 29, FN), sondern betont daran gerade das Moment der 
»Durchdringung von res extensa und res cogitans«, ihrer »Mischung 
oder Verschmelzung«. Er führt aus: »Wegen seiner Leiblichkeit ist das 
cogito der Natur sozusagen aufgepfropft – wie umgekehrt die Natur 
über die Leiblichkeit das ›personale Leben bis in sein Zentrum durch-
dringt und sich mit ihm verflicht‹« (Métraux 1976: 143). In einer Fuß-
note fügt er lapidar an: »Die Bedeutung Descartes für diese Auffassung 
liegt auf der Hand.« (Métraux 1976: 150, EN 44). 

nicht einfach übersetzen ›der beginnt‹? jmk>, zu sehen, zu verstehen und zu 
bedeuten.« (Merleau-Ponty 2007: 357).

3  »Au début, on croit savoir de quoi l’on parle, ce sont des cellules nerveuses, 
des morceaux de matière, etc. Puis quand on voit ce que c’est que le cerveau 
dans le fonctionnement, d’après les théories modernes des localisations, par 
exemple, on s’aperçoit que toutes les limites s’effacent, que, par exemple 
dans la physiologie nerveuse moderne, il n’est plus possible de considérer 
le cerveau partie par partie, et qu’il y a toute une étendue des territoires 
cérébraux dans laquelle ce genre d’organisation est impossible.« (Merleau-
Ponty 2000: 337).

DER »CARTESIANISMUS« MERLEAU-PONTYS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

Elisabeth von der Pfalz und René Descartes diskutieren 
über Seele und Körper

Bereits in den Meditationes de prima philosophia findet sich bei 
 Descartes die Formulierung einer »permixtione mentis cum corpore« 
(Vermischung des Geistes mit dem Körper). Er erklärt, ich sei mit mei-
nem Körper auf engste verbunden (conjunctum) und vermischt (per-
mixtum). Als Beleg hierfür nennt er die verworrenen Empfindungen des 
Schmerzes, des Hungers, des Durstes, die mich nicht so direkt betref-
fen würden, wenn ich (als Seele bzw. Geist, denkende Sache) einfach 
zum Körper hinzugefügt wäre – etwa so, wie sich ein Steuermann auf 
einem Schiff aufhält und sehenden Auges, mit Verstand, ausdrücklich, 
aber selbst unberührt feststellt, dass am Schiff ein Schaden entstanden 
sei (Descartes 2008: 165).4 In dem berühmten Briefwechsel mit Elisabeth 
von der Pfalz, Merleau-Ponty bemüht ihn bereits in der Phänomenolo-
gie der Wahrnehmung (Merleau-Ponty 1966: 234), verwendet Descartes 
sogar durchgängig den Ausdruck einer »union de l’âme avec le corps« 
»Einheit der Seele mit dem Körper« (Descartes 2015: 9 ff.; Übers. jmk).

Elisabeth von der Pfalz und René Descartes bringen die Ambiguitäts-
problematik unnachahmlich auf den Punkt. Die Prinzessin wendet gegen 
Descartes’ Zweisubstanzenlehre ein: »Es wäre mir einfacher, der Seele 
Materie und Ausdehnung zuzusprechen, als einem immateriellen We-
sen die Fähigkeit, einen Körper zu bewegen und von diesem bewegt zu 
werden« (Descartes 2015: 17). Außerdem findet sie es schwierig zu ver-
stehen, »daß eine Seele, wie Sie sie beschrieben haben, nachdem sie das 
Vermögen und die Gewohnheit des richtigen Denkens gehabt hatte, das 
alles durch einige Schwindelanfälle verlieren kann, und daß sie, da sie ja 
ohne den Körper fortbestehen kann und nichts Gemeinsames mit ihm 
hat, dermaßen von ihm beherrscht wird.« (ebd.). In der Antwort spricht 
Descartes ausdrücklich auf ernsthafte Weise von der »union de l’âme et 
du corps«. Sie ist für ihn in der Erkenntnis durch die Sinne (sens), durch 
das Leben (la vie) und in den alltäglichen Gesprächen (conversations or-
dinaires) offensichtlich – auf eine Weise, dass sie »jeder stets in sich selbst 
empfindet, ohne zu philosophieren« (ebd.: 25), sie sich aber durch den 
Verstand (entendement) nur dunkel erkennen lasse (Descartes 2015: 21). 
Der menschliche Geist (esprit) sei nicht dazu fähig, die Unterscheidung 
von Seele und Körper und ihre Einheit zugleich zu begreifen. »Denn 

4  Man beachte übrigens, wie sehr noch Schmitz’ Rhetorik des »leiblichen Be-
troffenseins« ausgerechnet von diesem Gedanken Descartes profitiert, eine 
ironische Bestätigung von Merleau-Pontys Aussage »alle jene, die dies oder 
jenes bei Descartes ablehnen, tun dies nur im Rückgriff auf Vernunftgrün-
de, die wiederum bis auf Descartes zurückreichen« (Merleau-Ponty 2007: 
13). 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

dafür müsste man beides zugleich als eine einzige Sache begreifen und 
sie zusammen als zwei Sachen begreifen, was sich widerspricht.« (Des-
cartes 2015: 25). Dies feststellend, hält aber Descartes durchaus offen, 
ob es hier um eine dem »Geist« immanente Beschränkung oder ob es bei 
der »union« um eine Illusion des vorphilosophischen Bewusstseins geht. 
Aus dem ganzen Duktus des Briefs geht aber eine glaubhafte Ernsthaf-
tigkeit seines Anliegens hervor, die Unterscheidung von Seele und Kör-
per und ihre Einheit zusammen zu denken und damit die Einwände Eli-
sabeths ernst zu nehmen.5 

Vielleicht sollte man in diesem Zusammenhang festhalten, dass bei 
allen wohlfeilen Beteuerungen einer Überwindung des Cartesianischen 
Dualismus auch heute niemand ehrlicherweise für sich in Anspruch neh-
men kann, wesentlich über den Diskussionsstand dieser beiden bemer-
kenswerten Persönlichkeiten des 17. Jahrhunderts hinaus gekommen zu 
sein. Die Problemformulierungen und Semantiken haben sich gewiss ver-
schoben, vielleicht verfeinert und aufgefächert. Aber für den entschei-
denden Punkt – dass Bewusstsein und mit ihm alle phänomenale Reali-
tät zwar an einen ausgedehnten, materiellen Körper oder an bestimmte 
seiner Organe und Strukturen gebunden ist (Elisabeths Argument), aber 
doch nicht selbst mit einer ausgedehnten, materiellen Masse zusammen 
fällt (Descartes Argument) – gibt es bislang schlicht keine tragfähige Lö-
sung, wenn man ehrlich ist. Die Frage, wie wir diese Verschiedenheit und 
zugleich »Bindung, »Einheit« (?) zugleich konzipieren können, wie wir 
vom einen zum anderen kommen, ist bis heute nur wenig geklärter als 
im 16. Jahrhundert. Selbst ein für reduktionistische Lösungen so offe-
ner Wissenschaftler wie Christoph Koch gesteht nach jahrzehntelanger 
Forschung ein, dass auch er und seine Kollegen über einen wie immer 
vorläufigen »intuitiven Dualismus« nicht hinausgekommen sind: »Ein 
blauer Farbton unterscheidet sich grundlegend von der elektrischen Ak-
tivität in den farbempfindlichen Zapfen des Auges, auch wenn mir völlig 
klar ist, dass letzteres für ersteres notwendig ist. Das eine wohnt meinem 
Gehirn inne und lässt sich von außen nicht erschließen, während das an-
dere objektive Eigenschaften hat, zu denen ein externer Beobachter Zu-
gang hat. Das Phänomenale stammt aus einem anderen Königreich als 
das Physikalische und unterliegt anderen Gesetzen. Und ich sehe nicht, 
wie sich die Trennung zwischen Geschöpfen ohne und mit Bewusst-
sein durch mehr Neuronen überbrücken ließe.« (Koch 2013: 212). Es 
kann angesichts dieser Ausgangslage auch in der Soziologie nicht um die 

5   »Et ainsi Votre Altesse ne laissera pas de revenir aisément à la  connaissance 
de la distinction de l’âme et du corps, non obstant qu’elle ait conçu leur uni-
on.« »Und so wird Ihre Hoheit ohnehin mühelos auf die Erkenntnis der Un-
terscheidung der Seele vom Körper zurückkommen, ungeachtet dessen, daß 
Sie ihre Vereinigung begriffen haben.« (Descartes 2015: 26/7).

ELISABETH VON DER PFALZ UND RENÉ DESCARTES DISKUTIEREN

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

Simulation eines widerspruchsfreien Sonderkonzepts von Körper gehen, 
sondern nach wie vor nur darum, zu einem ebenso vernünftigen, beschei-
denen, deskriptiven, vorläufigen und vorsichtigen Umgang mit dieser Ka-
tegorie zu finden. Eine pauschale Konzeption von »Körper« empfiehlt 
sich jedenfalls zu vermeiden, wo es geht. An einen Sprachgebrauch von 
Peter Bieri anknüpfend, könnte man sagen, ein »intuitiver Dualismus« 
(Bieri 1981: 2) ist offensichtlich bis auf weiteres nicht vermeidbar, es ist 
allenfalls möglich, diesen in der Schwebe zu halten und ihn eben nicht 
in einen abschließenden »ontologischen Dualismus« (Bieri 1981: 4 ff.) 
zu überführen (ganz ähnlich im Übrigen Plessner z.B. 2003: 218 ff.; 
1975: 292 f.). Ich gebrauche daher in diesem Text den Ausdruck »Car-
tesianische Differenz« anstelle von »Cartesianischem Dualismus«, wenn 
ich mich auf diese phänomenologisch irreduzible Dua lität beziehe. Man 
sollte sie deshalb aber nicht zu einem vorschnellen Dualismus stilisie-
ren, weil sie offensichtlich damit zu tun hat, dass wir etwas nicht verste-
hen. Über Letzteres sind sich alle einig, auch Descartes hat dieses Einge-
ständnis unterschrieben.

Korrekturen des Merleau-Pontyschen Körperkonzepts

In den im Jahr 1951 anlässlich seiner Kandidatur für das Collège de 
France entstandenen Bilanzierungen und Projektierungen zeigt sich 
gleichfalls, wie sehr Merleau-Ponty nun bestimmte Formulierungen ver-
meidet und sehr viel vorsichtiger argumentiert. Er setzt nicht mehr um-
standslos »den« Körper in die Subjektposition, sondern bleibt bei der 
Semantik von Bewusstsein und Geist, ohne aber von seiner Kritik des 
transzendentalen Subjektbegriffs und der Konstitution abzugehen. So 
etwa, wenn er darauf hinweist, dass zwar gilt: »Les conduites supéri-
eures donnent un sens nouveau à la vie de l’organisme« »Die höheren 
Verhaltensweisen geben dem Leben des Organismus einen neuen Sinn«, 
aber: »L’esprit [...] ne dispose ici que d’une liberté surveillée;  davantage: 
il a besoin des activités plus simples pour s’y stabiliser en institutions du-
rables et s’y réaliser vraiement.« »Der Geist verfügt nur über eine Frei-
heit unter Aufsicht; mehr noch: er benötigt die einfacheren Aktivitäten, 
um sich über diese in dauerhaften Institutionen zu stabilisieren und sich 
in ihnen wirklich zu realisieren.« Und: »La conduite perceptive émerge 
de ces relations à une situation et à un milieu qui ne sont pas le fait d’un 
pur sujet connaissant.« »Das perzeptive Verhalten entspringt diesen Be-
ziehungen zu einer Situation und einem Milieu, die nicht die Tat eines 
reinen Erkenntnissubjekts sind.« (Merleau-Ponty 2000: 38 f., Überset-
zung jmk). 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

Der Körper wird in durchaus Husserl-affinen Formulierungen (Ideen 
II) thematisch, und eher hinsichtlich seiner strukturellen Beiträge zu In-
tentionalität, denn selbst als Subjekt von Intentionen betrachtet. So etwa, 
wenn Merleau-Ponty schreibt, er definiere »Notre point de vue sur le 
monde, le lieu òu l’esprit s’investit dans une certaine situation physique 
et historique« »unseren Standpunkt gegenüber der Welt, den Ort, an 
dem sich der Geist in eine bestimmte physische und historische Situation 
investiert« (Merleau-Ponty 2000: 39; Übersetzung jmk) oder er sei »cen-
tre de perspective« »perspektivisches Zentrum« (ebd.: 40). Das ist etwas 
anderes als zu formulieren, der Körper »wisse«, »tue«, »denke«. Eben-
falls in diese Richtung weist die von vorne herein strukturtheoretische-
re Rede vom »Körperschema«. Der Körper wird zum Ausdruck (»ex-
pression«) zur »figure visible de nos intentions« (ebd.: 39) – nicht aber 
selbst zum geheimen Subjekt, das sich an die Stelle des »ich« und »wir« 
setzt. Das Subjekt der Wahrnehmung sei ausdrücklich nicht der »pen-
seur absolu« der Tradition. Vielmehr »Il fonctionne en application d’un 
pacte passé à notre naissance entre notre corps et le monde, entre nous- 
mêmes et notre corps« »Er fungiert in Anwendung eines bei unserer Ge-
burt zwischen unserem Körper und unserer Welt abgeschlossenen Paktes, 
zwischen uns selbst und unserem Körper« (ebd.: 40 f.). Diese Formulie-
rung führt in einen dynamischen Strukturbegriff, wenn Merleau-Ponty 
von einem »sujet incarné« »inkarnierten Subjekt« spricht: »registre ou-
vert dont on ne sait ce qui s’y inscrira – ou comme un nouveau lan gage 
dont on ne sait quelles oeuvres il produira« einem »offenem Register, 
von dem man nicht wissen kann, was sich darin einschreibt – oder ei-
ner neuen Sprache, von der man nicht weiß, welche Werke sie produzie-
ren wird.« (ebd.) Diese Sprach-Metaphorik leitet dann unversehens zu 
einem Programm über, in dem Merleau-Ponty das Phänomen Sprache 
zum zentralen Forschungsgegenstand erhebt (ebd.: 43 ff.) und in dem er 
eine »théorie concrète de l’esprit« »eine konkrete Theorie des Geistes« 
ankündigt. Dieses Programm taucht in der Vorlesung von 1953 wört-
lich wieder auf (Merleau-Ponty 2011: 45). Es geht ihm darum »la con-
science perceptive comme expression, non signification« »das Wahrneh-
mungsbewusstsein als Ausdruck, nicht als Bedeutung« zu verstehen (ebd. 
173). Ausgangspunkt sei die Einsicht in den »polymorphisme de la con-
science, ambivalence, conscience indirecte ou inversée [...] la conscience 
comme écart« »Polymorphismus des Bewussteins, Ambivalenz, indirek-
tes oder inverses Bewusstsein [...] das Bewusstsein als Abstand/Abstän-
digkeit« (ebd.: 173; Übers. jmk). Der Ausgangspunkt dieses Programms 
ist eine Analyse der Bewegung. Darauf komme ich ausführlich im zwei-
ten Teil dieser Arbeit zurück. 

Jedenfalls nimmt Merleau-Ponty in seiner Selbstkritik Aspekte der 
Kritik Gurwitschs vorweg. Er erkennt das Überzogene der »Körper 
als Subjekt«-Semantik und bleibt in der Reichweite von Gurwitschs 

KORREKTUREN DES MERLEAU-PONTYSCHEN KÖRPERKONZEPTS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

Zustimmung zu der grundsätzlichen Multiplizität des Bewusstseins (vgl. 
Gurwitsch 1974: 247: »Wir gehen mit Merleau-Ponty einig, wenn er 
sagt: ›il y a ... plusieures manières pour la conscience d’être  conscience‹«). 
Was uns zum Subjekt macht, uns »ich« sagen, denken, Bewusstsein, Wis-
sen haben lässt, mag bis in seine innere Verfassung hinein an diesen Kör-
per als Raum einnehmendes, selbst wahrnehmbares Etwas gebunden, 
mit ihm in welchem schwierig zu fassenden Sinn auch immer vermischt 
sein. Aber es macht gleichermaßen keinen Sinn zu sagen, der Körper sei 
das eigentliche Subjekt wie zu behaupten, das Bewusstsein konstituiere 
alles, was uns zugänglich sei, so auch unseren Körper. 

Merleau-Pontys Position, hier keine Lösungen für Probleme zu bean-
spruchen, wo er keine gefunden hat, ähnelt durchaus anderen, ebenso 
umsichtigen Positionen, die er selbst gar nicht kannte. Zu denken wäre 
etwa an die pragmatistischen Konzepte John Deweys und George Her-
bert Meads oder auch an Wygotski. Augenfällig sind in der Haltung und 
in der Sache, wenn auch nicht der Semantik, die Korrespondenzen zu 
Helmuth Plessner. Auch dieser hält sich für philosophische wie natur-
wissenschaftliche Zugänge offen und beansprucht nicht Menschheitsrät-
sel gelöst oder auch nur entscheidende terminologische Fortschritte ge-
macht zu haben. Plessner schreibt etwa: »Wendungen wie ›Verhältnis des 
Menschen zu seinem Körper‹, ›körperlich‹, ›seelisch‹, ›geistig‹ appellie-
ren an die alltägliche Verständnisbereitschaft und sollen nicht mehr zum 
Ausdruck bringen, als was sie in deren Gesichtskreis geltend machen. 
Zugegeben, ohne scharfe begriffliche Begrenzungen. Von sich aus ist das 
ein weites Feld. Aber wer sich der alltäglichen Erfahrung anvertraut, 
muss Unsicherheit mit in Kauf nehmen.« (Plessner 2003: 218 f.). Das ist 
sehr nahe an Merleau-Pontys Hinweis auf die »experience courante« in 
der Genfer Diskussion 1951. 

»Wiederkehr des Körpers« mit Fragezeichen – 
Paradoxien des Körperkonzepts bei Elias

Dass dem »Körper« in der »experience courante« sowohl des Alltags 
wie der Wissenschaft etwas Ambiges anhaftet, hat für die Soziologie 
ein in diesem Zusammenhang wichtiger Autor in einem weithin noch 
unbekannten, weil erst vor kurzem veröffentlichten Manuskript in sel-
tener Klarheit ausgeführt. Ich meine Norbert Elias, der ja ebenso wie 
Merleau-Ponty als früher Protagonist eines angeblichen »body turn« 
gehandelt wird, als »Klassiker der Körpersoziologie« (Gugutzer 2004: 
50 ff; 2012: 39 ff.). Zugleich scheint er sich einer greifbaren Defini-
tion und Konzeptualisierung von »Körper« zu verweigern (Haut 2017: 
227). Der Text, auf den ich mich im Folgenden beziehe, unterhält eine 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

ironische Beziehung zur »Wiederkehr des Körpers« in der Soziologie. 
Elias hat ihn als Vortrag abgefasst für ein Seminar, das im Frühjahr 1981 
an der Freien Universität Berlin stattfand und zu dem er eingeladen war, 
schließlich aber wegen Krankheit absagte (Haut 2017: 227). Der Vor-
trag war ursprünglich als Beitrag zu einer Seminarveranstaltung mit eben 
dem Titel Die Wiederkehr des Körpers gedacht. Es wurde von Dietmar 
Kamper und Christoph Wulf im Frühjahr 1981 an der Freien Universi-
tät Berlin veranstaltet, zu dem in der Folge ein Sammelband in der Edi-
tion Suhrkamp erschien (Kamper/Wulf 1982). Allerdings geschah das 
ohne den nahezu fertig gestellten Beitrag Elias’, ja, ohne dass dieser in 
dem Band auch nur erwähnt worden wäre. Diese Veranstaltung und der 
zugehörige Band werden in einer 2015 in der Soziologischen Revue er-
schienenen »Gebietskartierung« von Thomas Alkemeyer als Ausgangs-
punkt für die Konjunktur des Körperbegriffes in der deutschsprachigen 
Soziologie benannt (Alkemeyer 2015: 470). Auch Alkemeyer greift in 
seinem Review auf die Figur des Körpers »vom Objekt zum Subjekt der 
Praxis« (Alkemeyer 2015: 476) zurück. 

Ausgerechnet Elias, heute als einer der Begründer einer körperbezo-
genen Soziologie gehandelt (Gugutzer 2015: 55 ff.; Haut 2017: 227) 
spricht sich nun in eben diesem nicht gehaltenen Vortrag (!) skeptisch 
über die Tragfähigkeit der Kategorie »Körper« aus und stellt auch die 
»Wiederkehr«-Formel in Frage. Wenn man sich die Beiträge des Kam-
per/Wulf-Bandes ansieht, kann man sich des Eindrucks nicht erwehren, 
dass sich ein erheblicher Teil von ihnen als ideale Zielscheibe seiner Kri-
tik eines konfusen Sprachgebrauchs in Sachen Körper eignet. Ob das für 
Norbert Elias ein (zusätzlicher?) Grund war, seine Teilnahme an diesem 
Seminar abzusagen, ist so gesehen denkbar, muss aber leider im Bereich 
der Spekulation bleiben. 

Elias versucht in seinem Vortrag zunächst eine Erklärung für die in 
seiner Wahrnehmung periodischen »Wiederentdeckungen« des Kör-
pers zu finden. Er führt sie zum einen auf Vereinseitigungen der philoso-
phischen und geisteswissenschaftlichen Tradition zurück, zum anderen 
aber – ähnlich wie Merleau-Ponty – auf Äquivokationen und Parado-
xien der Sache selbst. Dass der Körper »wiederentdeckt« werden muss, 
setze eine wissenschaftliche Tradition voraus, die das »Wesen« des Men-
schen in seiner »Seele« bzw. in deren, so Elias, »etwas ätherisch geworde-
nen Nachfahren«, dem »Geist«, lokalisiert. »Was heute wiederentdeckt 
wird, ist nicht der Körper als solcher, sondern die körperliche Dimen-
sion des Menschen als Gegenstand des wissenschaftlichen Nachdenkens 
auch außerhalb derjenigen Wissenschaften, die sich speziell mit diesem 
Aspekt befassen, also auch außerhalb der Biologie.« (Elias 1981: 2). Al-
lerdings verursache jede Wiederentdeckung »des« Körpers mindestens 
so viel Probleme, wie sie löse. Sie geht mit einer ungewollten Schwan-
gerschaft einher: nämlich gerade einer Zementierung des Dualismus von 

»WIEDERKEHR DES KÖRPERS« MIT FRAGEZEICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Körper – Geist/Seele oder/und einer gewissen Inhaltslosigkeit der Kate-
gorie Körper selbst. 

Denn wenn »Wiederentdeckung des Körpers« heißt, dass alles irgend-
wie Körper ist, auch, was vorher Bewusstsein und Geist hieß – dann wird 
»Körper« eine differenzlose Kategorie, die an ihrem eigenen Erfolg er-
blinden muss. Anderenfalls stellt sich aber für Elias die Frage, was genau 
eigentlich nicht-körperliche Aspekte am Menschen sein könnten: »Ohne 
eine genauere Bestimmung der Beziehung zwischen dem, was man als 
Körper und als Nicht-Körper des Menschen hinstellt, bleibt man [...] im 
Sumpf unklarer Begriffe stecken.« (Elias 1981: wie 3). Aber angenom-
men, dies gelänge, wäre man da nicht wieder bei einer dualistischen Kon-
zeption, die aber zugleich irgendwie vermieden werden sollte? 

An anderer Stelle schreibt Elias, dass schon allein die Verwendung 
des Ausdrucks »mein Körper«, auch wenn ich damit das Gegenteil be-
absichtige, eine dualistische Position beinhalte, es so erscheinen lassen 
könne, »als ob ich eine Person wäre, die außerhalb meines Körpers exis-
tiert und die nun noch zusätzlich, etwa wie ein Kleid, einen Körper er-
worben hat.« (2001: 252). Sie setzt ein irgendwie unterscheidbares pos-
sessives Subjekt, ein Nomen zu dem verwendeten Pronomen voraus, das 
dann selbst nicht körperlich wäre. Die »Rede von einer unkörperlichen 
Substanz oder einem unkörperlichen Ding innerhalb des menschlichen 
Körpers« ist aber ebenso widersprüchlich und inakzeptabel (Elias 
2001: 109) wie die leicht widerlegbare Meinung, Wissen, Denken, 
Sprechen sei von der organischen Struktur des Menschen unabhängig 
(2001: 141). Auch die erlernte Selbststeuerung des Menschen in Form 
von Bewusstsein und Handeln setze offensichtlich und banalerweise 
»Muskeln und Nervenapparaturen« und das Funktionieren des 
gesamten Körpers als materielle Struktur voraus (auch das ein 
Argument, das Merleau-Ponty in etwas anderer Formulierung einsetzt). 
Weder ist der Körper als organisierte Gesamtheit unabhängig von dem 
zu fassen, was je nachdem als »ich«, als »Person«, als »Individuum« 
bezeichnet wird, noch gilt das umgekehrte. »Der Körper« als operative 
Ganzheit ist ebenso eine unfassbare Größe wie die Person als etwas, 
das den Körper nur bewohnt, für die der Körper nur »ein Kleid« (Elias 
2001: 252), ein »Taucheranzug« (ebd.: 154) wäre, oder die »im Inneren 
des anderen hauste wie der Kern in der Pflaume« (2001: 149). Es habe 
aber, so Elias, auch »keinen großen Sinn, davon zu sprechen, dass das 
Bewusstsein seinen Sitz im Gehirn oder die Vernunft ihren Sitz im 
Inneren des Menschen habe. Man spricht ja auch nicht davon, dass 
das Sprechen seinen Sitz in Kehle und Mund habe und das Gehen seinen 
Sitz in den Beinen.« (Elias 2003: 158 f.). Zwar sei von einer irreduziblen 
Körpergebundenheit dieser Prozesse auszugehen. Man könne ohne 
Gehirn nicht denken, ohne Sprachapparat nicht sprechen, ohne Beine 
nicht gehen. Zugleich treffe zu, dass das Funktionieren jedes dieser 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

Prozesse an das gleichzeitige Stattfinden einer unübersehbaren Zahl 
weiterer Prozesse im Körper gebunden ist, die ebenfalls an unzählige 
Organe und Prozesse des Körpers gebunden sind, die mal als eindeutig 
»körperlich«, mal weniger eindeutig als »körperlich« betrachtet werden 
(Elias 2001: 110).

Das alltagssprachliche Konzept von Körper als »äußerem Ausse-
hen« eines Menschen weist für Elias merkwürdige Leerstellen und In-
konsistenzen auf. Für die meisten Menschen zählen Arme und Beine 
noch zum Körper, auch der schmerzende Magen oder Kopf erscheint 
als »körperliches Gebrechen«. Aber: »Gehört das Gesicht eines Men-
schen zu seinem Körper? Wenn nicht, ist das Gesicht Seele, Geist oder 
Vernunft? Wenn ja, was ist dann eigentlich nicht ›Körper‹ an Men-
schen? Wie steht es zum Beispiel mit dem Gehirn? – gerade heraus ge-
fragt, ist das Gehirn Teil unseres Körpers? Ein paar Umfragen haben 
mir gezeigt, dass Menschen, wenn sie von ihrem Körper sprechen, ihr 
Gesicht, ihr Gehirn, ja oft genug ihren Kopf (solange er nicht schmerzt) 
davon ausschließen.« (Elias 1981: 6).6 Ganz ähnlich sei man geneigt, 
dann von sich selbst zu sprechen, wenn Dinge funktionieren und glatt 
laufen, aber »Körper« zu sagen, wenn einem die eigene Schwäche, 
Hinfälligkeit, Schädungsanfälligkeit bewusst wird. »›Mein Körper gab 
das nicht mehr her‹, sagte der Sprinter, als er das Rennen verlor. Man 
wird krank, und wartet darauf, dass man wieder gesund wird. [...] die 
Haare werden grau, die Beine schwerer beim Gehen, das alte Herz 
will nicht mehr so recht – auch das ist der Körper. Etwas zugespitzt 
gesagt: wenn ich es schaffe beim Sport, dann bin ich es. Wenn ich es 
nicht mehr schaffe, dann ist es mein Körper.« (Elias 1981: 18). Für 
seine eigenen Forschungsgegenstände zweifelt Elias geradezu, dass es 
sinnvoll sei, diese als »körperlich« zu bezeichnen, zum Beispiel die 
Frage der (Kontrolle der) Trieb- und Affektregungen, Essen, Schlafen, 
Lachen, die Frage »warum Spucken in früheren Gesellschaften häufi-
ger war« (ebd. 3 f.). Er stellt die Frage, »ob die Veränderung des Ge-
wichts, das man im gesellschaftlichen Menschenbilde den sogenann-
ten körperlichen Aspekten beilegte, begrifflich angemessen verarbeitet 
wird, wenn man sie als körperliche Aspekte bezeichnet?« (ebd.: 5; kur-
siv jmk). Das ist eine sehr merkwürdige Frage für jemanden, der als ei-
ner der Gründungsvater eines angeblichen »Body-turn« in der Sozio-
logie gehandelt wird. 

6   Merleau-Ponty weist auf ähnliche Inkonsistenzen hin, wenn er formuliert, 
in der gelebten Erfahrung enthalte mein »sichtbarer Körper auf der Höhe 
des Kopfes eine große Leerstelle« (1966:120).

»WIEDERKEHR DES KÖRPERS« MIT FRAGEZEICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

Körper als multiple prozessuale Wirklichkeit  
(Elias, Merleau-Ponty)

Elias sieht das Hauptproblem in der Tat darin, dass der Körperbegriff 
als solcher unlösbar mit einer dualistischen Position und Tradition ver-
knüpft ist, während sein Interesse gerade »dem Ineinandergreifen von 
menschlichen Aspekten, die man in der dualistischen Terminologie als 
körperlich und anderen, die man in dieser Terminologie als seelisch 
oder geistig bezeichnen würde.« gelte (Elias 1981: 3). Die gewundene 
Formulierung zeigt schon: auch Elias hat keine klare Antwort auf die 
Frage aller Fragen. Was er immerhin versucht, ist eine Forschungsstrategie 
mittlerer Reichweite zu formulieren. Sie besteht darin, den zu statischen 
und pauschalen Begriff Körper zu vermeiden und stattdessen die an 
den extensionalen Körper gebundenen Prozesse in den Vordergrund zu 
stellen. Der Mensch als solcher, so Elias, sei »ein sich selbst steuernder 
Prozess, der vom Geburt über verschiedene Altersstufen hin zum Tode 
führt« (Elias 1981:12). Stelle man die Frage »wer oder was steuert ei-
gentlich diesen Prozess?« falle die Antwort schwer. Dies liege, so Elias 
daran, dass in jedem Moment am Körper eine Vielzahl heterogener, mit-
einander mehr oder weniger koordinierter »Schichten« von Prozessen 
ablaufen. Man könnte nennen: die Leitung von elektrischen Impulsen 
in Nerven, Verdauung, Stoffwechselprozesse, Atmung, die Herz-Kreis-
lauftätigkeit, die Expression von Genen, sensomotorische Reflexe, eben-
so wie Sexualität, Bewegungen, Singen, Sprechen, Schreiben und schließ-
lich Denken und Handeln. Diese Prozesse zeichnen sich, so Elias, durch 
erhebliche Unterschiede in ihrer Rigidität/Flexibilität aus, im Grad, in 
dem sie willkürlich beeinflussbar, gestaltbar bzw. initiierbar sind. Das rei-
che von autonom bzw. automatisch regulierten Prozessen bis hin zur be-
wussten, durch Lernen und Wissen bewerkstelligten Selbststeuerung. Wir 
haben uns, so Elias, in der dualistischen Logik angewöhnt, dieses Kon-
tinuum von Prozessen zu dichotomisieren und zu substantialisieren – in 
einen Pol »relativ rigider Formen der Selbststeuerung des Organismus« 
(wie etwa die Reflexe, die Verdauung oder der Herzschlag) und einen 
Pol der »flexibelsten und im höchsten Maße durch Erfahrung program-
mierten Formen der Selbststeuerung«. Erstere hätten wir uns angewöhnt 
»körperlich« zu nennen und zweitere »seelisch« oder »geistig«. 

Das ist für Elias eine wenig haltbare Position. Diese Prozesse sind in 
ihrer Gesamtheit in jedem Moment strukturell aufeinander angewiesen: 
»Auch die gelernte Selbststeuerung setzt Körperliches voraus. Sie setzt 
[...] Muskeln und Nervenapparaturen voraus, die von Natur so einge-
richtet sind, dass sie eine durch Lernen erworbenes Muster der Koordina-
tion ermöglichen«; »eine körperliche Apparatur, ein kleiner Bezirk in der 
Großhirnrinde, der natürlich durch unzählige Zwischenverbindungen 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

mit anderen Bezirken zusammenhängt, <wird> durch Lernen so pro-
grammiert, dass von nun an dem Menschen ein in der Erinnerung ge-
speicherter Sprachschatz zur Verfügung steht, und er entsprechend der 
Situation, wie ich es im Moment tue, aus dem ausgespeicherten Sprach-
schatz situationsgerecht bestimmte Sprechmuster auslese, die sich, ohne 
dass ich darüber nachzudenken brauche, in einer höchst differenzierten 
und flexiblen Koordination der Sprechmuskeln umsetzen. Ich brauche 
mir nicht zu sagen: ›um das Wort ›sagen‹ auszusprechen, musst du diese 
Zungen-, Lippen- und Gaumenbewegungen machen‹. Das wird bei mir 
auf Grund der Vorprogrammierung automatisch vollzogen, wenn ich das 
Kommando gebe. Hier haben Sie ein höchst anschauliches Beispiel dafür, 
wie selbst bei der willkürlichen Selbststeuerung des Menschen bestimmte 
körperliche Strukturen eine entscheidende Rolle spielen. Wenn irgend-
eine dieser körperlichen Strukturen verletzt wird, stellen sich Sprechstö-
rungen ein. Zugleich ist das ein gutes Beispiel dafür, dass nicht nur im 
Falle von Körper und Geist, sondern auch in dem von Natur und Kultur 
unser auf simple Polaritäten, auf einen exklusiven begrifflichen Dualis-
mus abgestimmter Sprechstil nicht ausreicht, um den Tatsachen gerecht 
zu werden. [...] Von Natur sind die menschlichen Sprechapparaturen und 
Gehirnzentren auf das Lernen einer Sprache, also auf Kultur abgestimmt. 
Unsere Vorstellung, dass der Mensch Kultur sozusagen gegen seine Na-
tur entwickle, ist ganz falsch, und so auch in Bezug auf den Dualismus 
Körper und Geist.« (Elias 1981: 13 f.) 

Es ist offensichtlich, dass sich Elias ähnlicher Argumente und -Stan-
dards wie Merleau-Ponty bedient. Letztlich schließt auch er sich dem 
Elisabeth/Descartes-Konsens an, in der Körper-/Seele-Diskussion gleich-
zeitig Differenz und Einheit im Auge zu behalten, jedenfalls keine vor-
schnellen Auflösungen vorzunehmen. Auch Elias Umgang mit dem 
Lokalisationsproblem und sein Versuch den substantialistischen Kör-
perbegriff in eine Schichtung von Prozesslogiken zu transformieren, fin-
det bei Merleau-Ponty eine Entsprechung. Das wird besonders deutlich, 
wenn man die Fassung hinzuzieht, die Merleau-Ponty diesem Problem in 
seinem Frühwerk Strukturen des Verhaltens gibt (1976: 240). 

Merleau-Ponty setzt sich hier mit dem Problem der Lokalisation psy-
chischer Funktionen im Gehirn auseinander und kommt zu einer sehr 
differenzierten Position. Es ließen sich sehr wohl Funktionen in dem 
Sinne lokalisieren, dass »bestimmte Teile der nervösen Substanz unent-
behrlich sind für die Aufnahme bestimmter Reize und für die Ausfüh-
rung bestimmter Bewegungen.« (ebd.). Aber zugleich gelte: »Jedes Ge-
biet <spielt> nur eine Rolle [...] im Rahmen der Gesamttätigkeit und [...] 
die verschiedenen Bewegungen, die durch sie gesteuert werden, <ent-
sprechen> eher mehreren qualitativ verschiedenen Funktionsweisen« 
(1976: 240), so dass sich ein unentwirrbares »Geflecht ›horizontaler‹ 
und ›vertikaler‹ Lokalisationen« ergibt. Auch Merleau-Ponty versucht 

KÖRPER ALS MULTIPLE PROZESSUALE WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

hier Paradoxien der Rede von Körper und Geist/Seele prozesslogisch 
zu transformieren, ohne sie auflösen zu können. Sie stellt sich in seiner 
Fassung als eine notgedrungene von der Sache selbst erzwungene Viel-
zahl aufeinander projizierter und aufeinander angewiesener Prozesse in 
wachsenden Differenzierungs-, Komplexitäts-, Emergenzniveaus von mi-
kroskopischen und makroskopischen Ebenen dar. Von »Körper« sprä-
chen wir, weil die Integration auf dem nächsten Niveau »niemals eine 
absolute <ist> und immer wieder <scheitert>« (1976: 243) »Doch das 
bedeutet keine Dualität von Substanzen, oder anders gesagt, die Begriff 
Seele und Körper müssen relativiert werden. Es gibt den Körper als Mas-
se chemischer Bestandteile, die in Wechselwirkung stehen, den Körper als 
Dialektik zwischen dem Lebewesen und seinem biologischen Milieu, den 
Körper als Dialektik zwischen dem sozialen Subjekt und seiner Gruppe, 
und selbst unsere Gewohnheiten bilden alle zusammen eine nicht mit 
Händen zu fassenden Körper für das Ich des jeweiligen Augenblicks. Jede 
dieser Stufen ist Seele für die vorausgehende, Körper für die nachfolgen-
de. Der Körper im Allgemeinen (corps en général) ist eine Gesamtheit 
schon vorgezeichneter Wege und schon ausgebildeter Vermögen, der be-
reits erworbene dialektische Boden, auf dem eine höhere Form von Ge-
staltung vor sich geht, und die Seele ist der Sinn, der sich alsdann eta-
bliert.« (Merleau-Ponty 1976: 244; kursiv jmk). 7

Sowohl Merleau-Ponty wie auch Elias prozessualisieren also das Pro-
blem, ohne aber die so dekonstruierte Körpersemantik und damit schon 
mehrfach angesprochenen Paradoxien ganz abschütteln zu können. Zwar 
lehnen beide einen (Cartesianischen) Dualismus ab, der ja ebenfalls nur 
eine Scheinlösung darstellen würde, aber es bleibt im Grundsatz bei einer 
abgeschwächten, sozusagen aus der Not geborenen Cartesianischen Diffe-
renz (»... das bedeutet keine Dualität von Substanzen, oder anders gesagt, 
die Begriff Seele und Körper müssen relativiert werden ...«). Auch Elias 
Versuch verdeutlicht, wie sehr der Versuch den Paradoxien des Dualis-
mus mit einem konsequenten Prozessbegriff zu entrinnen, dieses Problem 
nur sozusagen in die »Abwärtsrichtung« der »Stufen des Organischen« 
(Plessner) verlagert. Denn für Prozesse gilt prinzipiell: sie mögen zwar an 
»Ausgedehntes«, an Materie gebunden sein, einfach dadurch, dass sie nur 
an ganz bestimmten Körpern und materiellen Strukturen (res extensa im 
Sinne Descartes’) auftreten und nicht freischwebend. Sie gehen aber schon 
als Prozesse in ihrer Qualität nicht darin auf, ausgedehnt zu sein. Ihr Mo-
dus ist die Zeit, sie existieren als Verlauf, als Verhalten von etwas, das die 
Disposition dazu hat. Bereits hier beginnen die Paradoxien der Bewegung, 
wie sie seit der Antike von Autoren wie Zenon festgehalten wurden (vgl. 

7  Im Original der deutschen Übersetzung steht hier übrigens durchweg »Leib« 
statt »Körper«! Auch diese Stelle wäre also nochmals ein gutes Beispiel für 
die Abstrusitäten, in die diese Art der Übersetzung führt.

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

dazu Teil II, Kapitel 2). Und bereits hier beginnen zugleich die Äquivoka-
tionen des Verhältnisses von Körper und Geist. Denn Bewusstsein und 
Denken scheint sich ebenso wie Bewegung ausschließlich im Medium der 
Zeit abzuspielen. Zugleich wissen wir aus unzähligen klinischen und expe-
rimentellen Erfahrungen, dass auch dieses »Vermögen« zur Zeit, das Ge-
dächtnis, mit absoluter Sicherheit an die Intaktheit massiver, ausgedehnter 
(extensionaler) Strukturen unseres Körpers, des Gehirns, gebunden sind. 

Prozesse sind also am extensionalen Körper wahrnehmbar, man kann 
ihr Zustandekommen nachweislich durch Schädigungen der materiel-
len Struktur des Körpers beeinträchtigen, das gilt letztlich auch für das 
(und ihr) Bewusstsein. Sie sind mit naturwissenschaftlichen Mitteln di-
rekt oder indirekt erschließbar (nicht, was, aber doch immerhin, dass je-
mand »denkt«, kann man im Prinzip auch physiologisch dokumentie-
ren). Sie enthalten aber schon in ihren elementaren Formen ein Mehr 
gegenüber bloßer Extensionalität und das ist umso mehr der Fall, je 
komplexer sie werden. Man vergleiche diesbezüglich die Ausschüttung 
von Hormonen, die Veränderung des Mikrobioms und seine Folgen für 
die Stressmodulation, Ovulation und Spermatogenese, den Herzschlag, 
den Verlauf einer Erkältung, das Abrufen einer Erinnerung, eine Bewe-
gung wie »gehen« oder »sprechen« und am anderen Ende der Skala Pro-
zesse des Denkens und Wahrnehmens. Für alle diese Prozesse, auch die, 
die wir als selbstverständlich »körperlich« betrachten, gilt aber: sie sind 
als zeitliche Vorgänge nicht wie Organe ausgedehnt, selbst res extensa, 
wie Descartes sagt. In diesem Sinne gewinnt bereits der Herzschlag bzw. 
der Blutkreislauf, das Prozessieren von elektrischen Impulsen, die Aus-
breitung von Hormonen im Körper, das Schwimmen einer Ringelnat-
ter in einem Teich oder die Bewegung des Gehens, von der Elias sagt, 
dass sie zwar ohne Beine nicht möglich sei, aber ihren »Sitz« nicht in 
den Beinen habe, eine sozusagen »spirituelle« Qualität. Es handelt sich 
bei all diesen Bewegungen nicht um »res extensa«, obgleich um wahr-
nehmbare, oder zumindest belegbare und dokumentierbare Vorgänge.8 

8  Dass Descartes und mit ihm die Naturwissenschaften, manche dieser Pro-
zesse ganz »mechanistisch«, also alleine aus Eigenschaften der ausgedehn-
ten Materie heraus »erklären« wollen, und dass das offensichtlich in erheb-
lichem Ausmaß funktioniert, tut dem keinen Abbruch. Gerade die (Erfolgs-)
Geschichte der naturwissenschaftlichen Erkenntnis belegt, dass die Reich-
weite dieser Erklärungen immer auf eine bestimmte Bezugsebene irgendwo 
im Mittelbereich zwischen Mikro- und Makrokosmos beschränkt bleiben. 
Sie weisen stets eine unbefragte Voraussetzung oder Randbedingung des 
Nicht-Verstandenen auf, das sich mit jeder neuen Einsicht/Erklärung nur 
verschiebt, bis hin zu der Frage, was denn eigentlich »Materie« und »Aus-
dehnung« ihrerseits bedeuten. Letztlich werden diese Begriffe in der moder-
nen Physik ihrerseits prozessualisiert. Nie war die eingestandene Verwirrung 
bei den gesellschaftlich eigentlich für die Klärung dieser Fragen Zuständigen 

KÖRPER ALS MULTIPLE PROZESSUALE WIRKLICHKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

Wir erzeugen ständig neues Wissen. Unsere Körper beinhalten eine un-
fassbar differenzierte und deshalb labile Komplexion und Koordination 
heterogener Prozess. Sie geben in ihrer Funktionsweise insgesamt nach 
wie vor Rätsel auf, in allen Wissenschaften. Das Sehen ist bis heute nicht 
verstanden, von in jüngster Zeit entdeckten Phänomenen, wie etwa epi-
genetischen Prozessen oder Prozessen der Veränderung des Mikrobioms 
ganz zu schweigen. 

Sowohl Elias wie Merleau-Ponty tragen – ebenfalls nicht paradoxiefrei 
– einer nicht auflösbaren immanenten Heterogenität des Körpers Rech-
nung, die jedes »ich bin mein Körper« zugleich relativiert wie bestätigt. 
Ohne den Körper im engeren Sinne eines materiell ausgedehnten Etwas 
hätte ich keine Beziehung zu diesen Prozessen, wären diese selbst und zu-
gleich ihre Wahrnehmung nicht existent. Aber zugleich sind diese, bin ich 
selbst Prozess, etwas, was über die bloße Ausgedehntheit des Körpers hi-
nausgeht. Und umgekehrt: was hat es für einen Sinn, diesem Körper den 
Status eines geheimen Subjekts zuzuschreiben, insofern Prozesse, auf die 
man sich damit beziehen will, ohne mich ablaufen können, aber ich als 
bewusster Prozess durchaus auf sie aufmerksam werden kann oder sie mit 
den Mitteln der Naturwissenschaft erschließen kann? Der Körper wird 
nicht zum Subjekt, weil der Herzschlag ohne mein Zutun betrieben wird, 
und auch nicht, weil es ein ohne Bewusstsein ablaufendes Einspielen kom-
plexer Bewegungsmuster gibt. Man kann lediglich festhalten: es gibt »un-
terschiedliche Weisen des Körpers, Körper zu sein, unterschiedliche Wei-
sen des Bewusstseins, Bewusstsein zu sein.« (Merleau-Ponty 1966: 151). 

Moderne Strategien im Umgang mit  
den Paradoxien der Körperlichkeit

Jeder Prozess an diesem Körper wirft also ein kleines metaphysisches 
Rätsel auf, weil er in der Zeit spielt. Er erfolgt gewissermaßen in den 
Raum hinein, möglicherweise ist er zum Beispiel als Bewegung oder Re-
flex sichtbar, gegebenenfalls ist er sogar durch Messungen seiner Auswir-
kungen erschließbar, seine Ablaufstruktur bestimmbar – aber er ist als 
Ablaufstruktur durchaus nicht im Descartes’schen Sinne »ausgedehnt«. 

hierüber historisch so groß wie heute im Zeitalter zugleich maximaler »Na-
turbeherrschung«. Das zeigt selbst ein oberflächlicher Einblick in die Grund-
lagendiskussionen der Theoretischen Physik (vgl. dazu Hossenfelder 2018). 
Der Übergang von auf empirischer Erfahrung gegründeten naturwissen-
schaftlichen Modellen und Konzepten in der Art der Alchemie oder der Vor-
sokratiker scheint sich nur zu verschieben, aber nicht zu verschwinden, auch 
wenn bei der praktischen Anwendung der naturwissenschaftlichen Modelle 
eindeutig mehr funktioniert als bei den Alchemisten. 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Das trifft auch für Naturprozesse zu, schon deren Wahrnehmung erfor-
dert eine Verankerung im Medium der Zeit, also Gedächtnis. Das könn-
te einen dazu bringen vom »Geist« einer chemischen Reak tion, einer Be-
wegung, einer Wetterveränderung zu sprechen: eine selbst nicht räumlich 
ausgedehnte, sondern zeitliche Struktur mit sichtbaren und messbaren 
Wirkungen auf die »res extensa«, die nicht idiosynkratisch ist, sondern 
die mit dem universalistischen Geltungsanspruch eines »unter bestimm-
baren Bedingungen immer wieder und immer gleich« einhergeht. Auf 
gewisse Weise haben Menschen Funktionen und Prozesse in der Tat als 
solche spiritualisiert. Lehrreich ist hier ein Blick in die ethnologische 
Forschung. Die Punan Bah in Malaysia kennen beispielsweise sieben 
Seelen, die mit jeweils unterschiedlichen Funktionen/Prozessen wie z.B. 
Atmung, Kreislauf, kognitive Funktionen u.a. verknüpft sind (Ingstad/
White 1995: 44). Es scheint, dass wir uns mit Wörtern wie »Seele« oder 
»Geist« schlicht und einfach auf Prozesse beziehen, die am lebenden 
menschlichen Körper sichtbar werden, die aber unmöglich sind, wenn 
der Körper nicht mehr lebt. Ob wir nun sagen, hinter alledem stecke nur 
eine unverstandene extensionale Eigenschaft oder Disposition oder ob 
wir sagen: der Körper enthalte eine unkörperliche Substanz, die sich sei-
ner irgendwie bedient, und die ihn verlässt oder sich auflöst, wenn er tot 
ist, macht im Ergebnis keinen so großen Unterschied. Erklärt oder ver-
standen ist damit so oder so nichts. 

Auch wird deutlich: Intentionalität, Bewusstsein, Wahrnehmung hän-
gen konstitutiv mit dieser Prozessualität zusammen – sie sind selbst In-
begriff von Prozessualität und zugleich das eigentliche Medium der Er-
fahrung von Prozessen. Sie sind in sich zeitlich verfasst, schon in ihren 
»Keimformen« bei Tieren und auf sich selbst anwendbare und rückbe-
ziehbare (»selbstreferentielle«) Prozesse in allen Formen des deklara-
tiven Bewusstseins. Die Zeit sei der »Körper des Geistes« (»corps de 
l’esprit«) schreibt Merleau-Ponty in einem der letzten, von ihm veröf-
fentlichten Texte, dem Vorwort zu »Signes« (Merleau-Ponty 2007: 19; 
dt. Übers. geändert jmk, nicht: Leib!) und greift damit ein bewusst pa-
radoxales Diktum von Paul Valéry auf. Nur durch die Lokalisierung in 
der Zeit kommt es zu einer Simultanität, einem Zugleich des Sukzessi-
ven, Nicht-Gleichzeitigen und damit zu so etwas wie Bedeutung, aber 
auch beispielsweise der Wahrnehmung räumlicher Tiefe. Letztlich lan-
den alle historischen Versuche der Aufklärung von Bewusstsein und 
Sein – Kant, Hegel, Kierkegaard, Husserl, Heidegger – immer bei die-
sem Problem der für sich selbst greifbaren Zeit(erfahrung) und damit 
bei so etwas wie Gedächtnis, aber in einem sehr spezifischen Sinn (vgl. 
dazu Teil II, Kapitel 1). 

Was den »Körper« betrifft, so lässt sich in der modernen » experience 
courante« und zugleich im Sprachgebrauch schlicht ein engeres und ein 
weiteres Verständnis unterscheiden. Der Körper und seine Teile – damit 

MODERNE STRATEGIEN IM UMGANG MIT DEN PARADOXIEN

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

bezeichnen wir zunächst einfach das, was »sichtbar«, »wahrnehmbar« 
im Sinne einer »res extensa«, einer materiellen Sache, einem Ding ist. 
Das ist ein engerer, deskriptiver, alltagsnaher Begriff von Körper – im 
Sinne von äußerem Aussehen. Selbst im Alltag sind wir es mittlerwei-
le gewohnt, darin ein medizinisches Verständnis einzubeziehen, also das 
Wissen, das wir über andere oder über Technik vermittelt vom Inneren 
dieses Körpers haben. Niemand würde heute mehr daran zweifeln, dass 
die Lunge, die Milz, ja sogar das Gehirn etwas Körperliches ist (für Elias 
war letzteres in den 1980er Jahren noch nicht so eindeutig). Bezeichnen 
wir dieses engere Körperverständnis als Körper1. Der weitere Begriff von 
»Körper«=Körper2 beinhaltet dann diesen Körper1, erweitert um die an 
ihn gebundenen Prozesse und Funktionen, einschließlich seiner Innener-
fahrung, also gilt: Körper2 = »Körper1=cartesianischer Körper + alle Prozesse, die 
an Körper1 gebunden sind«. Wie immer bereits die unzähligen unglaub-
lich komplexen »physiologischen« Prozesse ihre eigene kleine (buchstäb-
lich!) Meta-Physik beinhalten und erst recht dann die »psychischen« und 
»mentalen« Prozesse, das Bewusstsein und der Geist – wir wissen mit Si-
cherheit (und zwar mit Husserl und Descartes!): sie sind an den Körper 
gebunden, von ihm abhängig und können durch Irritationen und Schä-
digungen seiner »res extensa« umgehend gestört, ausgesetzt, unmöglich 
gemacht werden und durch die Behebung solcher Störungen wieder an-
geregt und fortgesetzt werden. Daran gibt es nicht den geringsten Zwei-
fel. Das zeigt die Wahrnehmung und Erfahrung. 

Selbstverständlich ist dieses doppelte Körperverständnis unlogisch. 
Auf der ersten Ebene sind wir Dualisten, wir fassen den Körper – wie 
Descartes als res extensa und müssen explizit oder implizit eine Diffe-
renz körperlicher und nicht-körperlicher Phänomene in Anspruch neh-
men. Auf der zweiten Ebene sind wir Monisten, ohne damit irgendein 
Problem gelöst zu haben. Denn der Monismus ist nur deklaratorisch, 
weil seine Formulierung eine dualistische Beschreibungslogik voraus-
setzt. Daraus ergibt sich ein logisch inkonsistenter, für die Moderne aber 
kennzeichnender Sprachgebrauch, der z.B. in der International Classifi-
cation of Functioning, Disability and Health der World Health Organi-
zation sogar kanonisiert wurde (DIMDI 2005; vgl. Kastl 2017, S. 60). 
In dieser insgesamt additiven, klassifikatorischen und deskriptiven Logik 
(auf gewisse Weise auch eine Form des von Lévi-Strauss beschriebenen 
»wilden Denkens«) verfährt etwa die sogenannte Internationale Klassi-
fikation der Funktionsfähigkeit, Behinderung und Gesundheit (Interna-
tional Classification of Functioning, Disability and Health) der Weltge-
sundheitsorganisation=ICF; DIMDI 2005). Sie bietet eine umfassende 
Taxonomie von Körperstrukturen und Körperfunktionen, als deren 
gleichberechtigte Unterkategorien »mentale Funktionen« und »Struk-
turen des Nervensystems« erscheinen. Im Glossar wird dazu umstands-
los bemerkt: »Körperfunktionen sind die physiologischen Funktionen 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

von Körpersystemen, einschließlich der psychologischen Funktionen. 
›Körper‹ bezieht sich auf den menschlichen Organismus als Ganzen und 
schließt daher das Gehirn ein. Daher sind mentale (oder psychologische) 
Funktionen den Körperfunktionen zugeordnet.« (DIMDI 2005: 146, 
insgesamt dazu Kastl 2017: 60 ff.). Es versteht sich, dass diese rein klas-
sifikatorisch-taxonomische Entscheidung nicht im mindestens irgendeine 
Klärung der Rätsel von Bewusstsein und Körper bzw. Gehirn beinhaltet. 

Das moderne Verständnis von »Körper« bleibt strukturell doppelbö-
dig, ambig (Merleau-Ponty 2000, S. 337). An die Stelle der ontologischen 
Substanzen Descartes tritt nur ein Körperbegriff mit doppeltem Boden, 
an die Stelle eines erklärten »großen« Dualismus ein »kleiner« Dualis-
mus von Körper1 und Körper2, der sich noch dazu über zwei logische Ebe-
nen (Typen) hinweg erstreckt. Aber es entspricht der »experience couran-
te« des modernen Bewusstseins so zu denken, auch Merleau-Ponty und 
 Elias können sich dem nicht entziehen. Das Bewusstsein gehört dann in 
einem weiteren Sinne zum »Körper«, sei an ihn »gebunden«. Der Vorteil 
dieses vorsichtigen Begriffs der »Körperbindung« liegt immerhin darin, 
dass man sich dem Erkenntnisstand aller wissenschaftlichen Disziplinen 
gegenüber offen hält, vielleicht sich für einen zukünftigen wirklichen Mo-
nismus offen hält, ohne die Cartesianische Differenz zu leugnen. Die un-
ser Erkenntnisvermögen herausfordernde, aber (für es) irreduzible Diffe-
renz von Materie (»res extensa«) und der Erfahrung der Prozessualität 
lebender, bewusster und kommunikativer Prozesse wird man so selbstver-
ständlich nicht los. Man kann das aber anerkennen, auch ohne das auf 
alle Ewigkeit ontologisieren und substantialisieren zu wollen. 

Merleau-Pontys Teil-Rehabilitation des Cartesianismus

Jede »Wiederkehr des Körpers« ist also, das zeigt die Erfahrung, im-
mer auch von einem anderen Wiedergänger begleitet, nämlich den alten 
 Descartes’schen Fragen und Kategorien. Die Diskussionen, die  Descartes 
und Elisabeth von der Pfalz geführt haben, wurden bisher immer nur in 
einer jeweils zeitgenössischen Registratur, Instrumentation und Klang-
sprache wieder aufgenommen und sozusagen »entwickelnd variiert« 
(Schönberg). Die Auflösung und Entsubstantialisierung des Körpers in 
Prozesse löst weder in der Elias’schen noch in der Merleau-Pontyschen 
Spielart das grundlegende Problem der Rede des Körpers. Die Substanz 
seiner »res extensa« subsistiert und zwar hartnäckig. Das zeigt sich da-
ran, dass beide dann umgehend doch nicht vermeiden können, wieder 
in dem widersprüchlichen Sinne von »Körper« sprechen, den sie zu-
gleich kritisieren. Es zeigt nur: die Kategorie ist vertrackt, wir sind nicht 
schlauer als Elisabeth und René Descartes. Wir wiederholen nur ihre 

MERLEAU-PONTYS TEIL-REHABILITATION DES CARTESIANISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

Problemstellung unter dem äußerst provisorischen Dach eines erweiter-
ten Körperbegriffs. An der Aktualität der Descartes’schen Problemfor-
mulierung, Körper und Geist »zugleich als eine einzige Sache und sie zu-
sammen als zwei Sachen zu begreifen« hat sich seit dem 28. Juni 1643 
nicht das Geringste verändert. Nur dass wir unser Spiel nun überwie-
gend mit einem doppelten Boden im Körperbegriff statt mit einem Dua-
lismus der Substanzen bestreiten. Das braucht man nicht zu kritisieren. 
Es ist Ausdruck eines epistemologischen Notstandes. Aber es zwingt, wie 
Nietzsche, Plessner, Merleau-Ponty und Elias jeweils auf ihre Weise vor-
schlagen, zu einem umsichtigen, eher deskriptiven und zurückhaltenden 
Umgang mit der Körperkategorie.

Das ist wichtig, und es ist wichtig, dass sich die Soziologie daran auf 
einem dem philosophischen und naturwissenschaftlichen Wissensstand 
entsprechenden Niveau beteiligt. Die von den Bedürfnissen des allfäl-
ligen Wissenschaftsmarketing so gerne inszenierten »Umstürze«, »Pa-
radigmenwechsel« und »Turns« haben sich in Wirklichkeit gerade bei 
diesem Thema bislang nicht ereignet. Damit ist nach nur zwei Jahrtau-
senden Diskussion auch für die nächste Zeit nicht zu rechnen und auch 
die Soziologie sollte sich hier ein Problembewusstsein unabhängig von 
modischen Theoriekonjunkturen erwerben. Merleau- Ponty hat – entge-
gen mancher gefälligen Darstellung – keineswegs die cartesianischen Di-
chotomien aufgehoben. Dass er auf Kategorien abzielt, die versuchen die 
Einheit (oder zumindest Verflochtenheit) von Körper und Geist betonen, 
besagt lediglich: er ist kein Dualist. Aber Merleau-Ponty bleibt redlicher-
weise wie viele andere Wissenschaftler bei den klassischen dichotomen/
dualen Kategorien, wo sie phänomenologisch und generell mit wissen-
schaftlichen Mitteln nicht auflösbar sind. Ob vorläufig, auf Dauer oder 
aus grundsätzlichen Gründen nicht, kann derzeit niemand wissen. Ich 
werde im Folgenden daher von einer irreduziblen Cartesianischen Dif-
ferenz ausgehen, die phänomenologisch begründet ist, aber keinen Dua-
lismus beinhaltet und auf keine ontologische Überhöhung abzielt, son-
dern sozusagen aus der Not geboren ist. 

Es ist im »Krieg der Fakultäten« (Kant) empirisch, theoretisch und 
wissenschaftspolitisch nicht belanglos, die Tatsache der Körpergebun-
denheit aller kognitiven und sozialen Prozesse anzuerkennen. Aber es 
ist, sobald dies geschehen ist, auch dann nicht informativ zu sagen, der 
Körper würde handeln, wissen, verstehen. Jedes Handeln, Wissen, Verste-
hen ist gewiss körpergebunden und greift ständig auf eine Infrastruktur 
anderer Prozesse an diesem Körper zurück bzw. ist darauf angewiesen, 
dass diese stattfinden. Aber es bleibt trotzdem eine leere Scheinlösung 
zu sagen: es sei »der Körper«, der wisse, handle, verstehe. »Der« Körper 
als einheitliche Zurechnungsinstanz bleibt eine ebenso rätselhafte Grö-
ße wie »die« Seele, »das« Subjekt, »der« Geist oder auch »das« Gehirn. 
So oder so handelt es sich um eine μ  εἰς ἄλλο γένος – um einen 

AMBIGUITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

unzulässigen Übergang von einer Phänomenebene auf die Begriffsebe-
ne, nur eben: dass der Begriff nicht die mindeste Erklärungskraft hat. 

Wenn die Tatsache der Körperbindung auch des Wissens, Handelns 
und Verstehen einmal anerkannt ist, besteht kein Grund, nicht in ei-
nem anspruchslosen, eher deskriptivem Sinn bei Wörtern wie »Mensch«, 
»Akteur«, »Subjekt«, vielleicht sogar »Seele« und »Geist« zu bleiben, 
»ich« und »du« und »sie« und »er« zu sagen. Es kommt eher darauf an, 
die im jeweiligen Fall für das konkrete Forschungsinteresse im Vorder-
grund stehenden Prozesse und Prozessebenen möglichst präzis zu benen-
nen. Dass sie körpergebunden sind, ist im Allgemeinen offensichtlich, in 
welchem Sinne genau, ist in den meisten Fällen mehr oder weniger offen 
und selbst ein Forschungsproblem. Es wird im zweiten Teil dieses Tex-
tes die Frage zu stellen sein, welche Prozessebenen für die soziologische 
Strukturtheorie von besonderer Bedeutung sind. Ich hoffe zeigen zu kön-
nen, dass es hier immer auch um Gedächtnis in verschiedenen Formen 
gehen muss, dass auch Gedächtnis in dem beschriebenen Sinne körper-
gebunden ist und welche wichtige Bedeutung in diesem Zusammenhang 
der Motorik und Sensorik zukommt.

MERLEAU-PONTYS TEIL-REHABILITATION DES CARTESIANISMUS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

4. »Chair«

Von da aus können wir nun zum Ausgangspunkt zurückkehren – der 
Kritik von Gurwitsch an Sätzen wie »Ich bin mein Körper«. Das Pro-
blem dieser und ähnlicher Sätze lässt sich jetzt etwas nochmal anders for-
mulieren. Sie reproduzieren semantisch und ihrer bloßen Satzform nach 
ein dualistisches Paradigma, beteuern aber zugleich seine Auflösung. 
»Ich bin mein Körper« – das heißt, ich bin gänzlich? auch? zugleich? die-
ses ausgedehnte Etwas, das du und ich hier in der Mitte der Dinge wahr-
nehmen und dieser Prozess, von dem du und ich Zeuge werden, wenn ich 
diesen Satz ausspreche: »ich bin mein Körper«? Das »bin« markiert ein 
Sein in der ersten Person. Es könnte das Sein im Sinne der Kopula mei-
nen (wie in »ich bin 1,75 m groß« oder »ich bin ein Mann«), ein Merk-
mal unter anderen nennen oder wie in »Ich bin Jörg Michael Kastl« eine 
Identitätsaussage machen. Das »mein« trägt dann aber zur Verwirrung 
bei. »Ich bin Körper« – das könnte heißen: ich bin unter anderem auch 
»Körper«(lich), so wie ich sagen kann: »Ich bin Mensch«, »ich bin Bür-
ger der EU« oder »ich bin Flötist« und es wäre auch kein Widerspruch 
hinzuzufügen: »ich bin Geist«, wenn »Körper« und »Geist« zwei sich 
nicht ausschließende Eigenschaften wären. »Ich bin mein Körper« ist 
aber schon deshalb mehrdeutig, weil ich zweimal, als Subjekt und als 
Objekt eines Besitzes auftauche. 

Zugleich entsteht durch diese Aussage selbst wiederum die phänome-
nologisch irreduzible Differenz eines extensiven Dings und der Zeitlich-
keit eines sichtbaren, aber nicht ausgedehnten Prozesses des Sprechens, 
das sich zu sich selbst verhält. Auch das erfordert keinen Dualismus der 
zwei Substanzen, aber doch die »kleine« Dualität der Cartesianischen 
Differenz, einen Abstand (écart) zwischen einem artikulierenden, pos-
sessiven Ich, das nur in dem Prozess, der verschwindenden Bewegung 
dieser Äußerung in den Raum hinein »ist«, das zugleich den Körper 
als res extensa zu (s)einem Besitz macht, oder ihm gehören will (egal) 
– das aber jedenfalls gerade im Moment des Sprechens ganz offensicht-
lich nicht mit diesem räumlichen Ding, das der Körper auch ist, zusam-
menfällt. 

»Ich bin mein Körper« heißt so: »Ich bin mein Körper, insofern ich 
ihn wahrnehme, ihn erkenne, mich seiner bediene, mich als sprechendes 
Ich ihm gegenüber positioniere und zugleich auch dieser Körper, insofern 
er nicht spricht und nicht ich sagt, sondern ›an ihm‹ (also ist er zugleich 
ein Ding und ich mit ihm); in ihm wirken zugleich anonyme Prozesse, 
von denen ich nichts weiß.« Das muss ich mitmeinen, denn sonst hätte 
ich gerade nichts gesagt und der Begriff »Körper« hätte gar keine Bedeu-
tung. Aber dann sind Satzsubjekt (ich) und Possessivpronomen (mein) 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

im selben Zug auch wieder fragwürdig. Man müsste eigentlich hinzufü-
gen: »und zugleich bin ich es nicht«. 

Letztlich habe ich dann nichts anderes gesagt als: ich bin Bewusstsein 
und Körper und das Bewusstsein ist, ich weiß nicht genau wie und was, 
etwas am Körper. Damit: der Körper ist res extensa, aber sein Begriff soll 
selbst diesen Prozess des Sagens »Ich bin mein Körper« und alle anderen 
Prozesse umfassen, die dafür notwendig sind und von denen ich nichts 
weiß. Wir sind also bei jenem weiteren Körperbegriff, ohne den engen 
Körperbegriff aufgeben zu können, weil der erste den letzteren voraus-
setzt. Das alles ist letztlich eine Art und Weise zu sagen: ich weiß eigent-
lich auch nicht genau, wer oder was ich bin. Und wir sind letztlich nur 
wieder bei einer Spielart jenes schon von Elisabeth und Descartes ein-
gekreisten Paradoxes »auf die Erkenntnis der Unterscheidung der See-
le vom Körper zurück<zu>kommen, ungeachtet dessen, dass <wir> ihre 
Vereinigung begriffen haben.« (Descartes 2015: 27). 

Verzichten wir darauf, die Seele, das Bewusstsein zur eigenen Sub-
stanz zu erklären, dann bleibt alles andere aber offen. Wir können un-
möglich behaupten, Denken, Fühlen, Wahrnehmen, Sprechen seien in 
gleicher Weise als »ausgedehnte« massige Materie erfahrbar wie diese 
Arme und Beine, dieser Rumpf und Kopf, den ich selbst und den ande-
re anfassen können. Wir suspendieren das, wir sagen nicht: der Geist sei 
eine andere Substanz. Aber es hilft nichts, auf eine Übertreibung zu ver-
zichten, im Prinzip müssen auch wir mit den Paradoxien Descartes und 
Elisabeths weiterarbeiten, weil im Zentrum der rein deklaratorisch be-
strittenen cartesianischen Dichotomien ein phänomenologisch unauflös-
bares factum brutum steht. 

Wenn ich mein Körper in diesem widersprüchlichen Sinne bin, kann 
ich ebenso gut weiterhin »ich« sagen und von »Bewusstsein« sprechen. 
So weit waren wir schon. Aber es ist vermutlich ergiebiger, die Frage zu 
stellen, was Prozesse wie Wahrnehmung, wie Gedächtnis, was die Struk-
tur unserer Sinnesorgane, die Beschaffenheit unser Motorik im Einzel-
nen zu dem beitragen, was wir »Bewusstsein« und »Geist« nennen. Wir 
haben in the long run wissenschaftlich keine andere Möglichkeit als 
jenes Geflecht von Prozessen, die Elias und Merleau-Ponty benennen, 
Schritt für Schritt aufzuklären und die Mittel und Methoden natur- und 
sozialwissenschaftlicher Forschung, die wir kennen, dafür einzusetzen 
und weiter zu entwickeln. Die Kategorie »Körper« ist als bescheide-
ne deskriptive Kategorie, als letztlich nicht besonders gehaltvolle Gene-
ral-Überschrift nützlich. Einen spezifischen Erkenntniswert hat sie aber 
gerade dann, wenn ich sagen will, letztlich sei alles in weitem Sinne kör-
perlich, nicht.  

Der Satz »Ich bin mein Körper« führt ein Problem vor, aber löst es 
nicht. Nachdem ich ihn ausgesprochen habe, darf ich mit leichten Ak-
zentverschiebungen weitermachen wie zuvor, ich muss noch nicht einmal 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

etwas an der Nomenklatur ändern. Nein, man muss sogar sagen: ich 
darf nichts an der Nomenklatur ändern, wenn ich nicht erreichte Diffe-
renzierungsniveaus und Erkenntnisstände preisgeben möchte. Nach wie 
vor bin ich es, der etwas weiß, nach wie vor ist ein Wissen, von dem ich 
nichts weiß und das nicht propositional ist, nicht ausgesprochen werden 
kann, eben kein Wissen, sondern zum Beispiel eine Fertigkeit oder eine 
noch unklare Vorstellung (vgl. unten Teil II, Kapitel 2). Das steht nicht 
in Widerspruch mit der Generalthese des weiten Körperbegriffs. Doch 
wenn ich sage, es sei der Körper, der etwas weiß, dann verändert das ent-
weder den Begriff des »Wissens« bis zur Unkenntlichkeit oder aber es 
bringt eine Trivialität zum Ausdruck. In einem weiten Verständnis ist je-
des Wissen körpergebunden, Wissen unabhängig von einem Körper ist 
ebenso unmöglich vorstellbar wie Schmitz’ schamanische Leiblichkeit, 
die sich eine »Ausfahrt« vom Körper gönnt (Schmitz 2011: 144). Des-
halb zu sagen, der Körper sei es, der etwas »weiß«, wäre ungefähr so 
sinnvoll, wie wenn man mit der Aussage, es sei der »Körper«, der Nah-
rung, Sauerstoff und Wasser für die Aufrechterhaltung seiner selbst und 
seiner inneren Prozesse nutzbar mache, eine biologische oder medizini-
sche Theorie des Stoffwechsels bestreiten wollte oder mit der Versiche-
rung, es sei der »Körper«, der »sehe«, verstanden hätte, wie »visuelle 
Wahrnehmung« funktioniert. 

Nicht viel anders als mit der Formulierung »ich bin mein Körper« 
steht es im Übrigen mit der Formel »ich habe (m)einen Körper«, von der 
sich Plessners Anthropologie und im Anschluss an ihn Gesa Lindemann 
einen Mehrwert zu versprechen scheinen (z.B. Plessner 2003: 246 ff.; 
1975: 291 ff.; 1976: 56 ff.). Bei genauer Betrachtung kommt allerdings 
auch Plessner, für den die Cartesianische Ambivalenzformel des »den-
kenden Dings« gleichfalls eine große Bedeutung hat, mit der Kombina-
tion beider Formeln nur auf dieselben letztlich schon von Descartes he-
rausgearbeiteten Ambiguitäten. Plessner dichotimisiert mit Körper-Sein 
und Körper-Haben nur ein komplexes und vielgestaltiges Kontinuum 
des polymorphen Bewusstseins von Körperlichkeit auf die abstrakten 
Pole eines »Flowgefühls« (in jedem Hintergrundbewusstsein von Kör-
perlichkeit, z.B. einer automatisierten Bewegung) hier und einem ob-
jektivierenden, instrumentellen Einsatz des Körpers dort. Das ist aber 
eine reine und viel zu grobschlächtige Abstraktion für ein ganzes Kon-
tinuum möglicher Körpererfahrung. Zudem gehen, dazu passend, die 
Begriffe »Sein« und »Haben« ineinander über. Die Aussage »ich habe 
X« lässt sich sprachlich ohne weiteres in den Satz überführen »ich bin 
Besitzer/Eigentümer o.ä. von X« und umgekehrt »Ich bin X« in einen 
Satz des Typs »Ich habe den Namen X/die Eigenschaft X«. Ein Haben 
tangiert immer ein »Sein« und umgekehrt be-stimmt ein Sein darüber, 
was ich verfügbar »habe«. Den Beweis eines systematischen oder mate-
rialen Ertrags dieser eher künstlichen Zuspitzung sind sowohl Plessner 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


111

wie sich auf ihn berufende Arbeiten schuldig geblieben. Das Körper-Ha-
ben, der Körper als Besitz ist als possessives Moment schon in der For-
mel »ich bin mein Körper« enthalten, und umgekehrt das »Sein« als 
Implika tion in der »Haben«-Formel. Ein Wesen, das seinen Körper hat 
(aber nie völlig), ist auch sein Körper (aber nie völlig) und umgekehrt. 
Das ist nur die Wiederholung einer Tautologie, eine rein analytische Be-
stimmung, die sich schlicht aus der Bedeutung von Körper ergibt, wenn 
damit ein lebendiger, menschlicher, mit Bewusstsein ausgestatteter Kör-
per gemeint ist. In beiden Fällen wären sowohl das Satzsubjekt wie sein 
Prädikat unverständlich, wenn nicht auf beiden Seiten die ganze Ambi-
guität mitgedacht wäre. 

Es gibt keine körperliche vs. geistige Intentionalität

Alles das läuft darauf hinaus, dass es keinen Sinn hat, eine »leibliche« 
oder »körperliche« Intentionalität im Unterschied zu einer Intentiona-
lität zu behaupten, die in irgendeinem Sinne nicht-körperlich wäre. Es 
gibt nur die eine Intentionalität als Bezugspunkt phänomenologischer 
Forschung. Sie ist selbst, wie schon Husserl wusste, jederzeit und insge-
samt körpergebunden, egal, ob es sich um die Bewegung meiner Beine 
geht – ich gehe diese Anhöhe entlang – oder ob ich über die Geheimnis-
se der heiligen Dreifaltigkeit nachdenke. Noch nie hat jemand eine In-
tentionalität jenseits eines Körpers erfahren. Aber genau deshalb ist die 
Subjektivierung des Körperbegriffs sinnlos. Sie weitet nur dessen Un-
schärfe aus, aber sie erweitert die Erkenntnis nicht, gerade nicht in der 
entscheidenden Frage des genauen Zusammenhangs von ausgedehnter 
Materialität des Körpers und der phänomenalen Wirklichkeit. Was die 
Auseinandersetzung von Gurwitsch und Merleau-Ponty betrifft, so ist 
das Ergebnis: man entkommt letztlich einem wie immer »schwachen«, 
»intuitiven« oder »funktionalen« Dualismus nicht, gerade dann, wenn 
man herausfinden will, was das Bewusstsein der Struktur des Körpers 
als res extensa, als Ding, als Organismus sowie anderen nicht-bewussten 
körpergebundenen Prozessen verdankt. Allerdings heißt das nicht, dass 
damit auch – was Gurwitsch nahelegen möchte – die Argumente gegen 
den transzendentalen Konstitutionismus hinfällig wären. Anders gesagt: 
man kann im Bezugssystem eines gemäßigten (funktionalen, methodolo-
gischen, vorläufigen) Dualismus argumentieren und zugleich – wie dies 
Schütz, Merleau-Ponty und Plessner tun – den Ansatz einer transzenden-
talen Phänomenologie und eines damit verbundenen emphatischen Be-
griffs der Konstitution als einer »Produktion« auf sich beruhen lassen. 
Das romantische Körperkonzept bleibt – so könnte man Merleau-Pontys 
Selbstkritik auch verstehen – der transzendentaltheoretischen Idee der 

ES GIBT KEINE KÖRPERLICHE VS. GEISTIGE INTENTIONALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112

Konstitution verhaftet, es tauscht nur die Subjekte aus bzw. konstruiert, 
wie bei den russischen Puppen, ein Subjekt im/hinter dem Subjekt. Den 
Körper als ambige Wirklichkeit anzuerkennen, ohne ihm deshalb Kon-
stitutionsleistungen zuzuschreiben, erhellt aber auch eine andere, damit 
zusammenhängende methodologische Sackgasse, nämlich die konstruk-
tivistische. 

Ambiguität und Phänomenalität

Der Körper ist Ding unter Dingen, Bestandteil der dinglichen und da-
mit wahrgenommenen Welt. Zugleich ist er - deswegen – das Medi-
um des Weltzugangs, der Wahrnehmung. Darin liegt die Ambiguität. 
Aber so kommt Merleau-Ponty überhaupt zum Thema des Körpers. 
Sein ursprüngliches Interesse galt dem Primat der Wahrnehmung (Mer-
leau-Ponty 2003), ausgehend von Husserls Auszeichnung der Lebens-
welt als Welt der Wahrnehmung und Wahrnehmung als der Form des Be-
wusstseins, in der sich eine originäre Gegebenheit der Sache herstellt, in 
der etwas »leibhaftig – ›en personne ou dans sa chair‹« (Merleau-Ponty 
2007: 243) erfasst wird. Auf Französisch sagt man auch: »en chair et en 
os« = in Fleisch und Knochen. 

Während in der Phänomenologie der Wahrnehmung immer wieder 
offenbleibt, ob nicht der romantische Körper letztlicher Garant dieser 
Leibhaftigkeit ist, ob es also nur um eine ominöse Verschiebung der 
Subjektposition ginge, bringt Merleau-Ponty später die Ambiguität des 
Körpers selbst direkt in Verbindung mit dem Phänomenalitätsproblem. 
Das »leibhaftige« Gegebensein der Sache erfolgt nicht trotz des ambi-
gen Status des Körpers, sondern durch ihn hindurch, ohne dass es sich 
hierbei um Leistungen, Akte handeln würde. Ich kann das nicht nach 
Belieben unterlassen oder meine Wahrnehmung wie ein Wissen um-
schreiben. Wir schlagen die Augen auf und das lässt uns mit sehen an-
fangen. Wir sind durch den Körper in dieser Struktur ohne Zutun ver-
ortet, in jeder Phase unserer Ontogenese. Die Wahrnehmung, die den 
»Rechtsgrund für alle Konstruktionen des Erkennens« bildet, wie Hus-
serl formuliert, vollzieht sich ohne ein Zutun oder Unterlassen von ei-
nem Ort aus, der durch den Körper bestimmt ist und den Raum, den 
er einnimmt. Der Körper bildet den Nullpunkt meiner Orientierung 
und die Wahrnehmung, das heißt die synästhetische Gesamtheit des-
sen, was ich sehe, höre, rieche, taste usf. und was sofort in Mitleiden-
schaft gezogen ist, wenn die daran beteiligten Organe meines Körpers 
einschließlich des Gehirns eine Schädigung erleiden. Ich nehme von ei-
ner Raumstelle aus wahr, von meinem Körper als Ding ausgehend, und 
durch ihn hindurch – das beinhaltet eine irreduzible Perspektivität jeder 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


113

Erfahrung. Die Bezogenheit auf eine sichtbare Seite der Dinge geht ein-
her mit einer nicht sichtbaren Rückseite, weil ich eben von hier aus 
wahrnehme, der Würfel ist mir niemals von allen Seiten zugleich gege-
ben, ebenso wie ich meinen Körper selbst deswegen nur unvollständig 
wahrnehmen kann, weil ich aus ihm heraus wahrnehme und nicht jen-
seits von ihm. Auf diese Weise parallelisiert der Autor von Das Sichtba-
re und das Unsichtbare die Erfahrung des Würfels, Inbegriff des geome-
trischen, naturwissenschaftlichen Körpers, des nach Ausdehnung und 
Rauminhalt berechenbaren Dinges, mit der Erfahrung des menschlichen 
Körpers. »Déjà, le cube rassemble en lui des visibilia incompossibles, 
comme mon corps est d’un seul coup corps phénomenal et corps objec-
tif ...« »Bereits ein Würfel schließt in sich nicht zu vereinbarende Sicht-
barkeiten zusammen, so wie mein Körper zugleich phänomenaler Kör-
per und objektiver Körper ist ...« (Merleau-Ponty 1994a: 179; franz. 
179 f.; Übersetzung geändert, jmk). 

Dass das Ding ambig ist, in dem Sinne, dass es, weil ich von hier aus 
sehe = selbst im Raum positioniertes Ding bin, immer eine Seite hat, die 
ich nicht sehe, ist auf diese Weise verzahnt mit dem ambigen Charakter 
meines Körpers. Für ihn gilt einerseits das gleiche (eine Rückseite zu 
haben, die ich nicht sehe, wohl aber die anderen). Aber seine Ambigui-
tät als sehendes (wahrnehmendes, denkendes) Ding trägt zugleich diese 
Ambiguität=(Nicht-)Sichtbarkeit der Dinge. Insofern geht der mensch-
liche Körper über die Verfassung der Dinge hinaus, er tritt zu diesen in 
einen Abstand. Zugleich bleibt er aber in den Augen Merleau-Pontys 
als materielle Struktur, »durch seine Ontogenese direkt mit den Din-
gen« vereinigt (ebd.: 179). Er wird wiederum von ihnen getragen: »Wir 
sagen also, dass unser Körper ein Sein mit zwei Seiten ist, auf der einen 
Seite ist er Ding unter Dingen, und auf der anderen sieht und berührt 
er sie; [...] er <vereinigt> in sich diese beiden Bereiche. Seine doppelte 
Zugehörigkeit zur Ordnung des ›Objekts‹ und des ›Subjekts‹ enthüllt 
uns unerwartete Beziehungen zwischen diesen beiden Ordnungen. [...] 
Er unterrichtet uns darüber, dass ein Bezug den anderen hervorruft. 
Denn ist der Körper Ding unter Dingen, dann ist er das in einem stär-
keren und tieferen Sinn wie sie: er ist, sagen wir, ein Teil von ihnen/aus 
ihnen <il en est>, das heißt aber, dass er sich von ihnen abhebt und sich 
auf diese Weise von ihnen löst. [...] Er ist nicht einfach nur faktisch ge-
sehenes Ding (ich sehe nicht meinen Rücken), er ist grundsätzlich (de 
iure) sichtbar.[...] Umgekehrt, wenn er berührt und sieht, so liegen die 
sichtbaren Dinge nicht als Objekte vor ihm: sie sind um ihn herum [...], 
sie sind in ihm [...] Er kann sie nur deshalb sehen und berühren, weil 
er – verwandt mit ihnen und als solcher selber sichtbar und berührbar 
– sein eigenes Sein als Mittel benutzt, um an ihrem Sein teilzunehmen 
[...] weil also der Körper zur Ordnung der Dinge gehört, so wie die 
Welt universelles Fleisch ist.« (ebd.: 180 f./franz. 180 f., Übersetzung 

AMBIGUITÄT UND PHÄNOMENALITÄT

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114

geändert jmk).1 Von daher kann Merleau-Ponty unbefangen formulie-
ren, das Auge sei ein »Computer des Seins« ( Sartre 1968: 218), oder 
ein »Computer der Welt, die die Gabe des Sichtbaren haben, wie man 
von einem inspirierten Menschen sagt, er habe die Gabe der Sprache« 
(Merleau-Ponty 1984b: 18 f.), eine Formulierung, die jemand wie Her-
mann Schmitz perhorreszieren würde.

Dass die Dinge und komplementär zu ihnen der menschliche Kör-
per sichtbar und tastbar sind, weil sie eine ausgedehnte Masse sind und 
eine Oberfläche haben – das ist nichts weiter als eine Aufnahme klas-
sischer, cartesianischer Merkmalsbestimmungen des Körpers: Körper 
haben eine umgrenzte Gestalt, nehmen Raum ein, d, h. sie können sich 
nicht durchdringen, können aber bewegt werden (Descartes 2008: 51). 
Ich kann die Dinge, sowohl als sichtbare wie in ihrer Massivität deswe-
gen erschließen, weil für mich das Gleiche gilt, ihre Oberfläche meiner 
Oberfläche und Massivität Widerstand entgegensetzt und umgekehrt. 
Die Dichte meines Körpers wird zum Medium/Mittel die Dichte der 
Dinge zu erfahren (ebd.: 178; franz. 178). Die wechselseitige Undurch-
dringlichkeit auf der mesoskopischen Ebene ist die Bedingung der Be-
gegnung von Menschen und Dingen. Wie die Dinge habe deshalb auch 
ich, mein Körper, die Anderen ein unzugängliches »Inneres«, eine Tie-
fe/Massivität hinter der Oberfläche des Wahrgenommenen und Wahr-
nehmbaren. Ich bleibe verwiesen auf die mesoskopische Oberfläche und 
kann deren Tiefe nur indirekt, technisch oder kognitiv (über Schluss-
folgerungen) erschließen, wenn ich nicht die Dinge und Menschen zer-
stören will. Aber das ist zugleich Voraussetzung jeder Wahrnehmung – 
dass Wahrnehmendes und Wahrgenommenes in derselben gemeinsamen 
mesoskopischen Realität angesiedelt sind, Oberflächenphänomene sind 
und füreinander bleiben. Sie treten – durchaus auch in einem physika-
lischen Sinne – in Kontakt zueinander, als Oberflächen, zerstören oder 
verändern sich aber nicht wie etwa in einer chemischen Reaktion, son-
dern diese bleiben im und für das Sehen und Tasten, überhaupt in der 
sensorischen Kontaktaufnahme erhalten. Man kann auf sie zurückkom-
men. Eine damit verbundene Implikation, wenn man so will, der Preis 
dafür ist die Opazität einer Tiefe, eines Innenhorizontes der Dinge, und 
das Gewebe der Abschattungen, ein Außenhorizont, der Umstand ei-
ner nur im Prinzip, aber nie gleichzeitig sichtbaren Hinterseite. In einer 

1   Vgl. in variierter Formulierung in Das Auge und der Geist: »Sichtbar und 
beweglich zählt mein Körper zu den Dingen, ist eines von ihnen, er ist dem 
Gewebe verhaftet, und sein Zusammenhalt ist der eines Dings. Da er aber 
sieht und sich bewegt, hält er die Dinge in seinem Umkreis, sie bilden einen 
Anhang oder eine Verlängerung seiner selbst, sind seine Kruste und bilden 
einen Teil seiner vollen Definition, wie auch die Welt aus eben dem Stoff des 
Körpers gemacht ist.« (Merleau-Ponty 1984b: 16 und die folgenden Sei-
ten!).

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


115

Arbeitsnotiz vom Dezember 1960 bringt Merleau-Ponty das, was er 
»Fleisch« (chair) nennt, damit in Verbindung: »Das Fleisch = die Tat-
sache, dass mein Leib passiv-aktiv (sichtbar-sehend) ist, Masse an sich 
und Geste – Das Fleisch der Welt = ihre Horizonthaftigkeit <im Original 
deutsch> (innerer und äußerer Horizont), das das feine Häutchen des 
Sichtbaren zwischen diesen 2 Horizonten umgibt/umhüllt – Das Fleisch 
= die Tatsache, dass das Sichtbare, das ich bin, sehend ist (Blick) oder, 
was auf dasselbe hinausläuft, ein Innen hat + die Tatsache, dass das äu-
ßerlich Sichtbare auch gesehen wird, d.h. eine Fortsetzung hat in den 
Raum meines Körpers, der zu seinem Sein gehört.« (ebd.: 339; franz. 
324 f.; Übersetzung geändert jmk). 

Chair, Fleisch, das Sensible und  
die Generalität des Körpers

Das Konzept des Chair wird fasslicher, wenn man dem engen Konnex 
dieser schwierigen Kategorie mit dem Begriff des »Sensiblen« (sensible) 
Rechnung trägt (Alloa 2017: 66 ff.; 2012). Zu berücksichtigen ist dabei, 
dass das französische Substantiv und Adjektiv »sensible« sowohl dasje-
nige meinen kann, das zu sinnlicher Wahrnehmung fähig ist (empfind-
sam bzw. empfindungsfähig) wie auch was für sinnliche Wahrnehmung 
zugänglich (empfindbar) ist. »Chair« erläutert Merleau-Ponty in einer 
Arbeitsnotiz vom Juni 1960 so: »[...] der Begriff des Fleisches [chair] [...], 
der das Sensible ist im doppelten Sinne des Empfundenen und des Emp-
findenden [au double sens de ce qu’ on sent et ce qui sent]. Das Empfun-
dene = das sinnliche Ding, die sinnliche Welt = das Korrelat meines ak-
tiven Körpers, was ihm ›antwortet‹ – Das Empfindende = ich kann kein 
einziges Sinnliches (sensible) setzen, ohne dass es meinem Fleisch (chair) 
entrissen, meinem Fleisch entnommen wäre; und mein Fleisch ist selbst 
eines der sensiblen <Dinge> (des sensibles), in das sich eine Einschrei-
bung aller anderen (sensiblen Dinge/sensibles) vollzieht, ein sensibler An-
gelpunkt (pivot sensible), an dem alle anderen teilhaben, Schlüssel-Sen-
sibles, dimensionales Sensibles. Mein Körper ist im höchsten Grade das, 
was jedes Ding ist: ein dimensionales Dieses. Er ist das universelle Ding.« 
(Merleau-Ponty 1994 a: 326 f.; franz. 313; Übers. geändert, jmk). Ana-
log dazu ist eine Formulierung aus dem Vorlesungsskript Die Natur von 
1959/1960: »Dieses Ding, das Öffnung zu den Dingen ist, das ihnen 
Teilnahme gewährt oder sie in seinen Kreis einbezieht, ist das Fleisch. 
Und die Dinge der Welt, sofern sie Kern in sich sind, am Fleisch partizi-
pieren, darin eingebettet sind, das ist das Fleisch der Welt, das  Sensible 
(Empfindbare).« (Merleau-Ponty 2000: 303; Über. geändert jmk). In die-
sem Sinne argumentiert Merleau-Ponty in einem der letzten zu Lebzeiten 

CHAIR, FLEISCH, DAS SENSIBLE UND DIE GENERALITÄT DES KÖRPERS

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116

publizierten Essays (Der Philosoph und sein Schatten). Dort greift er 
Husserls Formulierung vom Körper als Nullpunkt eines Koordinaten-
systems auf, betont, dass der Körper mit der sichtbaren Welt verschränkt 
sei und spitzt das zu: »Seine Fähigkeit bezieht er gerade von daher, dass 
er einen Standort hat, von dem aus er sieht.« – damit sind wir bei der 
Überlegung die dieses Buch eingeleitet hatte! – »Er ist also eine Sache, 
aber eine Sache, der ich innewohne« – der Doppelcharakter des Körpers, 
Ding zu sein und zugleich mehr als ein Ding wird also eine epistemologi-
sche Bedingung und in diesem Sinne weiter: – »Er steht, wenn man will, 
auf seiten des Subjekts, aber ist der Örtlichkeit der Sachen nicht fremd 
...« (Merleau-Ponty 2007: 242). 

Deutlich wird an all diesen Belegen die Nähe, wenn nicht Gleichset-
zung von »chair« zu/mit einem substantivierten »Sensible«(n). Die car-
tesianische Ambiguitätsformel des Körpers wird hier in eine epistemo-
logisch-ontologische Formel überführt: empfindungsfähig (sensible) zu 
sein, also zeitlicher Bezug zu etwas (letztlich: Bewusstsein), setzt voraus 
eine Ausdifferenzierung des Empfindbaren (sensible), also Ding unter 
Dingen zu sein. Zum Dritten ist aber mit dieser Methexis des Sensiblen 
eine Dimension der Allgemeinheit, der »Generalität« gegeben. 

»Fleisch«, »Sensible« in diesem Doppelsinn ist gleichbedeutend mit 
jener mesoskopischen Sphäre, in der wir uns zusammen mit den Dingen 
und mit den Wesen (z. B. den Tieren) befinden, die uns jedenfalls so 
ähnlich sind, dass wir sie wahrnehmen und sie ggf. uns. Sie ist auf 
einfache Weise unhintergehbar, Subjekt/Objekt zugleich, Ergebnis eines 
clashs, einer Interaktion von sensiblen Strukturen auf verschiedenen 
Ebenen, aber immer mit diesem Doppelsinn. Auf dieser Ebene des 
Wahrnehmbaren (nicht aber seiner Erklärung, Erkenntnis, Ableitung, 
seiner Hintergründe) stellt sich kein ernsthaftes epistemologisches Pro-
blem. Wir haben nicht nur keine Möglichkeit, sondern auch keine Not-
wendigkeit Wahrgenommenes zu bezweifeln, in Frage zu stellen, der 
Welt nicht zu trauen. Wir werden darin jederzeit mit dem Prekären, 
Neuen, Unerwarteten konfrontiert. Es ist also durchaus nicht so, dass 
wir in diesem Gewebe unseres und des Fleischs der Welt in eine Dimen-
sion der prästabilisierten Harmonie eingewoben sind. Wir können dem 
Rechnung tragen und uns manchmal und bis zu einem gewissen Grad 
damit vertraut machen, unsere Schlüsse ziehen. Wir können Erklärun-
gen finden, Zusammenhänge erschließen, zum Ausgangspunkt von Er-
kenntnis und Konstruktion, von Modellen zu machen, deren Triftig-
keit wiederum davon abhängt, ob sie sich in Zukunft in der Dimension 
des Sensiblen, der Wahrnehmung, bewähren. In diesem bescheideneren 
Ausmaß konstruieren wir die Welt. Wir konstruieren sie aber nicht in 
der Weise, dass wir die Realität des Wahrgenommenen selbst die Wahl 
hätten zu konstruieren, zu konstituieren oder so oder anders zu kon-
struieren/zu konstituieren. Vielmehr benötigen wir die Generalität des 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

Wahrgenommenen immer von neuem als Ausgangspunkt für jedwede 
Konstruktion. 

Merleau-Ponty sagt wohlgemerkt »Generalität« und nicht etwa 
»Uni versalität«. Universalität erhebt einen nicht einlösbaren Gel tungs-
anspruch auf die gesamte Welt, auch die nicht sichtbare, auf alle, auch 
auf unbekannte Weltregionen. Das setzte eine kosmotheoretische und 
anthropozentrische Position voraus, die sich nicht verträgt mit der 
Erfahrung einer Wahrnehmungssituation als durch einen begrenzten, 
endlichen, strukturell bestimmten Körper definierte Position. Schon 
die Fledermaus hat, wie wir nicht nur von Thomas Nagel wissen, eine 
andere Welt, auch wenn es sehr viele strukturelle Überschneidungsfelder 
mit der unseren gibt. Wir können auch mit Fledermäusen interagieren, 
wie ich aus eigener Erfahrung sagen kann. »Generalität« beinhaltet eine 
in ihrer Reichweite unbestimmte, aber möglicherweise begrenzte und be-
grenzbare Allgemeinheit, sie gilt nicht universell, sondern gattungsbezo-
gen, ist nur »für viele Fälle derselben Art« (so die Auskunft des Dudens) 
zutreffend, bewahrt also immer ein Moment der Kontingenz.

In der Dimension des »Sensible« sind wir bezogen auf eine wahrge-
nommene Welt, unterliegen einer Generalität unseres Körpers und sei-
ner Welt zugleich, weil wir auf gleiche Weise strukturierte Körper und 
Sinnesorgane haben: »Das Sensible ist genau das, was mehr als einen 
Körper heimsucht, ohne sich vom Fleck zu rühren« »dieser Tisch« (und 
man könnte ergänzen: dieser Laut, diese Bewegung, diese Kundgebung 
in ihrer Materialität, diese von uns getragene Bewegungsfolge, dass ich 
das und das jetzt eben sage und du das und das darauf erwiderst) »lastet 
im selben Augenblick auf genau dieselbe Weise auf jedem Blick« (Mer-
leau-Ponty 2007: 20). »Mein Sehen überlagert ein anderes oder sie funk-
tionieren vielmehr gemeinsam und fallen prinzipiell auf dasselbe Sicht-
bare zurück.« (ebd.) »Unsere Blicke <sind> keine Bewusstseinsakte von 
denen jeder einen unveränderlichen Vorrang für sich in Anspruch neh-
men würde, sondern eine Öffnung unseres Fleisches, die sogleich vom 
universellen Fleisch der Welt angefüllt wird« (ebd.: 21) »Das ganze Rät-
sel liegt im Sensiblen, in diesem Fern-Sehen, das uns im privatesten Be-
reich unseres Lebens simultan mit den Andern und mit der Welt sein 
lässt« (ebd.).

Exkurs: Flötenunterricht

Diese »Generalität des Körpers« gewährleistet nicht schon die »Genera-
lität« und schon gar nicht eine »Universalität« des Wissens. Aber sie ist 
der Boden dafür, solche Fragen aufzuwerfen, sich über diese zu verstän-
digen, insofern durch den Körper die Möglichkeit der Sprache entsteht, 

EXKURS: FLÖTENUNTERRICHT

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118

vor allem aber die Möglichkeit sich auf gemeinsame Wahrnehmungen zu 
beziehen. Durch sie ist sozusagen das uns zugewandte Gesicht der Welt 
immer gemeinsam gesehen, ist das, was die labileren Bedeutungen der 
Sprache ermöglicht, jedes Zeigen und Hören, der Erwerb aller Kultur-
techniken überhaupt möglich, der Grund und Boden, auf dem die labile 
Stabilisierung von Bedeutungen in den Kommunikationen und Interak-
tionen stattfindet. Die Erfahrung der Generalität des Körpers erfolgt täg-
lich und so unbemerkt, dass wir sie nicht bemerken – das Gesicht unserer 
Alltagswelt ist davon ebenso geprägt, wie die Selbstverständlichkeit und 
Verlässlichkeit unser technischen und naturwissenschaftlichen Eingrif-
fe. Dass wir – genügend Geduld vorausgesetzt – über innere Empfindun-
gen sprechen können, sie auf diese Weise aus dem Schleier des Geheimen 
treten können, auch das ist damit gemeint. Das kann man romantisch 
rahmen, man muss es aber nicht. Ich kann – genügend Konzentrations-
bereitschaft vorausgesetzt – mit meinem Querflötenlehrer mich über sub-
tile Empfindungen der Stellung des Kehlkopfes oder der Zungenspit-
ze am Gaumen oder Zahnsaum verständigen, darüber beratschlagen, 
wie ich beim Flötenspiel jene fast unhörbaren Knacklaute vermeide, die 
mein Kehlkopf beim Anstoß der Sechzehntelnoten gelegentlich macht, 
oder darüber, den inneren Luftstrom so zu modulieren, dass ich das Ge-
fühl habe, ihn irgendwo in eine Region des oberen Nasenraums zwi-
schen den Augen zu schicken und dort schwingen zu lassen. Wenn das 
alles nicht funktioniert, kann er mir immer noch vorspielen und sagen: 
»Höre und mache, dass es so klingt.« Das alles geht, ohne, dass ich mich 
in ihn oder in seinen Körper »hineinversetzen« muss oder er in meinen. 
Eine bestimmte Generalität der Körper hat die jahrtausendalte kulturel-
le Praktik des Flötenspiels überhaupt erst ermöglicht. Und diese Gene-
ralität ermöglicht stets von neuem, ein bestimmtes, an eine soziokultu-
relle Region gebundenes kulturelles Ideal eines Flötentons aus der Welt 
des Hörbaren auszudifferenzieren. Dieses kulturelle Ideal hat zugleich 
eine physikalische Seite, ist zugleich Natur, dennoch muss ich es durch 
Nachmachen und Ausprobieren erst mühsam lernen. Zugleich sind uns 
alle die Schmitzschen »Leibesempfindungen« und »-Inseln«, das, was je-
der als Lachen, Freude, Angst, Hunger, Gier, Stress versteht, von vorne 
herein gemeinsam. Sie stehen für Interaktion, Kommunika tion, die In-
terventionen der Anderen, der Kultur stets zur Verfügung und werden 
durch sie ständig aktiviert und artikuliert. Sie bedürfen dieser Artikula-
tion und Aktivierung, aber zugleich ermöglichen sie sie auch: »Das ist 
es, was du gemeint hast« – mit einem bestimmten Glanz der Obertöne, 
einer bestimmten Nuance der Empfindung, oder einem ›richtig‹ gespro-
chenen Laut. Das dient auf allen Ebenen des Zusammenspiels einer In-
terkorporalität als Bezugspunkt – des hoch reflektierten und des selbst-
verständlichen, nicht eigens deklarierten, unthematischen Lernens als 
einer Strukturierung der Motorik. 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

Sozialität des Körperschemas

Die Idee des »Fleisches«, der Generalität des »Sensible« beinhaltet also 
aus sich heraus die Relation zu Anderen. Darin liegt geradezu seine Ge-
neralität. Diesen Gedanken entwickelt Merleau-Ponty in allen Varianten 
der Darstellung des Chair-Konzepts (vgl. neben Merleau-Ponty 2007: 
21ff. auch 2000: 305; 1994 a: 185 ff.; 327). Damit hängt auch die Idee 
zusammen, es gebe einen grundlegenden Narzissmus der Wahrnehmung 
des Körpers der Anderen, als Vorbedingung jedes projektiven wie intro-
jizierenden Lernprozesses, beispielsweise von Bewegungen Gesten, Mi-
miken und Lauten, letztlich auch des Sprechens. »Dieser Narzissmus«, 
schreibt Merleau-Ponty, »ist auch Öffnung zur Generalität: Ich erlebe 
die dargebotenen Verhaltensweisen als die meinen und sehe sie durch ein 
Körperschema belebt. Auch hier löst das Fleisch das Problem: weil ich 
wahrnehme, daß der Andere für mich möglich ist als Anderer, der die-
selben Empfindbarkeiten (les mêmes sensibles) wie ich wahrnehme. [...] 
Mein Körperschema wird in die anderen hineinprojiziert und introjiziert 
sie, hat Seinsbeziehungen zu ihnen, sucht die Identifizierung, kommt sich 
wie eins mit ihnen vor, begehrt sie.« Merleau-Ponty spricht in diesem 
Zusammenhang von einem gemeinsamen »Gliederbau der Welt« (mem-
brure du monde) und hält mit Schilder fest: »Das Körperschema hat 
eine libidinöse ... und soziologische Struktur.« (2000: 305). Im Unter-
schied also zu allen konstruktivistischen Konzepten ist für Merleau-Pon-
ty in der Struktur des »Sensible«, d.h. der gemeinsamen »Fleischlichkeit« 
von Welt und der Körper, bereits eine übergreifende Strukturierung ein-
gerichtet, auf die sich alle weiteren sozialen Strukturierungen und Kon-
struktionen jederzeit berufen können. Die kulturellen diakritischen Sys-
teme können immer schon – ganz im Sinne des wilden Denkens – auf die 
in diesem Feld bestehenden Differenzsysteme zurückgreifen oder sie auf 
sich beruhen lassen; so wie jede empirische Sprache auf ein bestimmtes 
schmales Spektrum der phonetischen Möglichkeiten des menschlichen 
Körpers zurückgreift. Dass dies möglich ist und dass wir nicht Farben, 
Laute, Formen, Dinge, Landschaften, Tiere, Pflanzen usw. erst »konstru-
ieren« müssen, macht überhaupt erst jede Konstruktion möglich, entlas-
tet die soziale Praxis von jedem grundsätzlichen cartesianischen Zwei-
fel und sie ermöglicht die umgehende Ausbildung sozialer Struktur, auch 
wenn Beteiligte relativ voraussetzungsfrei und ungedeckt durch sozio-
kulturelle Strukturen (zum Beispiel ohne gemeinsame Sprache) aufein-
ander treffen.

Diese Generalität ist somit gleichermaßen Generalität »unserer« Din-
ge wie »unserer« Körper, aber – da diese auf jene zurückgreifen müssen 
– eben auch unserer jeweiligen sozialen Praktiken der Kultur und der 
Gesellschaft. Die Voraussetzung dafür ist unser gemeinsamer Zugang 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


120

zur Welt und das bedeutet: »Dieser lebendige Körper da <hat> dieselbe 
Struktur wie der meinige« (Merleau-Ponty 1966: 405). Das ermöglicht 
jeder Generation unmittelbar den Zugang zur Generalität der Kultur 
und der Gesellschaft (fast kommt es zu einem Wortspiel zwischen Gene-
ration und Generalität!). Das Kind, so führt Merleau-Ponty schon in der 
Phänomenologie der Wahrnehmung aus, findet die Kulturgegenstände 
vor »wie von einem anderen Planeten stammende Aerolithen. Es ergreift 
Besitz von ihnen, lernt sich ihrer zu bedienen, wie andere es tun, weil es 
in seinem Körperschema unmittelbar der Entsprechung zwischen dem, 
was es tun sieht, und dem was es selbst tut, versichert ist und so der Ge-
brauchsgegenstand zu einem bestimmten manipulandum, wie der An-
dere zu einem Zentrum menschlichen Handelns sich präzisiert.« (Mer-
leau-Ponty 1966: 405 f.). 

Diese Figur der Generalität taucht als Intuition bei Merleau-Ponty 
schon am Ende der Phänomenologie der Wahrnehmung auf. Aber sie be-
nötigt die Ausarbeitung einer Theorie der Bewegung und des Ausdrucks-
verhaltens und das heißt die »Inkorporierung« eines dynamischen Struk-
turbegriffs. Dabei wird die Formel der Ambiguität beibehalten, aber der 
romantische Impetus wird neutralisiert und durch eine Art strukturalis-
tischen Impressionismus ersetzt. Den Zielpunkt dieser Entwicklung zeigt 
eine Formulierung aus seinem vorletzten Lebensjahr: »Le corps«, führt 
er in der Vorlesung über die Natur von 1959/60 aus, »est une chose sen-
sible« »Der Körper ist ein sensibles Ding« das heißt: der Körper ist Ding, 
empfindbar = den Sinnen (sens) zugänglich, und zugleich empfindend 
= durch ihn ist die Erfahrung durch die Sinne möglich: »mais dont les 
mouvements forment de soi un système dans le simultané et le successif 
– non seulement une masse individuelle – einmalig – mais 1. une masse 
articulée, un systeme diacritique, 2. et ce système est la clé de voûte du 
monde ou inversement a sa clé de voûte dans le monde et ouvre sur ce 
monde.« »dessen Bewegungen aber von sich aus ein System im Simul-
tanen und im Sukzessiven bilden – nicht nur eine individuelle Masse – 
einmalig – sondern 1. eine artikulierte Masse, ein diakritisches System, 
2. und dieses System ist der Schlussstein der Welt oder umgekehrt hat 
seinen Schlussstein in der Welt und eröffnet die Welt.« (Merleau-Ponty 
2000: 302 dt; 285 franz., Übersetzung geändert, jmk). 

Von der Konstitution zur »Systasis«

Der entscheidende Unterschied gegenüber dem romantischen Kör-
perkonzept wird deutlich. Er besteht in der engen Verknüpfung des 
ambigen Charakters des Körpers und seiner strukturellen Dimension 
(Schema, System, Artikulation, Diakritik). Aber zugleich geht es um 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

die Verbindung einer Vorstellung vom Körper als »massiver Wirklich-
keit« mit zeitlichen, mit Prozess-Kategorien: Simultanität und Sukzes-
sion. Merleau-Ponty spricht von einem »Schlussstein« der Welt. Das ist 
etwas anderes wie die ein weiteres Mal irreführende deutsche Überset-
zung von »clé de vôute« mit dem Wort »Grundlage« glauben machen 
will. Ein Schlussstein ist der letzte Stein in der Mitte eines Gewölbes, 
den man einsetzt und durch den das Gewölbe auf einen Schlag Spann-
kraft und Tragfähigkeit erhält. Aber man kann nicht sagen, dass alle 
anderen Steine daran nicht mitwirken würden, die Entnahme eines 
beliebigen anderen würde das Gewölbe ebenso einstürzen lassen. Im 
Ergebnis heißt das Bild: der Körper wird von der Welt getragen, wie 
umgekehrt die Welt von diesem Körper mit »getragen«, zusammen-
gehalten wird.2 Das heißt einerseits: unsere Welt ist eine menschliche 
Welt: wie sie ist, ist sie nur durch die strukturellen Möglichkeiten unse-
res Körpers. Zugleich aber ist dieser Körper selbst von den »Bausteinen 
der Welt« getragen. Fasst man den Körper so (und das Bewusstsein als 
etwas an ihn Gebundenes), dann wäre dann das nicht mehr der Konsti-
tutionsbegriff der philosophischen Tradition, der Konstitution als Her-
vorbringen, als freie Kreation denkt (Schütz 2009: 255), als Bildung 
eines letztlich imaginativ-vorstellend gedachten Bewusstseins (Kastl 
2001: 135). Es ergibt sich hier vielmehr ein Sinn von »Konstitution« 
als einer »Systasis« = einem Zusammenstehen, Zusammenhalten von 
Struktur(ierung)en, das keinen »Leistungscharakter« hat, nicht aktför-
mig gedacht ist. Das ist nicht eine »Leistung« im Sinn der Bewusstsein-
sphilosophie, der Körper ist nicht »Subjekt«, sondern eine Struktur(ie-
rung) von Struktur(ierung)en. Es handelt sich um eine Gegebenheit, die 
sich einstellt wie eine komplexe chemische Reaktion, wenn die dafür 
nötigen Ingredienzien vorhanden sind oder die belebte Projektion einer 
Camera obscura, wenn alle nötigen strukturellen Parameter gegeben 

2  Das erinnert auch an das wiederholt erwähnte Pascal-Zitat (Merleau- Ponty 
1966: 464), das mit dem Doppelsinn von »comprendre« im Sinne von »ver-
stehen« und »beinhalten« spielt und im Deutschen nicht wiederzugeben ist: 
»Par l’espace, l’univers me comprend et m’engloutit comme un point; par la 
pensée, je le comprends.« »Durch den Raum versteht/beinhaltet das Univer-
sum mich und lässt mich wie einen Punkt verschwinden; durch das Denken 
beinhalte/verstehe ich es <das Universum>« (Pascal 1971: 488, Nr. 348). 
Es ist nicht zufällig auch von Bourdieu in seinen Meditationen (Bourdieu 
2001: 167) bemüht worden, in einem argumentativen Zusammenhang, in 
dem die ontologische Figur des Merleau-Pontyschen »Fleisch« adoptiert 
wird, ohne Merleau-Ponty in diesem Zusammenhang zu nennen. Wie ge-
sagt: wenn Bourdieu Pascal sagt, meint er eigentlich Merleau-Ponty. Die 
Deutung, die Bourdieu dem Pascalzitat gibt, arbeitet fast wörtlich mit den 
Merleau-Pontyschen Formeln der späten Vorlesungen und Das Sichtbare 
und das Unsichtbare. 

VON DER KONSTITUTION ZUR »SYSTASIS«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122

sind.3 Der Körper konstituiert nicht die Sachen, sondern durch sei-
ne Struktur, die sich wiederum den Sachen, die durch ihn erschlossen 
sind, mit verdankt, kommt das, was die Sache ausmacht, zusammen. 

Das ist etwas anderes als zu sagen, sie seien sein Produkt, seine Krea-
tion, Ergebnis seiner Synthese. Letztlich ist diese ganze Einsicht un-
spektakulärer, als man denkt. Sie ist auf gewisse Weise schon in Husserls 
Überlegung enthalten »dass Leib und Seele eine eigene Erfahrungsein-
heit bilden und das Seelische vermöge dieser Einheit seine Stelle in 
Raum und Zeit erhält, darin besteht die rechtmäßige ›Naturalisierung‹ 
des Bewusstseins.« (Husserl 1952: 168). Und wenige Zeilen weiter muss 
man nur das »Setzen« tilgen, um nicht weit weg vom »Sensiblen« Mer-
leau-Pontys zu sein: »Die von Anderen gesetzten Dinge sind auch die 
meinen ... dazu gehört die Möglichkeit des Austausches durch Platz-
wechsel, jeder Mensch hat an derselben Raumstelle vom selben Dinge 
›dieselben‹ Erscheinungen – wenn alle, wie wir annehmen können, die 
gleiche Sinnlichkeit haben – und daher objektiviert sich auch der ›An-
blick‹ eines Dinges; jeder hat von derselben Raumstelle bei derselben 
Beleuchtung denselben Anblick, z.B. einer Landschaft.« (Husserl 1952: 
168 f.). Diese Art Objektivität, müsste man jetzt sagen, ist nicht die des 
großen Objekts, eines unverständlichen An-sich, von überall und nir-
gendwo gesehen. Sie stellt sich her, weil sie lokalisiert ist. Es ist nur ein 
kleiner Schritt von dieser Formulierung zu der Einsicht, dass der Kör-
per gleichsam das Fundament einer nicht-konstituierten »Objektivität« 
ist. Der Körper ist deshalb ihr Garant, weil er im selben Sinne »objek-
tiv« ist – Ding, wahrnehmbar, sichtbar, Raum einnehmend und auch 
der Geist ist, wie auch Husserl formulieren kann »verbunden mit sei-
nem Leib«, insofern »gehört <er> zur Natur« (Husserl 1982: 283). Hin-
zu kommt allerdings der entscheidende Stellenwert der Zeitdimension 
(»Der Körper ist ein sensibles Ding, dessen Bewegungen aber von sich 
aus ein System im Simultanen und im Sukzessiven bilden – nicht nur 
eine individuelle Masse – einmalig – sondern 1. eine artikulierte Mas-
se, ein diakritisches System.«). Dieser Verweis auf Bewegung, Simulta-
neität und Sukzession ist auch ein Verweis auf das, was man im mo-
dernen Sinn unter »Gedächtnis« versteht, dieses Thema wird uns im 
zweiten Teil dieses Textes ausführlich beschäftigen. Ohne Zeitmoment 
wäre dieses Zusammenstehen von Strukturen nicht denkbar. Aber auch 
diese Zeitigung ist kein »Machen« eines Körpersubjekts, sondern ein 
strukturierter Vollzug, der an die Strukturiertheit dieses Körperdings ge-
bunden ist, so wie der Herzschlag die zugängliche Seite einer überwäl-
tigend komplexen Verflechtung von Prozessstrukturen und materiellen 
Strukturen darstellt.   

3  Ein beliebtes »Bild« für das menschliche Wahrnehmungsvermögen, das nur 
deswegen schief liegt, weil keine »Bilder« im Spiel sind. 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


123

»Konstitution« auf diese Weise als »Systasis« von Strukturen zu 
denken, ist dem Subjektbegriff der philosophischen Tradition, aber 
auch dem nachträglich sozialisierten Subjekt der soziologischen Theorie 
fremd. Hier wird Konstitution im Rekurs auf einen Sondermodus 
des Bewusstseins gefasst, seiner Autonomie, dass ich zwar jetzt im 
Moment denken kann, was ich will. Übersehen wird dabei, dass dieser 
Sondermodus auf einer künstlichen und höchstens zeitweise möglichen 
Abschließung beruht. Sie entfaltet in dem Maße eine gewisse Evidenz 
und Resonanz, wie die gesellschaftliche Differenzierung das Privileg 
ermöglicht, in der Illusion einer Sphäre der reinen Logik und Philo-
sophie, der Kontemplation zu leben. Wissenschaftler, Künstler, Philo-
sophen, Intellektuelle finden die Ideologie der reinen Produktion und 
kreativen Hervorbringung plausibel, weil darin ihre Berufsideologie be-
steht. So hat schon Marx seine Analyse des Zustandekommens des »ab-
soluten Geistes«, des »Bewusstseins alleene« (Marx 1981: 32) in der 
Deutschen Ideologie begründet. Freilich ist die Vorstellung der (Auto-)
Poiesis auch in der Sphäre des Technischen, der produzierenden Tätig-
keiten lokalisierbar. Allerdings bereitet es da weniger Mühe zu sehen, 
dass jedes »Machen«, Beschließen, Anfangen nicht absolut ist, sondern 
allenfalls Wahl aus Optionen auf einer Grundlage des Sich-Einlassens, 
Eingelassenen, Vorgegebenen einer Faktizität. Die zeitweise scheinbare 
Selbstbeweglichkeit und »Autopoiesis« des Denkens und Handelns ist 
immer Sonderbedingung und Ergebnis einer einseitigen Perspektivik. 
Selbst der reine Denker, das reine Denken hat eine Lebenswelt, weil ein 
Körper im Spiel ist, »Fleisch vom Fleisch« dieser Welt. Vorausgesetzt 
ist ein an diesen Körper gebundenes existierendes Bewusstsein, das 
»in Wirklichkeit Intentionalität ohne Akte, fungierende Intentionali-
tät ist [...], was uns dazu führt, den Begriff des Subjekts zu verwerfen 
oder aber das Subjekt als Feld zu definieren, als hierarchisches System 
von Strukturen, die durch ein anfängliches es gibt eröffnet werden.« 
(1994a: 302). Das ist aber das genaue Gegenteil von Konstitution wie 
sie Husserl versteht.

Demetaphorisierung des »Fleisches«  
(Arendt, Schütz, Elias, das anthropische Prinzip)

»... genug der Metaphern ...«
(Merleau-Ponty 2000: 286)

Es sollte meines Erachtens darum gehen, das Konzept des Chair trotz 
seiner theologischen Metaphorik so unmetaphorisch und unmytholo-
gisch wie möglich zu interpretieren. In diesem Zusammenhang ist es 

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124

nützlich nach Querverbindungen und Vergleichen zu anderen Autoren 
zu suchen. Eine direkte Linie führt zu der völlig unspektakulären Re-
zeption Hannah Arendts. Sie greift diese Kategorie in einem ihrer letz-
ten Werke »Vom Leben des Geistes« auf, in dem sie bereits in der Ein-
leitung eine schlichte Rehabilitierung der Erscheinung, des Phänomens 
unternimmt und sich darin auf ein Demokrit-Fragment bezieht, in dem 
es zu einem Streitgespräch zwischen den Sinnen und dem Geist kommt. 
Der Behauptung des Geistes, Sinneswahrnehmungen seien Täuschun-
gen, entgegnen die Sinne: »Armer Verstand, von uns nahmst du die Be-
weisstücke  [pisteis, alles Verläßliche] und willst uns damit niederwer-
fen? [Unser] Fall [wird] dir der Niederwurf.« (zit. bei Arendt 2016: 21). 
Das Verlässliche – das ist die Generalität des Körpers, das chair, von der 
die Kategorien des Geistes in Wirklichkeit abhängig sind – ohne diese 
bricht, so könnte man mit Arendt formulieren, »das gesamte gewohnte 
Bezugs- und Orientierungssystem unseres Denkens zusammen.« (ebd.). 
In Berufung auf Portmann (ebenfalls ein wichtiger Gewährsmann für 
Merleau-Ponty) deklariert sie demgegenüber den »Wert der Oberfläche«. 
Das führe, so Arendt, zu einer »Umkehrung der metaphysischen Hierar-
chie«. Wir leben in einer erscheinenden Welt. Das meint nicht einen on-
tologisch inferioren Status, sondern dass »der Schein untrennbar zu ei-
ner Welt <gehört>, die von dem Doppelgesetz des Erscheinens für eine 
Vielzahl empfindender Wesen regiert wird, deren jedes mit den Fähigkei-
ten der Wahrnehmung begabt ist. Nichts Erscheinendes bietet sich einem 
einzigen Beobachter dar, der es unter allen seinen eigentümlichen Aspek-
ten wahrnehmen könnte. Die Welt erscheint in der Weise des Es-scheint-
mir, je nach der besonderen Perpsektiven, die vom jeweiligen Ort in der 
Welt wie auch den jeweiligen Wahrnehmungsorganen abhängt.« (Arendt 
2016: 47). Individualität und Generalität hängen auf diese Weise gerade 
zusammen: »Wie verschieden und wie individuell wir auch erscheinen 
und wie bewusst wir diese Individualität gewählt haben, so bleibt doch 
immer wahr, dass wir ›im Inneren alle gleich sind‹, unveränderlich, es 
sei denn, dass unsere inneren seelischen und körperlichen Organe nicht 
mehr funktionieren.« (ebd.). Die Quelle jeder wie immer tangentialen 
»Gewissheit« liefert, so Arendt, gerade nicht das Denken und Wissen, 
sondern das »Sensible« (ebd.: 36). Und hier bezieht sie sich ebenso auf 
die Ausdruckstheorie Merleau-Ponty (ebd.: 41) wie auf seine »Philoso-
phie des Fleisches« (ebd. 42). 

Eine weitere Linie, die sich ja ohnehin aus ähnlichen, nämlich bei Hus-
serl vorfindlichen Argumentationsfiguren ableitet, führt auch zu Alfred 
Schütz und seiner »Generalthesis der Reziprozität der Perspektiven«. 
Schütz bezeichnet damit zwei, wie er es nennt, »Idealisierungen«. Zum 
einen ist das die »Idealisierung der Austauschbarkeit der Standpunkte«, 
nämlich die Unterstellung, dass »mein Mitmensch und ich typisch die 
gleichen Erfahrungen von der gemeinsamen Welt machen würden, wenn 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


125

wir unsere Plätze austauschten, wenn sich also mein Hier in sein Hier 
und sein Hier [...] in mein Hier verwandelte« (Schütz 2003: 152). Zum 
anderen ist das die »Idealisierung der Übereinstimmung der Relevanz-
systeme«. Darunter versteht Schütz die Annahme, dass wir trotz biogra-
fisch bedingter Unterschiede der Relevanzsysteme gemeinsame Gegen-
stände, Gegebenheiten, Geschehnisse auf eine »›empirisch‹ – also für alle 
praktischen Zwecke ausreichend – ›identische‹ Weise deuten« (Schütz 
2003: 153). Diese These sei, so Schütz, die Voraussetzung für eine Welt 
der gemeinsamen Gegenstände und dadurch der wechselseitigen Verstän-
digung. Er nennt als Beispiel einen Vogel im Flug, der trotz des Unter-
schieds »unserer Lage im Raum, unseres Geschlechts, des Alters und der 
Tatsache, dass du den Vogel erlegen willst und ich ihn nur bewundern 
will« der gleiche Vogel sei. Eine Diskus sionslinie deutet sich aus diesen 
Zitaten schon an. Sie soll hier nur angezeigt, nicht weiterverfolgt wer-
den. Die Frage ist, welchen Status der Begriff der »Idealisierung« bzw. 
der »These« hat. Wahrscheinlich würde Merleau-Ponty argumentieren, 
dass diese »Idealisierung« schon der Wahrnehmung selbst praktisch in-
härent, in der interkorporalen und im Rückgriff auf Wahrnehmungs- 
und Differenzschemata fundiert sei und dass es daher einer »These« in 
einem greifbaren Sinn nicht bedürfe. 

Möglicherweise ergibt sich in einem späteren Aufsatz Schützs, in dem 
er sich kritisch mit Husserls Intersubjektivitätstheorie auseinandersetzt, 
eine Akzentverschiebung. Hier macht er geltend, dass Wechselverständ-
nis und Kommunikation eine gemeinsame Umwelt (als soziale Praxis) 
bereits voraussetzen: »Alle Kommunikation, ob es sich um eine soge-
nannte Ausdrucksbewegung, eine Zeigegeste oder den Gebrauch visuel-
ler oder akustischer Zeichen handelt, setzt bereits einen äußeren Vorgang 
in eben jener gemeinsamen Umwelt voraus, die nach Husserl erst durch 
die Kommunikation konstituiert werden soll.« (Schütz 2009: 245). Hier 
wäre ein Vergleich des sowohl beim späten Merleau-Ponty wie beim spä-
ten Schütz sich einstellenden Verständnisses sozialer Praxis wichtig, um 
abzuschätzen, welchen Stellenwert im Kontext einer von Schütz inspi-
rierten Wissenssoziologie die von Merleau-Ponty postulierte »Genera-
lität« des Körpers und der Wahrnehmung haben müsste. Man könnte 
argumentieren, dass der Wissens- und Institutionalisierungsbegriff der 
Wissenssoziologie, wie er etwa in Berger/Luckmanns Version der Frei-
tag-/Robinsonade entwickelt wird, die von Merleau-Ponty angezielte 
Generalität immer schon voraussetzt (Kastl 2018: 833). Müssten wir in 
der Situation selbst (nicht im reflexiven Rückblick!) die Referenzen un-
serer Zeigebewegungen, die Gestalt des Vogels, die Bewegungslinie sei-
nes Flugs, die Tatsache und Typik von Lauten und Farben, die Gestalt 
unseres Körpers und von Gesprochenem erst als gemeinsames Wissen 
kon stituieren, würden wir wahrscheinlich nie bei jenen komplexen Pro-
positionssystemen ankommen, die unsere Wissensbestände ausmachen 

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126

und die in der Tat ohne eine »soziale Konstruktion der Wirklichkeit« im 
Sinne Berger/Luckmanns nicht denkbar sind. 

Auf einer anderen Ebene wäre die Verbindung mit einem Autor wie 
Norbert Elias herzustellen. Auch Elias kommt an einem bestimmten Punkt 
auf die These einer vorauszusetzenden Fraglosigkeit der Welt der Wahr-
nehmung. Allerdings argumentiert er im Unterschied zu Schütz, auch zu 
Merleau-Ponty, unumwunden evolutionstheoretisch und setzt sich dafür 
in der Soziologie einem meist wohlfeilen, aber selten argumentativ kon-
kretisierten »Naturalismus«-Vorwurf aus. Elias argumentiert, die philo-
sophische Vorstellung der grundsätzlichen Fragwürdigkeit einer gemein-
samen Welt beruhe auf der falschen Annahme, die »Erkenntnisfunktionen 
der Menschen« hätten »sich ursprünglich von selbst entwickelt, unabhän-
gig von einer zu erkennenden und anzuerkennenden Welt« (Elias 2001: 
154). Das wäre, wie wenn Menschen gleichsam »nachträglich in eine ih-
nen fremde Welt geraten. Das ist jedoch nichts als eine Fabel. Menschen 
haben sich in einer Welt entwickelt. Ihre kognitiven Funktionen entstan-
den in stetigem Kontakt mit den zu erkennenden Gegenständen. Die Sym-
bolemanzipation, in deren Verlauf gesellschaftliche erworbene Mittel der 
Kommunikation das Übergewicht über die genetisch fixierten Kommuni-
kationswege erlangten, ermöglichte den Menschen die Anpassung ihres 
Urteils und ihres Handelns an eine beinahe unbegrenzte Mannigfaltigkeit 
von Situationen. Die Menschen haben die Welt nicht als Fremdlinge betre-
ten. Subjekt und Objekt sind Teil ein und derselben Welt [...]. Die Katego-
rien, die sie in ihrer Verständigung miteinander verwenden, haben sich in 
ihrer ununterbrochenen Kommunikation mit der nicht-menschlichen Welt 
entwickelt und können sich in ihr weiterentwickeln.« (Elias 2001: 154).

Elias Argumentation ist, und deshalb ist der Naturalismusvorwurf 
verfehlt, an keiner Stelle reduktionistisch. Er betont beispielsweise die 
Gebundenheit der kulturellen Evolution an Symbole und deren Unab-
hängigkeit von genetischen Veränderungen (Elias 2001: 135). Dennoch 
setzt diese kulturelle Evolution eben zugleich eine Kontinuität zur natür-
lichen Evolution voraus. Natur und Kultur sind verflochten. Die mensch-
liche Gesellschaft bleibt zugleich eine Ebene der Natur (ebd.: 135). Na-
türliche und gesellschaftliche Prozesse greifen ineinander (ebd. 148), es 
ist »die organische Struktur der Menschen, die deren Wissen erst mög-
lich macht, genau wie sie die sprachliche Kommunikation und damit 
die Weitergabe von Wissen von Generation zu Generation ermöglicht.« 
(ebd.: 141). Der Symbolgebrauch ist für Elias nicht zu verstehen ohne 
den Rückbezug auf die durch Strukturen des Körpers gesicherte Struk-
turen der Wahrnehmung (ebd. 152 ff.). Dies betrifft ja die Produktion 
und Wahrnehmung von Sprache selbst (ebd. 164 ff.) und zugleich ihre 
Referenz auf eine für uns prinzipiell zugängliche Wahrnehmungsreali-
tät, die selbst Ergebnis eines zugleich natürlichen und kulturellen evo-
lutionären Prozesses ist. Für Elias gibt es deshalb die Möglichkeit einer 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


127

Entwicklung von Wissen hin zu einer wachsenden »Wirklichkeitskon-
gruenz« (ebd.: 174) und in diesem Zusammenhang auch eine Berech-
tigung des naturwissenschaftlichen Weltzugangs (ebd.: 176 ff.). Wissen 
selbst, so Elias, gehört »ontologisch [...] genau wie Sprache zu den Pro-
zessen, die Natur und Kultur oder Gesellschaft miteinander verknüpfen. 
Es ist alles andere als immateriell. Ohne die gesellschaftliche Standardi-
sierung von Lautmustern und die Deponierung ihrer Symbolfunktion im 
Gedächtnisspeicher einer Person würde sich der von uns als Wissen be-
zeichnete Prozess gar nicht vollziehen.« (ebd.: 179). Die Bedingung für 
die Möglichkeit einer wachsenden Wirklichkeitskongruenz des Wissens 
ist für Elias schlicht eine in der evolutionären Entwicklung liegende. Er 
argumentiert in diesem Zusammenhang mit einer Art »anthropischem 
Prinzip«: »Dem philosophischen Zweifel an der Möglichkeit wirklich-
keitskongruenten Wissens widerspricht [...] der Erfolg der menschlichen 
Gattung in ihrem Überlebenskampf. Würden die kognitiven Gaben der 
Menschen ihnen tatsächlich verwehren, die Dinge zu sehen, wie sie in 
Wirklichkeit sind, dann wären die Menschen untergegangen. Die Annah-
me eines angeborenen Defekts, der auf ewig die menschliche Fähigkeit 
zur Erkenntnis der Welt zweifelhaft macht, ist schon an sich unplausibel. 
Die Menschheit wäre ziemlich schnell von der Bildfläche verschwunden, 
wenn sie einen solchen Defekt ausgebildet hätte.« (ebd. 197).

Auch der Vergleich von Merleau-Pontys »chair«-Kategorie mit dieser 
Argumentation Elias wäre ein Thema für sich, das ich hier nur andeuten 
kann. Merleau-Ponty argumentiert selten direkt evolutionstheoretisch, 
wenngleich er – wie seine Vorlesungen zum Naturbegriff zeigen – durch-
aus Bezug auf evolutionstheoretische Begriffe nimmt und sie an keiner 
Stelle grundsätzlich ausschließt. Man könnte vielleicht sagen, beiden Au-
toren sei die implizite Bezugnahme auf ein nicht anthropologisch zu ver-
stehendes »anthropisches Prinzip« (Carter 1974, 2006) eigen, »that, what 
we can expect to observe must be restricted by the conditions necessary 
for our presence as observers.« (Carter 1976: 291). Ursprünglich in ei-
nem astronomisch-kosmologischen Kontext formuliert, wird hier nicht 
anthro pozentrisch argumentiert, sondern es geht um die Annahme, dass 
wir eben nicht von einer »zentralen« Position im Universum ausgehen 
können und sich die Geltung des Prinzip auf jene Weltregion beschränkt, 
die für uns und mit unseren Mitteln erschließbar ist. Das anthropische 
Prinzip ist von seinem Erfinder ausdrücklich nicht »speziesistisch«, auf die 
biologische Gattung »Mensch« begrenzt, sondern strukturell gemeint: es 
bezieht sich auf Beobachter mit hinreichend ähnlichen Erkenntnisstruk-
turen und den ihnen zugänglichen Weltregionen. Beispielsweise wären die 
irdischen Tiere selbstverständlich »unsere Verwandten«.4 

4   Im zweiten Teil werde ich diesen Aspekt des »anthropischen Prinzips«, 
dass Erkenntnis sozusagen eine regionale Bindung hat, im Hinblick auf die 

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128

Merleau-Ponty zitiert zwar gelegentlich Bergsons Ausspruch, un-
ser Körper reiche bis zu den Sternen: »Car si notre corps est la ma-
tière à laquelle notre conscience s’applique, il est coextensif à notre 
con science, il comprend tout ce que nous percevons, il va jusqu’aux 
étoiles.« »Wenn unser Körper die Materie ist, an der unser Bewusstsein 
haftet, er alles enthält, was wir wahrnehmen, dann reicht er bis zu den 
Sternen.«(Bergson 1937: 276 f., Übers. jmk; vgl. z.B. Merleau-Ponty 
2011: 182). Primär und ausdrücklich argumentiert Merleau-Ponty aber 
weder kosmologisch, anthropologisch noch evolutionstheoretisch. Die 
Wirklichkeit, wie wir sie kennen, ist auch für Merleau-Ponty daran ge-
bunden, dass eine mit einem lebendigen Körper unserer Struktur die Au-
gen aufschlägt, hört, tastet, sieht, aber durchaus auch: zählt, misst, Ge-
räte bedient, spricht, mit anderen interagiert und kommuniziert. Wenn 
es so etwas geben wird wie »letzte Menschen«, dann würde mit deren 
Verschwinden auch diese Wirklichkeit verschwinden. Und trotzdem war 
sie deswegen auch im Nachhinein (aus welcher rein imaginären prospek-
tiv-retrospektiven Perspektive auch immer) nicht »subjektiv«. Sondern 
die Menschen wären eine gleichsam »objektive« Möglichkeit eines Sicht-
bar-Seins gewesen, das sich, wie Merleau-Ponty in einer seiner letzten 
Notizen schreibt, »zwar durch den Menschen hindurch realisiert, was 
aber keineswegs Anthropologie ist« (1994: 343). Das hat für ihn eine 
ontologische Dimension, aber es handelt sich um eine »indirekte Onto-
logie« (Merleau-Ponty 1994a: 233; Saint Aubert 2006). Das Sein, um 
das es geht, ist ebenso »Sein für mich/uns« wie gleichzeitig ein Sein »auf 
Abstand«, das seine Opazität bewahrt (Merleau-Ponty 2007: 245). Un-
sere Erfahrung ist nicht das Maß jedes an sich vorstellbaren Seins und 

Frage des Zugangs und der Generalisierbarkeit sozialer Strukturen aufgrei-
fen. Wenn auch soziale Strukturen im Medium der Sichtbarkeit spielen, wird 
diese Frage zu einem Kernproblem sozialwissenschaftlicher Methodik und 
Methodologie. Eine mögliche Antwort darauf gibt m. E. Max Weber. Die 
wissenschaftstheoretische Implikation dessen ist letztlich die Bevorzugung 
von Feld- gegenüber System-Konzepten, weil Feldbegriffe eine räumliche Di-
mension haben, Distanz- und Näherelationen beinhalten. Sie werden des-
halb einem fundamentalen Aspekt der Gesellschaft gerechter, nämlich dass 
Gesellschaft eben von nirgendwo als »großes Objekt« zugänglich ist, son-
dern immer nur von irgendwoher. Die Bourdieusche Soziologie hat in der 
Tat auch in dieser Hinsicht ein Erbe Merleau-Pontys verwaltet, allerdings 
ohne ein wirklich konsequentes Verständnis der Feldlogik – das zeigt sich 
in der unlogischen Wiedereinführung des Terminus des »Objektiven« (vgl. 
Bourdieu/Wacquant 1996: 44). Was die Theorie autopoietischer Systeme 
Niklas Luhmanns betrifft, könnte man fragen, ob sie nicht den heroischen 
Versuch einer Quadratur des Kreises darstellt, nämlich einen Systembegriff 
feldttheoretisch zu konzipieren – was meines Erachtens letztlich gescheitert 
ist und scheitern musste (dazu Kastl 1998; 2001: Kap. III; 2016c).

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


129

ist dennoch logischerweise koextensiv mit jedem Sein, von wir ein Ver-
ständnis haben können. »Ich bin sicher, dass es Sein gibt«, formuliert 
Merleau-Ponty schon 1947 in einem Text über Metaphysik, »unter der 
Bedingung, dass ich keine andere Art Sein suche, als das Sein-für-mich.« 
(Merleau-Ponty 2000b: 126). Ein Objekt als solches, ein Ding an sich ist 
eine unmögliche und sinnlose Vorstellung: »Ich kann mir nicht einmal 
für einen Augenblick ein Ding an sich vorstellen.« (Merleau-Ponty 2003: 
33), und ebenfalls in einer existentialistischen Registratur (ich meine den 
Situationsbegriff): »Das Ding stellt sich nicht schlechthin als wahr für 
jedes erkennende Wesen dar, sondern als wirklich für jedes Subjekt, das 
meine Wahrnehmungssituation teilt« (ebd.: 36). 

Das »für mich« ist ein »für uns« und unter dem Einfluss der struktur-
theoretischen Wende, wie wir gesehen haben, wird daraus die Figur der 
»Generalität« der Wahrnehmung, des Körpers, des Sensible. Aber die-
se Generalität ist nicht universell, sie bleibt eine regionale Struktur, auf 
den Bereich beschränkt, der für uns auf irgendeine Weise der Wahrneh-
mung zugänglich ist. In dem Sinne, dass es für uns eine unmögliche Op-
tion ist, der Welt nicht zu trauen, stellt sich aber auf diese Weise kein 
epistemologisches Problem in der Art, wie es der Konstitutionismus und 
Kon struktivismus stellen. Hierin liegt eine primordiale Faktizität, in der 
sich durchaus ein existenzialistisches Moment erhalten hat. Descartes 
musste hier noch den Glauben an die Gültigkeit seines Gottesbeweises 
in Anschlag bringen, um abzusichern, dass Gott kein »genius malignus« 
sei, der unsere Sinne mit dem Anblick der Welt nur einem gigantischen 
Betrug ausliefert. Im Ergebnis landet Merleau-Ponty auf diese Weise bei 
einer der Eliasschen durchaus analogen Position, die sich konsequenter-
weise gegenüber natural(istisch)en Argumentationen offen halten muss, 
um konsistent zu bleiben (vgl. dazu den Band »Naturalizing Phenome-
nology«, Petitot u.a. 1999). 

Vor allem der späte Merleau-Ponty, mittlerweile Professor in einer 
der renommiertesten geisteswissenschaftlichen Positionen des Pariser 
 Collège de France wird im Gegensatz zu Elias trotz seiner zahllosen 
materialen Anschlüsse an die Biologie, die Medizin, die Neurologie sei-
ner Zeit diesbezüglich eher zurückhaltender. Zwar teilt er das Anliegen 
 Elias (wie auch Plessners oder Searles) nicht nur die Brüche, sondern 
auch die Kontinuitäten von Natur und Kultur bzw. Gesellschaft in den 
Blick zu bekommen. Aber man kann durchaus auch den Eindruck ge-
winnen, dass sich diese Aufgeschlossenheit im Maße der fortschreiten-
den Positionierung am Collège de France abschwächt. Der pauschale 
Vorwurf einer Ontologie des »großen Objekts« (Merleau-Ponty 1994a: 
32) führt gerade in seiner Pauschalität letztlich wieder hinter die Po-
sitionen der Vorlesungen der 1950er Jahre zurück. Anstatt die Frage 
des Übergangs von Wahrnehmung, Beobachtung, Messung zu Model-
len der Wirklichkeit selbst zum Gegenstand einer Phänomenologie der 

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130

Naturwissenschaft zu machen, werden letztlich wieder recht traditio-
nell wirkende Frontstellungen bezogen. Das nimmt den kritischen phä-
nomenologischen Positionen und Argumenten Merleau-Pontys gegen-
über geisteswissenschaftlichen und naturwissenschaftlichen Formen des 
»kosmotheoretischen« Szientismus nicht ihr Recht, wo sie denn zutref-
fen. Aber diese Kritik könnte man durchaus auch innerhalb eines natur- 
und sozialwissenschaftlichen methodischen Bezugsrahmens formulieren 
(vgl. etwa Hossenfelder 2018).

So oder so: zu lernen wäre daran, dass es um eine Rehabilitierung 
naturwissenschaftlicher Erfahrung in der Philosophie und der Soziolo-
gie gehen könnte, insofern sie empirisch argumentiert und nicht ihre 
Begriffe, Modelle und Konzepte an die Stelle der Wirklichkeit setzt. Es 
mag ketzerisch klingen. Aber müsste man nicht gerade die Naturwissen-
schaften, ihre auf der Basis des Sichtbaren und gewonnenen Einsichten 
und die darauf beruhenden Möglichkeiten unserer technischen Zivilisa-
tion als Ausdruck und Beleg jenes Strukturzusammenhangs unserer Kör-
per und der Strukturen der Welt ansehen, den Merleau-Ponty mit sei-
ner reichlich theologisch klingenden Formel des »Fleisches vom selben 
Fleisch« im Auge hat? Ich spreche nicht von dem Irrtum, die Modelle 
für die wirkliche Wirklichkeit zu erklären, sondern von dem Umstand, 
dass wir dank der Naturwissenschaften – unabhängig vom Realitäts-
status ihrer Modelle – in beispielloser Weise mit der Welt praktisch um-
gehen können. Das liefe jedenfalls auf eine subversive Fortführung je-
nes Arguments hinaus, mit dem die Phänomenologie der Wahrnehmung 
einsetzt, es gelte zunächst und vor allem zu beschreiben, nicht zu analy-
sieren und nicht zu erklären oder besser gesagt: erst unter Maßgabe der 
Beschreibungen zu erklären und zu analysieren, diese Differenz selbst 
zu beschreiben. Warum nicht? Was sollte gegen diese These sprechen? 

Warum nicht zugestehen, dass in der Einsicht in die Ambiguität 
des Körpers, in der sukzessiven Erarbeitung eines strukturalen Kör-
perkonzepts und der Abkehr Merleau-Pontys von einem romanti-
schen Verständnis von Körper/Leib die Anerkennung einer empirischen 
Dimen sion seiner Erforschung, auch unter Einbeziehung naturwissen-
schaftlicher Zugänge liegt? Das liegt in der Konsequenz seiner eige-
nen Ontologie und in der Konsequenz der von ihm verwendeten Meta-
phern – etwa, wenn er Wahrnehmungsbewusstsein, Zeiterfahrung mit 
dem Herzschlag vergleicht. Es besteht weder für Phänomenologen noch 
erst recht für Soziologen ein Grund naturwissenschaftlichen Erkennt-
nissen, soweit sie sich in einer empirischen Dimension bewegen und 
nicht das Modell an die Stelle der Wirklichkeit gleichsetzen, mit Miss-
trauen zu begegnen. Es wäre absurd anzunehmen, für die Soziologie 
oder die Phänomenologie gäbe es keine fallenden und schweren Körper, 
keine Geometrie, Herzinfarkte, Krebszellen, Embryogenese, keine De-
menz und keine Verwandtschaft des Lebenden. Die natürliche und die 

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


131

soziale Welt ist eine menschliche Welt, weil sie eine durch das Medium 
der Struktur des menschlichen Körpers wahrgenommene Welt ist. Aber 
weil dieser Körper wiederum durch einen ebenso biologischen wie his-
torischen Prozess aus dieser Welt hervorgegangen ist, ist sie auch des-
halb eine intersubjektive, gemeinsame und allgemeine Welt. Sie ist von 
einer Generalität bestimmt, die auch schon ohne das Zutun der Kultur 
und der Kommunikation besteht, die in jedem Moment weiter bestehen-
de und in Anspruch genommene Basis für jede kulturelle Generalität – 
das, was Menschen zusammen herstellen, materiell, technisch, kommu-
nikativ, symbolisch.

Der »objektive«, »dingliche«, »natürliche« Körper, der Körper der 
Anatomen, Biologen und Mediziner ist ebenso Phänomen wie das »leib-
liche Spüren« oder die Wahrnehmung des Körpers im sozialen Alltag. Es 
handelt sich hier nicht um verschiedene Körper, sondern selbstverständ-
lich immer nur um verschiedene Aspekte ein- und desselben Körpers. Die 
Phänomenologie, die Geisteswissenschaften, die Soziologie haben kei-
ne anderen Körper, denen man eigene Namen geben müsste. Es besteht 
keinen Grund an fehlerhaften erkenntnistheoretischen Positionen fest-
zuhalten aus Gründen einer disziplinären »geisteswissenschaftlichen« 
Interessenspolitik, die letztlich die einzige Erklärung für die seltsame 
Persistenz der ideologischen Annahme ist, auch die sichtbare Wirklich-
keit sei Produkt einer Konstitution und Konstruktion einer »autono-
men«, »absoluten« kulturellen Tätigkeit. Es ist vor dem Hintergrund 
dieser ehrwürdigen Tradition ketzerisch einfältig anzunehmen, dass sich 
alle Entwicklungen und Korrekturen unseres Wissens über die Wirklich-
keit (einschließlich dem, was wir als »Kultur« bezeichnen) schlicht auf 
der mesoskopischen Ebene abspielen, auf der wir sie erfahren. Wir ha-
ben keine Veranlassung, geschweige denn die Möglichkeit diese meso-
skopische Ebene zu verlassen. Sie ist die Oberfläche, auf die wir in wech-
selnden Positionen und verschiedenen Perspektiven verlässlich und ganz 
selbstverständlich zurückkommen können, die es uns gestattet auf ih-
rer Grundlage symbolische und kulturelle Ordnungen aufzubauen, die 
offener sind und vieldeutiger. Sie könnten aber nicht einmal anfangen 
(oder: sie könnten mit nichts (etwas) anfangen), wenn sie nicht von vor-
ne herein auf diese Verlässlichkeit des Wahrnehmbaren zurückgreifen 
könnten und ihre Sprachen, Techniken, Infrastrukturen nicht ihre Ba-
sis in den sensomotorischen Strukturen des Körpers hätten. Dass gera-
de »Geisteswissenschaftler« in ihrer Methodologie und ihren Theorien 
abstreiten, was sie in ihrem Alltag als moderne Menschen unentwegt 
praktisch voraussetzen, wenn sie sich in Flugzeuge setzen, sich medizi-
nischen Behandlungen unterziehen, Computer benützen, Hetero- oder 
Homo- oder Bi- oder XY- Sex haben in vollständigem Bewusstsein des 
nur »kon struierten« Charakters von Sex überhaupt oder schlicht: ih-
ren Wahrnehmungen trauen, entbehrt nicht eines Elements der Komik. 

DEMETAPHORISIERUNG DES »FLEISCHES«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132

Es ist nicht unphänomenologisch darauf hinzuweisen, dass selbst das 
Licht der Sterne oder das im April 2019 mit großem Aufsehen verbreitete 
erste Bild eines schwarzen Lochs noch zu dieser mesoskopischen Reali-
tät gehört, auch wenn es uns durch komplexe Geräte und Rechenopera-
tionen vermittelt erreicht. Und es ist nicht unphänomenologisch darauf 
hinzuweisen, dass das fahle Licht der Sterne, bis zu dem laut Bergson un-
ser Körper und die von ihm nutzbaren Instrumente reichen sollen (oder 
reicht es einfach nur bis zu uns?), so verlässlich ist, dass auf dieser Grund-
lage selbst die alten Ägypter oder Kelten sein Erscheinen und Verschwin-
den und dessen Ort recht gut berechnen konnten. Diese mesoskopische 
Oberfläche ist durch die Grenzen des Sichtbarwerdens in den Makro- 
und Mikrokosmos hinein begrenzt, also von einer undurchdringlichen, 
undurchschaubaren Opazität und Unbegreiflichkeit umgeben. Aber sie 
ist, weil Ergebnis eines anhaltenden Differenzierungsprozesses, für uns 
das, was wir Wirklichkeit nennen: verlässlich und zwar in gleicher Wei-
se verlässlich für uns alle und doch zugleich offen für neue Entdeckun-
gen und Unerwartetes, für das »Prekäre« (Dewey 1995: 57 ff.). Der Be-
weis dieser Verlässlichkeit liegt gerade in dem, was uns die Natur erlaubt 
mit ihr zu machen, also gerade in dem, was die Sozialwissenschaften im-
mer glaubten als besten Beweis für die kulturelle und menschengemachte 
Konstruiertheit der Welt aufbieten zu können – die Technik und die Ma-
schinen. Aber das stellt die wahren Verhältnisse auf den Kopf. Technik 
ist banalerweise eine Anwendung von Naturerkenntnis, Naturwissen-
schaft. Sie ist zugleich »konstruiert« und nicht-konstituiert; und selbst 
den konstruierten Anteil als nicht-natürlich zu bezeichnen, ist letztlich 
eine willkürliche Bestimmung. Unser Handeln gegenüber der Natur, man 
könnte sagen »unserer Natur« greift nur, bekommt eine Antwort, wenn 
es sich auf deren schon bekannte und noch unbekannte Vorgaben ein-
lässt. Wie und ob das möglich ist, können wir nur immer von neuem wie-
der herausfinden, wenn wir unsere symbolischen Kon strukte in der Welt 
der Wahrnehmung erproben, die ebenso offensichtlich wie opak bleibt, 
auch wenn sich die Horizonte des Offensichtlichen und Opaken stets 
verschieben. Darauf gründet sich jede Kultur. Auch deren immanente 
Strukturen, die Sprache, die sonstigen Symbolsysteme, die sie ausbildet, 
sind angewiesen sind auf die Strukturvorgaben einer nicht konstituier-
ten, schon voreingerichteten Sichtbarkeit und Korporalität. Und deshalb 
ist sie, müsste man mit Elias sagen, selbst ein Aspekt der Evolution, hat 
eine Naturseite. Jede Sprache bildet das Paradigma dafür. »Der ›Geist‹«, 
schreibt schon Karl Marx mit unüberhörbar provozierendem Unterton, 
»hat von vorne herein den Fluch an sich, mit der Materie ›behaftet‹ zu 
sein, die hier in der Form von bewegten Luftschichten, Tönen, kurz der 
Sprache auftritt.« (Marx 1981: 30).

»CHAIR«

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33 - am 21.01.2026, 08:01:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748911333-33
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.  Romantische Körperkonzepte in der Soziologie
	3.  Ambiguität des Körpers
	4.  »Chair«

