6.4.2 Luther

Martin Luther, 1483-1546, geboren in Eisleben als Sohn eines Bergmannes und
Mineneigners. Augustinermoénch in Erfurt, Theologieprofessor in Wittenberg. 1517
offentlicher Bruch mit der zeitgendssischen BuBlpraxis, der sich zur Kirchenspaltung
ertwickelte. Theologisches Haupt des deutschen Protestantismus, Berater der prote-
stantischen Fiirsten bei der Neugestaltung der Kirche.

Vergleiche zur Biographie:
Martin Brecht, Martin Luther. — Stuttgart 1981-1987. — 3 Bde.

Als einfiihrender Uberblick:
Bernhard Lohse, Martin Luther : eine Einfithrung in sein Leben und sein Werk. —
Miinchen 1997.

Als Uberblick fiir Fortgeschrittene:

Bernhard Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem
systematischen Zusammenhang. — Gottingen 1995

Oswald Bayer, Martin Luthers Theologie : eine Vergegenwértigung. — Tiibingen
2003

Luther Handbuch / hrsg. von Albrecht Beutel. — Tiibingen 2005.

Luthers Stellungnahmen zum Krieg sind Gelegenheitsschriften eines Fiirstenbera-
ters. Weil die von ihm ausgeldste Reformation Anlal zu gewaltsamen Konflikten
gegeben hatte, gab es reichlich Gelegenheit zu solchen Stellungnahmen: Tiirken-
krieg, Bauernkrieg (mit Luthers beriichtigen Aufforderungen zu gnadenloser Ver-
nichtung der Aufstindischen), Zwinglis vermeintliche Religionskriege, blutige Ver-
folgung von Wiedertdufern, erneut Tiirkenkrieg, gewaltsame Auseinandersetzungen
zwischen protestantischen und katholischen Fiirsten im Reich, bis zum Schmalkaldi-
schen Krieg zwischen den protestantischen Fiirsten und dem Kaiser (dessen Vorge-
schichte Luther noch erlebte). Ein nicht geringer Teil der Literatur zu Luther und
Krieg sind Kommentare — apologetische oder exorzierende — zu diesen Stellung-
nahmen Luthers. Von dieser Literatur ist hier nur Erdmann Neufl 1970 genannt,
einer der letzten und sicher der vollstindigste dieser Kommentare.

Luthers AuBerungen zu Krieg und Gewalt sind Gelegenheitsschriften, aber die For-
schung ist sich einig, dal Luther immer als Theologe geantwortet hat. Luthers Stel-
lung zu Krieg und Frieden steht im Zentrum seiner Theologie, seiner Lehre von
Obrigkeit und Gehorsam, seiner Lehre von den beiden Reichen, denen der Christ
gleichzeitig angehdrt, dem Reich der Liebe und dem Reich der Herrschaft. Wenn es
bei Luther einen Weg zum Frieden gibt, dann kann es nur die Zunahme des Glau-
bens, die Unterwerfung unter Gott sein.

257

https://dol.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm=.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergleiche zur Moraltheologie und zur politischen Theologie:

Johannes Heckel, Lex charitatis : eine juristische Untersuchung {iber das Recht in
der Theologie Martin Luthers. — 2. iiberarb. und erweit. Aufl. — Kéln 1973 (ur-
spriinglich 1953)

Ulrich Duchrow, Christenheit und Weltverantwortung : Traditionsgeschichte und
systematische Struktur der Zweireichelehre. — Stuttgart 1970. — S. 437-573

Max Josef Suda, Die Ethik Martin Luthers. — Gottingen 2006.

Von seinen katholischen Gegnern, wurde Luther wegen seiner Opposition gegen den
papstlichen Kreuzzug gegen die Tiirken als Pazifist geschmiht. Erasmus mufite in
seinen Tiirkenkriegsschriften sorgfiltig vermeiden nicht so pazifistisch wie Luther
zu klingen. Aber fiir einen Pazifisten hat Luther spéter niemand mehr gehalten. Sei-
ne Stellungsnahmen haben einen starken Einflu3 auf den Bellizismus der protestan-
tischen Kriegstheologie und Kriegspredigt im Zeitalter des Neuluthertums gehabt.
Vergleiche Karl Hammer, Deutsche Kriegstheologie : 1870-1918. — Miinchen 1971.
Wie meist in den deutschen bellizistischen Traditionsbildungen, ist der konkrete
Bezug gering.

Texte

Von weltlicher Obrigkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei (1523)
in: Martin Luthers Werke (Weimarer Ausgabe) Bd. 11, 229-281
Kriegsethik, eher Biirgerkriegsethik steht in Teil I11

Wider die rduberischen und morderischen Rotten der anderen Bauern (1525)
in: Martin Luthers Werke (Weimarer Ausgabe) Bd. 18, 344-361

Wie immer man die Lage der Bauern einschitzen mag, da sie sich selber gewaltsam
Recht verschaffen wollen, ist es die Pflicht der Obrigkeiten, sie mit allen Mitteln zur
Ordnung zu zwingen

Ob Kriegsleute auch in seligen Stande sein kénnen (1526)
in: Martin Luthers Werke (Weimarer Ausgabe) Bd. 19, 616-662

Vom Kriege wider die Tiirken (1529)

in: Martin Luthers Werke (Weimarer Ausgabe) Bd. 30/I1, 81-159

Der Krieg gegen die Tiirken kann als Verteidigungskrieg des Reiches gefiihrt wer-
den, aber ein Kreuzzug fiir das Christentum scheidet aus.

Eine Heerpredigt wider den Tiirken (1529)
in: Martin Luthers Werke (Weimarer Ausgabe) Bd. 30/I1, 160-197

Der 1. Teil tber die Pflicht des Christen die als Gottes Strafe gesandten Tiirken
keinen Widerstand zu leisten, eher zum Martyrium bereit zu sein. Der 2. Teil {iber

258

https://dol.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm=.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Pflicht des Untertanen auf Befehl des Fiirsten gegen die Tiirken Widerstand zu
leisten.

Literatur

Richter, Julius

Luthers Gedanken iiber ,gerechten Krieg’, in: Evangelische Theologie 20
(1960) 125-142

Es geht Luther nicht einfach um die Trennung der beiden Reiche, sondern darum,
dafl Obrigkeit ein Amt ist, das Christen durchaus ausiiben sollen; auch Jesus Chri-
stus hétte Krieg fiihren konnen. Die Grausamkeit des Krieges wird von Luther nicht
herabgespielt, sondern als notwendig betont. Kriegen und Wiirgen ist von Gott ein-
gesetzt, Gott selber ist Urheber dieser Taten. Aber Luthers Formulierungen sind
nicht konsistent; immer wieder kommt ihm dazwischen, da3 der Krieger als Krieger,
nicht als Christ in den Krieg zieht. Er hat keine wirkliche Lehre in der Tradition des
Gerechten Krieges und das paft zu seiner Ansicht, da3 das irdische Leben keine
Wohnung der Gerechtigkeit sein kann.

In einer aktuellen Beurteilung lehnt Richter die Idee eines Strafkrieges fiir die Ge-
genwart ab, es bleiben Luthers Gedanke, dafl Krieg immer nur Verteidigung sein
kann, und Luthers Verpflichtung zur Gewissenspriifung/Kriegsdienstverweigerung.

Scharffenorth, Gerta

Den Glauben ins Leben ziehen ... : Studien zu Luthers Theologie. — Miinchen :
Kaiser, 1982. — S. 205-313 Luthers Lehre vom weltlichen Regiment Gottes : die
Reichsverfassungsreform als Problem des Friedensauftrags der Christen
Uberarbeitete Fassung von Kapiteln 1 und 2 der Heidelberger Dissertation:
Romer 13 in der Geschichte des politischen Denkens (1964)

Luther stellt die Liebe vor das Gerechtigkeitsverlangen, das ohne Liebe zu sténdi-
gem ,,rechten und fechten® fiihren wiirde. Romer 13, 8-10, der traditionelle Bibeltext
fiir Obrigkeit, wird so zur Freiheit des Christen durch die geistliche Knechtschaft der
Niéchstenliebe. Der Frieden kann nur erhalten werden, wenn die einzelnen um der
Gemeinschaft willen zum Verzicht bereit sind. Das gilt nicht nur fiir den Untertanen,
sondern auch fiir die Obrigkeit bei der Entscheidung zum Krieg; auch Herren diirfen
nicht fiir sich selber gewaltsam kdmpfen, sondern nur fiir die Bewahrung gemeinsa-
men Nutzens. Ebenso kommt die Verwerfung des Aufstandes daher, dal niemand
Richter in eigener Sache sein kann. Aus der Unterscheidung des Handelns in eigener
Sache (das von Vergeben bestimmt sein soll) und dem Handeln fiir andere folgt eine
christliche Pflicht zu gewaltfreiem Widerstand in Worten, letztlich eine Pflicht zu
leiden. Luther kann nur hoffen, daB3 Gott fremde Fiirsten bewegt einen Tyrannen zu
strafen. Auf eine Diskussion dieser Humanitéren Intervention 146t er sich aber nicht
ein.

259

https://dol.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Neul}, Erdmann

Luthers Stellungnahme zu den Kriegsfillen seiner Zeit : Luthers Seelsorge und
Parinese in den politischen Auseinandersetzungen der Reformationszeit und
ihre Bedeutung fiir das Verstindnis der Zwei-Reiche-Lehre. — 1970. — 328 S.
Theologische Dissertation Universitit Halle-Wittenberg

Praventivkriege lehnt Luther stets genauso wie Kreuzziige ab (den Krieg der Bauern
lehnt er als einen Kreuzzug ab). Die Trennung der beiden Reiche hilt er immer
konsequent durch. Politisch begriindete Verteidigungskriege kann er dagegen recht-
fertigen (vor allem den Tiirkenkrieg). Aufruhr aller Art wird abgelehnt, von fiirstli-
chen Fehden bis zu schwirmerischen evangelischen Bewegungen. Schwierigkeiten
hat er mit dem Kampf der evangelischen Stinde gegen den Kaiser seit 1529. Auch
hier bleibt er bei der Trennung der beiden Reiche. Der Widerstand der Fiirsten wird
aus der Reichsverfassung begriindet und auch das Biindnis mit Zwinglianern wird
politisch gerechtfertigt. Der Schmalkaldische Bund war ihm aber zu nah an einem
Glaubenskrieg, er wollte nur einen Bund fiir Einigkeit in der Lehre. Auch nach dem
ersten Sieg des Schmalkaldischen Bundes gegen einen katholischen Fiirsten will er
noch streng zwischen geistlichen und politischen Zielen trennen.

Neufl war in den 1950er und 1960er Jahren Mitarbeiter am Register der Weimarer
Ausgabe der Werke Luthers. Seine Dissertation ist die vollstandigste Sammlung von
Belegstellen zu Luthers AuBerungen zu Friedensbedrohungen: Wittenberger Unruhen,
Bauernkrieg, Kriegsziige Zwinglis, Wiedertdufer, Kampf mit katholischen Fiirsten,
Kriege des Reiches.

Erdmann, Karl Dietrich

Luther iiber den gerechten und ungerechten Krieg. — Hamburg : Joachim Jun-
gius-Gesellschaft der Wissenschaften, 1984. — 39 S. (Berichte aus den Sitzungen
der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften ; 1, 5)

Luthers Stellungnahmen zu konkreten Kriegen und seelsorgerische AuBerungen zu
konkreten Fragen der Kriegsmoral zeigen klar, daB Luther nur den Verteidigungs-
krieg fiir gerechtfertig hélt und in einem ungerechten Krieg den Soldaten zum Un-
gehorsam verpflichtet. Der spdte Luther ist heftig gegen den Tiirkenkrieg, der ein
Krieg von Kaiser und Papst war. In der europdischen Tradition des Gerechten Krie-
ges oder der realistischen Rechtfertigungen des Krieges steht Luther isoliert. Freilich
kann es bei diesem Apokalyptiker des rechten Glaubens auch keine Ansdtze zu einer
Friedensordnung geben, in die ideologische Gegenmichte einbezogen wiirden.

Kodalle, Klaus-M.

»Sterbliche Gotter® : Martin Luthers Ansichten zu Staat, Recht und Gewalt als
Vorgriff auf Hobbes, in: Hobbes oggi : atti di Convegno internazionale di studi
Milano-Locarno 18-21 maggio 1988 / a cura di Andrea Napoli. — Milano : Ange-
li, 1990. — S. 123-142

Wie bei Hobbes sind alle zeitlichen Giiter nur wertvoll, soweit sie im Frieden inbe-
griffen sind. Das weltliche Reich ist nur vorldufig, aber es mufl angenommen wer-
den. Ohne das Schwert gibt es kein Vertrauen.

260

https://dol.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm=.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wie bei Hobbes sind diese Regeln, die Herrschaft und Frieden begriinden, fiir die
Vernunft einsehbar, freilich ist die Vernunft wie bei Hobbes fragil und korruptions-
anféllig. Die Institutionen der Ordnung besitzen einen Sinn jenseits der individuellen
Einsicht des Christen als Siinder. Deshalb muf} jeder gehorsam tun, was seinem
Stand zukommt, und sei es nach moralischem Urteil noch so grausam. Liebe wird
bei Luther transformiert zu Anerkennung des Rechtes und damit der strafenden
Gewalt. Die wirklichen Christen brauchen diesen ganzen strafenden Apparat nicht
fiir sich selber, aber sie miissen ihn um der anderen wegen stiitzen. Dafiir miissen sie
das ihnen angetane Unrecht willig ertragen; in eigener Sache soll niemand vor Ge-
richt ziehen (was tibrigens auch Hobbes empfichlt). Fiir die Fiirsten ist die Entspre-
chung, daB sich der Willen zum Krieg nicht verselbstindigen darf. Bei Luther ist der
Christ zur Herrschaft geeignet, weil er analog Platons Philosophenkdnigen keine
Lust zur Herrschaft hat. Wie Hobbes 148t Luther den inneren Menschen von der
Herrschaft frei. Er hat ein passives Widerstandrecht (das brauchte er fiir die evange-
lischen Gléubigen unter katholischen Fiirsten), aktiv dagegen nur ein Widerstands-
recht der unteren Magistrate, eine rein konstitutionelle Angelegenheit.

Reuter, Hans-Richard

Martin Luther und das Friedensproblem, in: Suche nach Frieden : politische
Ethik in der Friihen Neuzeit / hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Riede-
nauer. — Stuttgart : Kohlhammer, 2000 (Theologie und Frieden ; 19) S. 63-82
Frieden ist Luthers Leitidee fiir das irdische Leben. Frieden hat Vorrang vor Recht
und Gerechtigkeit, die dem Frieden dienen. Die Kernregeln sind: Niemand soll sein
eigener Richter sein (sondern der Obrigkeit unterstehen). Wer einen Krieg anfangt
ist im Unrecht (die causa iusta verfiihrt zur Selbstgerechtigkeit; ein Krieg soll immer
abgenotigt sein). Billigkeit hat Vorzug vor starrer Rechtlichkeit. Jeder Teilnehmer
eines Krieges muf} selber die Gerechtigkeit des Krieges beurteilen (eine Neuerung
gegentiber der Tradition).

Bis 1530 hat Luther eine klare Dichotomie von Regierenden und Gehorchenden,
jede Obrigkeit wird gegeniiber der nachsthoheren Obrigkeit zum Untertan und damit
zum Gewaltverzicht verpflichtet. Er gibt den Rat, dafl die protestantischen Fiirsten
ihr Land wehrlos dem katholischen Kaiser offen stehen lassen und alles Gott anem-
pfehlen. Seit 1530 gibt er den Fiirsten mehr Gewicht gegen den Kaiser, betont aber
sorgfaltig, dal dies die Sicht der Juristen ist. Naturrechtliche und theologische Ar-
gumente fiir den Widerstand der Fiirsten kommen von dem Humanisten Melanch-
thon, nicht von dem Theologen Luther.

Stiimke, Volker

Das Friedensverstindnis Martin Luthers : Grundlagen und Anwendungsberei-
che seiner politischen Ethik. — Stuttgart : Kohlhammer, 2008. — 533 S. (Theolo-
gie und Frieden ; 34)

Stiimke referiert ausfiihrlich Luthers Lehre von Amtern und Berufen und von den
zwei Regimenten und zieht daraus Folgen fiir die Soldatenethik.

261

https://dol.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56. - ET—



https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Krieg ist gerechtfertigt nur als Verteidigungskrieg. Zwar redet Luther von Krieg zur
Bestrafung, aber auch das ist nur als Reaktion auf einen Angriff gedacht. Praventive
Verteidigung von Werten und Wohlstand kann nicht gerechtfertigt werden. Nothilfe,
die als Humanitére Intervention verstanden werden kann, ist nicht gerade verboten,
aber es miissen Verhandlungen vorhergegangen sein und das bestehende Recht muf}
beachtet werden. Frieden ist bei Luther machtgeschiitzte Sicherheit.

Der Krieg wird bei Luther immer eschatologisch gesehen, als Strafe Gottes fiir
menschliche Boshaftigkeit. Eine gesellschaftliche Tendenz zur Besserung kennt
Luther nicht, nur eine bestindig neu ndtige Wirkung von Schule und Predigt. Lu-
thers Friedensverstindnis wird vor allem in Gebeten artikuliert. Der Beitrag der
Theologen zum Frieden kann nur der Aufruf zur Bufle sein, den Stiimke fiir die
Gegenwart deutet als Ausstieg aus der Gewaltsprirale durch Selbstwahrnehmung.
Frieden beruht letztlich auf der Gnade Gottes.

Ein grofer Teil dieses langen Buches wird zur Erlduterung von Luthers politischer
Ethik verwendet. Wer ein Referat von politischer Ethik und Friedenstheorie in ei-
nem Buch sucht, kann es hier finden.

6.4.3 Zwingli

Ulrich Zwingli (auch Huldrych Zwingli, eine etymologische Spielerei), 1484-1531,
aus Glarus. Humanist, Priester in Glarus. 1515 Teilnahme an Kriegsziigen als Feld-
prediger. Prediger in Ziirich und Reformator Ziirichs, mit einem starken Einflu3 auf
die Reformation in anderen schweizerischen und stiddeutschen Stidten. Gefallen im
Krieg zwischen katholischen und evangelischen Orten der Schweiz (seine Waffen
sind bis heute zu besichtigen).

Vergleiche zum Leben und zum Wirken in Ziirich:

George Richard Potter, Zwingli. — Cambridge 1976

Gottfried Wilhelm Locher, Die Zwinglische Reformation im Rahmen der europii-
schen Kirchengeschichte. — Gottingen 1979.

Vergleiche zur Einfithrung:
Ulrich Gébler, Huldrych Zwingli : eine Einfilhrung in sein Leben und sein Werk. —
Ziirich 2004 (urspriinglich 1983).

Vergleiche zur Theologie:

Gottfried Wilhelm Locher, Huldrych Zwingli in neuer Sicht. — Ziirich 1969

W. P. Stephens, The Theology of Huldrych Zwingli. — Oxford 1986

Berndt Hamm, Zwinglis Reformation der Freiheit. — Neunkirchen-Vluyn 1988.

Zwingli hatte einen starken politischen Einflu8 im reformatorischen Ziirich, er hatte
eine wachsende Bereitschaft, in die Rolle eines alttestamentarischen Propheten zu
schliipfen. Er war unverzichtbar in den Bemiihungen, eine europdische antihabsbur-

262

https://dol.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56, https://www.Inllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm=.


https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

