
 257 

6.4.2 Luther 

Martin Luther, 1483-1546, geboren in Eisleben als Sohn eines Bergmannes und 
Mineneigners. Augustinermönch in Erfurt, Theologieprofessor in Wittenberg. 1517 
öffentlicher Bruch mit der zeitgenössischen Bußpraxis, der sich zur Kirchenspaltung 
ertwickelte. Theologisches Haupt des deutschen Protestantismus, Berater der prote-
stantischen Fürsten bei der Neugestaltung der Kirche. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Martin Brecht, Martin Luther. – Stuttgart 1981-1987. – 3 Bde. 

 
Als einführender Überblick: 
Bernhard Lohse, Martin Luther : eine Einführung in sein Leben und sein Werk. – 
München 1997. 

 
Als Überblick für Fortgeschrittene: 
Bernhard Lohse, Luthers Theologie in ihrer historischen Entwicklung und in ihrem 
systematischen Zusammenhang. – Göttingen 1995 
Oswald Bayer, Martin Luthers Theologie : eine Vergegenwärtigung. – Tübingen 
2003 
Luther Handbuch / hrsg. von Albrecht Beutel. – Tübingen 2005. 

 
Luthers Stellungnahmen zum Krieg sind Gelegenheitsschriften eines Fürstenbera-
ters. Weil die von ihm ausgelöste Reformation Anlaß zu gewaltsamen Konflikten 
gegeben hatte, gab es reichlich Gelegenheit zu solchen Stellungnahmen: Türken-
krieg, Bauernkrieg (mit Luthers berüchtigen Aufforderungen zu gnadenloser Ver-
nichtung der Aufständischen), Zwinglis vermeintliche Religionskriege, blutige Ver-
folgung von Wiedertäufern, erneut Türkenkrieg, gewaltsame Auseinandersetzungen 
zwischen protestantischen und katholischen Fürsten im Reich, bis zum Schmalkaldi-
schen Krieg zwischen den protestantischen Fürsten und dem Kaiser (dessen Vorge-
schichte Luther noch erlebte). Ein nicht geringer Teil der Literatur zu Luther und 
Krieg sind Kommentare – apologetische oder exorzierende – zu diesen Stellung-
nahmen Luthers. Von dieser Literatur ist hier nur Erdmann Neuß 1970 genannt, 
einer der letzten und sicher der vollständigste dieser Kommentare. 

 
Luthers Äußerungen zu Krieg und Gewalt sind Gelegenheitsschriften, aber die For-
schung ist sich einig, daß Luther immer als Theologe geantwortet hat. Luthers Stel-
lung zu Krieg und Frieden steht im Zentrum seiner Theologie, seiner Lehre von 
Obrigkeit und Gehorsam, seiner Lehre von den beiden Reichen, denen der Christ 
gleichzeitig angehört, dem Reich der Liebe und dem Reich der Herrschaft. Wenn es 
bei Luther einen Weg zum Frieden gibt, dann kann es nur die Zunahme des Glau-
bens, die Unterwerfung unter Gott sein. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 258

Vergleiche zur Moraltheologie und zur politischen Theologie: 
Johannes Heckel, Lex charitatis : eine juristische Untersuchung über das Recht in 
der Theologie Martin Luthers. – 2. überarb. und erweit. Aufl. – Köln 1973 (ur-
sprünglich 1953) 
Ulrich Duchrow, Christenheit und Weltverantwortung : Traditionsgeschichte und 
systematische Struktur der Zweireichelehre. – Stuttgart 1970. – S. 437-573 
Max Josef Suda, Die Ethik Martin Luthers. – Göttingen 2006. 
 
Von seinen katholischen Gegnern, wurde Luther wegen seiner Opposition gegen den 
päpstlichen Kreuzzug gegen die Türken als Pazifist geschmäht. Erasmus mußte in 
seinen Türkenkriegsschriften sorgfältig vermeiden nicht so pazifistisch wie Luther 
zu klingen. Aber für einen Pazifisten hat Luther später niemand mehr gehalten. Sei-
ne Stellungsnahmen haben einen starken Einfluß auf den Bellizismus der protestan-
tischen Kriegstheologie und Kriegspredigt im Zeitalter des Neuluthertums gehabt. 
Vergleiche Karl Hammer, Deutsche Kriegstheologie : 1870-1918. – München 1971. 
Wie meist in den deutschen bellizistischen Traditionsbildungen, ist der konkrete 
Bezug gering. 

 
 

Texte 
  

Von weltlicher Obrigkeit, wie weit man ihr Gehorsam schuldig sei (1523) 
in: Martin Luthers Werke (Weimarer Ausgabe) Bd. 11, 229-281 
Kriegsethik, eher Bürgerkriegsethik steht in Teil III 

 
Wider die räuberischen und mörderischen Rotten der anderen Bauern (1525) 
in: Martin Luthers Werke (Weimarer Ausgabe) Bd. 18, 344-361 
Wie immer man die Lage der Bauern einschätzen mag, da sie sich selber gewaltsam 
Recht verschaffen wollen, ist es die Pflicht der Obrigkeiten, sie mit allen Mitteln zur 
Ordnung zu zwingen 

 
Ob Kriegsleute auch in seligen Stande sein können (1526) 
in: Martin Luthers Werke (Weimarer Ausgabe) Bd. 19, 616-662 

 
Vom Kriege wider die Türken (1529) 
in: Martin Luthers Werke (Weimarer Ausgabe) Bd. 30/II, 81-159 
Der Krieg gegen die Türken kann als Verteidigungskrieg des Reiches geführt wer-
den, aber ein Kreuzzug für das Christentum scheidet aus. 

 
Eine Heerpredigt wider den Türken (1529) 
in: Martin Luthers Werke (Weimarer Ausgabe) Bd. 30/II, 160-197 
Der 1. Teil über die Pflicht des Christen die als Gottes Strafe gesandten Türken 
keinen Widerstand zu leisten, eher zum Martyrium bereit zu sein. Der 2. Teil über 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 259 

die Pflicht des Untertanen auf Befehl des Fürsten gegen die Türken Widerstand zu 
leisten. 
      

 
Literatur 

 
Richter, Julius 
Luthers Gedanken über ‚gerechten Krieg’, in: Evangelische Theologie 20 
(1960) 125-142 
Es geht Luther nicht einfach um die Trennung der beiden Reiche, sondern darum, 
daß Obrigkeit ein Amt ist, das Christen durchaus ausüben sollen; auch Jesus Chri-
stus hätte Krieg führen können. Die Grausamkeit des Krieges wird von Luther nicht 
herabgespielt, sondern als notwendig betont. Kriegen und Würgen ist von Gott ein-
gesetzt, Gott selber ist Urheber dieser Taten. Aber Luthers Formulierungen sind 
nicht konsistent; immer wieder kommt ihm dazwischen, daß der Krieger als Krieger, 
nicht als Christ in den Krieg zieht. Er hat keine wirkliche Lehre in der Tradition des 
Gerechten Krieges und das paßt zu seiner Ansicht, daß das irdische Leben keine 
Wohnung der Gerechtigkeit sein kann. 
In einer aktuellen Beurteilung lehnt Richter die Idee eines Strafkrieges für die Ge-
genwart ab, es bleiben Luthers Gedanke, daß Krieg immer nur Verteidigung sein 
kann, und Luthers Verpflichtung zur Gewissensprüfung/Kriegsdienstverweigerung. 

 
Scharffenorth, Gerta 
Den Glauben ins Leben ziehen … : Studien zu Luthers Theologie. – München : 
Kaiser, 1982. – S. 205-313 Luthers Lehre vom weltlichen Regiment Gottes : die 
Reichsverfassungsreform als Problem des Friedensauftrags der Christen 
Überarbeitete Fassung von Kapiteln 1 und 2 der Heidelberger Dissertation: 
Römer 13 in der Geschichte des politischen Denkens (1964) 
Luther stellt die Liebe vor das Gerechtigkeitsverlangen, das ohne Liebe zu ständi-
gem „rechten und fechten“ führen würde. Römer 13, 8-10, der traditionelle Bibeltext 
für Obrigkeit, wird so zur Freiheit des Christen durch die geistliche Knechtschaft der 
Nächstenliebe. Der Frieden kann nur erhalten werden, wenn die einzelnen um der 
Gemeinschaft willen zum Verzicht bereit sind. Das gilt nicht nur für den Untertanen, 
sondern auch für die Obrigkeit bei der Entscheidung zum Krieg; auch Herren dürfen 
nicht für sich selber gewaltsam kämpfen, sondern nur für die Bewahrung gemeinsa-
men Nutzens. Ebenso kommt die Verwerfung des Aufstandes daher, daß niemand 
Richter in eigener Sache sein kann. Aus der Unterscheidung des Handelns in eigener 
Sache (das von Vergeben bestimmt sein soll) und dem Handeln für andere folgt eine 
christliche Pflicht zu gewaltfreiem Widerstand in Worten, letztlich eine Pflicht zu 
leiden. Luther kann nur hoffen, daß Gott fremde Fürsten bewegt einen Tyrannen zu 
strafen. Auf eine Diskussion dieser Humanitären Intervention läßt er sich aber nicht 
ein. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 260

Neuß, Erdmann 
Luthers Stellungnahme zu den Kriegsfällen seiner Zeit : Luthers Seelsorge und 
Paränese in den politischen Auseinandersetzungen der Reformationszeit und 
ihre Bedeutung für das Verständnis der Zwei-Reiche-Lehre. – 1970. – 328 S. 
Theologische Dissertation Universität Halle-Wittenberg 
Präventivkriege lehnt Luther stets genauso wie Kreuzzüge ab (den Krieg der Bauern 
lehnt er als einen Kreuzzug ab). Die Trennung der beiden Reiche hält er immer 
konsequent durch. Politisch begründete Verteidigungskriege kann er dagegen recht-
fertigen (vor allem den Türkenkrieg). Aufruhr aller Art wird abgelehnt, von fürstli-
chen Fehden bis zu schwärmerischen evangelischen Bewegungen. Schwierigkeiten 
hat er mit dem Kampf der evangelischen Stände gegen den Kaiser seit 1529. Auch 
hier bleibt er bei der Trennung der beiden Reiche. Der Widerstand der Fürsten wird 
aus der Reichsverfassung begründet und auch das Bündnis mit Zwinglianern wird 
politisch gerechtfertigt. Der Schmalkaldische Bund war ihm aber zu nah an einem 
Glaubenskrieg, er wollte nur einen Bund für Einigkeit in der Lehre. Auch nach dem 
ersten Sieg des Schmalkaldischen Bundes gegen einen katholischen Fürsten will er 
noch streng zwischen geistlichen und politischen Zielen trennen. 
Neuß war in den 1950er und 1960er Jahren Mitarbeiter am Register der Weimarer 
Ausgabe der Werke Luthers. Seine Dissertation ist die vollständigste Sammlung von 
Belegstellen zu Luthers Äußerungen zu Friedensbedrohungen: Wittenberger Unruhen, 
Bauernkrieg, Kriegszüge Zwinglis, Wiedertäufer, Kampf mit katholischen Fürsten, 
Kriege des Reiches. 

 
Erdmann, Karl Dietrich 
Luther über den gerechten und ungerechten Krieg. – Hamburg : Joachim Jun-
gius-Gesellschaft der Wissenschaften, 1984. – 39 S. (Berichte aus den Sitzungen 
der Joachim Jungius-Gesellschaft der Wissenschaften ; 1, 5) 
Luthers Stellungnahmen zu konkreten Kriegen und seelsorgerische Äußerungen zu 
konkreten Fragen der Kriegsmoral zeigen klar, daß Luther nur den Verteidigungs-
krieg für gerechtfertig hält und in einem ungerechten Krieg den Soldaten zum Un-
gehorsam verpflichtet. Der späte Luther ist heftig gegen den Türkenkrieg, der ein 
Krieg von Kaiser und Papst war. In der europäischen Tradition des Gerechten Krie-
ges oder der realistischen Rechtfertigungen des Krieges steht Luther isoliert. Freilich 
kann es bei diesem Apokalyptiker des rechten Glaubens auch keine Ansätze zu einer 
Friedensordnung geben, in die ideologische Gegenmächte einbezogen würden. 
 
Kodalle, Klaus-M. 
„Sterbliche Götter“ : Martin Luthers Ansichten zu Staat, Recht und Gewalt als 
Vorgriff auf Hobbes, in: Hobbes oggi : atti di Convegno internazionale di studi 
Milano-Locarno 18-21 maggio 1988 / a cura di Andrea Napoli. – Milano : Ange-
li, 1990. – S. 123-142 
Wie bei Hobbes sind alle zeitlichen Güter nur wertvoll, soweit sie im Frieden inbe-
griffen sind. Das weltliche Reich ist nur vorläufig, aber es muß angenommen wer-
den. Ohne das Schwert gibt es kein Vertrauen. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 261 

Wie bei Hobbes sind diese Regeln, die Herrschaft und Frieden begründen, für die 
Vernunft einsehbar, freilich ist die Vernunft wie bei Hobbes fragil und korruptions-
anfällig. Die Institutionen der Ordnung besitzen einen Sinn jenseits der individuellen 
Einsicht des Christen als Sünder. Deshalb muß jeder gehorsam tun, was seinem 
Stand zukommt, und sei es nach moralischem Urteil noch so grausam. Liebe wird 
bei Luther transformiert zu Anerkennung des Rechtes und damit der strafenden 
Gewalt. Die wirklichen Christen brauchen diesen ganzen strafenden Apparat nicht 
für sich selber, aber sie müssen ihn um der anderen wegen stützen. Dafür müssen sie 
das ihnen angetane Unrecht willig ertragen; in eigener Sache soll niemand vor Ge-
richt ziehen (was übrigens auch Hobbes empfiehlt). Für die Fürsten ist die Entspre-
chung, daß sich der Willen zum Krieg nicht verselbständigen darf. Bei Luther ist der 
Christ zur Herrschaft geeignet, weil er analog Platons Philosophenkönigen keine 
Lust zur Herrschaft hat. Wie Hobbes läßt Luther den inneren Menschen von der 
Herrschaft frei. Er hat ein passives Widerstandrecht (das brauchte er für die evange-
lischen Gläubigen unter katholischen Fürsten), aktiv dagegen nur ein Widerstands-
recht der unteren Magistrate, eine rein konstitutionelle Angelegenheit. 

 
Reuter, Hans-Richard 
Martin Luther und das Friedensproblem, in: Suche nach Frieden : politische 
Ethik in der Frühen Neuzeit / hrsg. von Norbert Brieskorn und Markus Riede-
nauer. – Stuttgart : Kohlhammer, 2000 (Theologie und Frieden ; 19) S. 63-82 
Frieden ist Luthers Leitidee für das irdische Leben. Frieden hat Vorrang vor Recht 
und Gerechtigkeit, die dem Frieden dienen. Die Kernregeln sind: Niemand soll sein 
eigener Richter sein (sondern der Obrigkeit unterstehen). Wer einen Krieg anfängt 
ist im Unrecht (die causa iusta verführt zur Selbstgerechtigkeit; ein Krieg soll immer 
abgenötigt sein). Billigkeit hat Vorzug vor starrer Rechtlichkeit. Jeder Teilnehmer 
eines Krieges muß selber die Gerechtigkeit des Krieges beurteilen (eine Neuerung 
gegenüber der Tradition). 
Bis 1530 hat Luther eine klare Dichotomie von Regierenden und Gehorchenden, 
jede Obrigkeit wird gegenüber der nächsthöheren Obrigkeit zum Untertan und damit 
zum Gewaltverzicht verpflichtet. Er gibt den Rat, daß die protestantischen Fürsten 
ihr Land wehrlos dem katholischen Kaiser offen stehen lassen und alles Gott anem-
pfehlen. Seit 1530 gibt er den Fürsten mehr Gewicht gegen den Kaiser, betont aber 
sorgfältig, daß dies die Sicht der Juristen ist. Naturrechtliche und theologische Ar-
gumente für den Widerstand der Fürsten kommen von dem Humanisten Melanch-
thon, nicht von dem Theologen Luther. 
 
Stümke, Volker 
Das Friedensverständnis Martin Luthers : Grundlagen und Anwendungsberei-
che seiner politischen Ethik. – Stuttgart : Kohlhammer, 2008. – 533 S. (Theolo-
gie und Frieden ; 34) 
Stümke referiert ausführlich Luthers Lehre von Ämtern und Berufen und von den 
zwei Regimenten und zieht daraus Folgen für die Soldatenethik. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 262

Krieg ist gerechtfertigt nur als Verteidigungskrieg. Zwar redet Luther von Krieg zur 
Bestrafung, aber auch das ist nur als Reaktion auf einen Angriff gedacht. Präventive 
Verteidigung von Werten und Wohlstand kann nicht gerechtfertigt werden. Nothilfe, 
die als Humanitäre Intervention verstanden werden kann, ist nicht gerade verboten, 
aber es müssen Verhandlungen vorhergegangen sein und das bestehende Recht muß 
beachtet werden. Frieden ist bei Luther machtgeschützte Sicherheit. 
Der Krieg wird bei Luther immer eschatologisch gesehen, als Strafe Gottes für 
menschliche Boshaftigkeit. Eine gesellschaftliche Tendenz zur Besserung kennt 
Luther nicht, nur eine beständig neu nötige Wirkung von Schule und Predigt. Lu-
thers Friedensverständnis wird vor allem in Gebeten artikuliert. Der Beitrag der 
Theologen zum Frieden kann nur der Aufruf zur Buße sein, den Stümke für die 
Gegenwart deutet als Ausstieg aus der Gewaltsprirale durch Selbstwahrnehmung. 
Frieden beruht letztlich auf der Gnade Gottes. 
Ein großer Teil dieses langen Buches wird zur Erläuterung von Luthers politischer 
Ethik verwendet. Wer ein Referat von politischer Ethik und Friedenstheorie in ei-
nem Buch sucht, kann es hier finden. 

6.4.3 Zwingli 

Ulrich Zwingli (auch Huldrych Zwingli, eine etymologische Spielerei), 1484-1531, 
aus Glarus. Humanist, Priester in Glarus. 1515 Teilnahme an Kriegszügen als Feld-
prediger. Prediger in Zürich und Reformator Zürichs, mit einem starken Einfluß auf 
die Reformation in anderen schweizerischen und süddeutschen Städten. Gefallen im 
Krieg zwischen katholischen und evangelischen Orten der Schweiz (seine Waffen 
sind bis heute zu besichtigen). 

 
Vergleiche zum Leben und zum Wirken in Zürich: 
George Richard Potter, Zwingli. – Cambridge 1976 
Gottfried Wilhelm Locher, Die Zwinglische Reformation im Rahmen der europäi-
schen Kirchengeschichte. – Göttingen 1979. 

 
Vergleiche zur Einführung: 
Ulrich Gäbler, Huldrych Zwingli : eine Einführung in sein Leben und sein Werk. – 
Zürich 2004 (ursprünglich 1983). 

 
Vergleiche zur Theologie: 
Gottfried Wilhelm Locher, Huldrych Zwingli in neuer Sicht. – Zürich 1969 
W. P. Stephens, The Theology of Huldrych Zwingli. – Oxford 1986 
Berndt Hamm, Zwinglis Reformation der Freiheit. – Neunkirchen-Vluyn 1988. 

 
Zwingli hatte einen starken politischen Einfluß im reformatorischen Zürich, er hatte 
eine wachsende Bereitschaft, in die Rolle eines alttestamentarischen Propheten zu 
schlüpfen. Er war unverzichtbar in den Bemühungen, eine europäische antihabsbur-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257 - am 22.01.2026, 03:43:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-257
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

