Methodus N* 3 (2008) Notas de discusion

METHODOLOGISCHE ASPEKTE IN DILTHEYS
ERKENNTNISTHEORIE: EINE EINFUHRUNG IN SEINEN
HISTORISCHEN KRITISISMUS

Jorge Torres
Pontificia Universidad Catolica de Chile
jtorresl@uc.cl

Einleitung

Wit vieLE KomMmENTATORENvVONn Diltheybehauptethaben, istdas Hauptziel
seiner Philosophie, eine strenge Grundlegung der Geisteswissenschaften
zu erreichen.! Inmitten der Entwicklung des Positivismus und seines
methodologischen Monismus, der alle physikalischen oder psychischen
Phanomene auf ein einziges wissenschaftliches Grundprinzip reduzieren
wollte, versucht Dilthey, eine totale Unabhangigkeit der Geisteswissenschaften
abzugrenzen. Die Opposition gegen den Positivismus und dessen Methode
ist zugleich eine philosophische Gegentiberstellung zu jeder Tendenz, die die
psychischen Phanomene des Menschen als bloBe physikalische Ereignisse
begreift. Im Gegensatz zu dieser Tendenz, und als eine ausdriickliche Reaktion
darauf, glaubt Dilthey eher, die psychische Welt der inneren Erlebnisse muss als
etwas ganz anderes verstanden werden. Dilthey sagt, dass sie sowohl ihre eigene
Struktur als auch ihre eigenen Gesetze besitzt, was ja zur Folge hat, dass die sog

"' In der Einleitung zu einer Antologie verschiedener Texte von Dilthey, die seine ,Kritik der
historischen Vernunft’ zu rekonstruieren versuchen, sagt Lessing: ,,Das Grundproblem der
Philosophie Wilhelm Diltheys (1833 — 1911) ist die Konzipierung und Ausarbeitung einer
erkenntnistheoretisch-logisch-methologischen  Grundlegung der Geisteswissenschaften®
(Lessing, 1984, S. 9). Das Gleiche gilt fiir andere Kommentatoren (vgl. J. Grondin, 1991,
S. 110 ff:; M. Riedel (1970) merkt das Gleiche in seiner ausgezeichneten Einleitung zum
Werk ,,Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften®). Auch Dilthey
erwahnt es oft (nur einige wenige Beispicle dafiir: vgl. Dilthey, 1981, S. 89 ff; Dilthey, 1924,
S. 3, 116 ft.; Dilthey, 1979, S. 189)

91

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
halts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodus N* 3 (2008) Jorge Torres

Jinnere Welt” der Erlebnisse von einer besonderen Methode erforscht werden
muss. Die Aufgabe einer solchen Methode ist ja selbstverstandlich, sobald man
erkennt, dass die ontologische Struktur der psychischen Welt nicht einfach
der Welt der Natur zu entsprechen scheint. Daher kommt es, dass Dilthey
zuniachst die relative Unabhangigkeit der psychischen Phanomene beweisen
muss, damit er daraufhin eine solche Methode erfolgreich rechtfertigen kann.
Keineswegs besagt Dilthey damit, dass unsere psychische Welt nicht von der
Natur beeinflusst wird, und demnach das Menschbewusstsein nicht an die
auBere Welt gebunden ist. Eine solche Ansicht wiirde doch keinen Sinn machen,
insofern sie ja unsere organisch-biologische Dimension verneint. Vielmehr
denkt er, der Mensch besteht aus einer Einheit beider Seinsbereiche, obwohl
sie nicht gleichsetzt werden kénnen. Will man die geistige Welt des Menschen
erforschen, so kann man stichhaltige Veranlassungen dazu finden, diesen
Bereich von der physichen Wirklichkeit abzugrenzen. Trotzdem sind sie in re
nicht getrennt; diese Abgrenzung lasst sich nur als eine methodologische, aber
nicht als tatsachliche Trennung verstehen. Das hei3t: das organische Leben
tritt nur als eine notwendige, aber nicht als eine hinreichende Bedingung fiir
die Aktivitaten unserer psychischen Erlebnisse auf.

Im Folgenden nehme ich mir vor, das Problem der Methode in Diltheys
Philosophie zu erlautern. Meiner Meinung nach ist dieses methodologische
Problem eine unmittelbare Konsequenz von Diltheys Erlebnissauffassung
Was hier deswegen auch erortert werden soll, ist vor allem der Kernsatz
seiner Theorie der inneren Welt, d.h., was Dilthey unter ,Erlebnis’ versteht.
Um dies zu vollzichen, werde ich den Text in zwei Grundthemen gliedern: (a)
Diltheys neue Erkenntnistheorie, die als eine Reaktion auf den Positivismus
verstanden werden kann, und (b) Diltheys Auffassung der inneren Welt und
threr Erlebnisse.

1. Dultheys Erkenntnistheoree.

1.1 Allgemeine Bemerkung iiber die Vorgeschichte: Empirismus und Positwismus.

Im Jahr 1844 gibt Mill seine bekannte ,Logik’ heraus. Da verteidigt
Mill —den sehr allgemein formuliert— epistemologischen Grundsatz, dass
all die moralen Wissenschaften sich den Naturwissenschaften unterordnen

92

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
halts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus N* 3 (2008)

mussen (unter ,,moralen Wissenschaften* muss man ,,Geisteswissenschaften®
verstehen, vgl. Dilthey, 1924, S. 23, Fulinote 2). Mit diesem epistemologischen
Vorbild versucht Mill, eine umfassende Methode fiir jede mogliche Erkenntnis
zu griinden, gleichgiiltig ob diese Erkenntnis entweder den Menschen oder die
Natur zum Gegenstand hat. Strebt eine Wissenschaft an, bei der Untersuchung
der Natur des Menschen richtig zu verfahren, so muss sie notwendigerweise
die Methode der Naturwissenschaften tbernehmen.? Deshalb miissen die
empirischen Gesetze der Naturwissenschaften auch von den sog. moralen
Wissenschaften eingehalten werden. Fir Mill ist ein empirisches Gesetz eine
Gleichformigkeit, die aber fiir verschieden betrachtete Einzelfalle gilt. Es liegt
auf der Hand, dass er sich mit dieser Gleichférmigkeit der Einzelfalle auf
den Induktionsvorgang bezieht, was ihm folglich den Anlass dazu gibt, zu
fordern, dass die Induktion auch auf die Geisteswissenschaften angewendet
werden muss. Aber wenn dies der Fall wire, konnten die Geisteswissenschaften
nicht ihre eigenen Gesetze besitzen, da der Unterschied zwischen den
Natur-wissenschaften und den Geisteswissenschaften nur darin besteht, dass
die Grade der Gewissheit zu unterscheiden sind, nicht aber die Art ihrer
Gestaltung; wihrend die empirischen Gesetze in den Geisteswissenschaften
nicht so streng sondern einfach Verallgemeinerungen sind, sind sie streng

2 Hier kann ich auf keine detallierte Analyse eingehen. Jedoch scheint mir wichtig
hervorzuheben, dass es im Buch VI der Mill Logiks einen Abschnitt mit dem Titel ,, The
backward state of the Moral Sciences can only be remedied by applying to them the
methods of Physical Science, duly extended and generalised” gibt (vgl. Logic, Book VI,
Chapter 1, § 1). Allerdings war Mill kein naiver Philosoph und er wurde sich des Limits
einer solchen Stellung bewusst (man darf in der Tat nicht vergessen, dass er das Wort
,duly’ benutzt). An einer weiteren Stelle erklart Mill, dass man einige allgemeine Gesetze
der Gesellschaft bestimmen kann, jedoch keine strengen Gesetze, wie beispielsweise in der
Astronomie, formuliert werden konnen (vgl. Logic, Book VI, Chapter 3, § 2; Chapter 6,
§ 2 ). Mill kritisiert sogar jede Methode, die die gesellschaftlichen Phinomene als bloBe
materialistische Wirkungen versteht. Er bezeichnet diese Art von Methode ,The Chemical,
or Experimental, Method” und ist der Meinung, dass ihre Anwendung auf die Sozialkunde
unmoglich ist (vgl. Ibid., Chapter 7, § 1). Das ist jedoch nicht alles, da die Sozialkunde,
obwohl sie keine Naturwissenschaft ist, versuchen muss, dieser Art von Erkenntnis zu
umatieren: ., The science of human nature is of this description. It falls far short of the standard
of exactness now realised in Astronomy; but there is no reason that it should not be as much
a science as Tidology is, or as Astronomy was when its calculations had only mastered the
main phenomena, but not the perturbations® (vgl. Ibid., Chapter 3, § 2). Mill fithrt noch
weiter aus, indem er ausdriicklich sagt: ,,But in order to give a genuinely scientific character
to the study [der Sozialkunde], it is indispensable that these approximate generalisations,
which in themselves would amount only to the lowest kind of empirical laws, should be
connected deductively with the laws of nature from which they result---should be resolved
into the properties of the causes on which the phenomena depend* (Ibid.)

93

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodus N 3 (2008) Jorge Torres

genommen Gesetze in der Naturwissenschaft. Sie entwickeln sich aber nicht in
zwei verschiedenen Bereichen.” Fiir Dilthey war diese Theorie ein Mittelpunkt
an der Grenze zwischen Physiologie und Psychologie (Dilthey spielt auf die
psychologische Theorie von Fechner an, die damals fiir eine ,,Psychophysik®
gehalten wurde (vgl., Dilthey, 1922, S. 34— 35)). Es scheint mir auch interessant,
hervorzuheben, dass Comte sich an der selben Idee in Frankreich orientierte,
indem er die Soziologie eine ,soziale Physik’ nannte, als er sie gegrindete.
Hervorzuheben ist dieser technische Begrift vor allem deshalb, weil dieser
uns zweifellos zeigt, wie stark der Einfluss der Naturwissenschaften auf die
sog. Geisteswissenschaften war: so aufgefasst ist eine wirkliche Erkenntnis nur
als eine Erkenntnis von physischen Tatsachen moglich.* Im Gegensatz dazu,
denkt Dilthey, dass die epistemologische Theorie, welche dem Positivismus
cigen war, in willktrlicher Weise die Methode der Naturwisseschaften auf den

*Mills Auffassung der Historie bietet ein gutes Beispiel, um zu erkldren, wie er die Arbeit
der Geisteswissenschaften erfasst: der Philosoph fiihrt das Gesetz der ,,unverandlichen
Kausalitat™ in den Bereich der Historie ein, mit dem er die Statistik auf die Historie
anzuwenden sucht, wie auch Buckle versucht hat. Nach Mill, wenn durch dieses Gesetz
cine allgemeine Handlung des Menschen aufgefunden wird, z.B. dass der Mensch unter
gewissen Vorausetzungen immer das gleiche Verhalten aufweist, konnte es uns helfen, eine
RegelmaBigkeit des menschlichen Verhaltens zu bestimmen. Damit ist es moglich, den
zuktinftigen Handlungen zuvorzukommen und so ein konkretes Ergebnis zu erreichen (wir
konnten beispielsweise die schlechten Handlungen korrigieren) (vgl. Logic, Book VI, Chapter
5,88 1 —2). Noch ein weiteres gutes Beispiel der Millstheorie kann aus seiner Psychologie
herausgezogen werden, wobei es sich um den Einfluss der physikalischen Tatsachen auf
die psychische Phanomene handelt. Obwohl die psychischen Phinomene nicht einfach auf
ihre wechselseitige physische ,,Ursache® reduziert werden, sagt Mill: “It must by no means
be forgotten that the laws of mind may be derivative laws resulting from laws of animal
life, and that their truth therefore may ultimately depend on physical conditions; and the
influence of physiological states or physiological changes in altering or counteracting the
mental successions is one of the most important departments of psychological study” (Logic,
Book VI, Chapter 4, § 2).

* Dilthey studierte sowohl die empirische Stellung von Mill als auch Comtes Positivismus. In
der Tat krisierte er beides im Essay ,,Uber das Studium der Geschichte der Wissenschaften
vom Menschen, der Gesellschaft und der Geschichte®, der im Jahre 1875 in den
Philosophischen Monatschefien erschien. Wie Cacciatore richtig erklart, ist dieser Text eine
der ersten Skizzen, um die Methode der gesellschaftlich-historischen Wissenschaften zu
definieren (vgl. Cacciatore, 1976, I, S. 52). Hinsichtlich Comtes Positivismus betont Dilthey
drei Grundprobleme in einem spateren Werk: (a) Er versucht, den Geist der Naturerkenntnis
zu unterwefen. So macht Comte die psychischen Zustiande ausschlieBlich abhangig von den
physiologischen; (b) Comte kann die Phanomene nicht richtig ansehen, weil sein Auge blind
wegen seiner Tendenz zur gleichformigen Regelung der Wissenschatft ist; (c) Im Gegensatz
zu Dilthey glaubt Comte, die innere Wahrnemmung ist unméglich (vgl, Dilthey, 1924, S.
393). Zu Diltheys Auffasung des Positivismus von Comte empfehele ich eine kleine, aber
gute Einfiihrung in dieses Thema: Gabilondo Pujol (1988) S. 63 — 76.

94

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus N* 3 (2008)

Bereich des Geistes tibertrage, ohne dazu berechtigt zu sein. Seiner Meinung
nach kann man die geistigen Phanomene nicht dazu forcieren, sie aufgrund
ihrer ontologischen Struktur in ein ungeeignetes Gebiet ein zu ordnen.” Daher
wird gefordert, eine Abgrenzung der Geisteswisseschaften zu erméglichen,
sodass eine totale Autonomie jener besonderen Erkenntnis méglich ist. Dann
wird natiirlich die Frage danach aufgeworfen, auf welchem Boden diese
Autonomie gegriindet werden kann (vgl. 2.1).

Wie gesagt, wurde das Bewusstsein wie ein Epiphanomen sowohl durch
den Empirismus als auch durch den Positivimus aufgefasst, d.h. als eine
bloBe Wirkung, die von den physiologischen Tatigkeiten ganz abhangig ist.
Eine Hauptbewegung der Psychologie, die eine solche Stellung in jener Zeit
ausdriicklich vertrat, war die sog. ,,erklarende Psychologie®. Wenn sich diese
vornahm, das Bewusstsein zu erklaren, behauptete sie, dass alle Erlebnisse durch
einen ursichlichen Zusammenhang auf nicht weiter reduzierbare Einheiten
vermindert werden kénne.® Fur die erklarende Psychologie kommen diese
untrennbaren Einheiten den Empfindungen zu, die als wirkliche atomische
Strukturen der Erfahrung verstanden wurden. Noch genauer gesagt: aus dieser
Perspektive konnte man all die Erlebnisse auf Empfindungen zurtickfithren,
weil der Ursprung jedes psychischen Inhalts dort liegt. Um irgendeinen
Inhalt des Bewusstseins zu erkldren, wire es aus diesem Grunde notwendig,
diesen in seine Bestandteile, und zwar Empfindungen, zu zerlegen. Dieser
psychologischen Tendenz setzt Dilthey eine ,,beschreibende Psychologie®
gegeniiber, die mittels der Analyse der Erlebnisse als solche verfahrt. Dies ist das
Grundthema des Werkes ,,Ideen iiber eine beschreibende und zergliedernde
Psychologie®, das im Jahre 1894 zum ersten Mal herausgegeben wurde,

> So erortert Dilthey: ,,Die Antworten Comtes und der Positivisten, St. Mills und der
Empiristen auf diese Fragen schienen mir die geschichtliche Wirklichkeit zu verstimmeln,
um sie den Begriffen und Methoden der Naturwissenschaften anzupassen® (Dilthey, 1983,
S.31).

® Hinsichtlich dieses Themas sagt Ferrater Mora: ,,(...) asi como la ciencia explicativa es
toda subordinaciéon de un campo de fenémenos a una conexién causal por medio de un
numero limitado de elementos (es decir, de partes integrantes en la conexion) univocamente
determinados, la psicologia explicativa es la derivacién de los hechos que se dan en la
experiencia interna, en el estudio de los demas hombres y de la realidad historica a base de
un namero limitado de elemento analiticamente descubiertos. Esta psicologia, que partio
del analisis de la percepcién y de la memoria, condujo poco a poco a un asociacionismo
basado en las sensaciones a partir de las cuales se intentaba esforzadamente construir toda
representacion superior” (1949, S. 9)

95

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodus N* 3 (2008) Jorge Torres

welches jedoch schon friher im Jahre 1883 in Umlauf kam.” Keineswegs will
diese beschreibende Psychologie besagen, der Mensch bestehe nur aus einem
abstrakten Geist und habe keine ,,konkrete® physiologische Aktivitit. Dilthey
selbst erkennt sogar an, dass eine enge Beziechung zwischen beiden Gebieten
notwendigerweise zustande kommt:

Jedoch in einem weiten Umfang fassen die Geisteswisseschaften Naturtatsachen in sich,
haben Naturerkenntnis zur Grundlage. Déachte man sich rein geistige Wesen in einem
aus solchen allen bestehenden Personenreich, so wiirde ihr Hervortreten, ithre Erhaltung
und Entwicklung, wie ihr Verschwinden, an Bedingungen geistiger Art gebunden sein; ihr
Wohlsein wiare in ihrer Lage zur geistigen Welt gegriindet; ihre Verbindung untereinander,
ihre Handlungen aufeinander wiirden sich durch rein geistige Mittel vollzichen (...) Das
System solcher Individuen wiirde in reiner Geisteswissenschaft erkannt werden. In
Wirklichkeit entsteht ein Individuum, wird erhalten und entwickelt sich auf Grund der
Funktionen des tierischen Organismus und ihrer Bezichungen zu dem umgebenden
Naturlauf; sein Lebensgefiihl ist wenigstens teilweise in diesen Funktionen gegriindet;
seine Eindriicke sind von den Sinnesorganen und ihren Affektionen seitens der Aulenwelt
bedingt; den Reichtum und die Beweglichkeit seiner Vostellungen un seiner Willensakte

finden wir vielfach von Verdanderungen in seinem Nervensystem abhangig (Dilthey, 1922,
S. 14— 15).

Dies erklart von vornherein, warum das Wort ,Lebenseinheit’ oder der
Ausdruck ,psycho-physische Einheit” von Dilthey benutzt wurde, um sich
auf den Menschen zu bezichen, sofern es eine gewisse Verbindung der bei-
den Bereiche in ihm gibt. Dies schlieft aber natiirlich nicht aus, dass die

’Im Kapitel VIII des ersten einleitenden Buches seiner ,, Einleitung in die Geisteswissenschaflen
man liest das Folgende: ,,Die Aufgaben einer solchen grundlegenden Wissenschaft kann die
Psychologie nur 16sen, indem sie sich in den Grenzen einer deskriptiven Wissenschaft halt
(...) dagegen die erklarende Psychologie, welche den ganzen Zusammenhang des geistigen
Lebens durch gewisse Annahmen ableitbar machen will, von sich reinlich unerscheidet.
(...) Fur die Psychologie selber aber ergibt sich aus ithrer Stellung im Zusammenhang der
Geisteswissenschaft, dass sie als deskriptive Wissenschaft (ein in der Grundlegung niaher zu
entwickelnder Begriff) sich unterscheiden muss von der erklarenden Wissenschalft, welche,
ihrer Natur nach hypotetisch, einfachen Annahmen die Tatsachen des geistigen Lebens zu
unterwerfen unternimmt® (Dilthey, 1922, S. 32 — 33). Auf jeden Fall muss man merken, dass
die Psychologie seine Aufgabe der Hermeneutik spater abtreten wird, die jede Erlebnisse als
solche versteht. Von hier ab ersetzte Dilthey die Oposition zwischen dem ,Beschreiben’ und
dem ,Erklaren’; durch die existierende zwischen dem ,Verstehen’ und dem ,Erklaren’. (vgl.
Dilthey, 1981)

96

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus N* 3 (2008)

Geisteswissenschaften, wo thre Zwecke es fordern, sich der Unterscheidung des
Physischen und Psychischen bedienen kénnen. Man soll aber daraus nicht den
Schluss ziehen, die Naturwissenschaften konnten den Geisteswissenschaften
keine wichtige Hilfe sein. Dies ist allerdings eine Hilfe, die keineswegs
entscheidend auf diesem Gebiet ist. (vgl. Dilthey, 1983a, S. 259; vgl. S. 15 - 17).

Doch welchen Sinn hat diese Psychologieunterscheidung tuberhaupt?
Konnte eine beschreibende Psychologie von den biologischen Gesetzen
absehen? Wenn ja, was impliziert das geneu? Oder besser gesagt: welchen
Unterschied gibt es zwischen ,dem Erklaren’ und ,dem Beschreiben’? Um
diesen Unterschied besser verstehen, und auf die aufgeworfenen Fragen richtig
antworten zu konnen, muss man noch weitere Uberlegungen hinzufiigen.

1.2 Die Abgrenzung der Geisteswissenschafien: zu einer Kritik der hustorischen Vernunfi.

Wie Gadamer richtig beobachtete, kann man sagen, Diltheys Kritisismus
folge dem Kantischen Projekt bis zu einem gewissen Grade: ,,Dilthey will
sagen: Die historische Vernunft bedarf genau so einer Rechtfertigung wie
die reine Vernunft® (Gadamer, Wahrheit und Methode, (WM), S. 223).
Dann fithrt Gadamer weiter aus: ,,So mufite Dilthey neben Kants Antwort
auf die Frage, wie reine Naturwissenschaft moglich sei, eine Antwort auf
die Frage suchen, wie die geschichtliche Erfahrung zur Wissenschaft zu
werden vermag® (WM, S. 225). Dieses epistemologische Projekt macht in
der Tat deutlich, warum der Ausdruck ,,Entwiirfe zur Kritik der historischen
Vernunft® von Dilthey benutzt wurde (Vgl. Dilthey, 1979, S. 191 ff).
Anhand dieser besonderen Terminologie lasst sich feststellen, inwiefern er
versuchte, ein ganzes System der Geisteswissenschaften zu errichten, wessen
Hauptziel es war, die Geisteswissenschaften, anhand der Entdeckung einer
neuen Methode als Reaktion auf den methodologischen Monismus, von den
Naturwissenschaften abzugrenzen.® Widersinnigerweise resultiert aus diesem

% Wie man weiB3, konnte Dilthey dieses umfassende System leider nicht zu Ende bringen.
Obwohl Dilthey ein ganzes Unternehmen in seiner ,Vorrede zum ersten Band der
JLEinleitung in die Geisteswissenschaften’ von 1883 und auch im sogennanten ,,Althoff-
Brief* von 1882 versprach, hat er die Absicht eines ganzen Systems nicht vollzogen: ,,Das
eigentliche Ziel des ganzen Unternehmens, die Erkenntnistheorie, Logik und Methodologie
der Geisteswissenschaften, soll dann, ebenso wie die als Fortfithrung der Metaphysik-Kritik

97

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodus N* 3 (2008) Jorge Torres

Bezug auf Kant eine Entfernung von ihm, da Kant sich ausschlieBlich auf die
Rechfertigung des mathematisch-naturwissenschaftlichen Aufbaus der Welt
und thren Erkenntniswert konzentrierte. Auf der Grundlage seiner eigenen
Erkenntnistheorie sucht Dilthey jedoch etwas Ahnliches fiir die geschichtliche
Welt, welche nicht richtig durch die kantischen Kategorien begriffen werden
kann. Dilthey kritisierte sogar, dass Kants Theorie des ,reinen Ichs’ von dem
ganzen geschichtlichen Hintergrund abgeshen hatte. In dieser Hinsicht kann
man einen der bekanntesten Abschnitte verstehen, der bereits in der Vorrede
der Einleitung steht:

In den Adern des erkennenden Subjekts, das Locke, Hume und Kant konstruierten, rinnt
nicht wirkliches Blut, sondern der verdiinnte Saft von Vernunft als bloBer Denktatigkeit.
Mich fiihrte aber historische wie psychologische Beschiftigung mit dem ganzen Menschen
dahin, diesen, in der Mannigfaltigkeit seiner Krafte, dies wollend fithlend vorstellende
Wesen auch der Erklarung der Erkenntnis und ihrer Begriffe (wie AuBlenwelt, Zeit, Substanz,
Ursache) zugrunde zu legen (...) Die Methode des folgenden Versuchs ist daher diese: jeden
Bestandteil des gegenwartigen abstrakten, wissenschaftlichen Denkens halte ich an die ganze
Menschennatur, wie Erfahrung, Studium der Sprache und der Geschichte sie erweisen und
suche ihren Zusammenhang (Dilthey, 1983, S. 32).

Nach Riedel weist dies mindestens vier Hauptpunkte auf, die Diltheys
Projekt von der Kantischen Kritik abgrenzen lassen: (a) So aufgefal3t hat
die Kantische Kritik nicht tief genug in den Korper der menschlichen
Erkenntnis eingeschnitten, weil er die Vernunft nur als reine kritisiert; (b)
die Kantische Kritik untersucht nur die apriorischen Grundlagen der Er-
fahrungswissenschaft, ohne die Forschungpraxis zu beriicksichtigen; (c)
Kants Kritik erklart die Erfahrung und Erkenntnis mittels des erkennenden
Subjekts und seiner Vorstellungen, die eine apriorische zeitlos-gleichbleibende
Erfahrung erichtet. Als Reaktion darauf] stellt Dilthey die Frage nach der
Moglichkeit einer ungegenstandlichen und wandelbaren Erfahrung, die den
Geisteswissenschaften eigentimlich ist, d.h., nach der Mdglichkeit einer
Jnneren Erfahrung’; (d) Laut Kants Auffasung der Metaphysik, steht sie in

des zweiten Buches gedachte wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung der Entwicklung
der Einzelwissenschaften des Menschen, der Gesellschaft und der Geschichte, sowie einer
historisch-kritischen Darstellung der Erkenntnistheorie den Inhalt des 2. Bandes der
«FEinleitung» ausmachen. Dieser 2. Band kann von Dilthey allerdings trotz unermudlicher
Anstrengungen nicht abgeschlossen werden® (Lessing, 1983, S. 16)

98

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
halts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus N* 3 (2008)

der reinen Vernunft, weil sie ihm als die Wissenschaft der nicht weiter im
Erkenntnisvorgang bedingten allgemeinen und notwendigen Prinzipien gilt.
Sie ist die Wissenschalft, welche die h6chsten uns méglichen Vernunfteinheiten
in unserer Erkenntnis entdeckt. Das ist aber fiir Dilthey eine bloe Abstraktion
der geschichtlichen Inhalten, die notwendig sind, um die Metaphysik in ithrem
ganzen Umfang richtig zu verstehen. In diesem Sinne steht Dilthey naher bei
Hegel als bei Kant insofern, als die geschichtliche Wirklichkeit eine Hauptrolle
in seiner Erkenntnistheorie spielt: bei Dilthey kann man eine Kritik finden
(Kant), sie ist aber historisch (Hegel) (vgl. Riedel, 1970, S. 23 — 25).

Trotz dieser Distanz, ldsst sich sagen: falls eine solche Erkenntnistheorie
eine wirkliche Kritik zu werden vermag, wie sie von Kant verwirklicht wurde,
muss sie erklautern, wie thr Gegenstand moglich ist, d.h. ebenso wie Kant die
Grundlagen reiner Naturwissenschaft aus den Prinzipien des reinen Verstandes
abgeleitet hatte, muss auch Dilthey die objektiven Geltungsbedingungen der
Geisteswissenschaften entdecken, wobei es sich nun vor allem um die
Abgrenzung sowohl ihres eigenen Gegenstandes als auch ihren Bedingungen
handelt. Was diese Aufgabe angeht, so konnte man zunachst behaupten, dass
die Geisteswissenschaften ,den Menschen’ zum Gegenstand Threr Forschung
haben und ihre Grundlage darauf beruht. Die vorgeschlagene These ist aber
Uberstiirzt, sofern sich aus ihr eine petitio principii zu ergeben scheint: genauer
gesagt, steht gerade in der Diskussion, ob das Wesen des Menschen nur aus
physischen Gesetzen besteht oder nicht. Es ist deshalb auf keinen Fall zulassig,
daraus den Schluss zu ziehen, dass der Mensch der eigene Gegenstand
der Geisteiswissenschaften ist. Man darf nicht aus der Augen verlieren,
dass der selbe Philosoph sich auf den Menschen als eine ,psycho-physische
Einheit’ bezieht.” In ihm erhebt sich also ein weiterer physischer Bereich, der
Gegenstand der Naturwissenschaften ist. Wie gesagt, gerade Dilthey muss dies
verniinftigerweise zugeben:

Ich gehe von dem umfassenden Tatbestand aus, welcher die feste Grundlage jedes
Rassonnements uber die Geisteswissenschaften bildet. Neben den Naturwissenschaften hat

sich eine Gruppe von Erkenntnisen entwickelt, naturwiichsig, aus den Aufgaben des Lebens

? So verstecht man, warum Dilthey bedenkt, dass die Geisteswissenschaften ohne eine
Anthropologie nicht méglich sind, da sich hinter seiner Grundlegung schlieBlich eine
bestimmte Auffasung des Menschen verbirgt (Vgl. Dilthey, 1922, S. 28 {f.).

99

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodus N* 3 (2008) Jorge Torres

selbst, welche durch die Gemeinsamkeit des Gegenstandes miteinander verbunden sind
(Dilthey, 1981, S. 89).

Die Frage lautet aber nun: wie kénnen beide Wissenschaften sich
unterscheiden, wenn sie sich voneinander darin nicht unterscheiden, dass sie
sich scheinbar jeweils auf einen eigenen Gegenstand konzentrieren, und dieser
Gegenstand in beiden Fillen der Mensch ist. Man kénnte die Vermutung
wagen, dass es die logische Struktur ist, worin beide sich unterscheiden, was
aber leider nicht die richtige Antwort darauf sein kann:

Selbstverstandlich sind es dieselben logischen Operationen, durch welche auf allen Gebieten
gleichmaBig Tatsachen in Bezichung zueinander gesetzt werden. Mogen diese Tatsachen
physische oder geistige sein, mégen sie in der auBleren oder in der inneren Erfahrung
auftreten, sie werden durch dieselben Denkakte und logischen Vorgange miteinander
verbunden. Vergleichen, sonach Unterscheiden, Gleichfinden und Grade des Unterschiedes
bestimmen, Verbinden, Trennen, Urteilen, SchlieBen sind in Naturwissenschaften und in
Geisteswissenschaften gleichméfig wirksam, die Verhdltnisse von Tatsachen zur Erkenntnis
zu bringen (Dilthey, 1983a, S. 258).

Doch wie konnen beide Arten von Erkenntnis unterschieden werden,
wenn die Unterteilung weder durch den Gegenstand noch ihre logische
Struktur zu unterscheiden ist? Meiner Meinung nach kénnen zunachst zwei
geeignete Losungen dafiir gefunden werden, die miteinander stark verwachsen
sind: (a) Einerseits ist der Gegenstand der Geisteswissenschaften nicht einfach
der Mensch, sondern vor allem nur gewisse Aspekte von ithm, (b) andererseits,
obwohl beide dieselben logischen Operationen aufweisen, wie Dilthey an
diesem Abschnitt ausdriicklich argumentiert, beruht ihr Unterschied cher
in der Weise, wie thnen die Erfahrung gegeben ist. In Hinblick auf (a) regt
Dilthey die Notwendigkeit an, eine bestimmte Abstraktion zu vollzichen, die
nur das Psychische in Betracht zieht.! Was den Punkt (b) betrifft, so schlagt der
Philosoph eine Selbstbesinnung vor. Aus diesen zwei Punkten entsteht in der
Tat seine Theorie der Erlebnisse. Im Folgenden méchte ich ansehen, was diese
Theorie genau mit sich bringt.

19 Diese Abstraktion scheint mir eine der ersten Skizzen der ,phanomenologischen Reduktion’

zu sein.

100

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus N* 3 (2008)

2. Dultheys Auffassung der inneren Welt und threr Erlebnisse.

2.1 Die Tatsachen des Bewussteins und der Satz der Phinomenalitiit.

Die Ausfuhrung eines korrekten Programms der Geisteswissenschaft
impliziert gleichzeitig eine erkenntnistheoretisch-logisch-methodologische Be-
grindung (vgl. Lessing, 1983, S. 22). Wird eine richtige Theorie der psy-
chischen Welt gesucht, so muss man zuerst die Frage aufwerfen, inwiefern
diese Welt als solche und nicht nur als ein bloBes Epiphdnomen existiert: so ist
die Frage nach dem Gegenstand diejenige, die nach seinen Bedingungen der
Moglichkeit fragt.

Der Ausgangpunkt dieser Theorie liegt im sog. ,Satz der Phanomenalitat’,
nach dem alles, was fur das Subjekt existiert, unter der allgemeinsten Bedin-
gung steht, Tatsache seines Bewusstseins zu sein (vgl. Dilthey, 1983b, S. 151).
Interessant wére zu verfolgen, was dieser Grundsatz mit sich bringt. Es ist
eigentlich nicht einmal klar, was Dilthey unter ,Bewusstsein’ im vorliegenden
Zusammenhang versteht. Darin sehe ich jedoch folgendes Problem: versucht
man den speziellen Inhalt des Bewussteins deutlich zu machen, muss man
zuerst, als Vorsaussetzung dafiir, die Bedeutung des selben Bewusstseins
klarstellen. Fangen wir also damit an: es scheint mir erwdhnenswert, dass
Dilthey mit dem Wort ,Bewusstsein’ sowohl eine umfassende als auch eine
dynamische Gesamtheit im Menschen bezeichnet, die nicht einfach in
kognitiven oder intelektuellen Operationen besteht.!" In diesem Sinne kann
alles, was vor mich gestellt wird, als eine Tatsache des Bewusstseins aufgefasst
werden. So sind diese Tatsachen beispielsweise das Gefiihl, das Denken, der
Wunsch, die Einbildungskraft, u.s.w. Ich bin der Meinung, dass dieser Satz kein

1" Der Ausdruck: Bewusstsein (conscientia) kann nicht definiert, sondern als ein nicht weiter
auflosbarer letzter Befund nur aufgezeigt werden. Ich erlebe in mir diese Art und Weise,
in welcher etwas fiir mich da ist. Gleichviel, welche Verschiedenheiten in mir obwalten
mogen: das Gemeinsame, dessen Folge das Filir-mich-dasein ist, nenne ich Bewusstsein.
Durch diese Aufzeigung des Tatbestandes, welcher mit dem Worte Bewusstsein bezeichnet
wird, ist die Einschrankung seines Sinnes auf die Vorgange des Vorstellens, der Intelligenz
ausgeschlossen. Bewusstsein findet statt, wenn ich den Wohlgeruch der Berge wahrnehme,
nicht minder, wenn ich von ihm angenehm erregt werde — oder seiner mich erinnere,
oder seine Ursachen erkenne, oder nach ihm Verlangen trage. Unter dem einen Namen
Bewusstsein sind alle diese verschiedenen Arten und Weisen erfasst, wie ein Psychisches fiir
mich da ist“ (Dilthey, 1983c, S. 94)

101

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodus N* 3 (2008) Jorge Torres

Problem darstellt und als ein analytisches Urteil interpretiert werden muss:
ist etwas nicht vor dem Bewusstsein, so ist es nicht Fur-mich-da, ebenso wie
umgekehrt, bin ich mir eines Dinges nicht bewusst, solange es nicht vor mir
da ist. Die ganze Realitat mit ihrer Verschiedenartigkeit, d.h. Gegenstande,
Personen, Willakten, u.s.w, muss im Moment von mir als Tatsache meines
Bewusstseins erlebt werden, woraus folgt, dass sie unter den Bedingungen
meines Bewusstseins stchen missen, genauso wie dies der Fall bei Kants
Theorie des ,,reinen Ichs® war. Keineswegs ist die unmittelbare Folge hieraus,
,»dass in jedem Fall, in welchem ein Gegenstand da ist, mir per se bewusst sein
muss, dass dieser Gegenstand eine Tatsache des Bewusstseins sei® (Dilthey,
1983c, S. 94). Dies wiirde nach sich ziehen, dass jede Wahrnehmung eines
Gegenstandes per se mit einer inneren Wahrnehmung davon verbunden set,
dass ihr Gegenstand in einem Vorgang des Bewusstseins gegeben ist, und dies
wire zuviel behauptet. In den meisten Fallen wird mit dem Auftreten des
Objektes eine innere Wahrnehmung des Bewusstseinsvorgangs, mittels dessen
er fur mich da ist, verbunden sein, aber ist dies nicht immer notwendig (Ibid.

S. 95).

So aufgefasst gibt es zwei Hauptmomente jeder Wahrnehmung: wenn
das Subjekt (1) eine Wahrnehmung irgendeines Gegenstandes hat, hat er
gleichzeitig (2) eine stillschweigende Wahrnehmung desselben Aktes. Anders
ausgedriickt, wenn ich etwas wahrnehme, bin ich mir auch desselben Aktes der
Wahrnehmung bewusst; dieser korrelative Akt meines Bewusstseins begleitet
immer die Wahrnehmung des Objektes. Wie wir schon sahen, geht Dilthey
stets von der Tatsache aus, dass diese zwei Hauptmomente der Wahrnehmung
nicht immer einleuchtend sind, besonders das Bewusstsein des psychischen
Aktes als solchen:

Je schlichter freilich, gesunder, tiefer ich in den Gegenstand versenkt bin, desto mehr
vergesse ich mich selber in ihm. Wenn ich auf der Bithne vor mir den Brutus in seinem Zelt
gewahre, vor der Schlacht von Philippi, wie ihm der Geist Julius Casars erscheint: dann
ist nichts als dieses Zelt, Brutus in ihm schlafmiide lesend, das dunkler brennende Licht
(...) Mein Selbst ist sozusagen ausgeldscht in diesem Augenblick und in Bezug auf diesen

Wahrnehmungszustand; ich werde des Vorgangs, in dem ich gewahre, nicht inne (Ibid).

102

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus N 3 (2008)

Dieser Abschnitt zeigt uns, wie das erste Niveau der Wahrnehmung (1)
manchmal vorherrschend ist. Damit ist aber nicht gemeint, dass das totale
Verschwinden von (2) moglich ist. Obwohl ich mir desselben Aktes der
Wahrnehmung nicht immer bewusst bin —und das geschieht uns de facto im
Alltag— weil nur Gegenstade Fiir-uns-da sind, kann ich den Akt als solchen
anerkennen, sobald ein Antrieb von auflen oder innen entsteht, womit sich
die Realitit als ein Vorgang der Wahrnehmung, und zwar als eine Tatsache
meines Bewusstseins, erweist. In diesem Fall kénnte ich sogar auch tiberlegen
und wieder auf die Tatsache meines Bewusstseins zurtickkommen, was
mir seinerseits Anlass geben wiirde, zu bemerken, dass die Moglichkeit des
Selbstbewusstseins immer besteht, obwohl ich mir dessen am Anfang nicht
bewusst war, da die inner-andauernde und korrelative Wahrnehmung nicht
ausdriicklich war.'> Wenn das Ich wieder auf sich kommt, kann es dieselben
Akte der typisch-auBleren Wahrnehmung als Gegenstand gewinnen. Auf diese
Weise lassen sich die Tatsachen des Bewussteins als der wirkliche Inhalt der
Wahrnehmung, und nicht mehr als irgendein Gegenstand der Welt erweisen.
Hierbei nehme ich ausdriicklich sowohl einen bestimmten Gegenstand, als
auch den selben Akt, der sich auf diesen Gegenstand bezieht, wahr. So folgere
ich daraus, dass all diejenigen Dinge Tatsachen meines Bewusstseins sind, die
irgendwie Fiir-mich-da sind. Man hat also immer eine ausdriickliche oder
stillschweigende Erkenntnis einer psychischen Tatsache, wenn sie in uns erlebt
wird.

Nach Dilthey ist der erste positive Kern des Satzes der Phanomenalitit
seine absolute Evidenz. Jeder Gegenstand genauso wie jedes Gefiihl ist als
Tatsache des Bewusstseins etwas Gegebenes, das ich einerseits zweifellos
erfahre und in mir erlebe; aber anderseits bin ich mir nicht immer derselben
Erlebnisse bewusst. Gerade das ist es, was uns eine unzweifelhalfte Sicherheit
bietet:'?

2 Auch Kant war der Ansicht, dass das zweite Niveau der Wahrnehmung immer anwesend
ist. Als er seine Theorie der reinen Apperzeption dargestellt hat, behauptete er: ,,Das: Ich
denke, muss meine Vostellungen begleiten kénnen; denn sonst wiirde etwas in mir vorgestellt
werden, was gar nicht gedacht werden konnte, welches eben so viel heil3t, als die Vostellung
wiirde unméglich, oder wenigstens fir mich nichts sein (...) (Kritik der reinen Vernunft, B
131 — 132). Dies bedeutete fiir Kant, dass die korrelative Aktivitit des Ichs sich hinter jeder
Vorstellung versteckt. Obwohl diese korrelative Aktivitat nicht immer ausdriicklich ist, muss
sie immer dahinter sein, um die Einheit der Erfahrung zu rechtfertigen.

' Dilthey spricht sogar tiber eine unmittelbare und unauflosliche Sicherheit (vgl. Dilthey,
1983c, S. 96).

103

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodus N 3 (2008) Jorge Torres

So schreibt demnach der Satz der Phinomenalitit allem, was fiir mich da ist, gleichviel ob
es als Gegenstand oder Person oder Gefiihl oder Idee da ist, implizite Existenz zu, namlich
die einer Tatsache des Bewusstseins; und folgerecht schlieB3t dieser Satz ein unermeBliches
Reich von Realitat auf (Dilthey, 1983c¢, S. 96).

Ich kann die Tatsache des Bewusstseins nicht dadurch in Frage stellen,
indem ich daran zweifle, dass sic mit einer absoluten Gewissheit gegeben ist.
Man konnte natiirlich jedes Mal an der Existenz der duleren Objekte zweifeln,
wenn alles als eine blofle Erscheinung aufgefal3t wird. Aber keineswegs an der
psychischen Tatsache als solche. Die Existenz des psychischen Aktes steht —ganz
im Gegenteil— gar nicht in Zweifel. Ich wiirde sagen, dass sich diese ,absolute
Evidenz der Erlebnisse’ an der selben Haltung von Descartes orientiert, da ja
die Erlebnisse des Bewusstseins als eine unmittelbare Evidenz erlebt werden:
sie sind das Nachstgegebene. Kurz gesagt: es gibt immer die Moglichkeit, am
Inhalt eines psychischen Aktes zu zweifeln, d.h. ob ein wirklicher Gegenstand
neben meiner Vorstellung existiert. Esist aber zugleich unmaglich, die Existenz
des psychischen Aktes als solchen zu verneinen. Diese absolute Evidenz hat
das Kennzeichen, eine unmittelbare Wahrheit zu ergeben: ,,Denn ich brauche
meines Bewusstseins nicht mehr bewusst zu werden, ich brauche mein Fithlen
nicht mehr zu fithlen; dadurch dass das Bewusstsein stattfindet, weil3 ich von
ithm® (Ibid., S. 98). Man kommt zu einer Erkenntnis der psychischen Tatsache
nur dann, wenn diese in uns erlebt wird; so aufgefasst, lieBe sie sich als eine
cognitio in actu exercito bezeichnen. Deswegen sind die Existenz der psyschischen
Tatsachen und ihre Erkenntnis nicht zwei verschiedene Dinge. In diesem
Fall liegt keine Unterscheidung zwischen einem duBeren Gegenstand, der
erkannt wird, und dem psychischen Akt, welcher ithn erkennen lasst, vor.
Man kommt durch das korrelative Bewusstsein immer im selben Moment zur
Gewissheit des Erlebnisses, in dem es von uns erlebt wird. Hiermit kommen
wir schliefllich am wichtigsten Punkt an, bei dem es sich um die Grundlegung
der Geisteswissenschaften handelt.

2.2 Die Grundlage der Geisteswissenschafien in der Selbstbesinnung

Die absolute Evidenz der existierenden Erlebnisse basiert auf der Weise,
in welcher sie uns gegeben sind, denn nicht jeder Inhalt des Bewusstseins lasst

104

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus N 3 (2008)

sich auf die gleiche Art sehen. Der Satz der Phanomenalitat sagt nur, dass
alles, was im Bewusstsein ist, unter dessen Bedingungen stehen muss, er sagt

aber nocht nicht, wie alles da ist:

Dass ich also den Satz der Phinomenalitit auch in Bezug auf dasjenige, was er ausschlief3t,
in seinem richtigen Grenzen fasse! Dieser Satz besagt nur, dass mir jeder Gegenstand so
gut als das Gefiihl als Tatsache des Bewussteins gegeben ist und unter dessen Bedingungen
steht. Die Blaue des Himmels, die mich umgibt, die Tonmassen der neunten Sinnfonie,
die auf mich eindringen, sind so gut Tatsachen meines Bewusstseins als meine Freudes
an diesen Farben, an diesen Tonen. Dagegen sagt dieser Satz nichts tiber die Art, in
welcher dies alles in meinem Bewusstsein gegeben ist (...) Daher will ich nun, nachdem der
Satz festgestellt ist: jeder Gegenstand so gut als jedes Gefiihl ist mir als Tatsache meines
Bewusstseins gegeben, ganz unbefangen den Wechsel in der Art und Weise auffassen, wie
etwas in meinem Bewusstsein gegeben ist (...) Also ich fand mich schon bei der Festellung des
Satzes der Phdnomenalitit bestdndig gendtigt, die Bewusstseinstatsache Gefiihl von der zu
sondern, welche ich Gegenstand nenne. Ich bezeichne nun den durchreifenden Unterschied,
welche, sich alle Falle solcher Art unterordnen, als den zwischen Innewerden und zwischen
Vorstellen: dieses letzte Wort im weitesten Sinne gennommen, welchem geméf3 es auch
auBere Wahrnehmung, in welchen der Gegenstand dem Subjekt gegeniibertritt, einschlie3t
(Ibid., S. 101).

Mit dem Wort ,Innewerden’ bezeichnet Dilthey eine Tatsache, welche
nichtauf die bloBe aulere Wahrnehmung eines Gegenstandes reduziert werden
kann. Sieist cher eine Selbstbeobachtung der eigenen psychischen Phanomene,
die dem Subjekt des Bewusstseins keinen Inhalt gegentiberstellt, genauso wie
bei der absoluten Evidenz der Erlebnisse, tiber die wir schon sprachen, deren
Erlebnisse und Erkenntnisse auch nicht als zwei verschiedene Sachen begriffen
werden miissen. In diesem Fall ist also der Inhalt des Bewusstseins nicht von
thm selbst zu unterscheiden. Um ein Beisipiel anzuftiihren, gehen wir besonders
auf die astethische Erfahrung ein: jedesmal wenn man eine Melodie durch die
Wirkung verschiedener Tone hort und eine Stimmung dazu entsteht, kann
man sich auf die Stimmung selbst konzentrieren, welche natiirlich nicht in den
Tonen liegt: ,,Aber ein anderes ist das Spiel der Stimmungen, mit welchen ich
die Sinfonia eroica begleite, ein anderes diese Tonreihe selbst™ (Ibid., S. 103).
Sowohl der Ton als auch die Stimmung sind Tatsache meines Bewusstseins,
aber die Weise, auf die sie im Bewusstsein bestehen, ist jeweils eine andere.
Also sind die To6ne als solche empirische Phanomene, die sich durch den
Zeitraum der Welt als eine Art Welle verbreiten, welche wir durch die auf3ere

105

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodus N 3 (2008) Jorge Torres

Wahrnehmung erfassen und bemerken. Es ist allerdings nicht klar, wie die
begleitende Stimmung uns gegeben wurde. Die Stimmung ist nicht etwas,
was vor-mir-steht, es ist keineswegs ein Gegenstand der dulleren Welt; woraus
ersichtlich wird, dass es nicht mittels einer @u8eren Wahrnehmung erfasst wird.
Die einzige Art, wie eine solche Stimmung gegeben sein kann, ist durch ein
JInnewerden’, welches, obwohl es nur aufgrund der empirischen Phdnomene
moglich ist, durch eine dulere Wahrnehmung niemals erfasst werden kann. Im
Jnnewerden’ wird die Stimmung nicht als etwas auBleres gegeben; was durch
das ,Innewerden’ bemerkt wird, ist nicht vom psychischen Akt getrennt. In
diesem Fall richtet sich das Bewusstsein auf einen Inhalt, welcher eben dieses
Bewusstsein ist! Im Bewusstsein der Stimmung gibt es kein Gegentiber-stehen
eines Gegenstandes, das Subjekt unterscheidet sich nicht vom Gegenstand
der Wahrnehmung. Es ist daher nicht verwunderlich, dass diese Erkenntnis
als Resultat einer Subjekt-Subjekt-Bezichung gewonnen wird." Auch wenn
Dilthey als Beispiel die astetische Erfahrung zur Sprache bringt, glaubt er eher
daran, die ganze psychische Welt sei so aufgebaut. Halten wir also fest: ein
Jnnewerden’ begleitet jedes Erlebnis, sogar die auBere Wahrnehmung der
Gegenstiande, weil unser korrelativ-inneres, erlebtes Bewusstsein gleichzeitig
besteht.

Auf diese Weise lasst sich daraus ableiten, dass jeder Inhalt des
Bewusstseins nicht den gleichen kognitiven Status besitzt, dass jeder Inhalt nicht
in derselben Art gegeben ist. Aus dem Bezug auf die beiden schon genannten
Hauptmomente der Wahrnehmung kann man zusammenzufassend schlieBen,
dass (1) die Selbstbeobachtung wegen einer duleren Wahrnehmung entsteht
und (2) auf ein ,Innewerden’ beruht.

Um also den vorliegenden Abschnitt abzuschlieBen, will ich nun im
Hinblick auf (2) einige unmittelbare Folgen hervorheben: (a) die Existenz
der Erlebnisse hat eine absolute Evidenz; (b) thre Existenz und ihre Kenntnis
sind nicht zwei verschiedene Dinge; (c) diese Kenntnis kann nicht auf die
auBere Wahrnehmmung reduziert werden und sie ist nur moglich durch ein

Jnnewerden’; (d) im ,Innewerden’ sind der Gegenstand der Erkenntnis und

'* ,Das Subjekt des Wissens ist hier eins mit seinem Gegenstand, und dieser ist auf allen
Stufen seiner Objektivation derselbe® (Dilthey, 1979, S. 189). In diesem Niveau erscheint
zum ersten Mal die eigentiimliche Beziehung, die die Geisteswissenschaften zu ihrem
Gegenstand haben.

106

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus N* 3 (2008)

die Erkenntnis das Gleiche, aber in der duleren Wahrnehmung werden die
Gegenstande der Natur als etwas anderes, nahmlich als Vorstellungen gegeben;
(¢) daher kommt es, dass der Bezugsbereich einer solchen Wissenschaft nur
aus dem Subjekt besteht, welches wieder auf sich selbst kommt, ohne einen
anderen Gegenstand zu erfassen. So interpretiert, haben wir hier die erste
Skizze der Selbstbesinnung,

Nach Dilthey haben die Geisteswissenschaften ihre Basis in dieser Selbst-
besinnung, welche uns die wirkliche Eigenheit eines solchen wissenschaftlichen
Korpers anbietet. Worauf die Unabhingigkeit der Geisteswissenschaften
basiert, ist die Weise, in welcher ihr Gegenstand gegeben ist, mittels der
Erkenntnis der ,,inneren Erfahrung*:

Abgrenzungskriterium von Natur-Geisteswissenschaften ist nicht mehr die traditionelle
ontologische Differenz der beiden Seinsbereiche ,Natur’ und ,Geist’, sondern der, dem je
spezifischen Verhdltnis von Erkenntnissubjekt zu Erkenntnisobjekt zugehérige Typus von
Erfahrung: die Naturwissenschaften als die Wissenschaft der ,auleren Erfahrung’, die
Geisteswissenschaften basieren dagegen auf der in ,innerer Erfahrung’ gegebenen Realitit
der geistigen Welt (Lessing, 1983, S. 13)."

Bevor dieser Abschnitt zu Ende gebracht wird, will ich noch hinzufiigen,
dass die ontologische Struktur der inneren Erfahrung ein Zusammenhang
fiir Dilthey ist, wobel es sich um die Einheit der verschiedenen Inhalte des
Bewusstseins handelt. Wie gesagt, versteht Dilthey unter ,Bewusstsein’ eine
Gesambheit, die diverse psychische Operationen umfasst (Wahrnehmung,
Wille, Einbildungskraft, Wunsch, Denken, u.s.w). All diese Operationen haben
etwas Gemeinsames, insofern sie sich in meinem Bewusstsein und unter

dessen Bedingungen entwickeln. Es besteht ein Zusammenhang darin, dass

" Jetzt kann man schlieBlich verstehen, was flir ein Ziel eine beschreibende Psychologie hat. Sie
hat als Gegenstand die angemessene Beschreibung der ,inneren Erfahrung’, was auf keinen
Fall einfach ist. In der Tat entsteht ein groes Problem, jedesmal wenn man versucht, die
korrelative Evidenz der Erlebnisse zur Sprache zu bringen. Eine wirkliche Wissenschaft muss
sich auf eine zwischenmenschliche Weise entwickeln, um ihre Kenntnis zu rechfertigen, so
ist es keine geniigende Erkenntnis, die aus der Evidenz der Erlebnisse auftaucht, weil man
diese Evidenz auch aussprechen muss. Dann kommt die Frage, ob ein eindeutiges Urteil
uber jede Erlebnisse moglich ist. Die korrekte Beschreibung der inneren Welt hat hier eine
Hauptrolle und deswegen ist die beschreibende Psychologie die Griinderwissenschaft der
Geisteswissenschaften.

107

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodus N* 3 (2008) Jorge Torres

sie nicht nur eine psychische Dimension, sondern auch eine geschichtliche

aufweisen.'®

2.3 Die Methodologische Abstraktion und die Rolle des Verstchens: die Riickkehr auf die
Abgrenzung der Geisteswissenschafl."”

Es wurde gezeigt, dass die Abrenzung der Geisteswissenschaft sich zum
ersten Mal verstehen liel, wenn man die Art berticksichtigt, in welcher ihr
Gegenstand gegeben ist, nahmlich mittels inneren Erfahrung. Dies schlief3t
nattrlich nicht aus, dass die duBere Erfahrung eine Hauptrolle in der
allgemeinen Kenntnis des Menschen spielt. Jedes Erlebnis ist fest verbunden
mit physischen Gesetzen, aus welchen sich die materiellen Voraussetzungen
des Erlebnisses ergeben. Die Erlebnisse waren nicht einmal méglich ohne diese
physiche Aktivitat dahinter, denn beide konstituieren, so Dilthey, eine ganze
Einheit im Menschen. Doch wie kénnen nun beide Bereiche voneinander
unterschieden werden? Gehen wir auf eine Analyse des Begriffs ,Abstraktion’
ein, so konnen wir dieses neue Problem l6sen.

Sowohl ein Teil der Naturwissenschaften als auch die gesamten
Geisteswissenschaften haben das Menschengeschlecht als Gegenstand iher
Forschung. In ihm enthalten ist das, was man als Physisches und Psychisches zu
trennen pflegt, ungesondert. Dies schlie8t aber natiirlich nicht die Moglichkeit
aus, dass die Geisteswissenschaften sich der Unterscheidung des Physischen
und Psychischen wegen ihrer speziellen Aufgabe bedienen kénnen. Wenn
sie jedoch so vorgehen, konnen sie nicht auBler Betracht lassen, dass diese
Differenz in re nicht vorliegt und der Mensch eigentlich eine ,psycho-physiche
Einheit’ ist; sie miissen zugeben, dass es sich nur um eine methodologische
Abstraktion handelt, die eben von ithrem Gegenstand verlangt wird:

' Die Zusammenhangstheorie ist vielleicht der wichtigste Punkt der Diltheys Philosophie.

Leider kann ich in diese Theorie hier nicht eindringen, denn dies wiirde bedeuten, einen
ganzen Artikel dariiber zu schreiben. Auf jeden Fall empfehle ich einige Stellen, wo die
Hauptpunkte dieser Theorie in Angriff’ genommen werden: Dilthey, 1981, S. 144 ff., S. 242
., S. 249 fT., S. 325 f1.; 1922, Erstes Buch, besonders, S. 93 ff.

' Hier werde ich immer an eines spateres Werk von 1910 denken: ,,Der Aufbau der
geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften’. Ich sage dies, weil Dilthey in diesem
Werk sowohl einige Begriffe verdandert als auch einige neue hinzugefiigt hat.

108

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
Inhalts I fir oder In ),



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus N 3 (2008)

Das Nichstgegebene sind die Erlebnisse. Diese stehen nun aber in einem
Zusammenhang, der im ganzen Lebensverlauf inmitten aller Veranderungen
permanent beharrt; auf seiner Grundlage entsteht das, was ich als den erworbenen
Zusammenhang des Seelensleben frither beschrieben habe; er umfalt unsere
Vorstellungen, Wertbestimmungen und Zwecke, und er besteht als eine Verbindung
dieser Glieder (...) Ich wuBte nicht, was dagegen eingewandt werden kénnte, wenn
an dem Menschen durch Abstraktion dieser Zusammenhang von Erlebnissen
innerhalb eines Lebenslauf abgesondert und als das Psychische zum logischen
Subjekt von Urteilen und theoretischen Erdrterungen gemacht wird (...) Im Erlebnis
treten Eindriicke, Impressionen, Bilder auf. Physische Gegenstande sind nun das zu
praktischen Zwecken ihnen Untergelegte, durch dessen Setzung die Impressionen
konstruierbar werden. Beide Begriffe konnen nur angewandt werden, wenn wir
uns dabei bewusst bleiben, dass sie nur aus der Tatsache Mensch abstrahiert sind
— sie bezeichnen nicht volle Wirklichkeiten, sondern sind nur legitim gebildete
Abstraktionen (Dilthey, 1981, S. 91).

Wie ich schon beschrieben habe, ist es ganz klar, dass die Geistes-
wissenschaften und die Naturwissenschaften durch ihren Gegenstand nicht
richtig unterschieden werden kénnen. Die Physiologie hat beispielsweise
eine Seite des Menschen zum Gegenstand, aber sie gehort zu den Natur-
wissenschaften. Die Unterscheidung beruht vielmehr auf der Weise, in
der ihre Inhalte gegeben werden (in diesem Fall mittels der duBeren
Wahrnehmung). Das gleiche Studium kann sogar von beiden Bereiche
umfasst werden: ,,Demnach das Studium der Sprache schlieft ebenso in
sich die Physiologie der Sprachorgane als die Lehre von der Bedeutung
der Worte und dem Sinn der Satze® (Ibid., S. 92). Aber in der Natur der
Geisteswissenschaften liegt eine Tendenz, nach der die physichen Aspekte nur
auf Bedingungen oder Verstandnismittel herabgesetzt werden. Dasjenige, was
von dieser Wissenschaftsgruppe gesucht wird, ist ein Weg, der sein Ziel in der
inneren Erfahrung hat. In diesem Bereich ist das Wichtigste, was den Sinnen
gerade Unzuginglich ist! Nach Dilthey entseht hier ein ,Rickgang’ auf
ein geistiges Gebilde mit einer ihm eigenen Struktur und GesetzmaBigkeit.
Versucht man eine historisches Dokument oder ein Gedicht zu verstehen,
so ist es sinnlos, bei dem Inhalt der auBeren Wahrnehmung zu bleiben. Da
treffen wir eine bloBe Sinnerscheinung als ein Teil der empirischen Welt,
als ein sinnfalliger Zusammenhang von Worten. Wir suchen aber vielmehr,
ihre Bedeutung zu verstehen. Im diesem Fall wollen wir bestimmen, was
der Autor wirklich aussprechen wollte und was er dabei erlebt hat: ,,Ihre
Intention [der Geisteswissenschaften] geht dahin, vom auB3eren Ausdruck auf

109

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
halts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodus N 3 (2008) Jorge Torres

ein Inneres zuriickzugehen —ein Vorgehen, das Dilthey als eine Bewegung
der ,Selbstbesinnung’ versteht™ (Grondin, 1991, S. 114 — 115). Jede Aussage
druckt etwas aus (nahmlich das Erlebnis), was wir verstehen wollen: ,,Von dem
sinnlich in der Menschengeschichte Gegebenen geht hier das Verstehen in das
zuriick, was nie in die Sinne fillt und doch in diesem AuBeren sich auswirkt
und ausdriickt™ (Dilthey, 1981, S. 94). Hier hat der sinnfallige Zusammenhang
von Worten nichts mit dem Verstehen zu tun, denn er zeigt sich nur als ein
Mittel des Verstehens, aber nicht als sein wirklicher Inhalt. Deshalb muss man
daftir von der auBBeren Wahrnehmung abstrahieren:

Vielmehr entsteht thr Gegenstand erst durch ein besonderes Verhalten zur Menschheit,
das aber nicht von auBlen an sie herangebracht wird, sondern in ihrem Wesen fundiert
ist. Es handele sich um Staaten, Kirchen, Institutionen, Sitten, Biicher, Kunstwerke; solche
Tatbestande enthalten immer, wie der Mensch selbst, den Bezug einer dulleren sinnlichen
Seite auf eine den Sinnen entzogene und darum innere (Dilthey, 1981, S. 95).

Der Inhalt dieser Wissenschaften wird uns mit der Gegenstinde der
auBeren Welt gegeben (Biicher, Sitte, Dokumente, Kunstwerke, Texte, u.s.w.),
aber, sobald wir eine Abstraktion davon machen, gehen wir erstmals auf das
Jnnere’ ein. Was man mit dem ,Inneren’ verstehen will, ist nicht die Realitét
eines dulleren Gegenstandes, sondern cher der pychische Inhalt daneben.
Ohne diese Abstraktion der materialischen Bedingungen nachvollziehen zu
koénnen, wiare die Menschheit eine bloe physiche Tatsache, und sie wire als
solche nur dem naturwissenschaftlichen Erkennen zuganglich.

LITERATUR

1. Cacciatore, G. (1976), Scienza e filosofia in Dilthey, Guida Editori, Napoli, 2 vol.

2. Dilthey, W, (1922), Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundlegung
Sur das Studium der Gesellschaft und der Gescgichte, Gesammelte Schriften, Band I,
Stuttgart: Teubner.

3. (1979), ,.Entwirfe zur Kritik der historischen Vernunft®, in
Seminar: Philosophische Hermeneutik, herausgegeben von Hans-Georg Gadamer
und Gottfried Boehm, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, S. 189 — 220.

110

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
halts I fir oder In KI-Sy: ,



https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus N* 3 (2008)

4.

12.

(1981), Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschafien,
Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main.

(1983), ,,Aus den Konzepten zum sogennanten «Althoff-Brief»*,
in: Texte zur Kritik der historischen Vernunfl, Herausgegeben und eingeleitet von
Hans-Ulrich Lessing, Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen, S. 25 — 34.

(1983a), ,,Die Methoden der Geisteswissenschaften®, in Texte zur
Knitik der hustorischen Vernunft, Herausgegeben und eingeleitet von Hans-Ulrich
Lessing, Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen, S. 256 — 267.

(1983b), ,,Beitrage zur Losung der Frage vom Ursprung unseres
Glaubens an die Realitat der AuBenwelt und seinem Recht®, in Texte zur
Kntik der historischen Vernunft, Herausgegeben und eingeleitet von Hans-Ulrich
Lessing, Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen, S. 150 — 185.

(1983c), ,,Die Tatsachen des Bewusstseins («Breslauer Aus-
arbeitung»)“, in: Texte zur Kritik der historischen Vernunfl, Herausgegeben und
eingeleitet von Hans-Ulrich Lessing, Vandenhoeck & Ruprecht, Géttingen,
S.93-150.

Ferrater Mora, J., (1949), “Dilthey y sus temas fundamentales”, Revista Cubana
de Filosofia, Vol. 1, n. 5, La Habana, S. 4 —12.

. Gabilondo Pujol, A., (1988), Dulthey: Vida, Expresion e Historia, Bogota: Cincel.
11.

Gadamer, H.G., (WM), Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophische
Hermeneutik, en: Gesammelte Werke, Band I, Mohr: Ttbingen.

Grondin, J., (1991) Emfiihrung in die philosophische Hermeneutik. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft.

. Kant, 1. (2003), Kritik der reinen Vernunfl. Herausgegeben von J. Timmerman.

Felix Meiner Verlag, Hamburg

. Lessing, H.U., (1983), ,,Einleitung: Wilhelm Dilhey — Das Programm einer

Kritik der historischen Vernunft®, in Texte zur Kritik der historischen Vernunfi,
Herausgegeben und eingeleitet von Hans-Ulrich Lessing, Vandenhoeck &
Ruprecht, Goéttingen, 1986, S. 9 — 24.

. Mill, J.S. (1925), A System of Logic, Longman, Green, and Co., London.
. Riedel, M., (1981), Einleitung: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geustes-

wissenschaflen, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 9 — 86.

111

am 19.01.2026, 12:37:56. © g Inhak.
hatts I y

fir oder In KI-Sy:


https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

