
90 91

METHODOLOGISCHE ASPEKTE IN DILTHEYS 
ERKENNTNISTHEORIE: EINE EINFÜHRUNG IN SEINEN 

HISTORISCHEN KRITISISMUS

Jorge Torres
Pontificia Universidad Católica de Chile

jtorres1@uc.cl

Einleitung

WIE VIELE KOMMENTATOREN von Dilthey behauptet haben, ist das Hauptziel 
seiner Philosophie, eine strenge Grundlegung der Geisteswissenschaften 
zu erreichen.1 Inmitten der Entwicklung des Positivismus und seines 
methodologischen Monismus, der alle physikalischen oder psychischen 
Phänomene auf  ein einziges wissenschaftliches Grundprinzip reduzieren 
wollte, versucht Dilthey, eine totale Unabhängigkeit der Geisteswissenschaften 
abzugrenzen. Die Opposition gegen den Positivismus und dessen Methode 
ist zugleich eine philosophische Gegenüberstellung zu jeder Tendenz, die die 
psychischen Phänomene des Menschen als bloße physikalische Ereignisse 
begreift. Im Gegensatz zu dieser Tendenz, und als eine ausdrückliche Reaktion 
darauf, glaubt Dilthey eher, die psychische Welt der inneren Erlebnisse muss als 
etwas ganz anderes verstanden werden. Dilthey sagt, dass sie sowohl ihre eigene 
Struktur als auch ihre eigenen Gesetze besitzt, was ja zur Folge hat, dass die sog. 

1 In der Einleitung zu einer Antologie verschiedener Texte von Dilthey, die seine ‚Kritik der 
historischen Vernunft’ zu rekonstruieren versuchen, sagt Lessing: „Das Grundproblem der 
Philosophie Wilhelm Diltheys (1833 – 1911) ist die Konzipierung und Ausarbeitung einer 
erkenntnistheoretisch-logisch-methologischen Grundlegung der Geisteswissenschaften“  
(Lessing, 1984, S. 9). Das Gleiche gilt für andere Kommentatoren (vgl. J. Grondin, 1991, 
S. 110 ff.;  M. Riedel (1970) merkt das Gleiche in seiner ausgezeichneten Einleitung zum 
Werk „Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften“). Auch Dilthey 
erwähnt es oft (nur einige wenige Beispiele dafür: vgl. Dilthey, 1981, S. 89 ff.; Dilthey, 1924, 
S. 3, 116 ff.; Dilthey, 1979, S. 189)   

Methodus Nº 3 (2008) Notas de discusión

Methodus final 2.indd   91 6/4/09   10:48:41

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


92 93

Methodus Nº 3 (2008) Jorge Torres

‚innere Welt’ der Erlebnisse von einer besonderen Methode erforscht werden 
muss. Die Aufgabe einer solchen Methode ist ja selbstverständlich, sobald man 
erkennt, dass die ontologische Struktur der psychischen Welt nicht einfach 
der Welt der Natur zu entsprechen scheint. Daher kommt es, dass Dilthey 
zunächst die relative Unabhängigkeit der psychischen Phänomene beweisen 
muss, damit er daraufhin eine solche Methode erfolgreich rechtfertigen kann. 
Keineswegs besagt Dilthey damit, dass unsere psychische Welt nicht von der 
Natur beeinflusst wird, und demnach das Menschbewusstsein nicht an die 
äußere Welt gebunden ist. Eine solche Ansicht würde doch keinen Sinn machen, 
insofern sie ja unsere organisch-biologische Dimension verneint. Vielmehr 
denkt er, der Mensch besteht aus einer Einheit beider Seinsbereiche, obwohl 
sie nicht gleichsetzt werden können. Will man die geistige Welt des Menschen 
erforschen, so kann man stichhaltige Veranlassungen dazu finden, diesen 
Bereich von der physichen Wirklichkeit abzugrenzen. Trotzdem sind sie in re 
nicht getrennt; diese Abgrenzung lässt sich nur als eine methodologische, aber 
nicht als tatsächliche Trennung verstehen. Das heißt: das organische Leben 
tritt nur als eine notwendige, aber nicht als eine hinreichende Bedingung für 
die Aktivitäten unserer psychischen Erlebnisse auf.  

Im Folgenden nehme ich mir vor, das Problem der Methode in Diltheys 
Philosophie zu erläutern. Meiner Meinung nach ist dieses methodologische 
Problem eine unmittelbare Konsequenz von Diltheys Erlebnissauffassung. 
Was hier deswegen auch erörtert werden soll, ist vor allem der Kernsatz 
seiner Theorie der inneren Welt, d.h., was Dilthey unter ‚Erlebnis’ versteht. 
Um dies zu vollziehen, werde ich den Text in zwei Grundthemen gliedern: (a) 
Diltheys neue Erkenntnistheorie, die als eine Reaktion auf  den Positivismus 
verstanden werden kann, und (b) Diltheys Auffassung der inneren Welt und 
ihrer Erlebnisse.

1. Diltheys Erkenntnistheorie.

1.1 Allgemeine Bemerkung über die Vorgeschichte: Empirismus und Positivismus. 

Im Jahr 1844 gibt Mill seine bekannte ‚Logik’ heraus. Da verteidigt 
Mill —den sehr allgemein formuliert— epistemologischen Grundsatz, dass 
all die moralen Wissenschaften sich den Naturwissenschaften unterordnen 

Methodus final 2.indd   92 6/4/09   10:48:42

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


92 93

müssen (unter „moralen Wissenschaften“ muss man „Geisteswissenschaften“ 
verstehen, vgl. Dilthey, 1924, S. 23, Fußnote 2). Mit diesem epistemologischen 
Vorbild versucht Mill, eine umfassende Methode für jede mögliche Erkenntnis 
zu gründen, gleichgültig ob diese Erkenntnis entweder den Menschen oder die 
Natur zum Gegenstand hat. Strebt eine Wissenschaft an, bei der Untersuchung 
der Natur des Menschen richtig zu verfahren, so muss sie notwendigerweise 
die Methode der Naturwissenschaften übernehmen.2 Deshalb müssen die 
empirischen Gesetze der Naturwissenschaften auch von den sog. moralen 
Wissenschaften eingehalten werden. Für Mill ist ein empirisches Gesetz eine 
Gleichförmigkeit, die aber für verschieden betrachtete Einzelfälle gilt. Es liegt 
auf  der Hand, dass er sich mit dieser Gleichförmigkeit der Einzelfälle auf  
den Induktionsvorgang bezieht, was ihm folglich den Anlass dazu gibt, zu 
fordern, dass die Induktion auch auf  die Geisteswissenschaften angewendet 
werden muss. Aber wenn dies der Fall wäre, könnten die Geisteswissenschaften 
nicht ihre eigenen Gesetze besitzen, da der Unterschied zwischen den 
Natur-wissenschaften und den Geisteswissenschaften nur darin besteht, dass 
die Grade der Gewissheit zu unterscheiden sind, nicht aber die Art ihrer 
Gestaltung; während die empirischen Gesetze in den Geisteswissenschaften 
nicht so streng sondern einfach Verallgemeinerungen sind, sind sie streng 

2 Hier kann ich auf  keine detallierte Analyse eingehen. Jedoch scheint mir wichtig 
hervorzuheben, dass es im Buch VI der Mill Logiks einen Abschnitt mit dem Titel „The 
backward state of  the Moral Sciences can only be remedied by applying to them the 
methods of  Physical Science, duly extended and generalised“ gibt (vgl. Logic, Book VI, 
Chapter 1, § 1). Allerdings war Mill kein naiver Philosoph und er wurde sich des Limits 
einer solchen Stellung bewusst (man darf  in der Tat nicht vergessen, dass er das Wort 
‚duly’ benutzt). An einer weiteren Stelle erklärt Mill, dass man einige allgemeine Gesetze 
der Gesellschaft bestimmen kann, jedoch keine strengen Gesetze, wie beispielsweise in der 
Astronomie, formuliert werden können (vgl. Logic, Book VI, Chapter 3, § 2; Chapter 6, 
§ 2 ). Mill kritisiert sogar jede Methode, die die gesellschaftlichen Phänomene als bloße 
materialistische Wirkungen versteht. Er bezeichnet diese Art von Methode ‚The Chemical, 
or Experimental, Method’ und ist der Meinung, dass ihre Anwendung auf  die Sozialkunde 
unmöglich ist (vgl. Ibid., Chapter 7, § 1). Das ist jedoch nicht alles, da die Sozialkunde, 
obwohl sie keine Naturwissenschaft ist, versuchen muss, dieser Art von Erkenntnis zu 
imitieren: „The science of  human nature is of  this description. It falls far short of  the standard 
of  exactness now realised in Astronomy; but there is no reason that it should not be as much 
a science as Tidology is, or as Astronomy was when its calculations had only mastered the 
main phenomena, but not the perturbations“ (vgl. Ibid., Chapter 3, § 2). Mill führt noch 
weiter aus, indem er ausdrücklich sagt: „But in order to give a genuinely scientific character 
to the study [der Sozialkunde], it is indispensable that these approximate generalisations, 
which in themselves would amount only to the lowest kind of  empirical laws, should be 
connected deductively with the laws of  nature from which they result---should be resolved 
into the properties of  the causes on which the phenomena depend“ (Ibid.)

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   93 6/4/09   10:48:42

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


94 95

genommen Gesetze in der Naturwissenschaft. Sie entwickeln sich aber nicht in 
zwei verschiedenen Bereichen.3 Für Dilthey war diese Theorie ein Mittelpunkt 
an der Grenze zwischen Physiologie und Psychologie (Dilthey spielt auf  die 
psychologische Theorie von Fechner an, die damals für eine „Psychophysik“ 
gehalten wurde (vgl., Dilthey, 1922, S. 34 – 35)). Es scheint mir auch interessant, 
hervorzuheben, dass Comte sich an der selben Idee in Frankreich orientierte, 
indem er die Soziologie eine ‚soziale Physik’ nannte, als er sie gegründete. 
Hervorzuheben ist dieser technische Begriff  vor allem deshalb, weil dieser 
uns zweifellos zeigt, wie stark der Einfluss der Naturwissenschaften auf  die 
sog. Geisteswissenschaften war: so aufgefasst ist eine wirkliche Erkenntnis nur 
als eine Erkenntnis von physischen Tatsachen möglich.4 Im Gegensatz dazu, 
denkt Dilthey, dass die epistemologische Theorie, welche dem Positivismus 
eigen war, in willkürlicher Weise die Methode der Naturwisseschaften auf  den 

3Mills Auffassung der Historie bietet ein gutes Beispiel, um zu erklären, wie er die Arbeit 
der Geisteswissenschaften erfasst: der Philosoph führt das Gesetz der „unverändlichen 
Kausalität“ in den Bereich der Historie ein, mit dem er die Statistik auf  die Historie 
anzuwenden sucht, wie auch Buckle versucht hat. Nach Mill, wenn durch dieses Gesetz 
eine allgemeine Handlung des Menschen aufgefunden wird, z.B. dass der Mensch unter 
gewissen Vorausetzungen immer das gleiche Verhalten aufweist, könnte es uns helfen, eine 
Regelmäßigkeit des menschlichen Verhaltens zu bestimmen. Damit ist es möglich, den 
zukünftigen Handlungen zuvorzukommen und so ein konkretes Ergebnis zu erreichen (wir 
könnten beispielsweise die schlechten Handlungen korrigieren) (vgl. Logic, Book VI, Chapter 
5, §§ 1 – 2). Noch ein weiteres gutes Beispiel der Millstheorie kann aus seiner Psychologie 
herausgezogen werden, wobei es sich um den Einfluss der physikalischen Tatsachen auf  
die psychische Phänomene handelt. Obwohl die psychischen Phänomene nicht einfach auf  
ihre wechselseitige physische „Ursache“ reduziert werden, sagt Mill: “It must by no means 
be forgotten that the laws of  mind may be derivative laws resulting from laws of  animal 
life, and that their truth therefore may ultimately depend on physical conditions; and the 
influence of  physiological states or physiological changes in altering or counteracting the 
mental successions is one of  the most important departments of  psychological study” (Logic, 
Book VI, Chapter 4, § 2).
4 Dilthey studierte sowohl die empirische Stellung von Mill als auch Comtes Positivismus. In 
der Tat krisierte er beides im Essay „Über das Studium der Geschichte der Wissenschaften 
vom Menschen, der Gesellschaft und der Geschichte“, der im Jahre 1875 in den 
Philosophischen Monatscheften erschien. Wie Cacciatore richtig erklärt, ist dieser Text eine 
der ersten Skizzen, um die Methode der gesellschaftlich-historischen Wissenschaften zu 
definieren (vgl. Cacciatore, 1976, I, S. 52). Hinsichtlich Comtes Positivismus betont Dilthey 
drei Grundprobleme in einem späteren Werk: (a) Er versucht, den Geist der Naturerkenntnis 
zu unterwefen. So macht Comte die psychischen Zustände ausschließlich abhängig von den 
physiologischen; (b) Comte kann die Phänomene nicht richtig ansehen, weil sein Auge blind 
wegen seiner Tendenz zur gleichförmigen Regelung der Wissenschaft ist; (c) Im Gegensatz 
zu Dilthey glaubt Comte, die innere Wahrnemmung ist unmöglich (vgl, Dilthey, 1924, S. 
393). Zu Diltheys Auffasung des Positivismus von Comte empfehele ich eine kleine, aber 
gute Einführung in dieses Thema: Gabilondo Pujol (1988) S. 63 – 76. 

Methodus Nº 3 (2008) Jorge Torres

Methodus final 2.indd   94 6/4/09   10:48:43

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


94 95

Bereich des Geistes übertrage, ohne dazu berechtigt zu sein. Seiner Meinung 
nach kann man die geistigen Phänomene nicht dazu forcieren, sie aufgrund 
ihrer ontologischen Struktur in ein ungeeignetes Gebiet ein zu ordnen.5 Daher 
wird gefordert, eine Abgrenzung der Geisteswisseschaften zu ermöglichen, 
sodass eine totale Autonomie jener besonderen Erkenntnis möglich ist. Dann 
wird natürlich die Frage danach aufgeworfen, auf  welchem Boden diese 
Autonomie gegründet werden kann (vgl. 2.1). 

Wie gesagt, wurde das Bewusstsein wie ein Epiphänomen sowohl durch 
den Empirismus als auch durch den Positivimus aufgefasst, d.h. als eine 
bloße Wirkung, die von den physiologischen Tätigkeiten ganz abhängig ist. 
Eine Hauptbewegung der Psychologie, die eine solche Stellung in jener Zeit 
ausdrücklich vertrat, war die sog. „erklärende Psychologie“. Wenn sich diese 
vornahm, das Bewusstsein zu erklären, behauptete sie, dass alle Erlebnisse durch 
einen ursächlichen Zusammenhang auf  nicht weiter reduzierbare Einheiten 
vermindert werden könne.6 Für die erklärende Psychologie kommen diese 
untrennbaren Einheiten den Empfindungen zu, die als wirkliche atomische 
Strukturen der Erfahrung verstanden wurden. Noch genauer gesagt: aus dieser 
Perspektive könnte man all die Erlebnisse auf  Empfindungen zurückführen, 
weil der Ursprung jedes psychischen Inhalts dort liegt. Um irgendeinen 
Inhalt des Bewusstseins zu erklären, wäre es aus diesem Grunde notwendig, 
diesen in seine Bestandteile, und zwar Empfindungen, zu zerlegen. Dieser 
psychologischen Tendenz setzt Dilthey eine „beschreibende Psychologie“ 
gegenüber, die mittels der Analyse der Erlebnisse als solche verfährt. Dies ist das 
Grundthema des Werkes „Ideen über eine beschreibende und zergliedernde 
Psychologie“, das im Jahre 1894 zum ersten Mal herausgegeben wurde, 

5 So erörtert Dilthey: „Die Antworten Comtes und der Positivisten, St. Mills und der 
Empiristen auf  diese Fragen schienen mir die geschichtliche Wirklichkeit zu verstümmeln, 
um sie den Begriffen und Methoden der Naturwissenschaften anzupassen“ (Dilthey, 1983, 
S. 31). 
6 Hinsichtlich dieses Themas sagt Ferrater Mora: „(...) así como la ciencia explicativa es 
toda subordinación de un campo de fenómenos a una conexión causal por medio de un 
número limitado de elementos (es decir, de partes integrantes en la conexión) unívocamente 
determinados, la psicología explicativa es la derivación de los hechos que se dan en la 
experiencia interna, en el estudio de los demás hombres y de la realidad histórica a base de 
un número limitado de elemento analíticamente descubiertos. Esta psicología, que partió 
del análisis de la percepción y de la memoria, condujo poco a poco a un asociacionismo 
basado en las sensaciones a partir de las cuales se intentaba esforzadamente construir toda 
representación superior” (1949, S. 9)

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   95 6/4/09   10:48:43

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


96 97

welches jedoch schon früher im Jahre 1883 in Umlauf  kam.7 Keineswegs will 
diese beschreibende Psychologie besagen, der Mensch bestehe nur aus einem 
abstrakten Geist und habe keine „konkrete“ physiologische Aktivität. Dilthey 
selbst erkennt sogar an, dass eine enge Beziehung zwischen beiden Gebieten 
notwendigerweise zustande kommt: 

Jedoch in einem weiten Umfang fassen die Geisteswisseschaften Naturtatsachen in sich, 
haben Naturerkenntnis zur Grundlage. Dächte man sich rein geistige Wesen in einem 
aus solchen allen bestehenden Personenreich, so würde ihr Hervortreten, ihre Erhaltung 
und Entwicklung, wie ihr Verschwinden, an Bedingungen geistiger Art gebunden sein; ihr 
Wohlsein wäre in ihrer Lage zur geistigen Welt gegründet; ihre Verbindung untereinander, 
ihre Handlungen aufeinander würden sich durch rein geistige Mittel vollziehen (...) Das 
System solcher Individuen würde in reiner Geisteswissenschaft erkannt werden. In 
Wirklichkeit entsteht ein Individuum, wird erhalten und entwickelt sich auf  Grund der 
Funktionen des tierischen Organismus und ihrer Beziehungen zu dem umgebenden 
Naturlauf; sein Lebensgefühl ist wenigstens teilweise in diesen Funktionen gegründet; 
seine Eindrücke sind von den Sinnesorganen und ihren Affektionen seitens der Außenwelt 
bedingt; den Reichtum und die Beweglichkeit seiner Vostellungen un seiner Willensakte 
finden wir vielfach von Veränderungen in seinem Nervensystem abhängig (Dilthey, 1922, 
S. 14 – 15). 

Dies erklärt von vornherein, warum das Wort ‚Lebenseinheit’ oder der 
Ausdruck ‚psycho-physische Einheit’ von Dilthey benutzt wurde, um sich 
auf  den Menschen zu beziehen, sofern es eine gewisse Verbindung der bei-
den Bereiche in ihm gibt. Dies schließt aber natürlich nicht aus, dass die 

7 Im Kapitel VIII des ersten einleitenden Buches seiner „Einleitung in die Geisteswissenschaften“ 
man liest das Folgende: „Die Aufgaben einer solchen grundlegenden Wissenschaft kann die 
Psychologie nur lösen, indem sie sich in den Grenzen einer deskriptiven Wissenschaft hält 
(...) dagegen die erklärende Psychologie, welche den ganzen Zusammenhang des geistigen 
Lebens durch gewisse Annahmen ableitbar machen will, von sich reinlich unerscheidet. 
(...) Für die Psychologie selber aber ergibt sich aus ihrer Stellung im Zusammenhang der 
Geisteswissenschaft, dass sie als deskriptive Wissenschaft (ein in der Grundlegung näher zu 
entwickelnder Begriff) sich unterscheiden muss von der erklärenden Wissenschaft, welche, 
ihrer Natur nach hypotetisch, einfachen Annahmen die Tatsachen des geistigen Lebens zu 
unterwerfen unternimmt“ (Dilthey, 1922, S. 32 – 33). Auf  jeden Fall muss man merken, dass 
die Psychologie seine Aufgabe der Hermeneutik später abtreten wird, die jede Erlebnisse als 
solche versteht. Von hier ab ersetzte Dilthey die Oposition zwischen dem ‚Beschreiben’ und 
dem ‚Erklären’, durch die existierende zwischen dem ‚Verstehen’ und dem ‚Erklären’. (vgl. 
Dilthey, 1981)

Methodus Nº 3 (2008) Jorge Torres

Methodus final 2.indd   96 6/4/09   10:48:44

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


96 97

Geisteswissenschaften, wo ihre Zwecke es fordern, sich der Unterscheidung des 
Physischen und Psychischen bedienen können. Man soll aber daraus nicht den 
Schluss ziehen, die Naturwissenschaften könnten den Geisteswissenschaften 
keine wichtige Hilfe sein. Dies ist allerdings eine Hilfe, die keineswegs 
entscheidend auf  diesem Gebiet ist. (vgl. Dilthey, 1983a, S. 259; vgl. S. 15 - 17).

Doch welchen Sinn hat diese Psychologieunterscheidung überhaupt? 
Könnte eine beschreibende Psychologie von den biologischen Gesetzen 
absehen? Wenn ja, was impliziert das geneu? Oder besser gesagt: welchen 
Unterschied gibt es zwischen ‚dem Erklären’ und ‚dem Beschreiben’? Um 
diesen Unterschied besser verstehen, und auf  die aufgeworfenen Fragen richtig 
antworten zu können, muss man noch weitere Überlegungen hinzufügen.        

1.2 Die Abgrenzung der Geisteswissenschaften: zu einer Kritik der historischen Vernunft.

Wie Gadamer richtig beobachtete, kann man sagen, Diltheys Kritisismus 
folge dem Kantischen Projekt bis zu einem gewissen Grade:  „Dilthey will 
sagen: Die historische Vernunft bedarf  genau so einer Rechtfertigung wie 
die reine Vernunft“ (Gadamer, Wahrheit und Methode, (WM), S. 223). 
Dann führt Gadamer weiter aus: „So mußte Dilthey neben Kants Antwort 
auf  die Frage, wie reine Naturwissenschaft möglich sei, eine Antwort auf  
die Frage suchen, wie die geschichtliche Erfahrung zur Wissenschaft zu 
werden vermag“ (WM, S. 225). Dieses epistemologische Projekt macht in 
der Tat deutlich, warum der Ausdruck „Entwürfe zur Kritik der historischen 
Vernunft“ von Dilthey benutzt wurde (Vgl. Dilthey, 1979, S. 191 ff.). 
Anhand dieser besonderen Terminologie lässt sich feststellen, inwiefern er 
versuchte, ein ganzes System der Geisteswissenschaften zu errichten, wessen 
Hauptziel es war, die Geisteswissenschaften, anhand der Entdeckung einer 
neuen Methode als Reaktion auf  den methodologischen Monismus, von den 
Naturwissenschaften abzugrenzen.8 Widersinnigerweise resultiert aus diesem 

8 Wie man weiß, konnte Dilthey dieses umfassende System leider nicht zu Ende bringen. 
Obwohl Dilthey ein ganzes Unternehmen in seiner „Vorrede zum ersten Band der 
‚Einleitung in die Geisteswissenschaften’“ von 1883 und auch im sogennanten „Althoff-
Brief“ von 1882 versprach, hat er die Absicht eines ganzen Systems nicht vollzogen: „Das 
eigentliche Ziel des ganzen Unternehmens, die Erkenntnistheorie, Logik und Methodologie 
der Geisteswissenschaften, soll dann, ebenso wie die als Fortführung der Metaphysik-Kritik 

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   97 6/4/09   10:48:44

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


98 99

Bezug auf  Kant eine Entfernung von ihm, da Kant sich ausschließlich auf  die 
Rechfertigung des mathematisch-naturwissenschaftlichen Aufbaus der Welt 
und ihren Erkenntniswert konzentrierte. Auf  der Grundlage seiner eigenen 
Erkenntnistheorie sucht Dilthey jedoch etwas Ähnliches für die geschichtliche 
Welt, welche nicht richtig durch die kantischen Kategorien begriffen werden 
kann. Dilthey kritisierte sogar, dass Kants Theorie des ‚reinen Ichs’ von dem 
ganzen geschichtlichen Hintergrund abgeshen hatte. In dieser Hinsicht kann 
man einen der bekanntesten Abschnitte verstehen, der bereits in der Vorrede 
der Einleitung steht: 

In den Adern des erkennenden Subjekts, das Locke, Hume und Kant konstruierten, rinnt 
nicht wirkliches Blut, sondern der verdünnte Saft von Vernunft als bloßer Denktätigkeit. 
Mich führte aber historische wie psychologische Beschäftigung mit dem ganzen Menschen 
dahin, diesen, in der Mannigfaltigkeit seiner Kräfte, dies wollend fühlend vorstellende 
Wesen auch der Erklärung der Erkenntnis und ihrer Begriffe (wie Außenwelt, Zeit, Substanz, 
Ursache) zugrunde zu legen (...)  Die Methode des folgenden Versuchs ist daher diese: jeden 
Bestandteil des gegenwärtigen abstrakten, wissenschaftlichen Denkens halte ich an die ganze 
Menschennatur, wie Erfahrung, Studium der Sprache und der Geschichte sie erweisen und 
suche ihren Zusammenhang (Dilthey, 1983, S. 32). 

Nach Riedel weist dies mindestens vier Hauptpunkte auf, die Diltheys 
Projekt von der Kantischen Kritik abgrenzen lassen: (a) So aufgefaßt hat 
die Kantische Kritik nicht tief  genug in den Körper der menschlichen 
Erkenntnis eingeschnitten, weil er die Vernunft nur als reine kritisiert; (b) 
die Kantische Kritik untersucht nur die apriorischen Grundlagen der Er-
fahrungswissenschaft, ohne die Forschungpraxis zu berücksichtigen; (c) 
Kants Kritik erklärt die Erfahrung und Erkenntnis mittels des erkennenden 
Subjekts und seiner Vorstellungen, die eine apriorische zeitlos-gleichbleibende 
Erfahrung erichtet. Als Reaktion darauf, stellt Dilthey die Frage nach der 
Möglichkeit einer ungegenständlichen und wandelbaren Erfahrung, die den 
Geisteswissenschaften eigentümlich ist, d.h., nach der Möglichkeit einer 
‚inneren Erfahrung’; (d) Laut Kants Auffasung der Metaphysik, steht sie in 

des zweiten Buches gedachte wissenschaftsgeschichtliche Untersuchung der Entwicklung 
der Einzelwissenschaften des Menschen, der Gesellschaft und der Geschichte, sowie einer 
historisch-kritischen Darstellung der Erkenntnistheorie den Inhalt des 2. Bandes der 
«Einleitung» ausmachen. Dieser 2. Band kann von Dilthey allerdings trotz unermüdlicher 
Anstrengungen nicht abgeschlossen werden“ (Lessing, 1983, S. 16) 

Methodus Nº 3 (2008) Jorge Torres

Methodus final 2.indd   98 6/4/09   10:48:44

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


98 99

der reinen Vernunft, weil sie ihm als die Wissenschaft der nicht weiter im 
Erkenntnisvorgang bedingten allgemeinen und notwendigen Prinzipien gilt. 
Sie ist die Wissenschaft, welche die höchsten uns möglichen Vernunfteinheiten 
in unserer Erkenntnis entdeckt. Das ist aber für Dilthey eine bloße Abstraktion 
der geschichtlichen Inhalten, die notwendig sind, um die Metaphysik in ihrem 
ganzen Umfang richtig zu verstehen. In diesem Sinne steht Dilthey näher bei 
Hegel als bei Kant insofern, als die geschichtliche Wirklichkeit eine Hauptrolle 
in seiner Erkenntnistheorie spielt: bei Dilthey kann man eine Kritik finden 
(Kant), sie ist aber historisch (Hegel) (vgl. Riedel, 1970, S. 23 – 25).  

Trotz dieser Distanz, lässt sich sagen: falls eine solche Erkenntnistheorie 
eine wirkliche Kritik zu werden vermag, wie sie von Kant verwirklicht wurde, 
muss sie erkläutern, wie ihr Gegenstand möglich ist, d.h. ebenso wie Kant die 
Grundlagen reiner Naturwissenschaft aus den Prinzipien des reinen Verstandes 
abgeleitet hatte, muss auch Dilthey die objektiven Geltungsbedingungen der 
Geisteswissenschaften entdecken, wobei es sich nun vor allem um die 
Abgrenzung sowohl ihres eigenen Gegenstandes als auch ihren Bedingungen 
handelt. Was diese Aufgabe angeht, so könnte man zunächst behaupten, dass 
die Geisteswissenschaften ‚den Menschen’ zum Gegenstand Ihrer Forschung 
haben und ihre Grundlage darauf  beruht. Die vorgeschlagene These ist aber 
überstürzt, sofern sich aus ihr eine petitio principii zu ergeben scheint: genauer 
gesagt, steht gerade in der Diskussion, ob das Wesen des Menschen nur aus 
physischen Gesetzen besteht oder nicht. Es ist deshalb auf  keinen Fall zulässig, 
daraus den Schluss zu ziehen, dass der Mensch der eigene Gegenstand 
der Geisteiswissenschaften ist. Man darf  nicht aus der Augen verlieren, 
dass der selbe Philosoph sich auf  den Menschen als eine ‚psycho-physische 
Einheit’ bezieht.9 In ihm erhebt sich also ein weiterer physischer Bereich, der 
Gegenstand der Naturwissenschaften ist. Wie gesagt, gerade Dilthey muss dies 
vernünftigerweise zugeben: 

Ich gehe von dem umfassenden Tatbestand aus, welcher die feste Grundlage jedes 
Rässonnements über die Geisteswissenschaften bildet. Neben den Naturwissenschaften hat 
sich eine Gruppe von Erkenntnisen entwickelt, naturwüchsig, aus den Aufgaben des Lebens 

9 So versteht man, warum Dilthey bedenkt, dass die Geisteswissenschaften ohne eine 
Anthropologie nicht möglich sind, da sich hinter seiner Grundlegung schließlich eine 
bestimmte Auffasung des Menschen verbirgt (Vgl. Dilthey, 1922, S. 28 ff.).

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   99 6/4/09   10:48:45

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


100 101

selbst, welche durch die Gemeinsamkeit des Gegenstandes miteinander verbunden sind 
(Dilthey, 1981, S. 89).

Die Frage lautet aber nun: wie können beide Wissenschaften sich 
unterscheiden, wenn sie sich voneinander darin nicht unterscheiden, dass sie 
sich scheinbar jeweils auf  einen eigenen Gegenstand konzentrieren, und dieser 
Gegenstand in beiden Fällen der Mensch ist.  Man könnte die Vermutung 
wagen, dass es die logische Struktur ist, worin beide sich unterscheiden, was 
aber leider nicht die richtige Antwort darauf  sein kann: 

Selbstverständlich sind es dieselben logischen Operationen, durch welche auf  allen Gebieten 
gleichmäßig Tatsachen in Beziehung zueinander gesetzt werden. Mögen diese Tatsachen 
physische oder geistige sein, mögen sie in der äußeren oder in der inneren Erfahrung 
auftreten, sie werden durch dieselben Denkakte und logischen Vorgänge miteinander 
verbunden. Vergleichen, sonach Unterscheiden, Gleichfinden und Grade des Unterschiedes 
bestimmen, Verbinden, Trennen, Urteilen, Schließen sind in Naturwissenschaften und in 
Geisteswissenschaften gleichmäßig wirksam, die Verhältnisse von Tatsachen zur Erkenntnis 
zu bringen  (Dilthey, 1983a, S.  258).

Doch wie können beide Arten von Erkenntnis unterschieden werden, 
wenn die Unterteilung weder durch den Gegenstand noch ihre logische 
Struktur zu unterscheiden ist? Meiner Meinung nach können zunächst zwei 
geeignete Lösungen dafür gefunden werden, die miteinander stark verwachsen 
sind: (a) Einerseits ist der Gegenstand der Geisteswissenschaften nicht einfach 
der Mensch, sondern vor allem nur gewisse Aspekte von ihm, (b) andererseits, 
obwohl beide dieselben logischen Operationen aufweisen, wie Dilthey an 
diesem Abschnitt ausdrücklich argumentiert, beruht ihr Unterschied eher 
in der Weise, wie ihnen die Erfahrung gegeben ist. In Hinblick auf  (a) regt 
Dilthey die Notwendigkeit an, eine bestimmte Abstraktion zu vollziehen, die 
nur das Psychische in Betracht zieht.10 Was den Punkt (b) betrifft, so schlägt der 
Philosoph eine Selbstbesinnung vor. Aus diesen zwei Punkten entsteht in der 
Tat seine Theorie der Erlebnisse. Im Folgenden möchte ich ansehen, was diese 
Theorie genau mit sich bringt.

10 Diese Abstraktion scheint mir eine der ersten Skizzen der ‚phänomenologischen Reduktion’ 
zu sein. 

Methodus Nº 3 (2008) Jorge Torres

Methodus final 2.indd   100 6/4/09   10:48:45

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


100 101

2. Diltheys Auffassung der inneren Welt und ihrer Erlebnisse.

2.1 Die Tatsachen des Bewussteins und der Satz der Phänomenalität.

Die Ausführung eines korrekten Programms der Geisteswissenschaft 
impliziert gleichzeitig eine erkenntnistheoretisch-logisch-methodologische Be-
gründung (vgl. Lessing, 1983, S. 22). Wird eine richtige Theorie der psy-
chischen Welt gesucht, so muss man zuerst die Frage aufwerfen, inwiefern 
diese Welt als solche und nicht nur als ein bloßes Epiphänomen existiert: so ist 
die Frage nach dem Gegenstand diejenige, die nach seinen Bedingungen der 
Möglichkeit fragt.

Der Ausgangpunkt dieser Theorie liegt im sog. ‚Satz der Phänomenalität’, 
nach dem alles, was für das Subjekt existiert, unter der allgemeinsten Bedin-
gung steht, Tatsache seines Bewusstseins zu sein (vgl. Dilthey, 1983b, S. 151). 
Interessant wäre zu verfolgen, was dieser Grundsatz mit sich bringt. Es ist 
eigentlich nicht einmal klar, was Dilthey unter ‚Bewusstsein’ im vorliegenden 
Zusammenhang versteht. Darin sehe ich jedoch folgendes Problem: versucht 
man den speziellen Inhalt des Bewussteins deutlich zu machen, muss man 
zuerst, als Vorsaussetzung dafür, die Bedeutung des selben Bewusstseins 
klarstellen. Fangen wir also damit an: es scheint mir erwähnenswert, dass 
Dilthey mit dem Wort ‚Bewusstsein’ sowohl eine umfassende als auch eine 
dynamische Gesamtheit im Menschen bezeichnet, die nicht einfach in 
kognitiven oder intelektuellen Operationen besteht.11 In diesem Sinne kann 
alles, was vor mich gestellt wird, als eine Tatsache des Bewusstseins aufgefasst 
werden. So sind diese Tatsachen beispielsweise das Gefühl, das Denken, der 
Wunsch, die Einbildungskraft, u.s.w. Ich bin der Meinung, dass dieser Satz kein 

11 „Der Ausdruck: Bewusstsein (conscientia) kann nicht definiert, sondern als ein nicht weiter 
auflösbarer letzter Befund nur aufgezeigt werden. Ich erlebe in mir diese Art und Weise, 
in welcher etwas für mich da ist. Gleichviel, welche Verschiedenheiten in mir obwalten 
mögen: das Gemeinsame, dessen Folge das Für-mich-dasein ist, nenne ich Bewusstsein. 
Durch diese Aufzeigung des Tatbestandes, welcher mit dem Worte Bewusstsein bezeichnet 
wird, ist die Einschränkung seines Sinnes auf  die Vorgänge des Vorstellens, der Intelligenz 
ausgeschlossen. Bewusstsein findet statt, wenn ich den Wohlgeruch der Berge wahrnehme, 
nicht minder, wenn ich von ihm angenehm erregt werde – oder seiner mich erinnere, 
oder seine Ursachen erkenne, oder nach ihm Verlangen trage. Unter dem einen Namen 
Bewusstsein sind alle diese verschiedenen Arten und Weisen erfasst, wie ein Psychisches für 
mich da ist“ (Dilthey, 1983c, S. 94)

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   101 6/4/09   10:48:45

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


102 103

Problem darstellt und als ein analytisches Urteil interpretiert werden muss:  
ist etwas nicht vor dem Bewusstsein, so ist es nicht Für-mich-da, ebenso wie 
umgekehrt, bin ich mir eines Dinges nicht bewusst, solange es nicht vor mir 
da ist. Die ganze Realität mit ihrer Verschiedenartigkeit, d.h. Gegenstände, 
Personen, Willakten, u.s.w,  muss im Moment von mir als Tatsache meines 
Bewusstseins erlebt werden, woraus folgt, dass sie unter den Bedingungen 
meines Bewusstseins stehen müssen, genauso wie dies der Fall bei Kants 
Theorie des „reinen Ichs“ war. Keineswegs ist die unmittelbare Folge hieraus, 
„dass in jedem Fall, in welchem ein Gegenstand da ist, mir per se bewusst sein 
muss, dass dieser Gegenstand eine Tatsache des Bewusstseins sei“ (Dilthey, 
1983c, S. 94). Dies würde nach sich ziehen, dass jede Wahrnehmung eines 
Gegenstandes per se mit einer inneren Wahrnehmung davon verbunden sei, 
dass ihr Gegenstand in einem Vorgang des Bewusstseins gegeben ist, und dies 
wäre zuviel behauptet. In den meisten Fällen wird mit dem Auftreten des 
Objektes eine innere Wahrnehmung des Bewusstseinsvorgangs, mittels dessen 
er für mich da ist, verbunden sein, aber ist dies nicht immer notwendig (Ibid. 
S. 95). 

So aufgefasst gibt es zwei Hauptmomente jeder Wahrnehmung: wenn 
das Subjekt (1) eine Wahrnehmung irgendeines Gegenstandes hat, hat er 
gleichzeitig (2) eine stillschweigende Wahrnehmung desselben Aktes. Anders 
ausgedrückt, wenn ich etwas wahrnehme, bin ich mir auch desselben Aktes der 
Wahrnehmung bewusst; dieser korrelative Akt meines Bewusstseins begleitet 
immer die Wahrnehmung des Objektes. Wie wir schon sahen, geht Dilthey 
stets von der Tatsache aus, dass diese zwei Hauptmomente der Wahrnehmung 
nicht immer einleuchtend sind, besonders das Bewusstsein des psychischen 
Aktes als solchen: 

Je schlichter freilich, gesunder, tiefer ich in den Gegenstand versenkt bin, desto mehr 
vergesse ich mich selber in ihm. Wenn ich auf  der Bühne vor mir den Brutus in seinem Zelt 
gewahre, vor der Schlacht von Philippi, wie ihm der Geist Julius Cäsars erscheint: dann 
ist nichts als dieses Zelt, Brutus in ihm schlafmüde lesend, das dunkler brennende Licht 
(...) Mein Selbst ist sozusagen ausgelöscht in diesem Augenblick und in Bezug auf  diesen 
Wahrnehmungszustand; ich werde des Vorgangs, in dem ich gewahre, nicht inne (Ibid). 

Methodus Nº 3 (2008) Jorge Torres

Methodus final 2.indd   102 6/4/09   10:48:46

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


102 103

Dieser Abschnitt zeigt uns, wie das erste Niveau der Wahrnehmung (1) 
manchmal vorherrschend ist. Damit ist aber nicht gemeint, dass das totale 
Verschwinden von (2) möglich ist. Obwohl ich mir desselben Aktes der 
Wahrnehmung nicht immer bewusst bin —und das geschieht uns de facto im 
Alltag— weil nur Gegenstäde Für-uns-da sind, kann ich den Akt als solchen 
anerkennen, sobald ein Antrieb von außen oder innen entsteht, womit sich 
die Realität als ein Vorgang der Wahrnehmung, und zwar als eine Tatsache 
meines Bewusstseins, erweist. In diesem Fall könnte ich sogar auch überlegen 
und wieder auf  die Tatsache meines Bewusstseins zurückkommen, was 
mir seinerseits Anlass geben würde, zu bemerken, dass die Möglichkeit des 
Selbstbewusstseins immer besteht, obwohl ich mir dessen am Anfang nicht 
bewusst war, da die inner-andauernde und korrelative Wahrnehmung nicht 
ausdrücklich war.12  Wenn das Ich wieder auf  sich kommt, kann es dieselben 
Akte der typisch-äußeren Wahrnehmung als Gegenstand gewinnen. Auf  diese 
Weise lassen sich die Tatsachen des Bewussteins als der wirkliche Inhalt der 
Wahrnehmung, und nicht mehr als irgendein Gegenstand der Welt erweisen. 
Hierbei nehme ich ausdrücklich sowohl einen bestimmten Gegenstand, als 
auch den selben Akt, der sich auf  diesen Gegenstand bezieht, wahr. So folgere 
ich daraus, dass all diejenigen Dinge Tatsachen meines Bewusstseins sind, die 
irgendwie Für-mich-da sind. Man hat also immer eine ausdrückliche oder 
stillschweigende Erkenntnis einer psychischen Tatsache, wenn sie in uns erlebt 
wird.

Nach Dilthey ist der erste positive Kern des Satzes der Phänomenalität 
seine absolute Evidenz. Jeder Gegenstand genauso wie jedes Gefühl ist als 
Tatsache des Bewusstseins etwas Gegebenes, das ich einerseits zweifellos 
erfahre und in mir erlebe; aber anderseits bin ich mir nicht immer derselben 
Erlebnisse bewusst. Gerade das ist es, was uns eine unzweifelhalfte Sicherheit 
bietet:13 

12 Auch Kant war der Ansicht, dass das zweite Niveau der Wahrnehmung immer anwesend 
ist. Als er seine Theorie der reinen Apperzeption dargestellt hat, behauptete er: „Das: Ich 
denke, muss meine Vostellungen begleiten können; denn sonst würde etwas in mir vorgestellt 
werden, was gar nicht gedacht werden könnte, welches eben so viel heißt, als die Vostellung 
würde unmöglich, oder wenigstens für mich nichts sein (...) (Kritik der reinen Vernunft, B 
131 – 132). Dies bedeutete für Kant, dass die korrelative Aktivität des Ichs sich hinter jeder 
Vorstellung versteckt. Obwohl diese korrelative Aktivität nicht immer ausdrücklich ist, muss 
sie immer dahinter sein, um die Einheit der Erfahrung zu rechtfertigen. 
13 Dilthey spricht sogar über eine unmittelbare und unauflösliche Sicherheit (vgl. Dilthey, 
1983c, S. 96).

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   103 6/4/09   10:48:46

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


104 105

So schreibt demnach der Satz der Phänomenalität allem, was für mich da ist, gleichviel ob 
es als Gegenstand oder Person oder Gefühl oder Idee da ist, implizite Existenz zu, nämlich 
die einer Tatsache des Bewusstseins; und folgerecht schließt dieser Satz ein unermeßliches 
Reich von Realität auf  (Dilthey, 1983c, S. 96). 

Ich kann die Tatsache des Bewusstseins nicht dadurch in Frage stellen, 
indem ich daran zweifle, dass sie mit einer absoluten Gewissheit gegeben ist. 
Man könnte natürlich jedes Mal an der Existenz der äußeren Objekte zweifeln, 
wenn alles als eine bloße Erscheinung aufgefaßt wird. Aber keineswegs an der 
psychischen Tatsache als solche. Die Existenz des psychischen Aktes steht –ganz 
im Gegenteil– gar nicht in Zweifel. Ich würde sagen, dass sich diese ,absolute 
Evidenz der Erlebnisse’ an der selben Haltung von Descartes orientiert, da ja 
die Erlebnisse des Bewusstseins als eine unmittelbare Evidenz erlebt werden: 
sie sind das Nächstgegebene. Kurz gesagt: es gibt immer die Möglichkeit, am 
Inhalt eines psychischen Aktes zu zweifeln, d.h. ob ein wirklicher Gegenstand 
neben meiner Vorstellung existiert. Es ist aber zugleich unmöglich, die Existenz 
des psychischen Aktes als solchen zu verneinen. Diese absolute Evidenz hat 
das Kennzeichen, eine unmittelbare Wahrheit zu ergeben: „Denn ich brauche 
meines Bewusstseins nicht mehr bewusst zu werden, ich brauche mein Fühlen 
nicht mehr zu fühlen; dadurch dass das Bewusstsein stattfindet, weiß ich von 
ihm“ (Ibid., S. 98). Man kommt zu einer Erkenntnis der psychischen Tatsache 
nur dann, wenn diese in uns erlebt wird; so aufgefasst, ließe sie sich als eine 
cognitio in actu exercito bezeichnen. Deswegen sind die Existenz der psyschischen 
Tatsachen und ihre Erkenntnis nicht zwei verschiedene Dinge. In diesem 
Fall liegt keine Unterscheidung zwischen einem äußeren Gegenstand, der 
erkannt wird, und dem psychischen Akt, welcher ihn erkennen lässt, vor. 
Man kommt durch das korrelative Bewusstsein immer im selben Moment zur 
Gewissheit des Erlebnisses, in dem es von uns erlebt wird. Hiermit kommen 
wir schließlich am wichtigsten Punkt an, bei dem es sich um die Grundlegung 
der Geisteswissenschaften handelt.

2.2 Die Grundlage der Geisteswissenschaften in der Selbstbesinnung. 

Die absolute Evidenz der existierenden Erlebnisse basiert auf  der Weise, 
in welcher sie uns gegeben sind, denn nicht jeder Inhalt des Bewusstseins lässt 

Methodus Nº 3 (2008) Jorge Torres

Methodus final 2.indd   104 6/4/09   10:48:47

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


104 105

sich auf  die gleiche Art sehen. Der Satz der Phänomenalität sagt nur, dass 
alles, was im Bewusstsein ist, unter dessen Bedingungen stehen muss, er sagt 
aber nocht nicht, wie alles da ist: 

Dass ich also den Satz der Phänomenalität auch in Bezug auf  dasjenige, was er ausschließt, 
in seinem richtigen Grenzen fasse! Dieser Satz besagt nur, dass mir jeder Gegenstand so 
gut als das Gefühl als Tatsache des Bewussteins gegeben ist und unter dessen Bedingungen 
steht. Die Bläue des Himmels, die mich umgibt, die Tonmassen der neunten Sinnfonie, 
die auf  mich eindringen, sind so gut Tatsachen meines Bewusstseins als meine Freudes 
an diesen Farben, an diesen Tönen. Dagegen sagt dieser Satz nichts über die Art, in 
welcher dies alles in meinem Bewusstsein gegeben ist (...) Daher will ich nun, nachdem der 
Satz festgestellt ist: jeder Gegenstand so gut als jedes Gefühl ist mir als Tatsache meines 
Bewusstseins gegeben, ganz unbefangen den Wechsel in der Art und Weise auffassen, wie 
etwas in meinem Bewusstsein gegeben ist (...) Also ich fand mich schon bei der Festellung des 
Satzes der Phänomenalität beständig genötigt, die Bewusstseinstatsache Gefühl von der zu 
sondern, welche ich Gegenstand nenne. Ich bezeichne nun den durchreifenden Unterschied, 
welche, sich alle Fälle solcher Art unterordnen, als den zwischen Innewerden und zwischen 
Vorstellen: dieses letzte Wort im weitesten Sinne gennommen, welchem gemäß es auch 
äußere Wahrnehmung, in welchen der Gegenstand dem Subjekt gegenübertritt, einschließt 
(Ibid., S. 101).            

   

Mit dem Wort ‚Innewerden’ bezeichnet Dilthey eine Tatsache, welche 
nicht auf  die bloße äußere Wahrnehmung eines Gegenstandes reduziert werden 
kann. Sie ist eher eine Selbstbeobachtung der eigenen psychischen Phänomene, 
die dem Subjekt des Bewusstseins keinen Inhalt gegenüberstellt, genauso wie 
bei der absoluten Evidenz der Erlebnisse, über die wir schon sprachen, deren 
Erlebnisse und Erkenntnisse auch nicht als zwei verschiedene Sachen begriffen 
werden müssen. In diesem Fall ist also der Inhalt des Bewusstseins nicht von 
ihm selbst zu unterscheiden. Um ein Beisipiel anzuführen, gehen wir besonders 
auf  die ästethische Erfahrung ein: jedesmal wenn man eine Melodie durch die 
Wirkung verschiedener Töne hört und eine Stimmung dazu entsteht, kann 
man sich auf  die Stimmung selbst konzentrieren, welche natürlich nicht in den 
Tönen liegt: „Aber ein anderes ist das Spiel der Stimmungen, mit welchen ich 
die Sinfonia eroica begleite, ein anderes diese Tonreihe selbst“ (Ibid., S. 103). 
Sowohl der Ton als auch die Stimmung sind Tatsache meines Bewusstseins, 
aber die Weise, auf  die sie im Bewusstsein bestehen, ist jeweils eine andere. 
Also sind die Töne als solche empirische Phänomene, die sich durch den 
Zeitraum der Welt als eine Art Welle verbreiten, welche wir durch die äußere 

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   105 6/4/09   10:48:47

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


106 107

Wahrnehmung erfassen und bemerken. Es ist allerdings nicht klar, wie die 
begleitende Stimmung uns gegeben wurde. Die Stimmung ist nicht etwas, 
was vor-mir-steht, es ist keineswegs ein Gegenstand der äußeren Welt; woraus 
ersichtlich wird, dass es nicht mittels einer äußeren Wahrnehmung erfasst wird. 
Die einzige Art, wie eine solche Stimmung gegeben sein kann, ist durch ein 
‚Innewerden’, welches, obwohl es nur aufgrund der empirischen Phänomene 
möglich ist, durch eine äußere Wahrnehmung niemals erfasst werden kann. Im 
‚Innewerden’ wird die Stimmung nicht als etwas äußeres gegeben; was durch 
das ‚Innewerden’ bemerkt wird, ist nicht vom psychischen Akt getrennt. In 
diesem Fall richtet sich das Bewusstsein auf  einen Inhalt, welcher eben dieses 
Bewusstsein ist! Im Bewusstsein der Stimmung gibt es kein Gegenüber-stehen 
eines Gegenstandes, das Subjekt unterscheidet sich nicht vom Gegenstand 
der Wahrnehmung. Es ist daher nicht verwunderlich, dass diese Erkenntnis 
als Resultat einer Subjekt-Subjekt-Beziehung gewonnen wird.14 Auch wenn 
Dilthey als Beispiel die ästetische Erfahrung zur Sprache bringt, glaubt er eher 
daran, die ganze psychische Welt sei so aufgebaut. Halten wir also fest: ein 
‚Innewerden’ begleitet jedes Erlebnis, sogar die äußere Wahrnehmung der 
Gegenstände, weil unser korrelativ-inneres, erlebtes Bewusstsein gleichzeitig 
besteht.   

Auf  diese Weise lässt sich daraus ableiten, dass jeder Inhalt des 
Bewusstseins nicht den gleichen kognitiven Status besitzt, dass jeder Inhalt nicht 
in derselben Art gegeben ist. Aus dem Bezug auf  die beiden schon genannten 
Hauptmomente der Wahrnehmung kann man zusammenzufassend schließen, 
dass (1) die Selbstbeobachtung wegen einer äußeren Wahrnehmung entsteht 
und (2) auf  ein ‚Innewerden’ beruht.

Um also den vorliegenden Abschnitt abzuschließen, will ich nun im 
Hinblick auf  (2) einige unmittelbare Folgen hervorheben: (a) die Existenz 
der Erlebnisse hat eine absolute Evidenz; (b) ihre Existenz und ihre Kenntnis 
sind nicht zwei verschiedene Dinge; (c) diese Kenntnis kann nicht auf  die 
äußere Wahrnehmmung reduziert werden und sie ist nur möglich durch ein 
‚Innewerden’; (d) im ‚Innewerden’ sind der Gegenstand der Erkenntnis und 

14 „Das Subjekt des Wissens ist hier eins mit seinem Gegenstand, und dieser ist auf  allen 
Stufen seiner Objektivation derselbe“ (Dilthey, 1979, S. 189). In diesem Niveau erscheint 
zum ersten Mal die eigentümliche Beziehung, die die Geisteswissenschaften zu ihrem 
Gegenstand haben. 

Methodus Nº 3 (2008) Jorge Torres

Methodus final 2.indd   106 6/4/09   10:48:47

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


106 107

die Erkenntnis das Gleiche, aber in der äußeren Wahrnehmung werden die 
Gegenstände der Natur als etwas anderes, nähmlich als Vorstellungen gegeben; 
(e) daher kommt es, dass der Bezugsbereich einer solchen Wissenschaft nur 
aus dem Subjekt besteht, welches wieder auf  sich selbst kommt, ohne einen 
anderen Gegenstand zu erfassen. So interpretiert, haben wir hier die erste 
Skizze der Selbstbesinnung.

Nach Dilthey haben die Geisteswissenschaften ihre Basis in dieser Selbst-
besinnung, welche uns die wirkliche Eigenheit eines solchen wissenschaftlichen 
Körpers anbietet. Worauf  die Unabhängigkeit der Geisteswissenschaften 
basiert, ist die Weise, in welcher ihr Gegenstand gegeben ist, mittels der 
Erkenntnis der „inneren Erfahrung“:

Abgrenzungskriterium von Natur-Geisteswissenschaften ist nicht mehr die traditionelle 
ontologische Differenz der beiden Seinsbereiche ,Natur’ und ‚Geist’, sondern der, dem je 
spezifischen Verhältnis von Erkenntnissubjekt zu Erkenntnisobjekt zugehörige Typus von 
Erfahrung: die Naturwissenschaften als die Wissenschaft der ,äußeren Erfahrung’, die 
Geisteswissenschaften basieren dagegen auf  der in ‚innerer Erfahrung’ gegebenen Realität 
der geistigen Welt (Lessing, 1983, S. 13).15 

   

Bevor dieser Abschnitt zu Ende gebracht wird, will ich noch hinzufügen, 
dass die ontologische Struktur der inneren Erfahrung ein Zusammenhang 
für Dilthey ist, wobei es sich um die Einheit der verschiedenen Inhalte des 
Bewusstseins handelt. Wie gesagt, versteht Dilthey unter ‚Bewusstsein’ eine 
Gesamheit, die diverse psychische Operationen umfasst (Wahrnehmung, 
Wille, Einbildungskraft, Wunsch, Denken, u.s.w). All diese Operationen haben 
etwas Gemeinsames, insofern sie sich in meinem Bewusstsein  und unter 
dessen Bedingungen entwickeln. Es besteht ein Zusammenhang darin, dass 

15 Jetzt kann man schließlich verstehen, was für ein Ziel eine beschreibende Psychologie hat. Sie 
hat als Gegenstand die angemessene Beschreibung der ‚inneren Erfahrung’, was auf  keinen 
Fall einfach ist. In der Tat entsteht ein großes Problem, jedesmal wenn man versucht, die 
korrelative Evidenz der Erlebnisse zur Sprache zu bringen. Eine wirkliche Wissenschaft muss 
sich auf  eine zwischenmenschliche Weise entwickeln, um ihre Kenntnis zu rechfertigen, so 
ist es keine genügende Erkenntnis, die aus der Evidenz der Erlebnisse auftaucht, weil man 
diese Evidenz auch aussprechen muss. Dann kommt die Frage, ob ein eindeutiges Urteil 
über jede Erlebnisse möglich ist. Die korrekte Beschreibung der inneren Welt hat hier eine 
Hauptrolle und deswegen ist die beschreibende Psychologie die Gründerwissenschaft der 
Geisteswissenschaften. 

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   107 6/4/09   10:48:48

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


108 109

sie nicht nur eine psychische Dimension, sondern auch eine geschichtliche 
aufweisen.16

2.3 Die Methodologische Abstraktion und die Rolle des Verstehens: die Rückkehr auf  die 
Abgrenzung der Geisteswissenschaft.17 

Es wurde gezeigt, dass die Abrenzung der Geisteswissenschaft sich zum 
ersten Mal verstehen ließ, wenn man die Art berücksichtigt, in welcher ihr 
Gegenstand gegeben ist, nähmlich mittels inneren Erfahrung. Dies schließt 
natürlich nicht aus, dass die äußere Erfahrung eine Hauptrolle in der 
allgemeinen Kenntnis des Menschen spielt. Jedes Erlebnis ist fest verbunden 
mit physischen Gesetzen, aus welchen sich die materiellen Voraussetzungen 
des Erlebnisses ergeben. Die Erlebnisse wären nicht einmal möglich ohne diese 
physiche Aktivität dahinter, denn beide konstituieren, so Dilthey, eine ganze 
Einheit im Menschen. Doch wie können nun beide Bereiche voneinander 
unterschieden werden? Gehen wir auf  eine Analyse des Begriffs ‚Abstraktion’ 
ein, so können wir dieses neue Problem lösen.

Sowohl ein Teil der Naturwissenschaften als auch die gesamten 
Geisteswissenschaften haben das Menschengeschlecht als Gegenstand iher 
Forschung. In ihm enthalten ist das, was man als Physisches und Psychisches zu 
trennen pflegt, ungesondert. Dies schließt aber natürlich nicht die Möglichkeit 
aus, dass die Geisteswissenschaften sich der Unterscheidung des Physischen 
und Psychischen wegen ihrer speziellen Aufgabe bedienen können. Wenn 
sie jedoch so vorgehen, können sie nicht außer Betracht lassen, dass diese 
Differenz in re nicht vorliegt und der Mensch eigentlich eine ‚psycho-physiche 
Einheit’ ist; sie müssen zugeben, dass es sich nur um eine methodologische 
Abstraktion handelt, die eben von ihrem Gegenstand verlangt wird:

16 Die Zusammenhangstheorie ist vielleicht der wichtigste Punkt der Diltheys Philosophie. 
Leider kann ich in diese Theorie hier nicht eindringen, denn dies würde bedeuten, einen 
ganzen Artikel darüber zu schreiben. Auf  jeden Fall empfehle ich einige Stellen, wo die 
Hauptpunkte dieser Theorie in Angriff  genommen werden: Dilthey, 1981, S. 144 ff., S. 242 
ff., S. 249 ff., S. 325 ff.; 1922, Erstes Buch, besonders, S. 93 ff.
17 Hier werde ich immer an eines späteres Werk von 1910 denken: „Der Aufbau der 
geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften’. Ich sage dies, weil Dilthey in diesem 
Werk sowohl einige Begriffe verändert als auch einige neue hinzugefügt hat.

Methodus Nº 3 (2008) Jorge Torres

Methodus final 2.indd   108 6/4/09   10:48:48

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


108 109

Das Nächstgegebene sind die Erlebnisse. Diese stehen nun aber in einem 
Zusammenhang, der im ganzen Lebensverlauf  inmitten aller Veränderungen 
permanent beharrt; auf  seiner Grundlage entsteht das, was ich als den erworbenen 
Zusammenhang des Seelensleben früher beschrieben habe; er umfaßt unsere 
Vorstellungen, Wertbestimmungen und Zwecke, und er besteht als eine Verbindung 
dieser Glieder (...) Ich wüßte nicht, was dagegen eingewandt werden könnte, wenn 
an dem Menschen durch Abstraktion dieser Zusammenhang von Erlebnissen 
innerhalb eines Lebenslauf  abgesondert und als das Psychische zum logischen 
Subjekt von Urteilen und theoretischen Erörterungen gemacht wird (...) Im Erlebnis 
treten Eindrücke, Impressionen, Bilder auf. Physische Gegenstände sind nun das zu 
praktischen Zwecken ihnen Untergelegte, durch dessen Setzung die Impressionen 
konstruierbar werden. Beide Begriffe können nur angewandt werden, wenn wir 
uns dabei bewusst bleiben, dass sie nur aus der Tatsache Mensch abstrahiert sind 
– sie bezeichnen nicht volle Wirklichkeiten, sondern sind nur legitim gebildete 
Abstraktionen (Dilthey, 1981, S. 91).

Wie ich schon beschrieben habe, ist es ganz klar, dass die Geistes-
wissenschaften und die Naturwissenschaften durch ihren Gegenstand nicht 
richtig unterschieden werden können. Die Physiologie hat beispielsweise 
eine Seite des Menschen zum Gegenstand, aber sie gehört zu den Natur-
wissenschaften. Die Unterscheidung beruht vielmehr auf  der Weise, in 
der ihre Inhalte gegeben werden  (in diesem Fall mittels der äußeren 
Wahrnehmung). Das gleiche Studium kann sogar von beiden Bereiche 
umfasst werden: „Demnach das Studium der Sprache schließt ebenso in 
sich die Physiologie der Sprachorgane als die Lehre von der Bedeutung 
der Worte und dem Sinn der Sätze“ (Ibid., S. 92). Aber in der Natur der 
Geisteswissenschaften liegt eine Tendenz, nach der die physichen Aspekte nur 
auf  Bedingungen oder Verständnismittel herabgesetzt werden. Dasjenige, was 
von dieser Wissenschaftsgruppe gesucht wird, ist ein Weg, der sein Ziel in der 
inneren Erfahrung hat. In diesem Bereich ist das Wichtigste, was den Sinnen 
gerade Unzugänglich ist! Nach Dilthey entseht hier ein ‚Rückgang’ auf  
ein geistiges Gebilde mit einer ihm eigenen Struktur und Gesetzmäßigkeit. 
Versucht man eine historisches Dokument oder ein Gedicht zu verstehen, 
so ist es sinnlos, bei dem Inhalt der äußeren Wahrnehmung zu bleiben. Da 
treffen wir eine bloße Sinnerscheinung als ein Teil der empirischen Welt, 
als ein sinnfälliger Zusammenhang von Worten. Wir suchen aber vielmehr, 
ihre Bedeutung zu verstehen. Im diesem Fall wollen wir bestimmen, was 
der Autor wirklich aussprechen wollte und was er dabei erlebt hat: „Ihre 
Intention [der Geisteswissenschaften] geht dahin, vom äußeren Ausdruck auf  

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   109 6/4/09   10:48:48

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


110 111

ein Inneres zurückzugehen —ein Vorgehen, das Dilthey als eine Bewegung 
der ‚Selbstbesinnung’ versteht“ (Grondin, 1991, S. 114 – 115). Jede Aussage 
drückt etwas aus (nähmlich das Erlebnis), was wir verstehen wollen: „Von dem 
sinnlich in der Menschengeschichte Gegebenen geht hier das Verstehen in das 
zurück, was nie in die Sinne fällt und doch in diesem Äußeren sich auswirkt 
und ausdrückt“ (Dilthey, 1981, S. 94). Hier hat der sinnfällige Zusammenhang 
von Worten nichts mit dem Verstehen zu tun, denn er zeigt sich nur als ein 
Mittel des Verstehens, aber nicht als sein wirklicher Inhalt. Deshalb muss man 
dafür von der äußeren Wahrnehmung abstrahieren:

Vielmehr entsteht ihr Gegenstand erst durch ein besonderes Verhalten zur Menschheit, 
das aber nicht von außen an sie herangebracht wird, sondern in ihrem Wesen fundiert 
ist. Es handele sich um Staaten, Kirchen, Institutionen, Sitten, Bücher, Kunstwerke; solche 
Tatbestände enthalten immer, wie der Mensch selbst, den Bezug einer äußeren sinnlichen 
Seite auf  eine den Sinnen entzogene und darum innere (Dilthey, 1981, S. 95).

Der Inhalt dieser Wissenschaften wird uns mit der Gegenstände der 
äußeren Welt gegeben (Bücher, Sitte, Dokumente, Kunstwerke, Texte, u.s.w.), 
aber, sobald wir eine Abstraktion davon machen, gehen wir erstmals auf  das 
‚Innere’ ein. Was man mit dem ‚Inneren’ verstehen will, ist nicht die Realität 
eines äußeren Gegenstandes, sondern eher der pychische Inhalt daneben. 
Ohne diese Abstraktion der materialischen Bedingungen nachvollziehen zu 
können, wäre die Menschheit eine bloße physiche Tatsache, und sie wäre als 
solche nur dem naturwissenschaftlichen Erkennen zugänglich. 

LITERATUR

1. Cacciatore, G. (1976), Scienza e filosofia in Dilthey, Guida Editori, Napoli, 2 vol.

2. Dilthey, W., (1922), Einleitung in die Geisteswissenschaften. Versuch einer Grundlegung 
fur das Studium der Gesellschaft und der Gescgichte, Gesammelte Schriften, Band I, 
Stuttgart: Teubner.

3. __________ (1979), „Entwürfe zur Kritik der historischen Vernunft“, in 
Seminar: Philosophische Hermeneutik, herausgegeben von Hans-Georg Gadamer 
und Gottfried Boehm, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, S. 189 – 220.  

Methodus Nº 3 (2008) Jorge Torres

Methodus final 2.indd   110 6/4/09   10:48:49

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91


110 111

4. __________ (1981), Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, 
Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main.

5. __________ (1983), „Aus den Konzepten zum sogennanten «Althoff-Brief»“, 
in: Texte zur Kritik der historischen Vernunft, Herausgegeben und eingeleitet von 
Hans-Ulrich Lessing, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, S. 25 – 34. 

6. __________ (1983a), „Die Methoden der Geisteswissenschaften“,  in Texte zur 
Kritik der historischen Vernunft, Herausgegeben und eingeleitet von Hans-Ulrich 
Lessing, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, S. 256 – 267. 

7. __________ (1983b), „Beiträge zur Lösung der Frage vom Ursprung unseres 
Glaubens an die Realität der Außenwelt und seinem Recht“,  in Texte zur 
Kritik der historischen Vernunft, Herausgegeben und eingeleitet von Hans-Ulrich 
Lessing, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, S. 150 – 185. 

8. __________ (1983c), „Die Tatsachen des Bewusstseins («Breslauer Aus-
arbeitung»)“, in: Texte zur Kritik der historischen Vernunft, Herausgegeben und 
eingeleitet von Hans-Ulrich Lessing, Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 
S. 93 – 150 . 

9. Ferrater Mora, J., (1949), “Dilthey y sus temas fundamentales”, Revista Cubana 
de Filosofía, Vol. 1, n. 5,  La Habana, S. 4 – 12. 

10. Gabilondo Pujol, A., (1988), Dilthey: Vida, Expresión e Historia, Bogotá: Cincel.

11. Gadamer, H.G., (WM), Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophische  
Hermeneutik, en: Gesammelte Werke, Band I, Mohr: Tübingen.

12. Grondin, J., (1991) Einführung in die philosophische Hermeneutik. Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft.

13. Kant,.I. (2003), Kritik der reinen Vernunft. Herausgegeben von J. Timmerman. 
Felix Meiner Verlag, Hamburg.

14. Lessing, H.U., (1983), „Einleitung: Wilhelm Dilhey – Das Programm einer 
Kritik der historischen Vernunft“, in Texte zur Kritik der historischen Vernunft, 
Herausgegeben und eingeleitet von Hans-Ulrich Lessing, Vandenhoeck & 
Ruprecht, Göttingen, 1986, S. 9 – 24.  

15. Mill, J.S. (1925), A System of  Logic, Longman, Green, and Co., London.

16. Riedel, M., (1981), Einleitung: Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geistes-
wissenschaften, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S. 9 – 86. 

Methodologische Aspekte in Diltheys Erkenntnistheorie:... Methodus Nº 3 (2008)

Methodus final 2.indd   111 6/4/09   10:48:49

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 12:37:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0718-2775-2008-3-91

