
3. Tropen, Mythen, Narrative

Einleitung

TROPEN, MYTHEN, NARRATIVE widmet sich aus erzähltheoretischer Perspek-

tive den Zusammenhängen von Wissen und Erzählen, die sich in Bezug auf die

Zombie-Figur in wissenschaftlichen und literarischen Texten zeigen. Das Kapitel

untersucht wiederkehrende Handlungsschemata, wie sie heute vor allem durch

apokalyptische Zombie-Filme des Hollywood-Kinos bekannt sind. Die Untersu-

chung zeigt, dass diese wiederkehrenden narrativen Strukturen im Laufe der Ge-

schichte der Figur zwischen schriftlichen Texten und mündlichen Erzähltraditio-

nen zirkulierten und so zu besonders einprägsamen Narrativen etabliert werden

konnten, während andere, weniger oft wiederkehrende Narrative in Vergessenheit

gerieten. Das Kapitel begibt sich auf die Suche nach den Spuren dieser »rekursi-

ven Vergangenheit«1 in Texten, die während bzw. nach der US-Okkupation Haitis

publiziert wurden und situiert diese im Kontext zeitgenössischer anthropologi-

scher Forschungen und künstlerischer Strömungen. Dadurch wird deutlich, wie

wiederkehrende Erzählstrukturen in Europa, in den USA und in Haiti transnatio-

nale Diskurse maßgeblich prägten.

Während die Anthropolog*innen Zora Neale Hurston oder AlfredMétraux ›hai-

tianische Folklore‹ zu einem Zeitpunkt der neuerlichen Kriminalisierung des Vo-

dou durch die katholische Kirche, US-Marines und später den haitianischen Staat

zumObjekt der Anthropologie machten und im Zuge dessen auch die Untoten the-

matisierten, trug der Text des Sensationsjournalisten William Seabrook,TheMagic

Island, durch pseudo-anthropologische Verfahren zur einseitigen Wahrnehmung

des Zombie als Besonderheit Haitis bei, die im Hollywood-Film und darüber hin-

aus Karrieremachen sollte.Das Kapitel fragt abschließend nach epistemologischen

Implikationen der Zombie-Figur, wenn diese nicht als Figur einer individualisier-

ten lokalen Folkore begriffen wird, sondern in Zusammenhang mit auch in Europa

gängigen Narrativen wie dem Teufelspakt, als ›kollektive Äußerung‹ und als Teil

einer ›atlantischen Moderne‹.

1 Stoler, Duress, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Untotes Gedächtnis

Von Zombies erzählen

Erzählen ist, wie in der Forschung argumentiert wurde, eine menschliche Grund-

konstante, deren Bedeutung sich nicht auf den Bereich der Literatur beschränken

lässt. Es stellt in der Ordnung von Wissenssystemen ein grundlegendes Element

dar und wurde deshalb in den letzten Jahrzehnten auch außerhalb der Literatur-

wissenschaft, etwa in derWissenschaftsgeschichte, beleuchtet. Erzählenwurde da-

bei als eine Form der Intervention in Wissenssysteme in den Blick genommen, die

das Bezeichnete nicht nur abbildet, sondern in einer »epistemologischen Rück-

kopplung« zum Teil erst hervorbringt.2

Eine Betrachtung der Zombie-Figur aus erzähltheoretischer Perspektive zeigt,

dass diese nicht nur auf inhaltlicher Ebene von ihrer Wiederkehr lebt. Auch be-

stimmte Erzählstrukturen und -elemente kehren immer wieder, tauchen in leicht

abgewandelter Form als Teile einer »rekursiven Vergangenheit« im Sinne Ann Lau-

ra Stolers wieder auf und verhandeln so immer aufs Neue unterschiedliche Wis-

sensordnungen.3 In den letzten Jahrzehnten zeigte sich dies an narrativen Kon-

stellationen in der apokalyptischen Variante des Hollywood-Films, in der verschie-

dene Gruppen gegeneinander ausgespielt wurden (›wir‹ gegen ›die Zombies‹). Die

Zombie-Figur ist in diesen Fällen Platzhalter für andere als Bedrohung eingestuf-

te gesellschaftliche Gruppen und dient im Bereich des gesellschaftlich Imaginären

der Einübung in die reale Abschottung.4 Die Figur weist folglich immer über sich

hinaus, ist – ihrem charakteristischen Auftreten entsprechend – Hülle des Vergan-

genen in neuer Form.

DieWiederkehr narrativer Strukturen ist allerdings für die Zombie-Figur nicht

erst seit ihrem Auftritt im Hollywood-Film von Bedeutung. Sie prägt die gesamte

Geschichte der Figur und zwar sowohl in jenen Bereichen, in denen die Bedeu-

tung des Narrativen offensichtlich ist, wie der Literatur oder des Films, als auch

in anderen Feldern, die auf den ersten Blick weder dem Erzählen noch den Un-

toten eine große Bedeutung beimessen, wie unterschiedliche Wissenschaften von

der Anthropologie bis zur Medizin.

Dabei sind Aktualisierung und weitere Transformation nicht nur für einzelne

narrative Versatzstücke von Belang. Sie betreffen über einzelne Elemente hinaus

2 Koschorke, Albrecht (2010): »Wissen und Erzählen«, in: Nach Feierabend. Zürcher Jahrbuch für

Wissenschaftsgeschichte 6, S. 89-102, hier S. 89f. sowie Koschorke, Albrecht (2012):Wahrheit und

Erfindung. Grundzüge einer allgemeinen Erzähltheorie, Frankfurt a.M.: Fischer, S. 22f.

3 Stoler, Duress, S. 25.

4 Vgl. dazu den exzellenten Artikel von Gerry Canavan: Canavan, Gerry (2010): »We are The

WalkingDead: Race, TimeandSurvival in ZombieNarrative«, in: Extrapolation 51: 3, S. 431-453.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tropen, Mythen, Narrative 95

auch umfassendere Handlungsstrukturen.5 Wiederkehrende Handlungsstruktu-

ren, die sich etwa um die zombifizierte Braut oder die versklavten, arbeitenden

Zombies drehen, sind von Forscher*innen unterschiedlicher Disziplinen in der

Vergangenheit auf verschiedene Art und Weise erklärt worden: So sprach etwa

Alfred Métraux von einem für »diese Art von Anekdoten typischen Schema« und

griff, wie auch andere Anthropolog*innen zuvor, zur Erklärung auf die Mythenfor-

schung zurück.6 Aus der Sicht einer kulturwissenschaftlichen Erzähltheorie greift

dieser Erklärungsansatz jedoch zu kurz, denn Narrative, die nicht auf eine Kul-

tur beschränkt sind, werden dadurch auf Anekdoten – die ja aus erzähltheoreti-

scher Sicht einen Bericht aus dem Leben eines Individuums darstellen – und da-

mit zu einer lokalen, individuellen und ethnisierten ›Folklore‹ reduziert. Einen an-

deren Ansatz lieferte Lizabeth Paravisini-Gebert: Sie sprach im Zusammenhang

mit frühen Zombie-Figuren von »master-narratives« und übertrug damit einen

Begriff, der sich in Anlehnung an François Lyotard in den Geschichtswissenschaf-

ten durchgesetzt hat, auf andere Bereiche.7 Doch auch dieser Ansatz scheint nicht

präzise genug, da der Referenzbereich damit auf eine historische Dimension be-

schränkt wird. Zuletzt hat Jennifer Rutherford die Figur des Zombie als »meta-tro-

pe« beschrieben, die verschiedene, einander widersprechende Signifikate bezeich-

nen kann.8 Doch auchwenn die Figur vor allem in audiovisuellen Repräsentationen

im Anschluss an den Hollywood-Film seit den 1970er Jahren zweifelsohne als »me-

ta-trope« eingesetzt wurde, kann dieser Ansatz wiederkehrende Erzählstrukturen

und Handlungsschemata nicht erfassen.

Mehr noch als der Rückgriff auf rhetorische Figuren wie die Metapher oder

Genres wie die Anekdote scheint deshalb der Begriff des Narrativs angebracht, da

er eine Dimension bezeichnet, die über die individuelle Ebene des Erzählens hin-

ausgeht. Albrecht Koschorke versteht Narrative als Erzählformen, die über litera-

rische Genres hinaus auftreten und auf kulturell besonders einflussreichen Sche-

mata beruhen. Sie liefern in Form eines »Erzählformulars« eine wiederkehrende

Grundstruktur, die von Erzähler*innen individuell »ausgefüllt« werden kann. Nar-

rative besitzen also zugleich eine gewisse Stabilität, aber auch Flexibilität, um den

individuellen Ansprüchen der erzählenden Person und ihrem Publikum gerecht

5 Die Wiederkehr ähnlicher Plotelemente ist im Übrigen auch für im 19. Jahrhundert publi-

zierte Texte europäischer Autor*innen zur Thematik des Vodou kennzeichnend. Vgl. dazu

Clorméus, Le vodou haïtien, S. 16.

6 Vgl. Métraux, Alfred (1977 [1958]): Le vaudou haïtien, Paris: Gallimard, S. 252. Dazu beispiels-

weise Degoul,Du passé faisons table d’hôte, S. 256f. sowie Hurbon, Le barbare imaginaire, S. 208f.

7 Paravisini-Gebert, Lizabeth (1997): »Women Possessed: Eroticism and Exoticism in the Rep-

resentation of Woman as Zombie«, in: Fernández Olmos, Margarite; Paravisini-Gebert, Liza-

beth (Hg.): SacredPossessions: Vodou,Santería,Obeahand theCaribbean,NewBrunswick: Rutgers

University Press, S. 37-58, hier S. 42.

8 Rutherford, Zombies, S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Untotes Gedächtnis

zu werden. Daraus ergibt sich auch ihr generalisierender, aber doch dynamisch-

prozessualer Charakter: »In Gestalt von Narrativen kann sich ursprünglich frei Er-

fundenes im kollektiven Bewusstsein sedimentieren und zu einer harten sozialen

Tatsache werden […].«9

In einem historisch gewachsenen, rhizomartigen Archiv der Untoten sind es

diese besonders häufig wiederauftauchenden Strukturen, die – analog zur unend-

lichen Rückkehr der Figur auf Plotebene – auch das kulturelle Erinnern und Ver-

gessen formen. Denn die Konjunkturen der Wiederkehr von strukturell ähnlichen

Erzählmustern garantieren eine Verankerung im kulturellen Gedächtnis, die ande-

re, weniger einflussreiche Erzählungen in Vergessenheit geraten lassen. Bevor in

einem nächsten Schritt diese vergessenen Erzähl- und Wissensformen des Zom-

bie untersucht werden, gilt die Aufmerksamkeit des folgenden Kapitels den wie-

derkehrenden und deshalb besonders einprägsamen Strukturen, die sich im Wir-

kungsbereich der Zombie-Figur in wissenschaftlichen und literarischen Texten im

Austausch mit mündlichen Erzähltraditionen ausmachen lassen.

Besonders augenscheinlich sind dabei die Wechselwirkungen zwischen litera-

risch-pseudo-ethnografischen und anthropologischen Texten, die während bzw.

im Anschluss an die US-Okkupation Haitis publiziert wurden. In diesem Kon-

text geriet die Zombie-Figur vermehrt in den Fokus der internationalen Aufmerk-

samkeit und wurde Teil eines literarisch-wissenschaftlichen Repertoires, in dessen

Zentrum zum Teil auch die Aufwertung afro-karibischer Kulturen und anti-ras-

sistische Herangehensweisen standen. Bedingt durch die haitianische Geschichte

und die kontinuierliche Stigmatisierung des Landes, aber auch die politischen Er-

eignisse im Zuge der Okkupation, wurde der »Ausnahmefall«10 Haiti zu einer Le-

gitimation für anthropologische Forschung in diese Richtung. Gleichzeitig wurde

die Persistenz von Zombie-Narrativen auch als – während der Okkupation höchst

9 Koschorke, Wahrheit und Erfindung, Fischer S. 24 sowie S. 18f. Ein Schema folgt bestimmten

Abfolgen und Erwartungen, wobei sich die einzelnen Elemente eines Plotschemas aufeinan-

der beziehen und gleichzeitig eine episodische Einheit bilden. Durch den flexiblen Charakter

von Schemata können einzelne Elemente ausgetauscht werden, solange sie die Einheit des

Schemas nicht in Frage stellen. Ebd., S. 30f. Narrative sind in diesem Sinn von Erzählungen

imgattungstheoretischen Sinn zuunterscheiden. Vgl. dazu sowie allgemein zumNarrativbe-

griff auch: Ächtler, Norman (2014): »Was ist ein Narrativ? Begriffsgeschichtliche Überlegun-

gen anlässlich der aktuellen Europa-Debatte«, in: KulturPoetik 14: 2, S. 244-268, hier S. 247.

Narrative werden im Folgenden als Teile oder Bausteine von umfassenderen Diskursen ver-

standen.

10 Vgl. ausgehend von diesem Begriff Michel-Rolph Trouillots den Band The Haiti Exception:

Benedicty-Kokken, Alessandra; Glover, Kaiama; Schuller, Mark; Picard Byron, Jhon (2016)

(Hg.): The Haiti Exception. Anthropology and the Predicament of Narrative, Liverpool: Liverpool

University Press.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tropen, Mythen, Narrative 97

opportuner – Beweis für die ›Rückständigkeit‹ des Landes herangezogen. Der kon-

tinuierliche Rückgriff auf Zombie-Narrative in fiktionalen und wissenschaftlichen

Texten kann folglich als Teil einer »anthropological imagination«11 betrachtet wer-

den, also als Teil einer Assemblage aus Repräsentationen und Praktiken der Anthro-

pologie. Diese bestimmte jedoch auch über die wissenschaftliche Disziplin hinaus

den Erfolg der Figur im Hollywood-Film maßgeblich mit und schöpfte aus einem

Erzählreservoir, dessen Residuen auch in aktuellen Zombie-Narrativen auszuma-

chen sind.

Untote Arbeit als pseudo-ethnografisches Narrativ:
Seabrooks The Magic Island, New York-Port-au-Prince, 1929

TheMagic Island,William Seabrooks 1929 veröffentlichter Bestseller, ist dafür in vie-

lerlei Hinsicht paradigmatisch.12 Seabrooks auch heute noch besonders häufig zi-

tierter Text war bereits zum Zeitpunkt des Erscheinens äußerst erfolgreich, wie die

kurz nach der Veröffentlichung des englischsprachigen Textes publizierten Über-

setzungen bezeugen.13 Doch es war die filmische Adaption von The Magic Island,

VictorHalperinsWhite Zombie (1932), die der Zombie-Figur zu einemnoch größeren

Publikum verhalf und dabei auch in der Etablierung bestimmter Erzählstrukturen

eine zentrale Rolle einnahm.

Seabrooks Text entstand nach einer Haiti-Reise des Sensationsjournalisten und

hatte unter anderem die Partizipation des Autors an Vodou-Ritualen zum Thema.

The Magic Island inszenierte dadurch eine Nähe zu dokumentarischen Genres und

legte als pseudo-ethnografischer Text gleichzeitig eine Verbindung zu Methoden

der Anthropologie nahe. In der Forschung wurde der Text deshalb am Übergang

von der Reiseliteratur des 19. Jahrhunderts zur modernen Ethnografie verortet.14

Auch in anderer Hinsicht ist Seabrooks Text an einem solchen Übergang zu si-

tuieren: Er rückt abermals das Objekt der ›schwarzen Magie‹ in den Fokus und

11 Magloire, Gérarde; Yelvington, Kevin A. (2005): »Haiti and the anthropological imaginati-

on«, in: Gradhiva 1/2005, online unter: http://gradhiva.revues.org/335 (zuletzt abgerufen am

01.12.2021).

12 Seabrook, William (1929): The Magic Island, New York: Blue Ribbon Books.

13 Der Text erschien bereits 1932 sowohl auf Französisch als auch auf Deutsch. Diese erste

deutschsprachige Übersetzung bildet auch die Grundlage der aktuellen Ausgabe. Seabrook,

William (1982 [1932]): Haiti. Rätsel und Symbolik des Wodu-Kultes, übersetzt von Nuese, Alfons

Matthias, München: Mattes und Seitz. Auf Französisch erschien der Text unter dem Titel L’île

magique. Ders. (1932): L’île magique. Les mystères du vaudou, übersetzt von Gabriel Des Hons,

Paris: Firmin Didot.

14 Zu diesem Übergang vgl. Zieger, Susan (2012): »The Case of William Seabrook: Documents,

Haiti, and the Working Dead«, in:Modernism/modernity 19: 4, S. 737-754, hier S. 737.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335
http://gradhiva.revues.org/335


98 Untotes Gedächtnis

überführt dadurch kolonial geprägte Erzählelemente und -muster in neokoloniale

politische Kontexte. Denn der Text erschien während der US-Besatzung Haitis und

bediente sich auch in der Darstellung der ›schwarzenMagie‹ derMethoden der Ok-

kupation, indem er, durch den Verweis auf Berichte des US-Militärs, dem doku-

mentarischen Anstrich seiner stereotypisierten Vodou-Darstellungen besonderes

politisches Gewicht verlieh. Der Text kann deshalb nicht losgelöst von Denunzia-

tionen von Vodouizan und Verfolgungen der Praxis des Vodou gesehen werden,

die US-Marines auf Grundlage der aus dem 19. Jahrhundert stammenden Gesetz-

gebung gegen die sortilèges forcierten.15

The Magic Island goss Vodou-Stereotype für das zeitgenössische Publikum in

sensationalistische Form: »Seabrook’s sensational memoirs offered mystical, eth-

nographic spectacles to audiences hungry for violent accounts of white appropiati-

on of black vitality.«16 Dieses Begehren ist für Seabrooks gesamte Arbeit und auch

für seine Biographie prägend. Wie Susan Zieger gezeigt hat, ist es im Kontext des

Austauschs mit Autoren der französischen Avantgarden wie Michel Leiris und den

primitivistischen Strömungen der Zeit zu sehen.Dennoch ist Seabrooks Selbstdar-

stellung über diese künstlerischen und politischen Kontexte hinaus in besonderem

Maße von Rassisierung gekennzeichnet: Aufgrund seiner Biografie beanspruchte

der Sensationsjournalist für sich, »the-black-man-who-has-a-white-face« zu sein:

Seine Großmutter war von einem Schwarzen Kindermädchen erzogen worden und

er hatte auf seinen Recherche-Reisen für seine Bücher wiederholt (vermeintlich)

nicht-weiße Praktiken ausgeübt, etwa für Jungle Ways (1931), für das er laut eigenen

Angaben Kannibalismus in Afrika praktiziert hatte. Diese Identifizierung mit ver-

meintlich nicht-weißen Praktiken fand jedoch immer vor dem Hintergrund einer

Trennung von weißer, rationaler Männlichkeit statt, die als Basis für eine »rassifi-

zierte Subjektivität« diente.17

Alle diese Komponenten waren zentral für das Zombie-Narrativ, das Seabrook

inTheMagic Island vorlegte. Das entsprechende Kapitel mit dem Titel »…Dead Men

Working in the Cane Fields« hat zunächst haitianische ›Folklore‹ zumThema.18 Es

15 Ramsey, The Spirits and the Law, S. 160.

16 Zieger, The Case of William Seabrook, S. 740.

17 Ebd., S. 737 und S. 739.

18 In der deutschenÜbersetzung findet sich die Referenz auf die Arbeit in den Zuckerplantagen

nicht in der Kapitelüberschrift: Diese lautet »Tote steigen aus den Gräbern«. Die Denkfigur

der ›untoten Arbeit‹ und der schuftenden Zombies kam in den letzten Jahren vermehrt in

theoretischen Texten zu neoliberalen Arbeitsformen zum Einsatz. Vgl. etwa Graeber, David

(2011): Debt: The First Five Thousand Years, New York: Melville House; Cederström, Carl; Fle-

ming, Peter (2013):DeadManWorking.Die schöne neueWelt der toten Arbeit, übersetzt von Nor-

bert Hofmann, Berlin: b_books; Mirowski, Philip (2015): Untote leben länger.Warum der Neoli-

beralismus nach der Krise noch stärker ist, übersetzt von Felix Kurz, Berlin: Matthes und Seitz;

Shaviro, Steve (2002): »Capitalist Monsters«, in: Historical Materialism 10: 4, S. 281-290 sowie

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tropen, Mythen, Narrative 99

setzt mit Schauergeschichten über Werwölfe und Vampire ein, die dem Erzähler

in einer Vollmondnacht von einem als besonders ›rational‹ gezeichneten haitiani-

schen Landarbeiter vorgetragenwerden, und geht schließlich von den Erzählungen

zur ›Beweisführung‹ über – durch die Referenz auf den bereits diskutierten Passus

aus dem haitianischen Strafgesetzbuch, der Lethargie zum Thema hat, sowie die

Versicherung des Erzählers, zombifizierte Personen gesehen zu haben.19 Wie im

Fall von anderen ›Informationen‹ aus dem Buch kursiert in der Forschung heute

die Anekdote, dass Seabrook diese als autobiografischmarkierte Episode in der Bar

seines Hotels erzählt wurde, das er folglich nicht verlassen habe.20 Das Erzählen

selbst zeigt sich bereits an dieser Stelle als ein zentraler Themenkomplex rund um

die Zombie-Figur – dazu in Kürze mehr.

Im Gegensatz zu den Geschichten über Dämonen oder Werwölfen markierte

Seabrook jene über Zombies als »exclusively local«21. Auch in dieser Hinsicht er-

weist sich The Magic Island als Prätext für spätere Darstellungen, welche die Figur

als ›haitianische Besonderheit‹ klassifizierten und andere Varianten der Figur au-

ßerhalb Haitis nicht berücksichtigten. Dieser Fokus ist inTheMagic Island auch im

Kontext der US-Besatzung zu sehen, die Haiti als Ort der zu bekämpfenden supers-

tition zeichnete, während gleichzeitig in verschiedenen Bereichen äußerst prekäre,

neokoloniale Arbeitsbedingungen etabliert wurden.

Diese Zusammenhänge werden besonders an jener Erzählung deutlich, die

ausgehend von SeabrooksThe Magic Island weiter Verbreitung fand: Polynice, der

bereits erwähnte haitianische Bauer, erzählt dem US-Amerikaner die Geschich-

te der untoten, für die HASCO (Haitian American Sugar Company) schuftenden

Zombies:

»Hasco makes rum when the sugar market is off, pays low wages, twenty or thirty

cents a day, and gives steady work. It is modern big business, and it sounds it,

looks it, smells it. Such, then, was the incongrous background for the weird tale

Constant Polynice now told me.«22

kritisch dazu Rath, Gudrun; Harrasser Karin (2016): »Arbeit und die Grenzen des Lebens. Zur

Kolonialität und Modernität von Plantage und jesuitischer Reduktion«, in: Bernet, Brigitta;

Schiel, Juliane; Tanner, Jakob (Hg.): Historische Anthropologie 2/2016, S. 216-238. Zum Einsatz

des Begriffs Zombie als stigmatisierende Bezeichnung für Migrant*innen im Neoliberalis-

mus vgl. Comaroff, Jean; Comaroff, John (2002): »Alien-Nation: Zombies, Immigrants, and

Millennial Capitalism«, in: The South Atlantic Quarterly 101: 4, S. 779-805 sowie im Anschluss

daran auch Papastergiadis, Nikos (2009): »Wog/Zombie: The De- and Re-Humanisation of

Migrants, from Mad Dogs to Cyborgs«, in: Cultural Studies Review 15: 2, S. 147-178.

19 Zur Problematik des Strafgesetzbuchs vgl. den Abschnitt DIE PERFORMANZ DES GESETZES.

20 Palmié,Wizards and Scientists, S. 65.

21 Ebd., S. 93.

22 Seabrook, The Magic Island, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Untotes Gedächtnis

In der im Jahr 1918 angesiedelten Erzählung in Seabrooks Text bringt der Vorarbei-

ter Ti Joseph der HASCO, die auf der Suche nach neuen Arbeiter*innen ist und für

deren Beschaffung eine Prämie verspricht, neun stumme Männer und Frauen, die

fortan unter seiner Aufsicht auf den Feldern arbeiten. Bei dieser Gruppe handelt es

sich jedoch nicht um eingeschüchterte Menschen aus der Gegend der dominikani-

schen Grenze, wie Ti Joseph versichert, sondern um Untote, die er gemeinsam mit

seiner Frau Constance aus ihren Gräbern holte, um sie für sich arbeiten zu lassen.

Als Ti Joseph einmal zu Ostern nach Port-au-Prince reist und seine Frau mit den

Untoten alleine lässt, packt diese das Mitleid und sie nimmt sie zur Osterprozessi-

on mit, um ihre Stimmung aufzuhellen. Dort angekommen, kauft Constance den

Zombies Pistazienkekse. Doch da der Bäcker die Pistazien vor dem Backen gesal-

zen hat, erwachen die Untoten, sobald sie das Salz schmecken, aus ihrem Zustand

und kehren dann in ihre Gräber zurück. Ihre Angehörigen jedoch ermorden aus

Rache Ti Joseph.

Seabrooks Erzählung fand in arbeitsrechtlichen Entwicklungen der Zeit un-

heimliche Resonanzen: Denn während der US-Besatzung wurde in Haiti 1917-1918

die kovè (frz. corvée) als eine Form der Zwangsarbeit wiedereingeführt und im

Straßenbau eingesetzt. Die Erzählung über die untoten, versklavten Körper kann

deshalb auch als Kritik an Arbeitsverhältnissen unter der Okkupation angese-

hen werden. Allerdings wurde ausgerechnet diese Kritik der kapitalistischen

Verhältnisse durch Seabrooks Publikation selbst zu einem millionenschweren

Teil der Filmindustrie.23 The Magic Island ist jedoch über die Verbindung zum

Hollywood-Film hinaus auch ein Text, der in wissenschaftlichen und literarischen

Diskursen Spuren hinterließ. Versatzstücke des in The Magic Island etablierten

Zombie-Narrativs – wie die haitianische superstition oder die ›Beweisführung‹

anhand des haitianischen Strafgesetzbuches – zogen ausgehend von Seabrooks

Text weite Kreise. Ein Filmplakat von White Zombie warb etwa mit folgendem

Spruch: »The practice of Zombiism is punishable by death in Haiti! Yet, Zombiism

is being practiced in this country.«24 Auch unter jenen Elementen, die Wade Davis

in Passages of Darkness zu einer ebenfalls besonders breit rezipierten Erzählung

verwob, fanden sich Referenzen auf The Magic Island: Als Davis das haitianische

Strafgesetzbuch als ›Beweis‹ für die Existenz der Praxis der Zombifizierung an-

führte, nahm er explizit auch auf Seabrooks Text Bezug. Beide Texte klammerten

jedoch die komplexen rechtlichen Entstehungskontexte dieser Passage aus.25

Die in The Magic Island etablierte Version der versklavten, untoten, auf eine

körperliche Hülle reduzierten, sprach- und bewusstlosen Zombies hat – auch

durch ihre Karriere im Hollywood-Film – andere Varianten der Figur verdrängt

23 Ramsey, The Spirits and the Law, S. 120; S. 170f.; S. 175.

24 Ramsey, The Spirits and the Law, S. 160.

25 Vgl. dazu genauer den Abschnitt DIE PERFORMANZ DES GESETZES.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tropen, Mythen, Narrative 101

und taucht seitdem in verschiedenen Genres und Medien immer wieder auf. Auch

für die Disziplin der Anthropologie wurde Seabrooks pseudo-dokumentarischer

Text ein zentraler Referenzpunkt.

Die zombifizierte Braut

1958 belebte der Schweizer Anthropologe AlfredMétraux Seabrooks Narrativ in sei-

ner einflussreichen Untersuchung Le vaudou haïtien neu.26 Diesmal bildeten aller-

dings nicht sensationslüsterne Diskurse der US-Okkupation den Kontext, sondern

Versuche, Vodou als Religion aufzuwerten.27 Métraux war bereits in den 1940er

Jahren mehrmals nach Haiti gereist und wurde in diesem Zeitraum Zeuge der

zweiten campagne anti-superstitieuse der katholischen Kirche. Diese ab 1939 neuer-

lich einsetzende Kriminalisierung von Praktizierenden, Praktiken und Objekten

des Vodou, die zwischen 1941 und 1942 ihren Höhepunkt erreichte, hatte die Pro-

duktion eines ›reinen‹ Katholizismus und die Abwendung der Praktizierenden von

synkretistischen Elementen, le mélange, zum Ziel.28

Sie motivierte Métraux – wie auch andere Anthropolog*innen innerhalb und

außerhalb Haitis – dazu, sich der Analyse der religiösen Praxis zuzuwenden, de-

ren Existenz sie als höchst gefährdet einstuften.29 Die Diskriminierungen des Vo-

dou funktionierten in diesem Kontext als Katalysatoren für die Institutionalisie-

rung einer wissenschaftlichen Beschäftigung mit der religiös-politischen Praxis

innerhalb und außerhalb Haitis und bedingten gleichzeitig die Art und Weise, wie

Vodou als wissenschaftliches Objekt untersucht wurde.30 Denn die Repressionen

gegen Vodou führten paradoxerweise auch zu einem staging ritueller Praktiken, da

diese Rahmung als ›Performance‹ für die wissenschaftlichen Besucher*innen von

26 Métraux, Le vaudou haïtien, S. 251.

27 So stellte Métraux bereits 1957 fest: »On ne devrait pas étudier le vaudou comme un ensem-

ble de croyances et de pratiques folkloriques pittoresques. Le vaudou est une religion, d’une

singulière complexité, qui n’a rien perdu de sa force créatrice […]. Or, cette religion est non

seulement l’objet d’une foi profonde, mais ses adhérents ne cessent de l’enrichir d’apports

nouveaux, tant dans le domaine de la liturgie que dans celui de la mythologie. Le vaudou

est un laboratoire idéal pour qui veut saisir sur le vif les mécanismes psychologiques qui ont

produit les religions qui nous sont familières.« Métraux, Alfred (1957): Haïti. La terre, les hom-

mes et les dieux, Neuchâtel: La Baconnière, S. 83. Trotzdem bliebMétraux inmancher Hinsicht

eurozentrischenDenkmustern undNormen verhaftet, etwa, wenn er Trance als pathologisch

einstufte. Vgl. dazu Strongman, Transcorporeality, S. 12.

28 Ramsey, Kate (2005): »Prohibition, Persecution, Performance. Anthropology and the Penali-

zation of Vodou in Mid-20th-century«, in: Gradhiva 1/2005, online unter: www.gradhiva.revu-

es.org/352 (zuletzt abgerufen am 01.12.2021).

29 Ramsey, The Spirits and the Law, S. 212.

30 Ebd., S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Untotes Gedächtnis

außerhalb für Praktizierende eine der Gelegenheiten war, rituelle Zeremonien ab-

zuhalten, ohne ernste Schwierigkeiten mit dem Staat oder der katholischen Kirche

zu bekommen.31

Métraux arbeitete ab 1947 im Rahmen eines UNESCO-Bildungsprogramms im

haitianischen Marbial, wo er in engem Austausch mit lokalen wissenschaftlichen

Akteur*innen aus dem Feld der haitianischen Ethnologie stand – unter anderem

mit dem ›Pionier‹ Jean Price-Mars, Suzanne Comhaire-Sylvain (eine Nichte Benito

Sylvains und Schülerin Malinowskis) und dem Autor und Ethnologen Jacques Rou-

main. Seine Arbeit steht folglich im Kontext eines wachsenden wissenschaftlichen

Interesses am Vodou und dem Bestreben, Vodou als Religion aufzuwerten und zu

›bewahren‹.32

Trotz dieses Kontextes ist es bemerkenswert, dass Métraux in seiner wissen-

schaftlichen Untersuchung des Vodou nicht nur auf die mündlich tradierten Er-

zählungen seiner Informant*innen, sondern auch auf die von verschiedenen Sei-

ten – unter anderem von Seiten des Anthropologen Melville Herskovits als »a work

of injustice«33 – scharf kritisierten Darstellungen von Seabrook zurückgriff. Auch

der wissenschaftliche Diskurs beteiligte sich dadurch an der weiteren Zirkulation

und Transformation dieser Narrative.

Über Seabrooks für die HASCO schuftenden Zombies hinaus bezog sich Mé-

traux allerdings in seiner Analyse auch auf weitere, für die Zombie-Figur zentrale

Muster. Im Kontext des Narrativs der zombifizierten Braut, das Métraux in seiner

Analyse des Vodou präsentierte, wies der Autor explizit auf die wiederkehrenden

Erzählstrukturen hin: In diesem Fall weist eine junge, kurz vor ihrer Heirat stehen-

de Frau die Avancen eines mächtigen oungan (Vodou-Priesters) zurück und bezahlt

dafür mit ihrem Leben.34 Da ihre Familie nur einen zu kurzen Sarg zur Verfügung

hat, wird der vermeintlich Toten kurzerhand der Hals verbogen. Beim Begräbnis

verursacht ein Raucher mit einer brennenden Zigarette ein Brandmal auf dem Fuß

der Leiche. Jahre später wird eine Frau mit just jenen Kennzeichen gesichtet: Es

handelt sich um die Totgeglaubte, die in der erzählten Welt als Untote unter dem

Willen jenes Magiers weiterlebte, den sie zuvor zurückgewiesen hatte. Die Erzäh-

lung schließt mit der Rückkehr der zombifizierten Person zu ihrer Familie und

31 Vgl. Ramsey, Prohibition, persecution, performance.

32 Laurière, Christine (2005): »D’une île à l’autre. Alfred Métraux en Haïti«, in: Gradhiva 1/2005,

online unter: http://gradhiva.revues.org/359 (zuletzt abgerufen am 01.12.2021) sowie Gyssels,

Kathleeen (2005): »›Trésors de veillées.‹ Les contes haïtiens recueillis par Suzanne Comhaire-

Sylvain«, in: Gradhiva 1/2005, online unter: http://gradhiva.revues.org/392 (zuletzt abgerufen

am 01.12.2021).

33 So Herskovits in einem Brief an Jean-Price Mars, zit nach: Magloire; Yelvington, Haiti and the

anthropological imagination.

34 Métraux, Le vaudou haïtien, S. 252.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/359
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392
http://gradhiva.revues.org/392


3. Tropen, Mythen, Narrative 103

mit dem Hinweis, dass sie ihre geistige Gesundheit nie wieder voll zurückerlangt

habe.35

Métraux’ Text ist nicht der einzige, in dem sich dieses Schema findet. Vielmehr

wurde es von Filmemacher*innen und Autor*innen in Literatur und Anthropolo-

gie immer wieder aufgegriffen. Besonders häufig wurde es rund um ein weißes,

weibliches und zombifiziertes Opfer modelliert und durch Bilder der Heirat – wie

jenes der Braut im blütenweißen Kleid, die sich der Macht eines Schwarzen Magi-

ers zu entziehen versucht – durch überdeutlich gezeichnete, moralische und bio-

logistische Kontrastierungen verstärkt. In den meisten Fällen war es mit einem

tragischen Ende verbunden, wie in jener Erzählung, die Zora Neale Hurston als

»the most famous zombie case of Haiti«36 bezeichnete: Eine wohlhabende junge

Braut aus Port-au-Prince wird nach ihrem Tod 1909 pompös begraben, nur um

fünf Jahre später verwahrlost und ohne Erinnerung in einer ländlichen Gegend

wieder aufzutauchen. Als ihr Sarg ausgegraben wird, findet sich darin nur ihr

Hochzeitskleid – neben den sterblichen Überresten eines Mannes. Erst die Kritik

am Duvalier-Regime in der haitianischen bzw. haitianisch-diasporischen Litera-

tur brachte eine politisch-emanzipative Variante dieses Narrativs hervor, in der

die junge Frau aus der Zombifizierung ausbrechen und ihr eigenes Leben begin-

nen kann: So gelingt der titelgebenden kreolischen Protagonistin im 1988 erschie-

nenen Roman Hadriana dans tous mes rêves des haitianischen Autors René Depestre

die Befreiung aus der Zombifzierung, in die sie am Tag ihrer Hochzeit von ei-

nem bösen Magier versetzt wird. Doch eine Rückkehr in ihr vorheriges Leben in

Wohlstand ist nicht mehr möglich; Hadriana tritt, zusammen mit einer Gruppe

von Bootsflüchtlingen, die Reise ins Exil nach Jamaika an.37 Depestre führte damit

ein bereits bestehendes Narrativ der haitianischen Literatur fort, das die ›kollektive

35 »La histoire suivante est intéressante dans la mesure où elle illustre un schéma propre à ce

genre d’anecdotes: Une jeune fille de Marbial, fiancée à un jeune homme dont elle était fort

éprise, eut l’imprudence de rejeter avec quelque vivacité les avances d’un puissant houngan.

Ce dernier, blessé, partit en proférant des menaces. Quelques jours plus tard la jeune fille

tomba gravement malade et mourut à l’hôpital de Jacmel. Le cadavre fut transporté chez sa

famille àMarbial mais, aumoment de lamise en bière, on s’aperçut que le cercueil comman-

dé à la ville était trop court. On fut obligé de ployer le cou du cadavre pour l’y faire entrer. […]

Deux ou trois mois plus tard, le bruit courut dans la vallée que la morte avait été vue chez

le houngan, mais personne ne donna crédit à cette rumeur. Quelques années plus tard, au

moment de la campagne antisuperstitieuse, le houngan repenti libéra ses zombi. La jeune

fille retourna chez elle où elle vécut longtemps, sans retrouver la raison.« Ebd.

36 Hurston, Zora Neale (1990 [1938]): Tell MyHorse. Voodoo and Life in Haiti and Jamaica, New York:

Harper & Row, S. 194. Vgl. dazu auch Paravisini-Gebert, Lizabeth (2003): »Colonial and Post-

colonial Gothic: the Caribbean«, in: Hodges, Gerrold (Hg.): The Cambridge Companion to Gothic

Literature,New York: Cambridge University Press, S. 229-257, hier S. 240.

37 Depestre, Hadriana dans tous mes rêves, op. cit. Vgl. dazu Paravisini-Gebert,Women Possessed,

S. 47f.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Untotes Gedächtnis

Zombifizierung‹ auch als Metapher für die Duvalier-Diktatur zum Einsatz brachte,

modifizierte es allerdings insofern maßgeblich, als die zombifizierte Protagonistin

selbst zu einer der Erzählerinnen wird.38

Die geschlechtliche Codierung der Figur (die zombifizierte Frau) und ihre Ein-

ordnung in eine rassisierende Hierarchie (weißes Opfer vs. Schwarzer Magier), wie

sie Métraux und andere Autor*innen vornahmen, stellt eine Konstante in Narra-

tiven über die Karibik dar, die sich nicht auf textuelles Geschichtenerzählen be-

schränkt. Auch in jenen zwei Filmen, in denen die Figur in diesem Medium erst-

mals auftritt, wurde die Frage nach den Geschlechtszuschreibungen von Zombies

ganz eindeutig beantwortet: Sowohl in White Zombie als auch in I Walked With a

Zombie (Jacques Tourneur, 1943) war die zombifizierte Person eine weiße Frau in der

Karibik, die den Machenschaften eines Magiers (Bela Lugosi inWhite Zombie) oder

denMachenschaften des Vodou – in IWalkedWith a Zombie als bedrohliche Sekte in-

szeniert – zum Opfer fiel. Anders als in späteren Hollywood-Filmen, die Zombies

als kannibalische Monster-Massen imaginieren, lag in diesen Fällen der Fokus auf

der Gegenüberstellung einer mächtigen Person und ihres vollkommen wehrlosen

Opfers. Sie zeigten die Verschränkung von verschiedenen Ungleichheitskategori-

en wie gender und race an einer Figur auf, waren so jedoch auch an der narrativen

Konstruktion von gesellschaftlichen Hierarchien beteiligt.

Die Verschränkung von Ungleichheitskategorien findet sich auch in den

Zombie-Massen seit den Filmen George A. Romeros, die sich nicht, wie Erzäh-

lungen über die Karibik, auf das Schema von Zombifizierung als Einzelschicksal

beschränken. Hollywoodfilme der letzten Jahrzehnte ließen zwar häufig ganze

Gruppen von nicht nur außerordentlich vitalitätsbeeinträchtigten und willenlosen,

sondern auch scheinbar geschlechts- und sexualitätslosen und von rassifizierten

Ordnungen nicht betroffenen untoten Wesen auf der Suche nach »brains!« über

die Kinoleinwände schlurfen (und später rennen), deren Begehren sich auf die

Beschaffung von konsumierbarem Menschenfleisch reduzierte. Sie unterschei-

den sich dadurch deutlich von den übersexualisierten medialen Auftritten von

Vampir-Figuren, die zuletzt eine ähnlichemediale Karriere wie die Zombies durch-

machten.39 Doch obwohl sie gender, Sexualität und race vermeintlich nicht zum

Thema machen, rücken Zombie-Filme des Hollywood-Kinos die Aufmerksamkeit

38 Das Narrativ der zombifizierten Braut findet sich bereits in einem Roman von Jacques-

Stephen Alexis, Chronique d’un faux amour, aus dem Jahr 1960. Auch in Franketiennes Les affres

d’un defi wird die Zombifizierung als Metapher für die Duvalier-Diktatur eingesetzt. Vgl. da-

zu: Glover, Kaiama (2005): »Exploiting the Undead: the Usefulness of the Zombie in Haitian

Literature«, in: Journal of Haitian Studies 11: 2, S. 105-121.

39 Zu den Transformationen der Zombie-Figur imHollywood-Film vgl. Fürst, Michael; Krautkrä-

mer, Florian; Wiemer, Serjoscha (2011) (Hg.): Untot. Zombie, Film, Theorie,Munich: Belleville;

McIntosh, Shawn; Leverette, Marc (2008) (Hg.): Zombie Culture: Autopsies of the Living Dead,

Lanham, Maryland, Toronto, Plymouth, U.K: Scarecrow Press.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tropen, Mythen, Narrative 105

immer wieder auf diese: In Abgrenzung von den bedrohlichen Zombie-Massen

wurde beispielsweise in World War Z (Marc Forster, 2013) ein Bild des weißen,

heterosexuellen Mannes konstruiert, das traditionelle, heteronormative Familien-

und Geschlechterrollen und gleichzeitig auch rassifizierte Ordnungen bestätigt.

Der Film, in dem sich Brad Pitt in der Rolle des fürsorglichen Familienvaters auf

der Flucht vor der rasenden Zombie-Masse gefiel, konzentrierte sich nicht nur

auf nationalistische apokalyptische Szenarien, sondern auch auf die Konstruktion

von weißer, hegemonialer Männlichkeit als Verteidigungsbastion bestehender

kultureller Ordnungen.40

Auchwenn sich Zombie-Figuren in audiovisuellenHollywood-Repräsentationen

der letzten Jahrzehnte zunehmend von den karibischen Zusammenhängen ent-

fernt haben, so sind Rassisierung und Geschlechterhierarchien weiterhin präsent.

Zombies, davon zeugen auch audiovisuelle Repräsentationen wieWorldWar Z, sind

niemals nur unschuldige Unterhaltungsmonster, sondern fungieren immer als

Vehikel, die auf narrative Weise gesellschaftliche Zusammenhänge strukturieren.

It’s a Family Affair

Dies zeigt sich auch in einem anderen wiederkehrenden Erzählmuster: Konflikt-

behaftete soziale Beziehungen wurden in Narrativen über die Karibik nicht nur

anhand von jungen, widerspenstigen Frauen ausgeformt, sondern häufig auch an-

hand von familiären Strukturen verdeutlicht. Ein solches Schema ist das der Erb-

schaft. Zombifizierung fungiert in diesen Fällen als eine Form der Erbschaftsrege-

lung, die der betroffenen Person jeglichen Anspruch auf materielles Erbe verwehrt.

In ihrer zur Zeit der US-Okkupation veröffentlichten Vodou-Studie Tell My Horse

präsentierte die afro-amerikanische Anthropologin Zora Neale Hurston eine solche

Erzählung einer für tot erklärten Frau, die zurückkehrt, um ihr Erbe zu reklamie-

ren:

»The years passed. The husband married again and advanced himself in life. […]

People had forgotten all about the wife and mother who had died so long ago.

Then one day in October in 1936 someone saw a naked woman on the road and

reported it to the Garde d’Haiti. Then this same woman turned up on a farm and

40 Vgl. dazu Rath, Gudrun (2014): »Zombi/e/s«, in: Rath, Gudrun (Hg.): Zombies. Zeitschrift für

Kulturwissenschaften 1/2014, Bielefeld: transcript 2014, S. 11-19, hier S. 11. Zu rassisierten Rol-

len im Zombie-Horror-Genre vgl. auch Brooks, Kinitra (2014): »The Importance of Neglected

Intersections: Race and Gender in Contemporary Zombie Texts and Theories«, in: African-

American Review 47: 4, S. 461-475. Vgl. für frühere Zombie-Filme auch Stratton, Jon (2011):

»Zombie Trouble: Zombie Texts, Bare Life and Displaced People«, in: European Journal of Cul-

tural Studies, 14: 3, S. 265-281.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Untotes Gedächtnis

said: ›This is the farm of my father. I used to live here.‹ The tenants tried to drive

her away. Finally the boss was sent for and he came and recognized her as his

sister who had died and been buried twenty-nine years before. She was in such

wretched condition that the authorities were called in and she was sent to the

hospital. Her husband was sent for to confirm the identification, but he refused.

He was embarrassed by the matter as he was now a minor official and wanted

nothing to do with the affair at all. But President Vincent and Dr. Leon were in the

neighborhood at the time and he was forced to come. He did so and reluctantly

he made the identification of this woman as his former wife.«41

Wie auch in späteren Zombie-Filmen – etwa George A. Romeros Dawn of the Dead

(1978) – rücken all diese Narrative weniger die zombifizierte Person ins Licht als

die sozialen Beziehungen, die sie umgeben. Das wird an jenem Muster besonders

deutlich, das den Umgang mit den zurückgekehrten Personen beschreibt: Diese

werden nicht wieder in die Gesellschaft aufgenommen, sondern ins Ausland oder

in eine Klinik verfrachtet, um eine Auseinandersetzung mit der Störung der ge-

sellschaftlichen Ordnung zu umgehen.42 Zombie-Narrative dieser Form verhan-

deln also gesellschaftliche Normen und Normverstöße. Neben mikrostrukturellen

sozialen Studien über Rache und Anspruch auf materielles Erbe finden sich auch

Zombie-Narrative, die das Auftauchen einer zombifizierten Person in der Fami-

lie als einen Fall der unabschließbaren Trauer diskutierten, wie in einem Narrativ

über eine junge Schwangere. Da der Vater keine Verantwortung für das Kind über-

nehmen möchte, wird er von der Familie der Frau kurzerhand zombifiziert. Im

Anschluss konzentriert sich der Plot auf die Familie des Mannes:

»Several Sundays later the mother [of the boy] went to church and after she went

wandering around the town – just walking aimlessly in her grief, she found her-

self walking along Bord Mer. She saw some laborers loading ox carts with bags of

coffee and was astonished to see her son among these silent workers who were

being driven to work with ever increasing speed by the foreman. She saw her son

see her without any sign of recognition. She rushed up to him screaming out his

name. He regarded her without recognition and without sound. By this time the

foreman tore her loose from the boy and drove her away. She went to get help,

but it was a long time and when she returned she could not find him. The fore-

man denied that there had been anyone of that description around. She never saw

41 Hurston, Tell MyHorse, S. 196f. Auch wenn sie als antirassistische Pionierin der Anthropologie

gelten kann, ist Hurstons Rolle im Kontext der US-Okkupation äußerst umstritten. Vgl. dazu

genauer weiter unten.

42 Hurston, Tell My Horse, S. 194f.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tropen, Mythen, Narrative 107

him again, though she haunted the water front and coffee warehouses until she

died.«43

Wie in diesem Fall dreht sich auch in anderen, analogen Narrativen der Kern nicht

um die zombifizierte Person, sondern um deren Angehörige. Ihre Trauer verstärkt

sich angesichts einer Person, die ihre Sprache und Erinnerung verloren hat, aber

doch noch als körperliche Hülle anwesend ist. Die Folgen der Zombifizierung sind

also nicht nur für die betreffende Person spürbar, sondern auch und vor allem für

ihr soziales Umfeld.

Vom Zusammenspiel von Narrativ und Bild: Hurston und Haiti

Zora Neale Hurston, die ihre Karriere in der Anthropologie zu diesem Zeitpunkt

unter der Schirmherrschaft des bekannten Anthropologen Franz Boas an der Co-

lumbia University in Angriff nahm, konnte ihre Forschungsarbeit in der Karibik

durch ein Stipendium der Guggenheim Stiftung 1936 finanzieren, nachdem eine

Bewerbung bei der Rosenwald Stiftung – in direkter Konkurrenz zur afro-ameri-

kanischen Anthropologin Katherine Dunham – abgelehnt worden war.44

Hurstons Arbeit ist an der Schnittstelle der akademischen Disziplin der An-

thropologie und den Künsten zu situieren, in diesem Fall des literarischen Schrei-

bens. In der Überzeugung, dass Schwarze populäre Kultur nicht nur einem wis-

senschaftlichen, sondern einem breiteren Publikum zugänglich gemacht werden

müsse, wandte sich Hurston im wissenschaftlichen Bereich bevorzugt hybriden

Formen zu und argumentierte, dass Schwarze populäre Kultur sich am besten

für Bühneninszenierungen eigne, da deren Performance und Musik nicht nur den

Schwarzen Communities vorbehalten bleiben sollten.45 Später sollte Hurston die-

ses Argument selbst in die Tat umsetzen, indem sie Schwarze populäre Kultur und

Musik auf verschiedene Bühnen brachte, darunter auch den Broadway. The Great

43 Hurston, Tell My Horse, S. 192f.

44 Harney, Daniel (2015): »Scholarship and the Modernist Public: Zora Neale Hurston and the

Limitations of Art and Disciplinary Anthropology«, in:Modernism/modernity 22: 3, S. 471-492,

hier S. 472 sowie 477. Neben Boas war auch Melville Herskovits für Hurston ein Ansprech-

partner. Vgl. dazu Fischer-Hornung, Dorothea (2008): »›Keep Alive the Powers of Africa‹: Ka-

therine Dunham, Zora Neale Hurston, Maya Deren, and the Circum-Caribbean Culture of

Vodoun«, in: Atlantic Studies: Global Currents 5:3, S. 347-362, hier S. 354. Zur Rivalität zwischen

Dunham und Hurston vgl. Fischer-Hornung, Dorothea (2000): »An Island Occupied: The U.S.

Marine Occupation of Haiti in Zora Neale Hurston’s Tell My Horse and Katherine Dunham’s Is-

land Possessed«, in: Fischer-Hornung, Dorothea; Raphael-Hernandez (Hg.):Holding Their Own.

Perspectives on the Multi-Ethnic Literatures of the United States, Tübingen: Stauffenburg, S. 153-

168, hier S. 163. Zu Dunham vgl. das Kapitel ZOMBIES IM BALLETT II.

45 Harney, Scholarship and the Modernist Public, S. 478.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Untotes Gedächtnis

Day (1932), ihre erfolgreichste Produktion, sollte zwei Jahre lang gezeigt werden.

Mit der Bühnenarbeit zielte Hurston allerdings auch auf eine andere Ebene der

Auseinandersetzung:

»She wanted her productions to reappropriate the discourse of authenticity

that commercial theater during the Harlem Renaissance utilized in promoting

›primitive‹ African Americans whose wild and impulsive behavior was trumpeted

as indicative of their ›natural‹ performance. Although often overlooked today,

Hurston’s shows inmajor cities, includingNewYork, Chicago, and St. Louis, served

as dramatic embodiments of a competing definition of ›authentic‹ cultural rep-

resentation anchored in the participant-observation techniques of professional

anthropology. Hurston set out to convince white audiences that authenticity

ought to be measured not by the exotic nature of the drama or the race of the

artist but by whether knowledgeable professionals oversaw the production of

such performances.«46

Zora Neale Hurston war in den 1930er Jahren auf dem Gipfel ihrer Karriere. Ihre

Arbeit als Schwarze Anthropologin, Performance-Künstlerin und Autorin aus dem

Umkreis der Harlem Renaissance erhielt aber erst posthum die gebührende Aner-

kennung, weshalb sie sich zu Lebzeiten nicht nur dem literarischen Schreiben und

dem Journalismus zuwandte, sondern in den letzten Lebensjahren auch anderen

Gelegenheitsjobs. Diese brachten jedoch nicht genug finanzielle Ressourcen, um

ihr Begräbnis zu finanzieren.47

Hurstons selbstreflexiver Stil gilt heute als Pionierarbeit der Anthropologie. Be-

reits ihre literarische Ethnografie der populären Kulturen der Südstaaten, Mules

andMen (1935), war davon geprägt: So benutzte Hurston darin die Figur Zora als er-

zähltechnischen Angelpunkt und verdeutlichte dadurch sowohl die Verbindungen

zwischen literarischem und anthropologischem Erzählen als auch die notwendige

Reflexion der eigenen, beobachtenden Person in der Feldforschung.48

Aus Hurstons Forschungsreise nach Haiti und Jamaika entstand ein Band, der

heute zu einem frühen, selbstreflexiven Klassiker der Anthropologie zählt. Tell My

Horse. Voodoo and Life in Haiti and Jamaica, 1938 veröffentlicht, trug wesentlich dazu

bei, afro-diasporische Kulturen sichtbar zu machen und aufzuwerten. Zum Zeit-

punkt des Erscheinens löste der Band allerdings aufgrund seiner hybriden – wis-

senschaftlichen Standards augenscheinlich ungenügenden – Erzählweise heftige

46 Harney, Scholarship and the Modernist Public, S. 478. Biers Katherine (2015): »Practices of En-

chantment: The Theatre of Zora Neale Hurston«, in: TDR: The Drama Review 59: 4, S. 67-82.

47 Vgl. dazu den Zora Neale Hurston Trust www.zoranealehurston.com/about/index.html (zu-

letzt abgerufen am 01.12.2021)

48 Fischer-Hornung, Keep Alive the Powers of Africa, S. 352.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tropen, Mythen, Narrative 109

Kritik aus, die soweit zurückwirkte, dass sogar Hurstons Biograf Tell My Horse als

Hurstons »poorest book« klassifizierte.49

Trotz der in den letzten Jahren erfolgten Rehabilitierung ihrer Forschungsar-

beit ist Hurstons Text, vor allem was die Darstellung Haitis, des Vodou und die

Rolle der US-amerikanischen Okkupation betrifft, umstritten. Denn Tell My Horse

enthält Passagen, in denen die US-amerikanische Okkupation Haitis explizit ge-

billigt wird, weshalb Michael Dash konstatierte: »In this regard Hurston has the

dubious distinction of being the only black writer who actually approved of the

American Occupation.«50

Einerseits hat wissenschaftshistorische Forschung in den letzten Jahren meh-

rere Versuche unternommen, die Position Hurstons im Kontext institutioneller

Strukturen und finanzieller Zwänge zu betrachten, denen diese als afro-amerikani-

sche Anthropologin in einem vornehmlich weißen, männlichen akademischen Um-

feld ebenso ausgesetzt war, etwa den Vorgaben ihrer weißen Geldgeberin Charlotte

Osgood Mason.51 Andererseits ist Tell My Horse wiederholt in den Kontext von – in

früheren Texten der Autorin hervorgehobenen – afro-amerikanischen Erzähltech-

niken gestellt worden, durch die, etwa mittels ironischer Wendungen, der eigent-

liche Gehalt einer Erzählung unter einer Schicht Camouflage und mehrdeutiger

Rede verborgen wird.52

Trotz dieser Versuche kann die problematische Darstellung Haitis in Tell My

Horse nicht ganz aufgelöst werden. Die Ambivalenz gegenüber Haiti zeigt sich be-

reits in der Anekdote, dass Hurston ihre Forschungsreise überstürzt abbrach, als

sie Krankheitssymptome für eine Vergiftung durch einen Vodou-Praktizierenden

hielt.53 Die Anekdote über Hurstons Flucht zeigt, wie ernst sie populäre Erzählun-

gen nahm. Die Veröffentlichung von Tell My Horse ist also aus einer Bewegung der

Flucht und Abwendung heraus entstanden. Auch rhetorisch zeigt sich dies, wie in

der Forschung betont wurde, an einer forcierten Distanzierung, durch die selbst

Erlebtes in die Ferne gerückt wird.54

49 Dash, Michael (1997): Haiti and the United States. National Stereotypes and Literary Imagination,

New York: St. Martin’s Press, S. 58.

50 Dash, Haiti and the United States, S. 58.

51 Harney, Scholarship and the Modernist Public, S. 475. Fass Emery, Amy (2005): »The Zombie In/

As The Text: Zora Neale Hurston’s Tell My Horse«, in: African American Review 39: 3, S. 327-336,

hier 330.

52 Vgl. in dieser Linie etwa Fass, TheZombie In/As The Text, S. 328; Keresztesi, Rita (2011): »Hurston

inHaiti: Neocolonialism and Zombification«, in:Moreman, Christopher; Rushton, Cory (Hg.):

Race, Oppression and the Zombie: Essays on Cross-cultural Appropiations of the Caribbean Tradition,

Jefferson, North Carolina: McFarland, S. 31-41, hier S. 34 sowie kritischer Harney, Scholarship

and the Modernist Public, S. 483 und Fischer-Hornung, An Island Occupied, S. 160.

53 Fischer-Hornung, Keep Alive the Powers of Africa, S. 354.

54 Fass, The Zombie In/As The Text, S. 329.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Untotes Gedächtnis

Vor allem wird diese Problematik an einer Stelle des Textes deutlich, an der

Hurston die Figur des Zombie in den Blick nimmt. Das dreizehnte Kapitel mit

dem Titel »Zombies« beginnt die Autorin mit Worten des Zweifels: »What is the

whole truth, and nothing else but the truth about zombies? I do not know, but I

know that I saw the broken remnant, relic, or refuse of Felicia Felix-Mentor in a

hospital yard.«55 Doch die anfänglichen Zweifel lösen sich schnell in Klarheit auf:

»[…] I had the good fortune to learn of several celebrated cases in the past and

then in addition, I had the rare opportunity to see and touch an authentic case. I

listened to the brokennoises in its throat, and then, I didwhat no one else had ever

done, I photographed it. If I had not experienced all of this in the strong sunlight

of a hospital yard, I might have come away from Haiti interested but doubtful.

But I saw this case of Felicia Felix-Mentor, which was vouched for by the highest

authority. So I know that there are zombies in Haiti. People have been called back

from the dead.«56

Das Foto der vermeintlich von den Toten zurückgekehrten ist in Tell My Horse pro-

minent mit abgedruckt: Es zeigt eine Halbtotale einer Schwarzen Frau, die offen-

sichtlich mit einem Krankenhauskittel bekleidet in einem Innenhof steht. Trotz

der Unschärfe der Fotografie ist der Unwille der Fotografierten, sich dem foto-

grafischen Apparat zu ergeben, klar zu erkennen. Im begleitenden Kapitel betont

Hurston das Widerstreben der vermeintlich Zombifizierten, sich fotografieren zu

lassen, das nur dadurch überwunden werden konnte, dass der behandelnde Arzt

die Frau festhielt und ihr Gesicht, das sie zu bedecken gesucht hatte, entblößte:

»Finally the doctor forcibly uncovered her and held her so that I could take her

face. And the sight was dreadful. That blank face with the dead eyes.«57

Wie Amy Fass überzeugend argumentiert hat, ist Hurstons Formulierung »I

could take her face« wohl kaum zufällig gewählt, sondern stellt vielmehr die Mo-

mente der Gewalt aus, die der anthropologischen Arbeit ebenso wie der Fotografie

innewohnen.58 Doch auch wenn darin möglicherweise Kritik an der eigenen Rolle

ebensowie an der Disziplin der Anthropologie enthalten ist, reproduziert Hurstons

Herangehensweise an dieThematik jene stereotypen und rassistischen Darstellun-

gen, wie sie im Gefolge von SeabrooksThe Magic Island in den Jahren zuvor einem

breiteren US-amerikanischen Publikum bekannt geworden waren.

Während Hurstons Zombie-Repräsentation in den USA auf so großes Inter-

esse stieß, dass sie in der berühmten Mary Margaret McBride Radio-Show dazu

weiter befragt wurde und ihre Position aus Tell My Horse bei dieser Gelegenheit

55 Hurston, Tell My Horse, S. 179.

56 Hurston, Tell My Horse, S. 182.

57 Hurston, Tell My Horse, S. 195.

58 Fass, The Zombie In/As The Text, S. 330f.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tropen, Mythen, Narrative 111

nicht nuancierte, bekam ihre Publikation bereits zu Lebzeiten Gegenwind.59 Der

haitianische Psychiater Louis Price-Mars widersprach Hurstons Darstellung mit

grundsätzlichen Argumenten, die nicht nur den gesamten Umgang mit Zombie-

Narrativen betrafen, sondern auch den konkreten Fall der zombifizierten Frau. In

seinem während eines Forschungsaufenthaltes in den USA publizierten Text »The

Story of Zombi in Haiti« platziert Mars die Figur des Zombie außerhalb des Kos-

mos der Vodou-Praktizierenden, um sie einem Reservoir an kulturellen Mythen

zuzurechnen, die er wiederum – Mars ist zu diesem Zeitpunkt in dieser Auffas-

sung nicht allein – den populären, wenig ›gebildeten‹ Gesellschaftsschichten zu-

ordnet.60 Den Fall der vermeintlich von den Toten zurückgekehrten entlarvt Mars

schließlich als von gesellschaftlichenMythen affizierten Fall einer obdachlosen und

mental kranken Frau, deren Zustand sich nach der Behandlung im Krankenhaus

stabilisierte.61

Auch wenn Hurstons Analysen Einblick in strukturelle Merkmale von Zombie-

Narrativen liefern, sind es vor allem die Überführung dieses Erzählkorpus in den

Bereich des Dokumentarischen und das Zusammenspiel mit visuellen Komponen-

ten, welche die Zombie-Figur in Tell My Horse in den Kontext einer sensationa-

listischen Darstellung Haitis einschreiben und der Ausschlachtung der Figur im

Rahmen des Hollywood-Films Vorschub leisteten.

Verflechtungsgeschichten

Werden über längere Zeiträume, Sprachen und Genres hinweg wiederkehrende Er-

zählstrukturen berücksichtigt, so treten transatlantische Parallelen und Verflech-

tungen zu Tage, die eine Reduktion von Zombie-Narrativen auf eine kulturelle Be-

sonderheit oder gar ›Realität‹ des karibischen Raums imAllgemeinen undHaitis im

Besonderen – in Abgrenzung zum imaginären Charakter der Figur in audiovisuel-

lenMedien – hinfällig machen. Die in diesen Narrativen vorgenommene Lokalisie-

rung lässt sich dementsprechend als individuelles Ausschmücken eines globaleren

›Formulars‹ verstehen. Sie zeigt sich beispielsweise im Muster der zombifizierten

Braut darin, dass es sich meist um einen männlichen Magier und sein weibliches

Opfer handelt. Dadurch unterscheiden sich diese Varianten von historischen euro-

päischen Narrativen, die Frauen als Urheberinnen hexerischer Praktiken in Szene

59 Die Stelle der am 25.1.1943 ausgestrahlten Radiosendung ist nachzuhören auf: https://www.

youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c (letzter Zugriff am 01.12.2021).

60 Mars, Louis (1945): »The Story of Zombi in Haiti«, in:Man 45, S. 38-40, S. 38.

61 Mars, The Story of Zombi in Haiti, S. 39. Vgl. dazu auch Bourguignon, Erika (1959): »The Per-

sistence of Folk Belief: Some Notes on Cannibalism and Zombis in Haiti«, in: The Journal of

American Folklore 72: 283, S. 36-46, hier S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c
https://www.youtube.com/watch?v=YmKPjh5RX6c


112 Untotes Gedächtnis

setzten, oder auch von Zombie-Narrativen in Südafrika, die Frauen als Produzen-

tinnen von arbeitenden, männlichen Zombies imaginierten.62

Auch in anderen Fällen lassen sich innerhalb der übergreifenden Schemata lo-

kale Besonderheiten festhalten, etwa in Bezug auf den Pakt mit dem Magier, der

in einigen Zombie-Erzählungen, die den karibischen Raum zumThema haben, ein

zentrales Element darstellt. Der Pakt ermöglicht der Person, die diesen mit dem

Magier abgeschlossen hat, ein Leben in Wohlstand, erfordert jedoch eine Gegen-

leistung. Im Gegensatz zu ähnlichen Narrativen aus Europa müssen diese aus der

Familie oder dem nahen Umfeld erbracht werden. Erst wenn kein anderes Opfer

aus der Familie mehr vorhanden ist, muss sich die betreffende Person am Ende

selbst opfern.63 Zora Neale Hurstons Hinweis auf die Ähnlichkeit mit europäischen

Teufelspaktnarrativen zeigt bereits, dass diese eben nicht nur als Teil einer loka-

len Folklore zu verstehen sind, sondern in einen größeren Kontext gestellt werden

müssen – und das heißt in diesem Fall: in den Kontext einer »atlantischen Moder-

ne« im Sinne Stephan Palmiés.64

Diesseits des Atlantiks, im heutigen Europa, ist das Narrativ vom Pakt zwi-

schen einem Menschen und dem ›personal gedachten Bösen‹, meist einem Dämo-

nen, erstmals in drei griechischen Texten der christlichen Spätantike belegt.65 Der

Pakt wird zur Erlangung irdischer Güter (Reichtum, Liebe, Macht, Wissen) abge-

schlossen. Das Narrativ vebreitete sich zunächst durch Übersetzungen ins Latei-

nische, dann in die Vulgärsprachen. Es erfüllte im Laufe seiner unterschiedlichen

Ausformungen über die Jahrhunderte die Funktion, nicht-christliche Diskurse und

Praktiken,wie etwa den Liebeszauber, zu diffamieren.66 In der FrühenNeuzeit und

auch zur Zeit der Aufklärung wurde es dezidiert zur Kriminalisierung bestimmter

Gruppen angewandt. In der jüngeren Forschung ist allerdings über diese Denun-

ziationsfunktion hinaus auch auf eine andere Rolle der Dämonologie hingewiesen

worden: So argumentiert Lyndal Roper, dass dämonologische Texte wie derMalleus

maleficarum zwar die Glaubenssysteme der Inquisitoren zeigen, aber gleichzeitig

auch eine unterhaltende Funktion erfüllten und an der Schwelle zur Entstehung

62 Vgl. Comaroff; Comaroff,Alien-Nation, S. 802. InNarrativen über die Karibik findet sich außer-

dem noch ein weiteres gender-Schema, dem zufolge die Frau des Magiers diesen hintergeht

und als Retterin der zombifizierten Opfer auftritt. Vgl. dazu Hurbon, Le barbare imaginaire,

S. 211.

63 Hurston, Tell My Horse, S. 184.

64 Vgl. dazu genauer den Abschnitt ARCHIVE DER VERGANGENHEIT.

65 Es handelt sich um Texte von Cyprianus, Theophilus und Helliadus, die auf das 4. bzw. 5.

Jahrhundert datiert werden. Vgl. Brednich, Rolf Wilhelm et al. (2010 [2008]) (Hg.): Enzyklo-

pädie des Märchens. Handwörterbuch zur historischen und vergleichenden Erzählforschung, Berlin:

De Gruyter, S. 448.

66 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tropen, Mythen, Narrative 113

einer neuen Unterhaltungsliteratur stünden. Die Faust-Sage stellt dafür das wohl

bekannteste Beispiel dar.67

Wie die Zombie-Figuren verband auch europäische Teufelspaktmodellierungen

über die Jahrhunderte der Rückgriff auf übergeordnete erzählerische Gerüste, die

individuell ausgeformt wurden. Auch in diesem Fall zeigt sich also die Bedeutung

von Erzählmechanismen. Der Hinweis auf die Ähnlichkeiten mit Teufelspaktnar-

rativen aus Europa scheint folglich nicht überraschend, sondern legt die Zirkula-

tion von Erzählstrukturen zwischen Europa und der Karibik nahe. Dies zeigt sich

auch angesichts des historischen Materials: So schrieb ein Forscher einem 1887

verschriftlichten kreolischen Zombie-Narrativ aus Louisiana europäischeHerkunft

zu.68

Bedeutsamer als die Suche nach Ursprüngen ist aber in diesem Fall die in

Zombie-Narrativen wiederkehrende strukturelle Ähnlichkeit. Diese lässt sich auch

mit dem Sujet-Begriff des russischen Kultur- und Erzähltheoretikers Juri Lotman

in Verbindung bringen.69 Lotman zufolge werden sujethafte Texte durch die kla-

re Trennung von unterschiedlich besetzten Ebenen innerhalb eines semantischen

Feldes gekennzeichnet, hier: gutes Opfer vs. böser Magier. Ein Sujet entsteht durch

das Überschreiten von Grenzen, die in diesem Fall zwischen Leben und Tod, Heirat

und Nicht-Heirat, aber auch zwischen Religion und Magie verlaufen. Indem sich

die zombifizierte (Anti-)Held*innenfigur der Grenze widersetzt, werden – je nach

Ausformung – die Charakteristiken dieser Grenze und die damit verbundenen ge-

sellschaftlichen Normen neu ausgehandelt, wobei die Konsequenz entweder eine

Veränderung der Normen (und damit der Erfolg der Held*innenfigur, beispiels-

weise durch Bestrafung des Magiers) oder aber deren Bestätigung (und damit das

Scheitern der betreffenden Person, etwa bei Zora Neale Hurston die Erbschaft) sein

kann. Die wiederkehrenden Strukturen von Zombie-Narrativen lassen sich somit

67 Roper, Lyndal (2006): »Witchcraft and the Western Imagination«, in: Transactions of the Royal

Historical Society 16, Sixth Series, S. 117-141, hier S. 119.

68 Alcée Fortier verschriftlichte in den Transactions and Proceedings of the Modern Language Asso-

ciation of America die Erzählung aus der Kreolsprache patoismit dem patois-Titel Ein vie zombi

malin. Diese war ihm von einem älteren Mann erzählt worden, der sie wiederum als Bett-

geschichte für Kinder einer Schwarzen Erzieherin kannte. Fortier zufolge ist diese Erzählung

jedoch in Rollands Faune populaire de la France zu finden. In der kreolischen Version der Er-

zählung hat der Begriff zombi die auch heute noch in einigen Gebieten der Karibik gebräuch-

liche Bedeutung ›Magier‹. Fortier, Alcée (1887): »Bits of Louisiana Folk-Lore«, in: Transactions

and Proceedings of the Modern Language Association of America 3, Transactions of the Modern

Language Association of America 1887, S. 100-168, hier S. 137.

69 Lotman, Juri (2006): »Künstlerischer Raum, Sujet und Figur«, in: Dünne, Jörg; Günzel, Ste-

phan (Hg.): Raumtheorie. Grundlagentexte aus Philosophie und Kulturwissenschaften, Berlin:

Suhrkamp, S. 529-545.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Untotes Gedächtnis

in einen größeren Kontext der erzählerischen Schemata von sujethaften Texten,

wie Märchen oder Sagen, aber eben auch dämonologischer Literatur, einordnen.

Der haitianische, am französischenCNRS tätige Soziologe undVodou-Forscher

Laënnec Hurbon hat in Le barbare imaginaire argumentiert, dass Zombie-Narrative,

die innerhalb und auch außerhalb Haitis zirkulierten, deshalb nicht als individu-

elle Erfahrungsberichte zu verstehen seien, sondern als kollektive Äußerungen.70

Sie seien im Kontext der Philosophie des Vodou zu situieren, etwa dessen Perso-

nenkonzept oder auch der entsprechenden Vorstellungen über den Tod und die

Rolle der Ahnen. Gleichzeitig seien sie nicht von stereotypisierten und exotisieren-

den Vorstellungen von Haiti zu trennen, die über Jahrhunderte hinweg nicht nur

in Europa und den USA, sondern auch in Haiti selbst von unterschiedlichen Inter-

essengruppen verbreitet wurden. Zombie-Narrative zeigen, Hurbons an Castoria-

dis angelehnte Argumentation weiter folgend, zudem die Verflechtung von gesell-

schaftlich Imaginärem und Realität auf. In diesem Imaginären ist es besonders die

erzählerische Ausformung der Figur, die, wie argumentiert werden kann, äußerst

gewaltvolle Effekte zeitigen kann – wie dies auch schon bei Hexerei-Narrativen im

frühneuzeitlichen Europa der Fall war.71

Gleichzeitig zeigt diese Verflechtung auch eine weitere Untrennbarkeit auf,

und zwar die von Mündlichkeit und Schriftlichkeit: Denn die Autor*innen von

Zombie-Narrativen geben, ähnlich wie die von LuiseWhite untersuchten Gerüchte

über Vampire, in vielen Fällen mündliche Erzählungen als Ausgangspunkt an. Sie

operieren dadurch mit der antiken rhetorischen Figur des Bescheidenheitstopos.

Dies gilt beispielsweise für literarische oder wissenschaftliche Texte, die münd-

liche Erzählungen in das Medium der Schrift überführen (bzw. vorgeben, dies zu

tun) und dort weiter ausformen.Diemündlichen Versionen stellen dabei allerdings

nicht das ›originale‹ und unverfälschte Moment der Äußerung dar, sondern folgen

ebenfalls bestimmten Erwartungen und Strukturen, die je nach erzählender Per-

son und Publikum unterschiedlich ausgestaltet werden.

Diese wechselseitige Verflechtung von mündlicher Erzählung und schriftli-

chem Text bedeutet aber auch, dass das Aufgreifen dieser Narrative im Medium

der Schrift keine ›Verfälschung‹ von in Wahrheit anders gelagerten Sachverhalten

darstellt – auch wenn die schriftliche Fixierung in vielen Fällen katastrophale

Auswirkungen hatte und die Rassisierung, Exotisierung, aber auch Repression ka-

ribischer Kulturen zur Folge hatte. Vielmehr greifen sie auf einen Pool von bereits

existierenden ›Erzählformularen‹ zurück und tragen selbst mit einer weiteren

Variante dazu bei. Zombie-Narrative sind in diesem Sinn weder wahr noch falsch;

70 Hurbon, Le barbare imaginaire, S. 209.

71 Vgl. dazu Parés; Sansi, Sorcery in the Black Atlantic, S. 12f.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Tropen, Mythen, Narrative 115

es geht vielmehr darum, ihre Funktionsweisen offenzulegen und die historisch

wie aktuell daraus resultierenden Folgen in den Blick zu nehmen.72

In Anlehnung an Speaking with Vampires, Luise Whites Analyse von Vampir-

Gerüchten in Afrika, lässt sich anmerken, dass es nicht ausschließlich die Stabi-

lität des narrativen ›Formulars‹ ist, die die Langlebigkeit von Zombie-Narrativen

sichert, sondern vor allem die »Elastizität« der Kategorie Zombie.73 Diese Stabili-

tät und gleichzeitige Elastizität bilden die zentralen Elemente für die mündliche

Performance. Indem in diesen ›Formularen‹ von der erzählenden Person lokale Ele-

mente eingespeist werden, ändert sich die Bedeutung desselben Narrativs an un-

terschiedlichen Orten. Diese lokale Interpretation der aktiven Geschichtenerzäh-

ler*innen verdeutlicht, dass Narrative sowohl sozial konstruiert als auch situiert

sind.

Welcher Umgang ist nun mit den Bedeutungsebenen solcher Narrative mög-

lich? In einer Richtung der Forschung hat es sich im Anschluss an die wegweisen-

de Studie Evans-Pritchards über Magie im Norden Zentralafrikas durchgesetzt,

die Bedeutung solcher symbolischer Praktiken und Diskurse in einem anderen Re-

ferenzbereich zu verorten.74 Stephan Palmié hat in diesem Zusammenhang ent-

schieden gegen die unablässige Suche nach Bedeutungen argumentiert und auf

den ständigen Impuls hingewiesen,Geister- undMagie-Narrative von der ›tatsäch-

lichen Realität‹ als ›irrational‹ oder ›falsch‹ abzugrenzen und als Bedeutungsträger

für andere, stets zu decodierende soziale Funktionen einzustufen; eine Argumen-

tation, die sich als komplementär zu jener Hurbons sehen lässt. Palmié schlägt

vor, diese Narrative als Teil eines Geschichtsdiskurses zu sehen, die in einem an-

deren als dem erwartbaren Idiom codiert sind. Jede Form von ›Wissen‹, so Palmié

weiter, treffe schließlich Aussagen über die Rolle der Toten in der Welt der Le-

benden. Es stelle dadurch auch Ansprüche an die Vergangenheit im Verhältnis zur

Gegenwart.75 Ähnlich lässt sich auchmit LuiseWhite argumentieren, dass die Ver-

steifung auf nur eine Bedeutungsebene die Komplexität solcher Narrative letztlich

unnötig reduziert.76 Indem sie an lokale historische Zusammenhänge und Bedin-

72 White Luise (2000): SpeakingWith Vampires, Rumor and History in Colonial Africa, Berkeley, Los

Angeles, London: University of California Press, S. 36.

73 White, Speakingwith Vampires., S. 19.White spricht imGegensatz zu Koschorke nicht im büro-

kratischen Jargon, sondern verwendet den aus der anthropologischen Forschung kommen-

den Begriff der Formel. Ebd., S. 8f.

74 Vgl. dazu etwa Comaroff; Comaroff, Alien-Nation, S. 796 sowie Habermas, Rebekka; Minkmar,

Nils (1992): »Einleitung«, in: dies. (Hg.): Das Schwein des Häuptlings. Sechs Aufsätze zur Histori-

schen Anthropologie, Berlin: Wagenbach, S. 7-19, hier S. 13.

75 Palmié,Wizards and Scientists, S. 3.

76 White, Speaking with Vampires, S. 5. Für filmische Zombies vgl. in diesem Kontext Robnik,

Drehli (2010): »Kino im Zeichen der Untoten«, http://www.untot.info/112-0-Drehli-Robnik-

Kino-im-Zeichen-der-Zombies.html (zuletzt abegrufen am 01.12.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www
http://www


116 Untotes Gedächtnis

gungen rückgebunden werden, können sie als Teil einer »historical evidence« ver-

standen werden.77

Im Anschluss an die Analyse des französischen Anthropologen Franck Degoul

lässt sich auch die Zombie-Figur in diesen Kontext einordnen: Degoul hat gezeigt,

wie mündlich überlieferte Zombie-Narrative in Haiti kulturelle Ordnungen des

1685 von der französischen Kolonialverwaltung implementierten Code Noir fort-

schreiben.78 Denn die Figur des Zombie ist darin ähnlichen Repressalien unter-

worfen wie versklavte Menschen unter der Kolonialverwaltung: Wenn etwa in die-

sen Narrativen Zombie-Frauen und -Männer nicht nur wie in Zwingern gehalten

werden, sondern auch getrennt voneinander leben müssen, um die vollkommene

Kontrolle der Reproduktion abzusichern, so reflektieren sie die Reglementierungen

des Code Noir.

Dennnoch stellt diese Form der Anerkennung als »historical evidence« und die

in ihr transportierten Bedeutungen nicht die einzig gültige oder historisch ur-

sprüngliche Zombie-Version dar. Die Suche nach konkreten, lokalisierten Bedeu-

tungsebenen und die Anerkennung als epistemologische Kategorien, so lässt sich

abschließend in Anlehnung an Luise White festhalten, stellen keinen Widerspruch

zueinander dar.79 Die Multiplizität der Untoten ist schließlich eines ihrer unver-

kennbarsten Merkmale.

77 Ebd., S. 16.

78 Vgl. Degoul, Du passé faisons table d’hôte, S. 244f.

79 Vgl. White, Speaking with Vampires, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004 - am 13.02.2026, 09:41:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452202-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

