Ein revolutiondrer Republikanismus —
Hannah Arendt aus radikaldemokratischer

Perspektive'

OLIVER MARCHART

Republik ist fiir Hannah Arendt der Name jener Ordnung, die einen 6ffentlichen
Raum freien Handelns institutionalisiert. So ist der Republikanismus unter den
klassischen politischen Theorien vielleicht die einzige, die im eigentlichen Sinn
politisch genannt werden kann. Denn die modernen politischen Theorien, ,,0b sie
nun liberal oder konservativ oder sozialistisch sind“, handeln, wie Arendt
(2000b: 209) behauptete, im wesentlichen von der Gesellschaft, ,,zu deren Wesen
es aber gehort, das Offentliche zu privatisieren und das Private zum Gegenstand
der offentlichen Sorge zu machen”. Wenn also die dominanten politischen Theo-
rien — Liberalismus, Konservatismus und Sozialismus — auf die Gesellschaft zie-
len und das Politische daher konstitutiv verfehlen, dann, so muss man schlief3en,
handelt es sich um unpolitische politische Theorien. Der Republikanismus, bzw.,
wie wir sehen werden, eine republikanisch gefasste Theorie radikaler Demokratie
— bzw. ein demokratisch gefasster radikaler Republikanismus —, wére dann viel-
leicht die einzige politische Theorie, die nicht die Gesellschaft zum Ausgangs-
und Zielpunkt ihres Denkens nimmt, sondern das 6ffentliche Handeln selbst. Sie
wire die einzige politische politische Theorie.

Dabei muss man sich gegeniiber der liberalistischen und diskursethischen
Arendt-Lesart vergegenwirtigen, dass moderne Republiken in Revolutionen ge-
griindet werden und das Bewusstsein dieser Tatsache wach halten miissen. Wenn

1 Dieser Text fasst Argumente zusammen, die sich ausfiihrlicher finden in zwei Kapi-
teln meines Buchs Neu beginnen. Hannah Arendt, die Revolution und die Globali-
sierung, Wien: Turia + Kant 2005.

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | OLIVER MARCHART

die Republik jene Regierungsform ist, in der die positive Freiheit zum politischen
Handeln institutionalisiert und konstitutionell garantiert wird (Arendt 1994: 160),
dann ist das Ziel einer Revolution ,,die Stiftung der Freiheit und das Geschift ei-
ner revolutiondren Regierung die Griindung der Republik® (Arendt 1994: 183).
Fiir Arendt steht die politische Theorie somit nicht einfach nur vor der Frage
nach der Republik, sondern sie steht vor der Frage nach der revolutiondiren Re-
publik. So weit dies vom rein negativen Freiheitsverstdndnis der Liberalen ent-
fernt ist, so weit ist es entfernt vom Republikanismusverstdndnis gegenwértiger
konservativer wie ,,geméaBigter Kommunitaristen. Freiheit ,,ist nie verwirklicht,
wenn das Recht auf aktive Teilhabe an den o6ffentlichen Angelegenheiten den
Biirgern nicht garantiert ist (Arendt 1994: 281). Alle Institutionen und Gesetze
der Republik sind hinféllig, wenn sie nicht weiterhin vom revolutionciren Geist
als dem Geist des Handelns erfiillt werden. Ob eine gegebene Regierungsform
tatsdchlich ein Regime der Freiheit darstellt oder nicht, entscheidet sich im Han-
deln selbst. Nur wo Handeln moglich ist und auch tatséchlich gehandelt wird,
herrscht — im Augenblick des Handelns — Freiheit. Nicht die republikanischen
Gesetze sind hier relevant, die als Gesetzte ohnehin ein Produkt des Herstellens
sind, sondern es ist die Reaktualisierung des revolutiondren Moments der Griin-
dung als Neu-Griindung, die tiber Freiheit oder Nicht-Freiheit entscheidet. Nichts
anderes bedeutet Arendts Postulat, der Sinn von Politik sei Freiheit: Freiheit ist
kein Zweck oder Produkt eines Herstellungsvorgangs, sondern entsteht aus-
schlieBlich im Moment des Handelns selbst (und vergeht, sobald das Handeln
endet).

Arendts Revolutionsbuch, dem oft vorgeworfen wurde, es wiirde die Ameri-
kanische Revolution tibergebiihrlich glorifizieren, muss als ein politisches Mani-
fest verstanden werden, das der Reaktivierung des revolutiondren Griindungs-
moments der amerikanischen Republik dienen will, denn selbst den Vereinigten
Staaten, die aus einer republikanischen Revolution hervorgingen, ist es nicht ge-
lungen, den ,,Geist und die Prinzipien des Griindungsakts in dauernden Institu-
tionen festzuhalten™ (Arendt 1994: 162). Die Ursache dieses Scheiterns ist im
Umstand zu suchen, dass die Fortschreibung des revolutionidren Griindungsaktes
in Form einer Verfassung in keiner Weise ausreicht, um den revolutiondren
,»Geist des Griindungsaktes™ in die neue Ordnung hiniiberzuretten. Denn wenn
Freiheit nur qua Handeln wirklich aktualisierbar ist, dann geniigt der institutio-
nelle bzw. konstitutionelle Schutz eines 6ffentlichen Raumes alleine noch nicht,
um zu garantieren, dass Freiheit tatséchlich aktualisiert wird: Institution und In-
itiative miissen in ein Verhéltnis gebracht werden. Erlahmt die Initiative, dann
hilft auch das ,,institutionell-organisatorische Geriist” der Republik nicht mehr.
Damit die Fortschreibung der instituierenden Macht, wie sie sich im Griin-
dungsmoment ausdriickt, innerhalb der instituierten Macht der neuen Ordnung
garantiert werden kann, muss erstere aktual bleiben: ,,Alle politischen Institutio-
nen sind Manifestationen und Materialisationen von Macht; sie erstarren und ver-
fallen, sobald die lebendige Macht des Volkes nicht mehr hinter ihnen steht und

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 153

sie stiitzt“ (Arendt 1993: 42).% Das ,,Volk“ darf demgemiss im Moment der Kon-
stitution des Gemeinwesens seine Macht nicht abgeben, sondern im Gegenteil,
die instituierte Macht iiberlebt nur, wenn sie weiter von der instituierenden
Macht getragen wird. Aber wie ist das moglich?

Die einzig denkbare Losung dieses Problems verortet Arendt nicht auf natio-
nalstaatlicher Ebene, der Ebene reprisentativer Politik, sondern in den Elemen-
tarrepubliken der townhall meetings und des ward-Systems, wie es Jefferson
imaginiert hatte. Auf elementarer Ebene, in den Versammlungen von fownships,
sollte es den Biirgern erlaubt sein, weiterhin so zu handeln wie im Moment der
Revolution (Arendt 1994: 321). Das Modell glich einer Pyramide von Republi-
ken: von den Elementarrepubliken zu den Kreisrepubliken, Landerrepubliken bis
hin zur Republik der Union. In der Franzsischen Revolution sollte sich in den
Sektionen der Pariser Kommune ein dhnliches System der Basisrepubliken aus-
bilden. Und schlieBlich sah Arendt bekanntlich in den in revolutioniren Situatio-
nen seit 1789 gleichsam naturwiichsig entstehenden Rdten eine Fortsetzung die-
ses Elementarrepublikmodells. Solche Rite bildeten sich spontan in der Pariser
Commune von 1871, in den russischen Revolutionen von 1905 und 1917/1918,
in Deutschland nach dem ersten Weltkrieg und zuletzt im Zuge der ungarischen
Revolution von 1956. Immer zielten die neu-erfundenen Modelle auf eine spon-
tane Form gleichberechtigter Selbstverwaltung und Mitbestimmung.

1. Die Republik als revolutiondre Ratefdderation

Betrachtet man den Republikanismus Arendts aus der Perspektive des von ihr
verteidigten Ritegedankens, dann gewinnt man einen Eindruck von der ,,idealen
Staatsform®, die Arendt offenbar als einzig mégliche politische Losung der Apo-
rie des Neubeginns vorschwebte. Sie ldsst sich nun noch genauer spezifizieren:
Arendts Republikkonzept ist nicht nur, wie gesagt, das einer revolutiondren Re-
publik, es ist spezifischer das einer revolutiondren Rditerepublik. In dieser ver-
binden sich die einzelnen Réte — die Elementarrepubliken — in einem pyramida-
len System zu einer Foderation, wobei das Revolutionédre daran nicht so sehr im
dramatischen Moment der Befreiung als im republikanischen Moment der Griin-
dung der Freiheit zu suchen ist. Das hat zumindest zwei Folgen fiir den Begriff
politischen Handelns.

Die erste Folge betrifft die Dimension des Handelns. Wenn das Moment der
Griindung auf elementarer Ebene qua Handeln ebenso aktualisiert werden kann
wie auf der Ebene ,,grofler* historischer Ereignisse, dann impliziert das ein weni-

2 Daraus, aus dem Moment der Griindung, entspringt auch die Legitimitdt der Macht,
die Arendt folgendermaflen definiert: ,,Macht entsteht, wann immer Menschen sich
zusammentun und gemeinsam handeln, ihre Legitimitdt beruht nicht auf den Zielen
und Zwecken, die eine Gruppe sich jeweils setzt; sie stammt aus dem Machtur-
sprung, der mit der Griindung der Gruppe zusammenfillt (Arendt 1993: 53).

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | OLIVER MARCHART

ger dramatisches, ja ein dekonstruktives Verstindnis von Revolution, Handeln
und Politik (und letztlich auch von Féderation). Unter Revolution diirften wir
dann nicht allein den grofen Bruch zwischen dem Neuen und dem Alten, wie er
sich etwa in den Jahren nach 1789 vollzogen hat, verstehen, sondern zumindest
ebenso das Handeln in kleinster Dosierung, wie es in einer Republik zur fortge-
setzten Griindung, d.h. Aktualisierung von Freiheit vonnéten ist. Jede politische
Handlung, die einen noch so bescheidenen Neuanfang setzt, wird auf diese Weise
zu einer Mikrorevolution. So entzieht sich Arendts Modell der traditionellen Dif-
ferenz von Revolution und Reformismus. Es wire also ein grobes Missverstiand-
nis, das fortgesetzte politische Neubeginnen, das Arendt vorschwebte, als Re-
formismus zu deuten, ist es doch auf nichts anderes ausgerichtet als auf jenen re-
volutiondren Grindungsmoment, den es weiterhin zu re-aktualisieren gilt. In ei-
ner politischen Gemeinschaft, die auf Freiheit gegriindet sein soll, ist Handeln
nur die notwendige Fortschreibung ihres revolutiondren Griindungsmoments.
Auf diese Weise dekonstruiert Arendt den emphatisch revolutiondren Augen-
blick. Jeder Augenblick kann, mit Benjamin gesprochen, die Pforte sein, durch
die der Messias (= die Revolution) tritt, nur dass bei Arendt, und im Unterschied
zu Benjamin, der Messias unabldssig durch eine Unzahl von Pforten tritt, die
sich tiberall dort 6ffnen, wo Menschen politisch zu handeln beginnen. Die Ele-
mentarrepubliken sind solche Pforten, sind Zeitschleusen, durch die der revolu-
tiondre Grindungsmoment wieder in die Gegenwart geholt wird bzw. als Ge-
genwart in das Kontinuum der linearen Zeit einbricht. Daraus folgt: Alles wirkli-
che, auf die Aktualisierung von Freiheit bezogene Handeln — im Unterschied
zum bloflen Verwalten, Herstellen oder Berechnen — ist revolutionir, unabhingig
von der Dimension und unabhéngig von den Zielen oder Zwecken des Handelns.
Denn das Revolutionire liegt ja nicht in irgendeinem phantasmatischen Ziel oder
Zweck (wie dem eines radikalen Bruchs mit allem Bestehenden oder einer mit
sich selbst versshnten Gesellschaft), sondern im Handeln selbst.

Die zweite Folge betrifft den artikulatorischen Charakter des politischen
Handelns: den politischem Handeln eigenen Verkniipfungsmodus. Im Handeln
werden politische Einheiten auf eine ganz spezifische Weise miteinander neu-
verkniipft. Der Name, den Arendt fiir diesen Modus politischer Verkniipfung be-
reithilt, ist Foderation. Doch Arendt radikalisiert den Foderationsgedanken um
ein entscheidendes Moment, indem sie, abseits der Frage einer moglichen Fode-
ration von Territorialstaaten, den des Territoriums selbst in Frage stellt. In einem
Brief an Erich Cohn-Bendit aus dem Jahr 1940, also Jahre bevor der Staat Israel
endlich als Staat gegriindet war, sieht Arendt die einzige Chance der Juden in ei-

3 In der hier vorgeschlagenen Lesart kann das Arendtsche Handlungsmodell als eine
von z.B. foucaultschen Ansétzen abweichende Theorie der Mikropolitik verstanden
werden: Politik wire so gesehen eine durchaus bewusste gemeinschaftliche Form
des acting in concert, unabhingig vom Ort oder der Dimension des Handelns, ganz
im Sinne des umgewandelten Bibelsatzes: Offentlichkeit ist, wo immer zwei oder
drei im Namen des Handelns zusammenkommen ...

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 155

nem foderalen Nachkriegssystem Europas. Nun aber nicht nur als neuer Natio-
nalstaat zwischen anderen europdischen Nationalstaaten. Vielmehr korrigiert
Arendt die Vorstellung, Nationen bendtigten ein abgrenzbares Territorium. Die
Juden kénnten in einem wirklich féderativen Verband als Nation anerkannt wer-
den, ohne iiber ein eigenes Territorium auf europdischem Boden zu verfiigen.
Diese Nation ohne Territorium miisste durchaus wie jede andere in einem euro-
péischen Parlament représentiert sein. ,,Es kann sehr bald eine Zeit kommen, wo
die Zugehorigkeit zum Territorium durch die Zugehorigkeit zu einem Nationen-
verband ersetzt wird, in welchem nur der Verband als gesamter Politik macht.*
(Arendt 2000c: 231) Worin besteht die nicht-essenzialistische Radikalitét dieses
Gedankens? Wenn eine foderale Verkniipfung ihr Prinzip nicht in der Natur der
zu verkniipfenden Elemente findet, sondern in der Form der Verkniipfung selbst,
dann sind foderative Zusammenschliisse weder auf Staaten noch auf Nationen
beschrénkbar. Sobald wir das Territorialprinzip aufgeben haben, steht nichts
mehr einer Aufgabe des Nationalititsprinzips entgegen. Alle moglichen Arten
von Akteuren und Organisationszusammenhéngen konnten dann in ein foderati-
ves System eintreten, unabhéngig von ihrer jeweiligen ,,Natur”. Arendt selbst
deutet in diese Richtung, wenn sie im Brief an Cohn-Bendit eingesteht, kurzzei-
tig mit einem offenbar sozialistisch-riaterepublikanischen Modell fiir Europa auf
Basis von Berufsorganisationen geliebiugelt zu haben.* Bedeutsamer ist an die-
ser Stelle ihr Beispiel der Fliichtlinge und Staatenlosen, die, gerade weil sie von
allen spezifischen nationalen Interessen getrennt sind und nur auf eine gesamteu-
ropdische Losung hoffen konnen, Arendt (Arendt 2000c: 229) als potentielle
»Vorldufer eines neuen Europa“ gelten. In unserer Zeit hat Giorgio Agamben
Arendts Gedanken aufgenommen, Fliichtlinge représentierten eine Avantgarde
eines europdischen Gemeinwesens. Ja im exterritorialen Status der Fliichtlinge,
der das Territorialprinzip als solches in Frage stellt, sicht Agamben — in Erweite-
rung von Arendts bzw. Magnes’ Vorschlag eines binationalen Staates — eine po-
tentielle Losungsformel fiir den Konflikt zwischen Israel und den Paléstinensern.
Er schldgt vor, Jerusalem ohne Gebietsaufteilung zur Hauptstadt zweier unter-
schiedlicher Staatengebilde zu erkldren, was eine ,,paradoxe Lage wechselseitiger
Exterritorialitdt (oder besser Aterritorialitit) zur Folge hitte. Dieses Paradoxon
wechselseitiger Exterritorialitdt sei zum Modell der neuen internationalen Bezie-
hungen zu verallgemeinern:

Anstatt zweier, durch umstrittene und drohende Grenzen voneinander getrennter natio-
naler Staaten lieen sich auch zwei politische Gemeinschaften vorstellen, die auf ein

4 Im Wortlaut: ,,Wie ein solcher iiber Europa sich erstreckender nationaler Verband
juristisch auszusehen hat, kurz, seine Konkretisierung ist mir noch ziemlich ritsel-
haft — und ich hoffe sehr auf Sie. Ich habe frither an Berufsorganisationen gedacht —
Monopolisierung bestimmter Produktionen von der Urproduktion bis zum Vertrieb
— aufgrund planméBiger Umschichtung. Aber auch dieser Idee bin ich nicht sehr si-
cher.” (Arendt 2000c: 234).

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | OLIVER MARCHART

und demselben Gebiet bestehen, im Exodus die eine in der anderen, iiber eine Reihe
wechselseitiger Extraterritorialititen ineinander verschrankt. Deren Leitbegriff wire
nicht mehr das ius des Biirgers, sondern das refugium des Einzelnen. Analog dazu soll-
ten wir Europa nicht als ein unmogliches ,Europa der Nationen‘, das tiber kurz oder
lang, wie man bereits erahnt, in die Katastrophe miinden wird, sondern als einen aterri-
torialen oder extraterritorialen Raum betrachten, in dem alle in den européischen Staa-
ten ansdssigen Personen (Staats-Biirger und Nicht-Biirger) sich in der Situation eines
Exodus oder eines Refugiums befanden und wo der Status des Européers ein (selbstver-
standlich auch immobiles) ,Im-Exodus-Sein‘ des Biirgers bedeutet. (Agamben 2001:
30f)

Auf diese Weise wiirde ein Raum entstehen, der nichts mehr zu tun hétte mit der
blof topographischen Summe aller europdischen Territorialstaaten. Dieser Raum
wiirde vielmehr ,,auf sie einwirken, indem er sie topologisch durchlochert und
miteinander verschriankt, wie bei einer Leidener Flasche oder einem Mdbiusband,
wo Auflen und Innen einander unbestimmbar machen® (ibid.).

Fiir Agamben wird die Figur des ,,Fliichtlings* ein Gegenmodell zum natio-
nalen Staatsbiirger. Und auch mit Arendt l4sst sich sagen, dass Flichtlinge und
Staatenlose keiner determinierbaren nationalen ,,Minderheit”, keinem ,,Volk*
oder ohnehin fiktiven ,,ethnischen* Demos zugehorig sind, sondern ihre einzige
Gemeinsamkeit sich beschriankt auf den sie alle gemeinsam kennzeichnenden Pa-
ria-Status innerhalb des territorialen Nationalstaatssystems eo ipso. Aus diesem
Grund werden die Staatenlosen und Fliichtlinge, von denen Arendt spricht, und
zu denen heute migrantische Gruppen und nicht zuletzt Sans Papiers gerechnet
werden miissten, zum Testfall fiir jeden foderalen Zusammenhang. Denn wenn
der Vorzug eines solchen Zusammenschlusses darin besteht, ungleichartige En-
titdten miteinander verkniipfen zu koénnen, beweist sich sein foderativer Charak-
ter dann nicht genau an der Offenheit gegeniiber Gruppen, die gleichsam quer
zum Territorialprinzip des Nationalstaats stehen? Ist eine Foderation, wenn sie
nicht immer schon gleiche und apriorisch gegebene Identitditen zusammenfasst,
sondern eben Heterogenitdten, die sich in der Lage eines wechselseitigen Exodus
zueinander befinden, nicht genau der besondere Fall einer ,,Gemeinschaft jener,
die nichts gemeinsam haben“ — beziehungsweise nichts notwendigerweise ge-
meinsam haben miissen? Aus dieser Perspektive wire eine EU, die sich zu einer
»Festung Europa“ aus in sich gleichartigen Nationalstaaten formt, keine Fédera-
tion, sondern eben ein aus identischen Nationalstaaten gebildeter Nationalstaat.

Wir sind nun in einer besseren Position, um das, was ich den artikulatori-
schen Charakter oder Verkniipfungsmodus politischen Handelns, wie er von
Arendt im Begriff der Foderation gefasst wird, genannt habe, theoretisch bestim-
men zu kénnen. Auf Basis des bisher Gesagten lisst sich das Arendtsche Fodera-
tionsmodell zum allgemeinen Modell einer demokratisch-republikanischen Ver-
kntipfungslogik universalisieren. Sie gehorcht dem Prinzip des de pluribus unum,
d.h. einer ,,Mannigfaltigkeit, die, ohne sich aufzulésen, die Gestalt einer Union*

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 157

annimmt, was sie von einer nationalen ,,union sacrée* unterscheidet (Arendt
2000a: 314). In ihr iiberwiegt weder Einheit noch Vielheit, sondern beide gehen
jeweils auseinander hervor — ein Balanceakt, der den politischen Kern einer Re-
publik wie auch einer radikalen Demokratie ausmacht. Er basiert auf der Ver-
kniipfung heterogener und in sich autonomer Elemente zu einer Aquivalenz, die
deren Pluralitit nicht ausloscht, sondern vielmehr anerkennt, wobei bei Arendt
ungedacht bleibt, worauf diese Einheit und Aquivalenz letztlich griindet (ich
werde noch darauf zuriickkommen).

Aus Arendts Werk lésst sich folglich ein Pluralititsbegriff ziehen, der kein
schlechter Pluralismusbegriff im Sinne der amerikanischen Mainstream-Politi-
cal-Science sein muss. Der quasi-transzendentale Grund dieser Pluralitit ist na-
tiirlich, dass es nur die Menschen im Plural, nicht den Menschen im Singular
gibt.’ Diese Vielfalt der Perspektiven beinhaltet eine Vielfalt von Machtzentren.
Macht ist fiir Arendt das einzige menschliche Attribut, ,,das nicht dem Menschen
selbst anhaftet, sondern dem weltlichen Zwischenraum eignet, durch den Men-
schen miteinander verbunden sind und den sie ausdriicklich im Griindungsakt
stiften” (Arendt 1994: 227). Macht entsteht im Versprechen, im horizontalen
Sich-aneinander-Binden, das im Unterschied zum vertikalen Herrschaftsvertrag
zu einem Biindnis fiihrt, das ,,weltbildend* ist. Das Wesen einer Foderation hat
nichts mit der Natur der einzelnen foderierten Entitdten zu tun. Es residiert in
dem iiber ein solches Biindnis entstehenden Zwischenraum: in der Welt zwischen
den foderierten Entitdten. Wie immer gilt auch hier, dass der Zwischenraum ver-
schwindet, sobald das gemeinsame Handeln endet und das urspriingliche Ver-
sprechen (= Blindnis) nicht mehr erinnert und reaktualisiert wird.

Das ,,verbindende Element® eines féderativen Zusammenschlusses ist dem-
gemiss nicht in einer scheinbar positiv gegebenen gemeinsamen Substanz der
Elemente zu suchen, die sich zusammenfinden, sondern in jenem anwesend-ab-
wesenden Zwischenraum, der sich qua Biindnis zwischen eine Pluralitit an sich
heterogener Elemente schiebt. Wirft man an dieser Stelle einen Blick auf die
Theorie radikaler Demokratie, fallen, bei allen Unterschieden, erstaunliche Ahn-
lichkeiten mit Arendts republikanischem Foderalismusmodell auf. Ernesto La-
clau und Chantal Mouffe haben mit Blick auf die sogenannten Neuen Sozialen
Bewegungen der 1970er und 80er Jahre eine solche Theorie ,,radikaler und plu-
raler Demokratie” entwickelt. Unter radikal verstehen sie die Ausweitung von
Gleichheits- und Aquivalenzeffekten, die notwendig ist, soll politisches Handeln
nicht in Vereinzelung vor sich gehen und wirkungslos verpuffen. Unter plural
verstehen sie wiederum die Berticksichtigung der relativen Autonomie jener For-
derungen und Positionen, die in eine Aquivalenz gebracht werden sollen (und
eben nicht, wie in traditionellen sozialistischen Politikvorstellungen, unter einen

5 ,,Gibe es nur einen Menschen®, so Arendt (2000b: 214), ,,wie wir sagen, daf3 es nur
einen Gott gibt, so gibe es den Begriff Mensch in unserem Sinne tiberhaupt nicht;
gébe es nur eine Nation auf Erden oder nur ein Volk, so wiirde natiirlich kein
Mensch wissen, was eine Nation oder ein Volk ist“.

- am 14.02.2026, 14:26:#



https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | OLIVER MARCHART

»Hauptwiderspruch® subsumiert). In Laclaus und Mouffes (1991: 228f.) eigenen
Worten:

Nur wenn akzeptiert wird, da3 die Subjektpositionen [der Neuen Sozialen Bewegungen]
nicht auf ein positives und einheitliches Grundprinzip zurtickgefiihrt werden kénnen —
nur dann kann der Pluralismus radikal gedacht werden. Der Pluralismus ist nur in dem
MaBe radikal, als jedes Glied dieser Pluralitit von Identitéten in sich selbst das Prinzip
seiner eigenen Geltung findet, ohne dal3 dies in einer transzendenten oder zugrundelie-
genden positiven Basis fiir ihre Bedeutungshierarchie und als Quelle und Garantie ihrer
Legitimitét gesucht werden muf3.

In ihrem Konzept von Foderation findet Arendt in ganz dhnlicher Weise eine Ba-
lance zwischen, auf der einen Seite, dem fiir ein Biindnis erforderlichen Moment
der Pluralitit und Autonomie und, auf der anderen, dem Moment der Aquivalenz,
das — in Absetzung von Arendt und Ankniipfung an Laclau und Mouffe — aller-
dings noch genauer zu bestimmen sein wird.

2. Die radikaldemokratische Republik

Wenn die nichste ,,Revolution” immer schon unterwegs ist, sobald handelnd in
den Fluss der Geschichte eingegriffen wird, dann ist die Republik jenes institu-
tionelle Arrangement, das diesen fortgesetzten Neugriindungen gegeniiber Of-
fenheit erweist, eine Offenheit, die die institutionelle/konstitutionelle Vorbedin-
gung ist fiir die Entstehung von Offentlichkeit. Am Ende des Tages lisst sich die
Republik definieren, ungeachtet aller weiteren Sekundédrbestimmungen, als jene
Regierungsform, die die Moglichkeit der Entstehung eines dffentlichen Raums —
qua konfliktualen Handelns — institutionell/konstitutionell gewéhrleistet. Der Be-
griff res publica selbst ist nichts anderes als der Name dieses offentlichen
Raums. Die ,,6ffentlichen Angelegenheiten” sind keine bestimmte ,,Sache*, de-
ren Inhalt anzugeben wire, sondern die res publica muss ausschlieBlich in jenem
Zwischenraum lokalisiert werden, der sich fiir Arendt als (Nicht-)Raum der Frei-
heit erweist und selbst keinen positiven Inhalt besitzt. Freiheit ist der ,,Geist der
Republik-als-Revolution®, der sich aktualisiert durch fortgesetzte und unab-
schlieBbare Neugriindungen, welche in das institutionelle Gehduse der Republik
nachstromen. Die Republik hort auf, eine Republik zu sein, sobald dieser ,,Geist™
verschwindet und die 6ffentlichen Angelegenheiten zu privaten oder lobbyisti-
schen Interessen verkommen, die den Zwischenraum des Offentlichen verklei-
stern.

Worin besteht dann der Unterschied zwischen einer Republik und einer De-
mokratie? Es ist bekannt, dass beide Konzepte nicht notwendigerweise korre-
spondieren. Unter vormodernen Bedingungen galt als Republik ein Gemeinwe-
sen, in dem die Herrschaft der Gesetze gewdihrleistet war, was auch in einer

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 159

Monarchie der Fall sein konnte. Demokratie war, selbst fiir die amerikanischen
Revolutionire, ein pejorativer Begriff, denn sie barg in sich die Gefahr, so nahm
man an, in mob rule umzukippen. Noch der Kampfruf der Franzgsischen Revo-
lution lautete anfangs ,,Republik* und nicht ,,Demokratie“. Dennoch wurde die
Franzosische Revolution zu Recht als demokratische Revolution bezeichnet, was
sich von der Amerikanischen kaum sagen lésst, die vor allem eine republikani-
sche Revolution war. Will man diesen Unterschied mit und gegen Arendt theore-
tisch fassen, muss man beide Revolutionen auf ihre jeweils grundlegenden Prin-
zipien und symbolischen Koordinaten hin befragen. Dabei wird man zuallererst
auf die unterschiedliche Rolle des ,,Volkes* stof3en, schon weil Demokratie vom
Wortsinn her bekanntlich die Herrschaft des ,,Volkes* bedeutet, wihrend Repu-
blik, wie gesagt, die Herrschaft der Gesetze bezeichnet, was (in konstitutionellen
Monarchien und vor allem Mischverfassungen) das ,,Volk™ nicht notwendiger-
weise aus-, aber auch nicht notwendigerweise einschlieit. Das Prinzip der De-
mokratie, das Arendt (1994: 213) mit dem Majoritétsprinzip identifiziert, spielt
somit in einer Republik eine untergeordnete Rolle, da die in der Republik verfas-
sungsméBig garantierte Herrschaft der Gesetze durch keine Mehrheitsentschei-
dung ausgesetzt werden kann. Insofern die Amerikanische Revolution noch eine
Ubergangsposition zwischen dem vormodernen Verstindnis von Republik und
dem modernen von Demokratie einnimmt, riickt erst mit der demokratischen Re-
volution das ,,Volk* in die Position des Souverins, wihrend es sich bei der Ame-
rikanischen, im Vergleich zur Franzosischen, nach wie vor im wesentlichen um
eine Honoratiorenrevolution handelte. Erst die Franzosische Revolution macht
das Prinzip der Volkssouverdnitit zum unhintergehbaren Bestandteil moderner
politischer Gemeinwesen.

Ab diesem Zeitpunkt ldsst sich das Prinzip der Volkssouverdnitit nicht mehr
aus dem von der Franzosischen Revolution instituierten demokratischen Horizont
herauslosen, der fiir heutige politische Gemeinwesen uniiberschreitbar bleibt.
Die demokratische Revolution hat einen effektiven Bruch im symbolischen Ar-
rangement des Politischen hervorgerufen, insofern sie, in Claude Leforts Worten,
zu einer fundamentalen Wandlung des symbolischen Dispositivs der Gesellschaft
fithrte. Die Verbindung zum transzendenten Legitimationsgrund der Gesellschaft,
der im Korper des Konigs inkarniert war, wurde in jenem Moment gekappt, in
dem der Ko6rper des Konigs seinen Kopf verlor. In diesem Moment wurde, so Le-
forts berithmte These, der Ort der Macht zu einer Leerstelle und konnte nur noch
von konkurrierenden Gruppen auf Zeit okkupiert werden.® Zum Beispiel wird der
Moment der Entleerung des Ortes der Macht in der Demokratie durch regelma-
Bige allgemeine und freie Wahlen symbolisch wiederholt. Fast konnte man sa-
gen, auch wenn Lefort selbst dieses Bild wohl zu drastisch wére, dass im Mo-
ment der Wahl jedes Mal neu dem Konig der Kopf abgeschlagen wird. Die de-

6  Auf Deutsch finden sich Leforts Texte gesammelt in Rodel 1990. Fiir eine Einfiih-
rung in die Theorie Leforts siche Marchart 1999.

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | OLIVER MARCHART

mokratische Revolution muss in diesem Sinne genauso fortgeschrieben und per-
manent reaktualisiert werden wie die republikanische. Der entscheidende Punkt
bei Lefort, und zugleich eine der Differenzen zur Republikanerin Arendt, besteht
allerdings darin, dass ein Zuriick hinter die demokratische Revolution in keinem
Fall moglich ist — selbst dort nicht, wo freie Wahlen ausgesetzt werden. Eine Re-
publik kann verschwinden, wenn die Institutionen der Offentlichkeit absterben
und der ,,Geist“ der Neugriindung erlischt. Das symbolische Dispositiv, das
durch die demokratische Revolution erzeugt wurde, kann hingegen nicht riick-
géngig gemacht werden. Demokratie kann nur in sich mutieren in Totalitarismus.
Daraus sind die Konsequenzen zu ziehen. Wenn es im Handeln politisch
nicht moglich ist, hinter die Franzosische Revolution zuriickzugehen, dann miis-
sen wir, wenn wir ein Denken anstreben, das politisch anschlussfihig ist, eine po-
litische Theorie entwickeln, die den Bedingungen des demokratischen Disposi-
tivs entspricht. Hannah Arendts Denken im Hinblick auf ihre Anschlussféhigkeit
an gegenwairtige politische Projekte (wie das der radikalen Demokratie) zu tiber-
priifen, kann dann nur bedeuten, es vor dem Horizont der demokratischen Revo-
lution zu platzieren. Das fithrt uns notwendigerweise zuriick zur Frage der Volks-
souverdnitét als Hauptbestimmung von Demokratie. Es ist manchmal behauptet
worden, Arendt wiirde diesem Prinzip anhidngen, insofern ihr Rédtemodell doch
von der spontanen Partizipation des ,,Volkes™ getragen wird und als politisches
»QGraswurzelmodell® die potestas in populo beschwort. Dabei bleibt die Frage of-
fen, was Arendt genau unter ,,Volk* versteht und in welchem AusmaB sich dieses
Versténdnis tatsdchlich mit dem demokratischen Begriff des ,,Volks* triftt.

3. Das ,,Volk“ als paradoxe Kategorie

Die Kategorie ,,Volk* funktioniert im demokratischen Dispositiv als paradoxe
Kategorie, wobei der Totalitarismus sich daran versucht, sie zu deparadoxisieren.
Thre paradoxale Natur ist eine notwendige Folge der demokratischen Revolution,
wie sie von Lefort mit der Entleerung des Ortes der Macht beschrieben wurde.
Denn wenn die demokratische Revolution sich symbolisch verdichtet im Moment
der Guillotinierung des Souverdns, womit auch das Prinzip der transzendenten
Begriindung von Souver#nitét zerstort ist, dann wird, wer immer in die Rolle des
Souverins einriickt (und im demokratischen Dispositiv kann das nur das ,,Volk*
sein), nie wieder mit sich selbst identisch sein. Das ,,Volk® ist und bleibt als sou-
verdnes Subjekt gespalten. Sobald die Verbindung zu seinem transzendenten Le-
gitimationsgrund gekappt wird, findet der Souverin das Prinzip seiner Konstitu-
tion einzig und allein in der eigenen Spaltung. Das erklért die seltsame Ungreif-
barkeit des ,,Volkes* in der Demokratie.” Auf der einen Seite ist es Souverin, auf

7 Diese Beobachtung Leforts wurde historisch-theoretisch untermauert von Rosanval-
lon 1998.

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 161

der anderen bleibt sein Status als Souverdn prekér, da er von keinem transzen-
denten Legitimationsgrund mehr garantiert wird. Als greifbarer, d.h. ,,inkorpo-
rierter” Souverin ist das Volk in der Demokratie abwesend, ohne deshalb aufzu-
horen, als Souverin zu fungieren. Anders denn in solcher Form abwesender An-
wesenheit ist die Existenz eines demokratischen Souverins, was in sich schon ei-
nen Widerspruch darstellt, gar nicht vorstellbar. Demgeméss kann es auch so et-
was wie einen einheitlichen und determinierbaren Volkswillen nicht geben, ist
doch das ,,Volk* kein voluntaristisches Subjekt, sondern ein gespaltenes. Nur die
plebiszitdre Demokratie geht von der Existenz eines unmittelbar abfragbaren
Volkswillens aus. Doch diese Vorstellung einer unmittelbaren Emanation des
Volkswillens, der im Moment des Plebiszits angeblich zu Tage treten soll, ent-
spricht bereits einer totalitiren Mutation des demokratischen Dispositivs. Der
Totalitarismus verneint die konstitutive Spaltung des Souverins und behauptet
dessen Selbst-Identitit. Der Wille des ,,Volkes™ kann nun entweder plebiszitir
konstruiert (= ,,abgefragt™) werden oder unmittelbar reinkarniert durch den ,,Fiih-
rer* oder die Partei. Der Wille des ,,Volkes* verschmilzt mit dem des ,,Fiihrers®,
die Unversehrtheit seines Korpers wird gleichgesetzt mit der Wohlfahrt des
,» Volksganzen®, und das Prinzip der Akklamation ersetzt das der Reprisentation.
Dieser letzte Punkt ist entscheidend, will man den totalitiren Charakter be-
stimmter Formen von direkter Demokratie verstehen. Nur wenn eine volle,
selbstgeniigsame Entitdt postuliert wird, die Herr ihres (ebenfalls selbstgentig-
sam-homogenen) Willens ist und diesen unmittelbar kundtut, l4sst sich von jegli-
cher Vermittlungsleistung, jeglicher Artikulation und Reprisentation des ,,Volks-
willens* absehen. Nur unter diesen Bedingungen kann letzterer sich, insofern er
jeglicher Vermittlung vorausgeht, direkt duern und direkt abgefragt werden. Der
leere Ort der Macht wird auf diese Weise phantasmatisch wiederbesetzt durch ei-
nen mit sich selbst identischen Souverédn. Es besteht keine Notwendigkeit zur
Delegation von Macht, die sich ja direkt ausdriicken kann im Wort des Souve-
rans. Die Reprisentation eines abwesenden ,,Volkes* eriibrigt sich, da der Souve-
ran vollstindig anwesend ist. Zwischen ,,Fihrer” und ,,Volk herrscht somit kein
Verhiltnis der Reprisentation, sondern eines der (imaginédren) Identitdt, das (po-
litische) Représentation iiberfliissig macht (basiert doch die eigentliche Notwen-
digkeit von Reprisentation auf der konstitutiven Abwesenheit des zu Représentie-
renden).® Totalitarismus und direkte Demokratie partizipieren am selben Phan-
tasma der Pridsenz und Unmittelbarkeit. Aufgrund der demokratischen Revolu-
tion und der konstitutiven Spaltung des Souveréns ist dessen ,,Wille* aber immer
vermittelt. Demokratie ist ihrem Wesen nach immer reprisentativ: Das Prinzip
der Wahl von Reprisentanten — anstatt der direkten Entscheidung politischer
Fragen durch das ,,Volk®™ — ergibt sich aus der institutionell anerkannten Abwe-
senheit des Souverdns. Wo das ,,Volk*“ als Substanz nicht existiert — bzw. das
,,Volk® nur existiert als abwesendes —, dort kann es seinen Willen auch nicht di-

8  Zur Dialektik der Reprisentation vergl. auch Marchart 2005.

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | OLIVER MARCHART

rekt ausdriicken. Soll dennoch die Instanz des Souveréns (und sei es eines abwe-
senden) operativ bleiben, dann muss es einen ,,Willen“ geben, nur dass dieser nie
schon vorgéingig gegeben sein wird, sondern zuallererst konstruiert werden muss.
Kurzum: Die Notwendigkeit politischer Reprisentation erwéchst aus dem kon-
stitutiven Mangel, der durch die demokratische Revolution im symbolischen
Dispositiv der Gesellschaft instituiert wurde.

An diesem Punkt wird deutlich, wie Arendt hinter die demokratische Revo-
lution zuriickzugehen versucht. Sie steht dem Prinzip der Représentation duf3erst
skeptisch gegeniiber, sieht sie doch im System reprisentativer Demokratie die
Gefahr, dass sich die Repriasentanten vom ,,Volk* ablésen und zu einer neuen
Kaste verselbstindigen konnten. Das macht Arendt nicht zu einer Anhéngerin
des Plebiszits und der ,,direkten Demokratie®, denn das Plebiszit bedeutet fiir sie
den ,,Tod aller Meinungen* (Arendt 1994: 294) und damit das Ende der Pluralitit
im Politischen. Auch das imperative Mandat, wie es in nicht-plebiszitiren For-
men direkter Demokratie iiblich ist (der Reprisentant ist ein an seinen Auftrag
gebundener Delegierter) ist fiir Arendt inakzeptabel, denn wenn ,,die gewihlten
Vertreter so fest durch Instruktionen gebunden sind, daB sie iiberhaupt nur noch
zusammenkommen, um den Willen der Wihlerschaft in die Tat umzusetzen, so
sind sie bestenfalls die bezahlten Agenten der Wéhlerschaft, deren Spezialitit die
Interessenvertretung ist* (Arendt 1994: 304). Mit ihrem deliberativ-partizipatori-
schen Ritemodell versucht Arendt, eine Losung fiir dieses ,,unlgsbare Dilemma*
zu finden (Arendt 1994: 305). Sie setzt Partizipation an die Stelle von Delegation
und Deliberation an die Stelle von Représentation.

Diese Losung stellt sich prozedural wie folgt dar: In lokalen Zusammen-
schliissen, nennen wir sie nach wie vor Elementarrepubliken, kommt eine Plura-
litdit von Menschen zusammen, um Meinungen auszutauschen und sich auf eine
gemeinsame Meinung zu einigen, die im nichsthoheren Rat weiter debattiert
wird. Der dorthin Entsandte tritt in einen neuen Deliberationsprozess ein, in dem
sich die Meinung transformieren kann. In diesem Fall wird er/sie die neu gebil-
deten Meinungen in den ersten Rat zuriicktragen und dort wiederum diskutieren.
Arendt umgeht auf diese Weise das Dilemma zwischen Plebiszit und verselb-
standigter Représentation, muss sich aber der giangigen Kritik aussetzen, Rite-
modelle seien unpraktikabel, da sie sich im Entscheidungsprozess als zu langwie-
rig erweisen. Diese Kritik argumentiert letztlich empirisch, gleichsam mit der
Stoppuhr. Aus Sicht des demokratischen Dispositivs dréngt sich hingegen eine
grundlegendere Kritik auf, die mit dem ,,Volks“-Begriff von Ritemodellen zu tun
hat. Das Volk ist hier ndmlich als durchaus anwesende, wenn auch (zumeist) be-
rufsstindisch parzellierte Entitét gefasst. Die klassische Formierung von Ritere-
publiken durch Arbeiter-, Bauern- und Soldaten-Réte weist darauf hin. Hier fin-
den sich Gruppen zusammen, die, bevor sie sich noch politisch konstituieren, be-
reits als diese Gruppen sozial konstituiert sind — und daran dndert sich selbst
dann nichts, wenn wir zu den Arbeiter-, Bauern- und Soldatenriten noch Kiinst-
lerrdte und Nachbarschaftsrite oder Gemeinderite (im Sinne der townhall-mee-

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 163

tings) hinzufiigen. Die politische Form des Rats fu3t auf einer vorgéngig konsti-
tuierten sozialen Fassung des ,,Volks®.

Welch Ironie, dass gerade Arendt, die das Politische vor dem Zugriff des So-
zialen bewahren will, einem politischen Organisationsmodell anhingt, das auf
einem sozialen Organisationsmodell basiert.” Noch schlimmer: In der Passage
vom Sozialen ins Politische ,,emaniert® das ,,Volk®, unter revolutiondren Bedin-
gungen, gleichsam spontan aus dem Sozialen und erzeugt aus sich heraus rite-
formige Foren des Handelns. Die Organisation durch eine politische Instanz —
wie eine Partei — ist dem ganz abtréglich, da sie die spontanen Formen des Han-
delns abtdten wiirde. Ohnehin geht in einer Revolution, so Arendt immer wieder,
der spontane Selbst-Ausdruck des ,,Volkes* allen Organisationsbemithungen von
aullen voraus. Das setzt aber voraus, dass, wenn das ,,Volk* aus sich heraus sei-
ne Souverinitéit aktualisieren soll, es als mit sich selbst identisch konzipiert wer-
den muss, als Herr seines Willens. So wird auch Arendts Skepsis gegeniiber dem
Reprisentationsprinzip verstindlich: Nur wenn der Souverdn abwesend ist, ist
Reprisentation notwendig; wo er ohnehin anwesend ist, dort kann Spontaneitit,
spontaner Ausdruck und Prisenz herrschen. Ich denke, dass diese Fassung von
Spontaneitét als Spontaneismus einer Verwechselung der Revolution als Ereignis
mit dem Subjekt des Handelns unterliegt: Was tatsdchlich dem Handeln immer
ontologisch vorausgeht, ist das vollig a-subjektive revolutionédre Ereignis, das
spontan in Kausalketten oder in die lineare Zeitenfolge einbricht. Es ist aber kei-
nesfalls ein dem Handeln vorausgehendes und es tragendes Subjekt (das wiirde
Handeln zum blolen Attribut einer subjektiven Substanz machen). Mit anderen
Worten, Spontaneitit ist eine Kontingenzformel, keine Substanzformel.

Gerade aus demokratietheoretischer Sicht kann die Verwechslung von Spon-
taneitdt mit Spontaneismus zum Problem werden. Ein spontaneistisches Modell
des Handelns ist problematisch, weil es nicht nur die demokratische Substanzlo-
sigkeit des ,,Volkes™ in Frage stellt (politisch ,,spontan ausdriicken* kann sich nur
ein ganzheitliches Willenssubjekt), sondern dariiber hinaus Formen des struktu-
rellen Ausschlusses — etwa aufgrund sozialer Ungleichheiten, die Partizipations-
chancen negativ beeinflussen — unberiicksichtigt ldsst. Im revolutiondren Mo-
ment des spontanen Zusammenschlusses erweisen sich strukturelle Ausschliisse
als weitgehend irrelevant. Und selbst wenn Spontaneismus im revolutiondren

9 Das schlieBit die Bildung von Réten durch Menschen, die sozial rein gar nichts mit-
einander zu tun haben, nicht unbedingt aus, allerdings wiirden sich solche Réte dann
wohl um politische Forderungen oder gar um ein politisches Programm sammeln,
was aus Sicht Arendts die Gefahr der programmatischen Stillstellung des freien
Meinungsaustauschs und der Verfestigung der Rite zu Parteien bergen wiirde. Das
Prinzip des Zusammenschlusses darf in keinem Inhalt, Zweck oder Ziel liegen, da
der Sinn des Handelns ja in diesem selbst besteht (ansonsten wire Politik instru-
mentelles Herstellen). Aus diesem Grund, so wird man schlieBen, kann die Forde-
rung oder das Programm, zu dessen Durchsetzung man sich zusammenschlie3t, dem
Zusammenschluss selbst nicht vorausgehen, es muss sich im Prozess des Handelns
deliberativ zu einer (provisorischen) Meinung herausbilden.

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | OLIVER MARCHART

Moment méglich sein sollte, was man auch anzweifeln konnte, miisste immer
noch davon ausgegangen werden, dass diese Ausschliisse unter Bedingungen
spaterer Normalisierung und Institutionalisierung republikanischen Handelns
wiederkehren.'® Jedenfalls muss man sagen, dass Arendt die Frage struktureller
Ausschliisse, die im eigentlichen Zentrum der demokratischen Revolution steht,
weitgehend ignoriert.'" Die Spaltung des ,,Volkes* ist eben auch eine Spaltung
zwischen den in diese Kategorie Eingeschlossenen und den aus ihr Ausgeschlos-
senen. So hat Giorgio Agamben (2001: 35), dhnlich wie Jacques Ranciére (2002:
21ff.), darauf hingewiesen, dass in den europdischen Sprachen der Begriff
,»Volk* in sich gespalten ist, insofern ein und derselbe Begriff ,,sowohl das kon-
stitutive politische Subjekt als auch die Klasse, die von der Politik zwar nicht ,de
jure‘, doch ,de facto® ausgeschlossen ist“, bezeichnet. Einerseits bezeichnet
»Volk“ die Gesamtheit des (Staats-)Volks, andererseits die Gruppe der Deklas-
sierten, Ausgeschlossenen, Ungliicklichen. Erst mit der demokratischen Revolu-

10 Auch beziiglich solcher Normalbedingungen des Handelns ignoriert Arendt das
Problem struktureller Ausschliisse. Zwar darf in einer Republik Arendtscher Pra-
gung niemand vom 6ffentlichen Raum prinzipiell ausgeschlossen werden (und um-
gekehrt darf niemand zur Politik gezwungen werden). Doch da dieses Ausschluss-
verbot eher rechtlicher (d.h. verfassungsméBiger) als substantieller Natur ist, bleibt
die Gefahr bestehen, dass die offentlichen Angelegenheiten zur exklusiven Be-
schéftigung jener werden, die nicht nur den Mut, die Zeit, das Interesse und durch-
aus auch die Fihigkeiten aufbringen, den Raum der Offentlichkeit zu betreten und
politisch zu handeln, sondern vor allem jener, die es sich im materiellen Sinn leisten
koénnen. Es besteht die Gefahr, dass sich das ,,Volk* in letzter Instanz aus einer Elite
der Handlungswilligen und -féhigen zusammensetzt, denen die Republik die Mog-
lichkeit zum Handeln institutionell garantiert. Auch hier wird also die Frage des
strukturellen Ausschlusses nicht gestellt, da man davon ausgeht, dass in einem sol-
chen Modell der ,,Selbstauslese* die Grenze zum Offentlichen von jedem jederzeit
in beide Richtungen tiberschritten werden kann.

11 Es wurde oft angemerkt, dass Arendts politische Theorie auf dem sozialen Auge
blind ist. Wenn dem tatséchlich so ist, wenn Arendt also tatséchlich in der sozialen
Frage, die in der Franzosischen im Unterschied zur Amerikanischen Revolution ei-
ne bedeutende Rolle spielte, eine Gefahr fiir 6ffentliches, freies und deliberatives
Handeln sehen sollte, dann hat das zum einen natiirlich damit zu tun, dass sie den
Raum des Politischen vor dem Zugriff reiner Partikularinteressen wie auch vor
6konomischem Kalkulationsdenken schiitzen will. Politisches Handeln darf sich,
darin ist Arendt zuzustimmen, eben nicht konomischen Zweck- und Nutzenkalkii-
len unterordnen. Zum anderen aber, und hier verfangt der Vorwurf, stellt Arendt die
Tendenz aus, ,,das Volk* als Kategorie der strukturell Ausgeschlossenen nochmals
aus der Politik zu verbannen (der Hunger der Massen habe nichts im Reich der
Freiheit verloren, da er dem Reich der Notwendigkeit entstammt), womit sie aus
dem Horizont der demokratischen Revolution heraustritt. Man ist zu sagen versucht,
dass Arendt in diesem Punkt einem Selbstmissverstindnis unterliegt: Denn damit
préjudiziert sie inhaltlich, was zur res publica auf keinen Fall werden darf: nimlich
die ,,soziale Frage*. Die res publica, und darin liegt die Pointe des republikanischen
Offentlichkeitsbegriffs, ist aber inhaltlich unbestimmt. Die ,,soziale Frage* kann,
wie jede andere, jederzeit zum Inhalt des Handelns werden, ohne den Modus des
Handelns schon in ein 6konomisches Kalkiil zu verwandeln.

- am 14.02.2026, 14:26:#



https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 165

tion riickte das Problem des Ausschlusses ein fiir allemal ins Zentrum des politi-
schen Dispositivs. Doch wenn in der Franzosischen Revolution das ,,Volk® als
,»le peuple toujours malheureux* bezeichnet wurde, als ,,Volk* im Sinne der Un-
gliicklichen = Ausgeschlossenen, dann kritisiert Arendt diesen Begriff des ,,Vol-
kes* und die ihm scheinbar korrespondierende unpolitische Emotion des Mitleids
als Gefahr fiir den 6ffentlichen Raum. Was aber, wenn die demokratische Revo-
lution gar nicht von Mitleid geleitet ist, sondern von der Forderung nach struktu-
rellem Einschluss der Ausgeschlossenen in die Kategorie des ,,Volkes*?

Moglich wird die Inklusionsforderung tiberhaupt erst mit der demokratischen
Revolution, in welcher der Souverén, das ,,Volk®, von einem prinzipiellen oder
»ontologischen* Mangel gezeichnet ist. Nur weil der Souverin nicht-ganz ist,
kann er neue Einschliisse produzieren und, in Arendts Begrifflichkeit, ,,Neuan-
kommlinge* aufnehmen. Umgekehrt betreibt der Totalitarismus den Versuch, die
Homogenitit, Fiille und Présenz des ,,Volkes™ wiederherzustellen, indem er ver-
sucht, ,,die Spaltung, die das Volk entzweit, dadurch zu schlieBen, dafl das Volk
der Ausgeschlossenen radikal eliminiert wird“ (Agamben 2001: 38). Die Logik
des Totalitarismus unterscheidet sich somit fundamental von jener der Demokra-
tie, obwohl sie aus einer Mutation des demokratischen Dispositivs hervorgeht. In
der Demokratie ist das ,,Volk* als Souverén eine Inklusionskategorie, die selbst
keine Substanz besitzt, aber gerade deshalb vormals Ausgeschlossene zu inklu-
dieren in der Lage ist. Im Totalitarismus ist es eine Exklusionskategorie, die die
Einheit des ,,Volkes* imaginir erzwingt, indem sie alles scheinbar Heterogene
ausstofit. Das macht den eigentlichen Unterschied aus zwischen einem volki-
schen ethnos und einem demokratischen demos.

4. Der zweifache Ab-Grund

Die demokratische Pragung der Volkssouverénitit ist also ausgesprochen para-
dox: Das Volk muss die Rolle des Souverdns einnehmen — und kann sie doch nie
einnehmen. Statt dessen wird in der Demokratie die Souverdnititsfunktion des
,»Volkes®“ genau dadurch aktualisiert, dass jeder potentielle Ausschluss hinterfragt
wird. Wurde in den Revolutionen des 19. Jahrhunderts im wesentlichen der Aus-
schluss der Arbeiterklasse thematisiert, so riickte im 20. Jahrhundert eine Viel-
zahl von Ausschliissen in die Arena des politischen Kampfes. Es kam zu einer
signifikanten Ausweitung von Inklusionsforderungen iiber soziale Anliegen hin-
aus, wobei heute wieder jene weltweiten sozialen und Skonomischen Aus-
schliisse, die durch die sogenannte globalisierte Wirtschaft erzeugt werden, an
Prominenz gewonnen haben. All diese Kédmpfe sind, insofern sie Kampfe um
Einschluss vormals Ausgeschlossener sind, im Horizont der Franzdsischen und
nicht der Amerikanischen Revolution lokalisiert. Dies wird nicht nur von Arendt
iibersehen, sondern auch von marxistischer Seite. Die sozialen bzw. sozialisti-
schen Revolutionen des 19. Jahrhunderts verstanden sich als Fortsetzung und

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | OLIVER MARCHART

Verwirklichung der noch uneingelosten Versprechen der Franzosischen Revolu-
tion. Sozialismus bezeichnete, in den Worten Leforts, nichts anderes als ,,die
Ausweitung der demokratischen Revolution® (in Rodel 1990: 52). Die spiteren
sozialistischen Revolutionen in Opposition zu einer angeblich bloB biirgerlichen
Franzosischen Revolution zu bringen, wie im dogmatischen Marxismus {iblich,
wire vollig verfehlt. Im Gegenteil, sie ergeben sich unmittelbar aus der jakobini-
schen Revolution: Babeufs ,,Verschworung der Gleichen®, die dem Prinzip sub-
stantieller sozialer Gleichheit huldigt, wird zum politischen Ausgangspunkt von
Sozialismus und Kommunismus. Aus politischer Perspektive ist der sozialistisch-
kommunistische Egalitarismus, der den Einschluss der sozial und 6konomisch
ausgebeuteten Massen fordert, ein Kind der ach so biirgerlichen Revolution und
vollstédndig im demokratischen Imaginiren verankert. Ja man konnte sogar sagen:
Demokratie ist selbst nichts anderes als eine ,, conspiration pour 1’égalité* (vgl.
dazu Marchart 2003).

Aus diesem Grund besteht das Demokratische an der Demokratie in genau
der Ausweitung und Vertiefung des egalitiren Horizonts qua Inklusion vormals
Ausgeschlossener. Damit wiére zugleich eine mogliche Definition von ,radikaler
Demokratie gewonnen, die mit dem Adjektiv ,radikal schon allein deshalb
versehen werden muss, um sie von den heute ,,real-existierenden” Demokratien
zu unterscheiden. Letzteren scheint gerade an der Verengung des demokratischen
Horizonts, an einem minimalen Geriist formaler Rechte und Institutionen, mini-
malen Partizipationschancen und am — vor allem 6konomischen — Ausschluss
immer groferer Bevolkerungsgruppen gelegen, ganz zu schweigen vom struktu-
rellen Ausschluss von Migranten und Migrantinnen von sozialen wie politischen
Rechten. Es ist also keineswegs so, dass der demokratische Horizont bereits an
sein Limit gestoen wire, ganz im Gegenteil. An diesem Punkt kann sich durch-
aus Arendts republikanisches Modell als aktuell und produktiv erweisen, gesetzt
wir akzeptieren, dass Republikanismus nur noch als demokratischer Republika-
nismus zu haben ist. Eine Republik, die nicht auch Demokratie im modernen
Sinn wire, ist heute nicht mehr denkbar. Was hingegen durchaus vorstellbar ist,
ist eine Demokratie mit republikanischen Elementen, d.h. mit Elementen der Si-
cherung des offentlichen Raums und der aktiven ,Biirgerbeteiligung® an der
Aushandlung der o6ffentlichen Angelegenheiten. Dieser Raum muss allerdings
dem egalitdren Inklusivitétsprinzip gehorchen, denn Demokratie, auch eine repu-
blikanische Demokratie, ist nur zu haben in Form von fortgesetzter Demokrati-
sierung."?

Doch es gibt noch einen tiefer liegenden Grund, warum Demokratie und Re-
publikanismus {iberhaupt miteinander artikulierbar sind. Ein Grund, der genau in
Hannah Arendts politischem post-foundationalism zu suchen ist. Demokratie und
Republikanismus sind auf emanzipatorische Weise miteinander artikulierbar,

12 Der Jakobinismus selbst war letztlich nichts anderes als solch ein demokratischer
Republikanismus.

- am 14.02.2026, 14:26:#



https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN REVOLUTIONARER REPUBLIKANISMUS — HANNAH ARENDT | 167

weil sie die ,,ontologische* Bestimmung teilen, auf einem Ab-Grund gebaut zu
sein. In beiden Fillen handelt es sich um Regime der Ent-Griindung oder Grund-
losigkeit, denn beide machen auf ihre je eigene Art die Grundlosigkeit selbst zum
Grund. Republik ist deshalb einer der Namen fiir die symbolische Instituierung
von Grundlosigkeit als Grund des Gemeinwesens, weil sie jene Regierungsform
ist, die auf dem ,,Grund der Freiheit — und damit auf einem abwesenden Grund
gegriindet ist. Demokratie ist ihrerseits der Name fiir Grundlosigkeit als Grund
des Gemeinwesens, weil sie auf der anwesenden Ab-Wesenheit des ,,Volkes* als
Souverdn gegriindet ist, d.h. auf einem leeren Ort der Macht. Anders gesagt:
Wenn die Republik Freiheit griindet und auf Freiheit griindet, dann griindet De-
mokratie Gleichheit und auf Gleichheit."”> Doch Gleichheit wie Freiheit besitzen
dabei eben gerade nicht den Status eines gesicherten und festen Fundaments der
jeweiligen Regierungsformen, wenn es sich denn bei Republik und Demokratie
um Regierungsformen handelt. Sie indizieren vielmehr die notwendige Unab-
stellbarkeit politischer Griindungshandlungen, die aus dem Chiasmus aus Freiheit
und Gleichheit, aus Republik und Demokratie, entspringen. Erst auf der Grund-
lage dieser doppelten Grundlosigkeit, die in der Republik ein anderer Name fiir
Freiheit und in der Demokratie ein anderer Name fiir Gleichheit ist, ermoglicht
sich das stindige Fortschreiben von Neu-Griindungen, ohne das es weder Repu-
blik noch Demokratie gébe.

Literatur

Agamben, Giorgio (2001): Mittel ohne Zweck. Noten zur Politik, Freiburg und
Berlin: Diaphanes.

Arendt, Hannah (1998): Ich will verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk,
Miinchen/Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah (1992): Vita activa oder Vom tétigen Leben, Miinchen/Ziirich:
Piper.

Arendt, Hannah (1993): Macht und Gewalt, Miinchen/Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah (1994): Uber die Revolution, Miinchen/Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah (2000a): /n der Gegenwart. Ubungen im politischen Denken I,
hgg. von Ursula Ludz, Miinchen/Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah (2000b): Zwischen Vergangenheit und Zukunft. Ubungen im po-
litischen Denken I, hgg. von Ursula Ludz, Miinchen/Ziirich: Piper.

Arendt, Hannah (2000c): Vor Antisemitismus ist man nur noch auf dem Monde
sicher. Beitrage fiir die deutsch-jiidische Emigrantenzeitung ,,Aufbau® 1941-
1945, hg. von Marie Luise Knott, Miinchen: Piper.

13 Oder in den Worten Ernesto Laclaus (1990: 78): ,,[D]emocracy is the very placing
in question of the notion of ground.

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | OLIVER MARCHART

Laclau, Ernesto (1990): New Reflections on the Revolution of Our Time, London
und New York: Verso.

Laclau, Ernesto und Chantal Mouffe (1991): Hegemonie und radikale Demokra-
tie. Zur Dekonstruktion des Marxismus, Wien: Passagen.

Marchart, Oliver (1999): ,,Die politische Theorie des zivilgesellschaftlichen Re-
publikanismus: Claude Lefort und Marcel Gauchet®, in André Brodocz und
Gary S. Schaal (Hg.): Politische Theorien der Gegenwart, Opladen: Leske +
Budrich, S. 119-142.

Marchart, Oliver (2003): ,,Die Jakobiner, der Mai und die Demokratie. Anmer-
kungen zum Phantasma und imaginédren Horizont von Emanzipation®, in dis-
kus, Nr. 2.03, 52. Jhg. (Oktober 2003), S. 23-29.

Marchart, Oliver (2005): ,,Don Alejandros Problem. Zum Verhiltnis von Repri-
sentation, Souverinitit und radikaler Demokratie®, in DemoPunk und Kritik
& Praxis Berlin (Hg.): Indeterminate! Kommunismus. Texte zur Okonomie,
Politik und Kultur, Berlin: Unrast-Verlag, S. 68-95.

Marchart, Oliver (2006): Post-foundational Political Thought: Political Differ-
ence in Nancy, Lefort, Badiou and Laclau, Edinburgh: Edinburgh University
Press (im Erscheinen).

Ranciere, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Rodel, Ulrich (Hg.) (1990): Autonome Gesellschaft und libertdre Demokratie,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Rosanvallon, Pierre (1998): Le peuple introuvable, Paris: Gallimard.

- am 14.02.2026, 14:26:#


https://doi.org/10.14361/9783839403327-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

