
 662

Der Aufsatz ist eine etwas übersichtlichere Version eines wichtigen, aber nicht son-
derlich übersichtlichen Buches, das zuweilen einer Aufsatzsammlung gleicht; zu 
häufig werden Clausewitz-Exegese und Reflexionen im Milieu der 1990er Jahre 
gemischt. „Mit Clausewitz über Clausewitz hinaus“ heißt ein Kapitel, so könnten 
auch andere heißen. 

7.4.13 Ergänzungen 

7.4.13.1 Embser 

Johann Valentin Embser (1749-1783), Professor am Gymnasium zu Zweibrücken 
und Herausgeber antiker Autoren, ist der archetypische deutsche Bellizist: Die Ab-
götterei unseres philosophischen Jahrhunderts, Erster Abgott: Ewiger Frieden. – 
Mannheim 1779 (Embser selber hat sein Buch gleich noch französisch herausge-
bracht, eine Neuausgabe erschien 1797). Embser fragt erstens, ob der Entwurf des 
ewigen Friedens (als Vorlage nimmt er Saint-Pierre in der Fassung von Rousseaus 
Auszug) ausgeführt werden kann, und führt dagegen an, daß der Mensch zwar ein 
geselliges Wesen ist, aber diese Geselligkeit nicht universal ist. Tatsächlich bietet er 
keine Argumente gegen einen Völkerbund, sondern gegen einen Universalstaat: 
Reiche sind immer wieder zerfallen und jede kleine Nation mit starkem Enthusias-
mus kann einer größeren gewachsen sein; das beweist die Geschichte der Unabhän-
gigkeitskriege (er weist auf den Sieg der Amerikaner über die Briten hin, der sich 
damals schon abzeichnete). Zweitens fragt er, ob der Entwurf des ewigen Friedens 
ausgeführt werden dürfe. Selbstliebe und Sympathie, die Samen von Krieg und 
Frieden, gehören beide zur menschlichen Natur; entsprechend müssen sich Krieg 
und Frieden abwechseln. Wissenschaften, Technik, Künste, aber auch menschliche 
Bindungen benötigen den Krieg: Der Frieden bringt nichts Neues hervor, er erwei-
tert, erhöht, verschönert nur. Im ewigen Frieden würden Wissenschaften, Technik, 
Künste absterben, weil sie grundlos werden. Dahinter steht eine grundsätzliche Kon-
flikttheorie: ohne Übung keine Stärke, ohne Forschung keine Aufklärung, ohne 
Kampf keine Tugend, ohne Anstrengung kein Genuß, ohne Aktivität kein Glück. 
Der ewige Krieg wäre aber eine Verarmung: er würde die Nationen zerstören, nur 
die kriegerischen Klassen fördern, nur zur Zerstörung erfinden. Wenn der Krieg nur 
zum Morden da wäre, könnten wir gut auf ihn verzichten, wir brauchen ihn für die 
Tugend. Embser kann die Zeitgenossenschaft zum Sturm und Drang nicht verleug-
nen, manchmal denkt man, der Klopstockverehrer wollte nur das Theater verbes-
sern. Diese Art Gymnasiallehrer war schon Hobbes’ Albtraum. Embsers Motive und 
Bilder ziehen sich durch die deutsche Literatur und Philosophie der Revolutionszeit, 
wobei Embser häufig eine Quelle gewesen sein kann, aber nie direkt identifiziert 
werden kann, dieses Denken ist zu verbreitet. Aber so breit ist es nie wieder ausge-
führt worden. Vgl. Wilhelm Janssen, Johann Valentin Embser und der vorrevolutio-
näre Bellizismus in Deutschland, in: Die Wiedergeburt des Krieges aus dem Geist 
der Revolution : Studien zum bellizistischen Diskurs des ausgehenden 18. und be-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 663 

ginnenden 19. Jahrhunderts / hrsg. von Johannes Kunisch und Herfried Münkler. – 
Berlin 1999. – S. 43-55. 

7.4.13.2 Johannes Müller 

Johannes (von) Müller (1752-1809), Geschichtsschreiber der Schweizer Eidgenos-
senschaft, Diplomat und Publizist an den Höfen in Mainz, Wien und Berlin, Mi-
nister im napoleonischen Königreich Westfalen, rechtfertigte in den 1780er Jahren 
als Publizist den Deutschen Fürstenbund, eine Organisation der deutschen Fürsten 
gegen zunehmende Herrschaftsansprüche Kaisers Joseph II., mit Gleichgewichtsar-
gumenten und gab damit dem seit der Polnischen Teilung 1772 diskreditierten Prin-
zip ein neues Ansehen. Statt einer bloßen Machtkalkulation wird das Gleichgewicht 
bei ihm zur Grundlage der Freiheit als Basis der europäischen Kultur. Universalmo-
narchie zerstört das Gleichgewicht der Stände und Mächte, das Gleichgewichtssystem 
hat Entwicklung des Geistes und der Tugend gebracht. Der Fürstenbund könnte im 
europäischen Staatensystem erreichen, „daß jeder mächtig wäre zu allem Guten und 
unkräftig für das Böse.“ Er erwartet, daß dieses Prinzip des Gleichgewichts auch auf 
die Verfassungen der einzelnen Länder wirken wird. Er gab ein Prinzip, dessen 
rationalistische Praxis wenig Begeisterung mehr erwecken konnte, an die deutschen 
Philosophen weiter, die im Namen der Freiheit die bellizistischen Momente ver-
stärkten (Darstellung des Fürstenbundes. – Leipzig 1787, Auszüge in: Johannes von 
Müller, Schriften in Auswahl / hrsg. von Edgar Bonjour. – Basel 1953. – S. 199-
210). Vgl. zur Biographie: Karl Schib, Johannes von Müller : 1752-1809. – Thayn-
gen 1967; Matthias Pape, Johannes von Müller : seine geistige und politische Um-
welt in Wien und Berlin 1793-1806. – Bern 1989. Vgl. zur Gleichgewichtsidee: 
Edgar Bonjour, Studien zu Johannes von Müller. – Basel 1957. – S. 213-235 (im 
Dienst Napoléons hat Müller seine Ansichten über Freiheit, Nationalität, Universal-
monarchie nicht geändert, aber er setzt jetzt auf Erziehung); Paul Stauffer, Die Idee 
des europäischen Gleichgewichts im politischen Denken Johannes von Müllers. – 
Basel 1960 (das Gleichgewicht ist Basis von Freiheit und Kultur, benötigt aber sel-
ber eine bestimmte gesellschaftliche Partizipation und zivilisatorisch-technischen 
Entwicklung als Basis; Macht geht zu denen über, die besser und/oder fähiger sind). 

7.4.13.3 Görres 

Joseph (von) Görres (1776-1848), zuerst revolutionärer, dann antinapoleonischer, 
dann antireaktionärer Journalist, zuletzt konservativer Vorkämpfer des politischen 
Katholizismus. Görres begann wie andere seiner Generation mit einer Friedens-
schrift, aber beim Apologeten der Revolution wird das am deutlichsten eine Recht-
fertigung der französischen Hegemonie. Görres hat Kant und Fichte die Gewißheit 
entnommen, daß die Republik der Vernunft entspricht, und daraus geschlossen, daß 
die unvermittelte Übersetzung in ein diskriminierendes Völkerrecht geboten ist. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 664

Klassiker des gegenwärtigen interventionistischen Kantianismus ist Görres eher als 
Kant. Görres argumentiert geschichtsphilosophisch und rechtsphilosophisch, daß 
denen, die als erste die Barbarei der Gewalt für ein Rechtsverhältnis aufgeben, ein 
Recht und eine Pflicht zur Erziehung der noch barbarischen Menschen zukommt. 
Der Zwang in dieser Erziehung kann mit der wachsenden Annäherung der politi-
schen Zöglinge an den Republikanismus gemindert und beseitigt werden, eine Art 
Absterben des Staates in der Republik und im Verkehr zwischen den Republiken. 
Görres ist bereits ein später republikanischer Theoretiker der Französischen Revolu-
tion. Er reflektiert, daß die Völker nicht zur Republik geströmt sind. Gegenüber den 
verbliebenen despotischen Staaten hat die Republik („ein seinen Maximen nach 
beinahe geistiges Wesen“) das Recht ihre Grenze vorzuschieben, so weit wie es zur 
Sicherheit nötig erscheint. Wie viele despotische Staaten zu Republiken umgewan-
delt werden, ist eine Frage der praktischen Politik, die Festlegung der natürlichen 
Grenzen dagegen eine Frage der Wissenschaft. Er endet mit einem Ausblick auf 
einen Zustand, wenn die ganze europäische Rasse vereint sein wird; dann hat sie das 
Recht die Grenze gegen asiatische Horden selber zu bestimmen (Der allgemeine 
Frieden, ein Ideal, Jahr VI=1798, in: Gesammelte Schriften, Bd. I). Bald darauf war 
Görres sicher, daß die Demokratie auch in Frankreich ein Jahrtausend zu früh ge-
kommen war. Görres Antwort auf Napoléon ist ein Programm Völker zu bilden. 
Gegen den ewigen Frieden „der furchtbaren Einheit“ feiert er das Lebendige und das 
Schöpferische, die Zeugung und die Wachheit. Der Sieg der germanischen Völker 
über das Römische Reich hat Europa vor dem Schicksal eines „chinesischen“ Frie-
dens, eines Friedens ohne Spannungen, bewahrt. Der Frieden wird aus der Realpolitik 
in die Versöhnung der Gegensätze im Bewußtsein verlegt (Aphorismen über die 
Kunst, Jahr X=1801, in: Gesammelte Schriften Bd. II/1). Zu Görres als Philosophen 
vgl. László Tarnói, Joseph Görres zwischen Revolution und Romantik. – Budapest 
1970 (in Naturphilosophie und Ästhetik eine Theorie des Lebens als Entzweiungen 
und Streben nach einem idealen Ausgleich zwischen den Gegensätzen; einerseits ist 
der Frieden der Tod als Auflösung der Gegensätze in einer „furchtbaren Einheit“, 
andererseits ist der Frieden das Ideal, nicht Aufhebung der Entzweiung, sondern 
Aufhebung des Kampfes ihrer Polaritäten). Nach 1815 wird diese Gegensatzlehre 
zum Europa der Nationen. Görres teilt den Nationen Aufgaben zu: der Priester (Ita-
lien), der Staatsmann (Frankreich), der Kaufherr (England), der Edelmann (Spa-
nien), der Bauer und Soldat (Rußland); nur für Deutschland bleibt nichts übrig 
(Schuld hat seine Schlaffheit). Diese Unverzichtbarkeit der (großen historischen) 
Nationen, weil erst ihre gegenseitige Ergänzung Europa bildet, wird das ganze 19. 
Jahrhundert über nachgesprochen. Görres eigene Version wird in Deutschland oft 
nachgesprochen: ein starkes Deutschland, das am liebsten bis zum Nordkap gehen 
sollte, ist für den Frieden in Europa hilfreich (eine russophobe Idee). Internationale 
Institutionen sind schwach geworden. 1814 spielt er kurz mit der Idee eines deut-
schen Kaisertums im Dienste Europas, später sagt er nicht nein zur Heiligen Allianz, 
aber nur wenn sie die Bewegungen der Völker akzeptiert und unterstützt. Görres ist 
nie ein Gegner der Intervention, auch der Streit mit der Heiligen Allianz geht um die 
richtige oder falsche Intervention, für oder gegen die Tendenzen der Völker. Darin 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 665 

ist das pädagogische Völkerrecht seiner Jugend in einer Schwundfassung geblieben. 
Zu Görres Vorstellungen einer Neuordnung Europas: Die europäische Republik 
1815 (in: Rheinischer Merkur No. 183, Neudruck in: Gesammelte Schriften Bd. IX-
XI); Teutschland und die Revolution, 1819 (in: Gesammelte Schriften Bd. XIII; auch 
in: Ausgewählte Werke / hrsg. von Wolfgang Frühwald. – München 1978. – Bd. 1); 
Europa und die Revolution, 1821 (in: Gesammelte Schriften Bd. XIII); Die Heilige 
Allianz und die Völker auf dem Kongresse von Verona, 1822 (in: Gesammelte 
Schriften XIII). Biographie: Jon vanden Heuvel, A German Life in the Age of Revo-
lution : Joseph Görres, 1776-1848. – Washington, DC 2001. Überblicke über Gör-
res außenpolitische Publizistik: Leo Just, Jos. Görres und die Friedensidee des 18. 
Jahrhunderts, in: Görres-Festschrift : Aufsätze und Abhandlungen zum 150. Ge-
burtstage von Joseph Görres / hrsg. von Karl Hoeker. – Köln 1926. – S. 25-45; Jean 
Isler, Das Gedankengut der Aufklärung und seine revolutionäre Auswertung in Gör-
res’ Frühschriften 1795-1800, in: Historisches Jahrbuch 96 (1976) 1-57; Heribert 
Raab, Europäische Völkerrepublik und christliches Abendland : politische Aspekte 
und Prophetien bei Joseph Görres, in: Historisches Jahrbuch 96 (1976) 60-92; Al-
bert Portmann-Tinguely, Romantik und Krieg : eine Untersuchung zum Bild des 
Krieges bei deutschen Romantikern und Freiheitssängern. – Freiburg, Schweiz 
1989. – S. 59-116 (Krieg ist bei Görres Naturgewalt und Gottesurteil; bei jeder Neu-
schöpfung muß etwas Altes vergehen; Streit und Wiedervereinigung gehören zu-
sammen, um die Welt zu erhalten; der schöpferische Gegensatz, der die europäische 
Geschichte antrieb, war der Gegensatz von Christentum und Islam, später der 
Kampf zwischen den christlichen Konfessionen, zuletzt der Kampf mit dem revolu-
tionären Frankreich, der alle europäischen Staaten verändern mußte; Napoléon hatte 
eine welthistorisch notwendige Aufgabe, aber er mußte fallen). 

7.4.13.4 Novalis 

Friedrich Freiherr von Hardenberg (1772-1801), fichteanischer Philosoph, Salinen-
beamter, der Dichter Novalis. Er ist mit einem Aufsatz in jeder Anthologie zur Ge-
schichte des Europagedankens vertreten: Die Christenheit oder Europa (1799). In 
der echt christlichen Zeit hat die Kirche überall Frieden gestiftet, seitdem ist Europa 
gespalten und von Kriegen zerstört, der Frieden ist nur noch eine Jugenderinnerung, 
die im Erwachsenenleben nicht viel Platz hat. Novalis akzeptiert diesen dialekti-
schen Prozeß des Erwachsenwerdens. Jetzt aber, als die Revolution die letzten Spu-
ren der Poesie aus dem Leben vertrieben hat und alle Länder mit Krieg, Spekulation, 
Parteigeist beschäftigt sind, bildet sich in Deutschland eine neue höhere Epoche der 
Kultur und der Herzschlag der neuen Zeit kann gefühlt werden. Novalis ruft zu einer 
neuen Urversammlung auf, zur Geburt des Messias durch jeden Menschen. Die 
zufällige Form des alten Christentums ist so gut wie vernichtet; das Papsttum eh, der 
Protestantismus wird auch verschwinden. An die Stelle tritt eine neue Religion, der 
sich auch die anderen Erdteile anschließen können. Eine neue Kirche ohne Rück-
sicht auf Landesgrenzen. Die weltlichen Mächte können von sich aus den permanen-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 666

ten Krieg nicht beenden, schon gar nicht den neuen Kampf zwischen der vorrevolu-
tionären und der nachrevolutionären Welt. Es wird ein geistiges Prinzip benötigt, die 
christliche Religion muß wieder in ihr friedensstiftendes Amt zurückkehren. Es wird 
leicht vergessen, wie lange dieser Aufsatz nur als Gerücht bekannt war, der Roman-
tikerkreis hatte ihn nicht drucken wollen (zu unhistorisch, zu katholizierend), die 
Werkausgabe 1826 brachte ihn versehentlich, erst seit 1880 steht er kontinuierlich in 
den Novalisausgaben. Die Rezeptionsgeschichte dieses Aufsatzes war solide konter-
revolutionär. Es scheint als habe Novalis alle Klischees des konservativen Internati-
onalismus vorweggenommen. Dagegen betont die Forschung immer wieder, daß 
Novalis schon vor der konservativen Wende der Romantik starb und daß der Euro-
pa-Aufsatz kein politisches Programm, sondern eine poetische Rede ist, die ein Bild 
älterer Naivität malen soll (und die Darstellung des Papsttums ist reichlich nazare-
nisch geraten) und mit der Schilderung neuerer Entwicklungen zur Hoffnung fort-
reißen soll. Vgl. Richard Samuel, Die Form des Aufsatzes ‘Die Christenheit oder 
Europa’ von Novalis, in: Stoffe – Formen – Strukturen : Studien zur deutschen Lite-
ratur ; Hans Heinrich Borcherdt zum 75. Geburtstag / hrsg. von Albert Fuchs und 
Helmut Motekat. – München 1962. – S. 284-302; Hans-Joachim Mähl, Die Idee des 
goldenen Zeitalters im Werk des Novalis : Studien zur Wesensbestimmung der früh-
romantischen Utopie und zu ihren ideengeschichtlichen Voraussetzungen. – Heidel-
berg 1965. – S. 373-385; Wilfried Malsch, „Europa“ – poetische Rede des Novalis : 
Deutung der Französischen Revolution und Reflexion auf die Poesie in der Ge-
schichte. – Stuttgart 1965; Hermann Kurzke, Romantik und Konservatismus : das 
‚politische’ Werk Friedrich von Hardenbergs (Novalis) im Horizont seiner Wir-
kungsgeschichte. – München 1983. – S. 224-255. „Novalis“ heißt: „der Neuland 
bearbeitet“. Die Voraussetzung der Geburt des Neuen ist bei Novalis freie Selbstre-
flexion. Seine politischen Ideen sind Versuche des Ichs, eine neue Welt hervorzu-
bringen. Entscheidend ist die Wirksamkeit. Die Poesie bildet die schöne Gesell-
schaft und die Weltfamilie. Novalis besteht darauf, daß das goldene Zeitalter, der 
ewige Frieden schon da ist in der Liebe. Erfaßt werden kann er nur im Glauben. Der 
ewige Frieden ist keine Zukunftsidee, sondern eine ständige Aufgabe, jeder muß die 
neue Zeit jetzt selber gebären. Novalis knüpft an Kant an, aber nicht den Kant der 
Friedensschrift. Die Politik hat versagt. Novalis’ ewiger Frieden wird zwar ein Staa-
tenverein sein, aber als Vorbild hat er Kants ethische Gemeinschaft, eine Kirche 
ohne Institutionen (die Rede wurde 1799 geschrieben, als der Papst in Gefangen-
schaft gestorben war und kein Nachfolger gewählt wurde). Vergleiche zu Novalis’ 
politischem und geschichtsphilosophischem Denken außer den genannten Arbeiten: 
Richard Samuel, Die poetische Staats- und Geschichtsauffassung Friedrich von 
Hardenbergs (Novalis) : Studien zur romantischen Geschichtsphilosophie. – Frank-
furt am Main 1925; Klaus Peter, Stadien der Aufklärung : Moral und Politik bei 
Lessing, Novalis und Friedrich Schlegel. – Wiesbaden 1980. – S. 85-138; Thorsten 
Kindermann, Poetische Geschichte : zum Geschichtsverständnis Hamanns, Herders 
und Novalis’. – Dissertation Tübingen 2004. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 667 

7.4.13.5 Zachariae 

Karl Salomo Zachariae (1769-1843) wird hier aufgeführt, weil er eine neue Wissen-
schaft der „Cosmopolitik“ begründen wollte, „eine Wissenschaft der Mittel, durch 
welche das Ideal eines vollkommenen Zustandes der Menschheit realisiert werden 
soll.“ In der Suche nach den Ursprüngen einer Friedensforschung ist er eine Erwäh-
nung wert. Er akzeptiert, daß ein ewiger Frieden unter den Völkern herrschen soll, 
dessen Bedingungen müssen aber erst erforscht werden. Der Universalstaat und die 
Isolation scheiden aus, so daß der Völkerstaat angezielt werden muß. Die neuere 
Diplomatie der Französische Republik hat die Außenpolitik zu Sache der Völker 
gemacht. Die repräsentative Demokratie scheint dem Zweck des Völkerrechts am 
besten zu entsprechen. Aber gemäß seines Anspruchs, eine Wissenschaft zu bieten, 
bemerkt er, daß die Erfahrung davon noch fehlt. Seine Regeln der auswärtigen Poli-
tik werden deshalb in der Form eines kategorischen Imperativs vorgetragen: alle 
Verträge sollen so eingerichtet werden, daß sie Teil eines allgemeinen Gesetzbuches 
des Europäischen Völkerrechts sein könnten, in der Politik der Mächte soll immer 
der allgemeine Ruhestand Zweck sein. Konkret denkt er sich einen allgemeinen 
Kongreß zur Intensivierung diplomatischer Beziehungen. Die konkreten außenpoli-
tischen Gegensätze in Europa kommen als Fragen vor, die er nicht beantwortet (Ja-
nus. – Leipzig1802). Dreißig Jahre später ist Zachariae von Lingenthal, inzwischen 
ein berühmter konservativer Staatsrechtler, noch einmal auf diese Fragen zurückge-
kommen: Mit republikanischen Verfassungen ist in Europa so bald nicht zu rechnen, 
weil bei der dichten Besiedlung, den Kulturunterschieden und der Bedrohung aus 
dem Osten nicht mit baldigem Aufhören des Krieges zu rechnen ist. „Der Krieg aber 
ist das Element in welchem vorzugsweise die Monarchien gedeihen“ (Über Europas 
Zukunft. – Heidelberg 1832). 

7.4.13.6 Ancillon 

Jean Pierre Frédéric Ancillon (1767-1837), Prediger, Professor für Geschichte an der 
Kriegsakademie in Berlin, preußischer Außenminister. Ancillon war der Vetter von 
Gentz und folgt diesem eng (oder dieser ihm). Der Bellizismus wird bei Ancillon 
deutlicher aufgetragen. Er will statt Universalmonarchie oder Völkerbund das 
Gleichgewicht, weil er den Krieg erhalten will. Er folgt klar Embser und liefert dem 
19. Jahrhundert an Embsers Stelle die bellizistischen Zitate: der Krieg ist ein Mittel 
der Natur, die Menschen zur Tätigkeit zu zwingen für die Entwicklung aller seiner 
Anlagen; ein langer Frieden perfektioniert die Künste, aber ein Krieg zwingt dazu zu 
erfinden und zu entdecken und fördert Mut, Geduld, Todesverachtung. Freilich 
warnt er von unnötigen Kriegen. Vgl. den Discours préliminaire im 1. Band seines 
Tableau des revolutions du système politique de l’Europe depuis la fin du quinzième 
siècle. – Berlin 1803-1805. Hermann von Caemmerer (Rankes „Große Mächte“ und 
die Geschichtsschreibung des 18. Jahrhunderts, in: Studien und Versuche zur neue-
ren Geschichte : Max Lenz gewidmet von Freunden und Schülern. – Berlin 1910. – 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 668

S. 263-312) liest den Discours préliminaire vor dem Hintergrund Kants: Ausgang 
aus dem Naturzustand ist ein Gebot, aber weder Universalmonarchie noch Völker-
bund haben eine Aussicht auf Erfolg, weil die politischen Verhältnisse nie stabil 
sind und alle Kräfte zur Ausdehnung treiben. Eigene Sicherheit gibt es nur durch 
eigene Kraft; eine europäische Ruhe und Sicherheit kann es nur durch ein System 
von Gegenkräften geben. Zu Ancillon vgl. Allgemeine Deutsche Biographie I (1875) 
420-424 

7.4.13.7 Heeren 

Arnold Herrmann Ludwig Heeren (1760-1842), der große Göttinger Historiker, 
Lehrer von Adam Müller, Schopenhauer, Gagern und Bismarck, war für das 19. 
Jahrhundert die Hauptquelle für die Geschichte des europäischen Gleichgewichts, 
des Staatenvereins sich begrenzender aber durch Sitte, Religion und Kultur ähnli-
cher Staaten. Vgl. Handbuch der Geschichte des Europäischen Staatensystems und 
seiner Kolonien, von der Entdeckung beyder Indien bis zur Errichtung des Französi-
schen Kayserthrons. – Göttingen 1809 (später „bis nach dem Falle des Französi-
schen Kayserthrons weitergeführt“), Nachdruck in: Heeren, Historische Werke, 
Band 7 bis 9. – Frankfurt am Main 1987. Hermann von Caemmerer (Rankes „Große 
Mächte“ und die Geschichtsschreibung des 18. Jahrhunderts, in: Studien und Ver-
suche zur neueren Geschichte : Max Lenz gewidmet von Freunden und Schülern. – 
Berlin 1910. – S. 263-312) wirft ihm eine Machtgleichgewichtstheorie ohne Sinn für 
Macht vor. Er war in der Tat kein „Gleichgewichtskonservativer“. Im Auftrag der 
Stadt Bremen entwarf der Bremer Bürger einen Plan für den Deutschen Bund, als 
Basis einer europäischen Friedensordnung. Dieser Bund sollte kein Einheitsstaat 
sein, gerade deshalb durfte er ausgedehnt sein; er lädt Holländer und Schweizer zur 
Mitgliedschaft ein. Das sieht schon fast nach den föderalistisch-hegemonialen Frie-
denskonstruktionen bei Constantin Frantz aus, Heeren streicht aber die Machtlosig-
keit des Bundes stärker heraus (Der Deutsche Bund in seinen Verhältnissen zu dem 
Europäischen Staatensystem. – Göttingen 1819). Zu Biographie und Werk: Chri-
stoph Becker-Schaum, Arnold Herrmann Ludwig Heeren : ein Beitrag zur Ge-
schichte der Geschichtswissenschaft zwischen Aufklärung und Historismus. – Frank-
furt am Main 1993. 

7.4.13.8 Rühle von Lilienstern 

Johann Jakob Otto August Rühle von Lilienstern (1780-1847), ein preußischer Offi-
zier mit einer thematisch beängstigend breiten Publikationsliste, spielte 1813 eine 
historisch wichtige Rolle als Kontrolleur der antinapoleonischen Anstrengungen der 
deutschen Staaten und war später Leiter des preußischen Militärerziehungswesens. 
Seine Apologie des Krieges, ist ein Grundtext des deutschen Bellizismus, gewiß 
auch wegen des Titels. Rühle war ein Freund Adam Müllers, sein Text ist ein Mül-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 669 

ler-Klon (und vielleicht nur angefertigt, weil Rühle ein Gehör in Preußen erreichen 
konnte, das der Konvertit Müller nicht erwarten konnte), aber mit einer stärkeren 
Akzentuierung der Embserschen Sturm und Drang-Momente. Vgl. Apologie des 
Krieges, besonders gegen Kant, gekürzt veröffentlicht von Friedrich Schlegel im 
Deutschen Museum 3 (1813) S. 158-173. 177-192 (Neudruck des Deutschen Muse-
um. – Darmstadt 1975). Buchausgabe: Vom Kriege : ein Fragment aus einer Reihe 
von Vorlesungen über die Theorie der Kriegskunst (1814). Eine dritte Textversion 
wieder unter dem Titel Apologie des Krieges, in: Rühle von Lilienstern, Aufsätze 
über Gegenstände und Ereignisse aus dem Gebiete des Kriegswesen (1817). Ab-
druck des Textes, der alle drei Fassungen vergleichbar macht, bei Louis Sauzin (s.u.) 
S. 31-95, danach der letzte Neudruck Wien 1984. Rühle verwirft die übliche Gegen-
überstellung von Krieg und Recht, der Krieg hilft dem wahren Recht. Die Natur will 
weder ewigen Frieden noch ewigen Krieg, aus dem Wechsel beider solle „ein ewig 
reges und frisches Leben“ erzeugt werden. Der Krieg wird von Rühle mit der Frei-
heit verknüpft, der Frieden ist ein unwillig eingegangener Vergleich, ein verdrießli-
ches Hemmnis der Kraftäußerung. Nach Kant sei der Krieg ein Unterfangen, sein 
Recht mit Gewalt zu erreichen. Rühle schließt daraus, daß der Krieg gerechtfertigt 
sein müsse, weil es nicht verboten sein könne, sein Recht zu erlangen. Die Vernunft 
gebietet Wachstum des Rechtszustandes, Krieg und Frieden können Beförderer des 
Rechts werden. Am Ende steht der Krieger als Biedermann: nichts Schädliches dul-
den, die Schwachen schützen, den Bedrängten helfen. Weder Krieg noch Frieden 
können das Unrecht und sein Gedeihen auf Dauer absolut verhindern. Rühle bezieht 
sich auf Adam Müllers Lehre, daß die Staaten streben, die eigene Rechtsidee zu 
verwirklichen und durch Vergrößerung zu verbreiten. Das ist ein rhythmischer Pro-
zeß, die Staaten müssen den Rhythmus spüren, wenn sie ihre Ausweitung auf Recht 
beziehen. Er fällt in den trivialeren Bellizismus zurück, daß langer Frieden das nati-
onale Band lockert, weil sich die Nation erst im Krieg ihrer Besonderheit bewußt 
wird. Der Frieden muß kriegsbereit sein, der Krieg friedensbereit. Das soll über 
Religion erreicht werden: Gleichgewicht braucht ein religiöses Fundament. Aber es 
bleibt völlig unklar, was die Religion außer der Anerkennung des Gegners als einer 
Art gerechtem Feind im Duell der Völker bringen soll. Vgl. Louis Sauzin, Rühle von 
Lilienstern et son Apologie de la Guerre. – Paris 1937 (nicht die einzige Arbeit zu 
Rühle von Lilienstern, aber die einzige selbständige; Sauzin vergleicht mit Fichte 
und Maistre und lobt deren Kompromißlosigkeit, während Rühles Krieg mit Restrik-
tionen letztlich doch nur poetischer Wunschtraum sei). 

7.4.13.9 Tzschirner 

Heinrich Gottlieb Tzschirner (1778-1828), Theologieprofessor und Pfarrer der 
Thomaskirche in Leipzig, ein Lehrer Rankes, 1814 Feldprobst der sächsischen 
Truppen im Feldzug gegen Frankreich. Er hat das erste systematische Buch eines 
Nichtmilitärs über den Krieg geschrieben: Über den Krieg : ein philosophischer 
Versuch. – Leipzig 1815. Ein Musterkoffer fast aller um 1800 geäußerten Ideen: 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 670

Vom ethischen Gesichtspunkt her sind Kriege wegen dem Mangel an Vernunft zu 
verwerfen, vom politischen Gesichtspunkt her sind sie unverzichtbar, weil es keinen 
Staatenverein für Gewähr der Rechte gibt (damit muß Christen gestattet werden, 
Soldat zu werden). Ein ewiger Frieden als Weltstaat ist nicht praktikabel, beim 
Schiedsgericht wird es immer Streit geben, die fruchtbarste Idee ist noch immer das 
Gleichgewicht. Daß die Moral die Völker und ihre Führer von Rechtsverletzungen 
zurückhielte, kann sich der Geistliche allenfalls für die ferne Zukunft vorstellen. 
Vom physischen Gesichtspunkt her sind Kriege das, was innerhalb von Völkern 
Revolutionen sind, notwendige Entwicklungsschritte. Ohne sie wären die Völker der 
alten Welt nie untergegangen. Die Bedingung der Erneuerung der weltlichen Dinge 
ist die Zerstörung, die Kriege tragen zur Verjüngung der Welt bei. Die Auflösung 
der Antinomie zwischen der ethischen und der physischen Ansicht des Krieges ist 
theoretisch nicht möglich. Aber wir können hoffen, daß die freien Wesen die Not-
wendigkeit des Krieges einsehen (daß das Alte vergehen muß) und nur Kriege ak-
zeptieren, die diesem Zweck dienen. Dieser ethische Krieg muß auch ethisch geführt 
werden. Es wird dann keinen ewigen Frieden geben, aber genug Gelegenheiten den 
Krieg zu vermeiden. Der wichtigste Weg Kriegsursachen zu beseitigen, ist die Zivi-
lisation zu fördern: Wirtschaft (keine kriegerischen Horden), Staat (konstitutionelle 
Monarchie), Aufklärung. Vom religiösen Standpunkt aus bleibt der Krieg ein Übel, 
auch wenn er notwendig ist. Nur der Glauben an einen Weltzweck kann diesen Wi-
derspruch lösen, freilich kennen wir den göttlichen Weltplan nicht. Vgl. Christiane 
Schulz, Spätaufklärung und Protestantismus : Heinrich Gottlieb Tzschirner (1778-
1828) ; Studien zu Leben und Werk. – Berlin 1999. 

7.4.13.10 Wagner 

Johann Jakob Wagner (1775-1841), Philosophieprofessor in Würzburg, ist gewiß 
keiner der großen deutschen Philosophen, aber eine Fußnote wert. Die Weltge-
schichte beginnt mit Gewalt des Menschen an der Erde in der Etablierung der Sache; 
die ursprüngliche Einheit der Menschheit wird dadurch Zerstreuung. Der Frieden ist 
erreichbar durch fortschreitende Entwicklung des Staatsrechts und des Völkerrechts. 
Auf den barbarischen internationalen Naturzustand folgen eine Phase der Verträge 
(im Interesse der Fürsten) und eine Phase des Völkerrechts mit gegenseitiger Aner-
kennung des Besitzes und Nichtintervention (es gibt noch Kriege, aber keine Ver-
nichtung eines anderen Volkes). Die höchste Annäherung an den Frieden wird erst 
mit der Hegemonie und dem Muster eines Staates erreicht, der so organisiert ist, daß 
nicht länger der Eigennutz die Weltgeschichte antreibt. Dieser Staat überragt die 
anderen durch Macht, aber auch durch Gemütstiefe und Geistesklarheit und durch-
geführte politische Gestaltung, womit Wagner ein Mischung von repräsentativen 
und sozialstaatlichen Momenten meint (wie bei deutschen Philosophen üblich, insti-
tutionell schwach). Wagner denkt auch in diesem hegemonialen Staatensystem eine 
Vielfalt der Kulturen. Das Gemeinsame der Menschheit wird die Wissenschaft sein, 
die zu einer gemeinsamen Religion aller Staaten wird (vgl. Der Staat. – Würzburg 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 671 

1815. – S. 332-352; eine theologischere Version seiner Weltgeschichte der Zerstreu-
ung und Wiedervereinigung in: Religion, Wissenschaft, Kunst und Staat. – Erlangen 
1819). Wagners kosmopolitische Philosophie versucht eine Art Leibnizsche Beg-
riffsschrift zu entwickeln, eine wortlose Universalsprache für wissenschaftliche 
Wahrheit, die die einzelnen Völker dann in ihrer eigene Sprache verbal ausdrücken 
(Organon der menschlichen Erkenntnis 1830, Neudruck 1968). Wagner ist ein kapi-
talismuskritischer Theoretiker des Friedens: Der Welthandel bringt durch die Geld-
herrschaft die Nationen zur Verzweiflung und lehrt dadurch Selbstgenügsamkeit 
(Zusatz zur postumen Auflage von Der Staat 1851). Johann Baptist Sartorius, des-
sen Organon des vollkommenen Friedens 1837 der erste systematische Versuch 
einer Wissenschaft vom Frieden ist, war sein Schüler und zitiert seinen Lehrer häu-
fig, dessen hegemoniale Friedensidee nur beiläufig, die Geldreform zur Einhegung 
des Kapitalismus dringlicher. Vgl. zum Leben Allgemeine Deutsche Bibliographie 
Bd. 40 (1896) S. 510-515. Zur Lehre gibt es nur zwei Seiten: Massimo Mori, La 
ragione delle armi : guerra e conflito nella filosofia classica tedesca ; 1770-1830. – 
Milano 1984. – S. 288-289. 

7.4.13.11 Baader 

Franz von Baader (1765-1841), bayrischer Bergrat, Glasfabrikant und Theosoph, 
wird in dieser Bibliographie erwähnt, weil man ihm nachsagt, er habe die Anregung 
für die Heilige Allianz gegeben. 1814 oder 1815 schrieb er an die siegreichen Mo-
narchen einen Brief, der in keinem Archiv aufgetaucht ist, dessen Inhalt man aber in 
einer 1815 gedruckten Schrift wieder zu finden glaubt: Über das durch die Franzö-
sische Revolution herbeigeführte Bedürfnis einer neuen und innigeren Verbindung 
der Religion mit der Politik (Neudrucke in: Sämmtliche Werke Bd. VI (1854) 11-28; 
Schriften zur Gesellschaftsphilosophie. – Jena 1925. – S. 53-69; Gesellschaftslehre. 
– München 1957. – S. 74-86). Ohne Glauben an einen gemeinsamen Gott, kann es 
keine Liebe geben; überall wo die Liebe fehlt, wird es Druck, Zwang, Not, Elend 
geben. Der Konzentration des Bösen in der Französischen Revolution wird eine 
Gegenkonzentration der Religion folgen. Die Förderung der Religion der Liebe und 
Freiheit ist jetzt viel wichtiger als die Restauration vorrevolutionärer Formen. Eine 
Trennung von innen und außen oder gar die Vereinigung der getrennten Staaten zu 
einer Allianz, das alles ist deutlich nicht Baaders Thema. Die staatliche Förderung 
der Ehe ist ihm wichtig, nicht eine Friedensorganisation. Kaiser Alexander brauchte 
ein Argument, warum die Prophezeiungen eines neuen religiösen Zeitalters zu glau-
ben seien. Baader zeigte ihm eine historische Dynamik: der Revolution muß eine 
christliche Erneuerung folgen. Was ihm Baader darüber hinaus an Allianz bieten 
konnte, ist allein die Zusammenführung der Kirchen. Vgl. zu der Rolle Baaders für 
die Heilige Allianz: Franz Büchler, Die geistigen Wurzeln der heiligen Allianz. – 
Diss. Freiburg i. Br. 1929; Hildegard Schaeder, Autokratie und Heilige Allianz. – 2. 
Aufl. – Darmstadt 1963 (1. Aufl. 1934 u.d.T.: Die dritte Koalition und die Heiligen 
Allianz); Francis Ley, Alexander 1er et sa Sainte-Alliance : 1811-1825. – Paris 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 672

1975. Vgl. zur Einführung ins Werk: Carla de Pascale, Die Sozialphilosophie Franz 
von Baaders, in: Die Philosophie, Theologie und Gnosis Franz von Baaders : speku-
latives Denken zwischen Aufklärung, Restauration und Romantik / hrsg. von Peter 
Koslowski. – Wien 1993. – S. 129-151; Wilhelm Schmidt-Biggemann, Politische 
Theologie der Gegenaufklärung : Saint-Martin, De Maistre, Kleuker, Baader. – 
Berlin 2004. – S. 109-141. Für Fortgeschrittene: Eugène Susini, Franz von Baader 
et le romantisme mystique. – Paris 1942; Ramón J. Betanzos, Franz von Baader’s 
Philosophy of Love. – Wien 1998. 

7.4.13.12 Kamptz 

Karl Albrecht Christoph Heinrich von Kamptz (1769-1849), Direktor des preußi-
schen Polizeiministeriums, später preußischer Justizminister, der Nachwelt eher 
bekannt als Polizeischnüffler Knarrpanit aus E. T. A. Hoffmanns Meister Floh. Hier 
interessiert nicht der aktive Demagogenverfolger, sondern der publizistische Apolo-
get der Heiligen Allianz: Zwar ist jeder unabhängige Staat berechtigt, seine Verfas-
sung selber zu bestimmen, aber die europäischen Staaten sind nicht unbegrenzt un-
abhängig, sie stehen seit Jahrhunderten nicht mehr im Naturzustand gegeneinander, 
sie bilden ein Völkerrechtssystem, eine Gesellschaft von Nationen. Daraus folgt, daß 
kein Mitglied des Völkersystems von seiner Unabhängigkeit einen Gebrauch ma-
chen kann, der das System in Gefahr bringt. Kamptz versucht zu zeigen, daß ohne 
Ausnahme alle völkerrechtlichen Schriftsteller ein Interventionsrecht gegen Revolu-
tionen vertreten haben, argumentiert aber eher positivistisch mit Vertragstexten, vor 
allem aber mit Präzedenzfällen seit dem 16. Jahrhundert: Er hat eine Liste von 49 
Interventionen gegen Umstürze, die meisten in der Zeit nach dem Westfälischen 
Frieden, als es nach der herrschenden Erinnerung der Wissenschaft der Internationa-
len Beziehungen ein real existierendes Nichtinterventionsprinzip gegeben haben 
soll. Gebrauchsliteratur der Heiligen Allianz kommt offenbar ganz ohne Religion 
aus (Völkerrechtliche Erörterung des Rechtes der europäischen Mächte in die Ver-
fassung eines einzelnen Staats sich einzumischen. – Berlin 1821). 

7.4.13.13 Schmidt-Phiseldek 

Conrad Friedrich von Schmidt-Phiseldek (1770-1832), ein deutscher Dichter und 
Philosoph, der Direktor der dänischen Reichsbank wurde. Schmidt-Phiseldek klingt 
häufig wie die weltpolitischen und militarismuskritischen Friedensschriften des 19. 
Jahrhunderts, aber er hat noch das Bedürfnis, dem Frieden in einer als Weltentwick-
lung gedachten Menschheitsentwicklung einen Platz zu geben. Er hatte 1796-98 in 
lateinischer Sprache eine systematische Darstellung der kantischen Philosophie 
publiziert, aber seine eigenen philosophischen Versuche weisen darüber hinaus 
zurück auf Leibniz und Wolff. Es ist eine Philosophie der Annäherung des Univer-
sums an das „ihm einwohnende Urbild einer vollkommenen Welt“, an „eine Welt-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 673 

verfassung als Gottesreich, in welchem die Gerechtigkeit wohnt“ (Die Welt als Au-
tomat und das Reich Gottes : ein Beitrag zur Religionsphilosophie. – Kopenhagen 
1829). Die Menschheit ist aus einer ursprünglichen Einheit gekommen und wird wie-
der zur Einheit gelangen. Die Abschaffung der Sklaverei ist eine direkt anstehende 
internationale Aufgabe, das Ziel muß aber eine Rassenvermischung sein, die ein neues 
Menschengeschlecht schafft. Er erwartet einen Weltzustand des Weltverkehrs, des 
Verschwindens der Nationalantipathien, „einen geistigen Staat, in welchem der 
Rang und die Ehren nach anderen Grundsätzen verteilt sind als in der bürgerlichen 
Verfassung, und der, sich nach eigenen Gesetzen verwaltend, dem äußeren Staate 
die Regel gibt.“ In dieser Weltgesellschaft wird Wissen Macht sein und der Krieg 
wird als unproduktiv verschwinden. Dringlich wird dieses Programm seit dem 
Schock der Auflösung des spanischen Kolonialreiches und der Monroe-Doktrin. Mit 
dem Aufstieg Amerikas kann Europa nur noch bestehen, wenn es seine Interessen 
gemeinsam vertritt und die innereuropäischen Kriege unterläßt, die die Staatsschul-
den herauf treiben (Europa und Amerika oder die künftigen Verhältnisse der civilisier-
ten Welt. – 1820). Der Ökonom hat einen statistischen Weltüberblick über stehende 
Heere angefertigt: Amerika hat durch sein kleines Heer Vorteile in ökonomischer 
Entwicklung und politischer Stabilität. Europa muß von Amerika lernen, zu einem 
Milizssystem überzugehen und seine Aristokratien zu reformieren (Das Menschen-
geschlecht auf seinem gegenwärtigen Standpunkte. – Kopenhagen 1827). Die Basis 
für einen europäischen Bund ist durch die kirchlichen und politischen Übereinstim-
mungen, die in Europa von alters her bestehen, gegeben. Die Staatsschulden haben 
Kriege untragbar gemacht, die Kolonial- und Handelsinteressen machen europäische 
Zusammenarbeit nötig, nur der Adel hat noch ein Interesse am Krieg. Der europäi-
sche Bund wird den Krieg beenden durch ein Bundesgericht und eine Bundestruppe 
(Der Europäische Bund. – Kopenhagen 1821). In diesem Buch spielen künftige 
europäische Gemeinschaftsunternehmen gegen die Algerischen Piraten, gegen die 
Türkische Despotie und in neu entdeckten Gebieten eine große Rolle. Sein nächstes 
Buch ( Die Politik nach den Grundsätzen der heiligen Allianz. – Kopenhagen 1822) 
beginnt als eine reformerische Umdeutung des politischen und religiösen Pro-
gramms der konservativen Allianz und endet mit dem Krieg der zivilisierten 
Menschheit gegen die Türken (da ist der griechische Aufstand der zeitgenössische 
Kontext; Schmidt-Phiseldeck hat Übersetzungen neugriechischer Lyrik veröffent-
licht). Die Geschichte der europäischen Einigung als Kreuzzug, die mit Pierre Du-
bois begonnen hat, ist immer noch nicht zu Ende gekommen. Vgl. Allgemeine Deut-
sche Bibliographie, Bd. 32 (1891) S. 23f.( zum Leben); Jacob ter Meulen, Der Ge-
danke der International Organisation in seiner Entwicklung, 2. Band, 1. Stück: 
1789-1870. – Den Haag 1929. – S.185-193 (zu Einzelheiten der Bundesorganisati-
on); Heinz Gollwitzer, Europabild und Europagedanke. – München 1951. – S. 242-
246 (Würdigung als eines „der frühesten weltpolitischen Denker deutscher Zunge“). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 674

7.5 Polen 

7.5.1 Czartoryski 

Fürst Adam Jerzy Czartoryski, 1770-1861, geboren in einer der großen polnisch-
litauischen Magnatenfamilien. 1795 gezwungen an den russischen Hof überzusie-
deln, Freund und Berater Kaiser Alexanders I, 1804-1806 russischer Außenminister. 
Sein Plan eines Rußland nahen, aber selbständigen Polen wurde vom Wiener Kon-
greß etabliert (es wurde aber nie richtig selbständig und Rußland blieb immer zu 
nah). 1830 nach einer Revolution, die er nicht wollte, Haupt der Polnischen Revolu-
tionsregierung. Seit 1831 im Exil als Führer der konservativen polnischen Exulanten 
mit der Förderung von diplomatischen Konstellationen beschäftigt, die einen Spiel-
raum für Polen eröffnen sollten. 

 
Zu Biographie und politischer Bedeutung: 
Marian Kukiel, Czartoryski and European Unity 1770-1861. – Princeton 1955 
Hans Henning Hahn, Außenpolitik in der Emigration : die Exildiplomatie Adam 
Jerzy Czartoryskis 1830-1840. – München 1978 
W. H. Zawadzki, A Man of Honour : Adam Czartoryski as a Statesman of Russia 
and Poland : 1795-1831. – Oxford 1993. 

 
Es gibt viele Gründe warum Czartoryski in der polnischen, russischen und europäi-
schen Geschichte erinnert wird. In diese Bibliographie gehört er wegen seiner Pläne 
zu einer europäischen Neuordnung, die die Diskussion des 17. und 18. Jahrhunderts 
über europäische Friedensorganisation fortsetzten, einen Einfluß auf die Idee der 
Heiligen Allianz hatten, die Vorstellungen des 19. Jahrhunderts zu einem stabilen 
Europa der Nationen präfigurierten. Sein Ziel war, das geteilte Polen wieder herzu-
stellen, dazu empfiehlt er die (Wieder-)Herstellung auch anderer Nationalstaaten, die 
eine relativ liberale Konstitution haben sollen, damit sie mit und nicht gegen die 
nationale Öffentliche Meinung regieren. Die Nationalisten seit Mazzini hatten diesen 
Ideen wenig hinzuzufügen, aber zu einer klaren Formulierung eines Nationalitäten-
prinzips kommt Czartoryski noch nicht. Da ist viel aus Vattels Nichtinterventionsprin-
zip und viel Gleichgewichtsdenken, je nach Gelegenheit. Ein Denken in ethnischen 
Einheiten ist vom Nachlaßverwalter der Polnischen Adelsnation kaum zu erwarten, 
aber das war auch nicht das Thema Mazzinis und anderer Ideologen einer Friedens-
ordnung nur der „historische Nationen“. Czartoryski erinnert an die Tradition der 
Friedenspläne. Aber sein Interesse an Einzelheiten eines Friedensplans ist gering. Er 
geht eher zurück auf normative Gemeinsamkeit in Europa wie Burke oder Gentz 
(den er in seiner Zeit als russischer Außenminister finanzierte) als auf das Völker-
recht oder gar internationale Institutionen. Seine eigene Kleinarbeit dient der Skiz-
zierung einer europäischen Karte von Staaten relativ gleicher Größe mit relativ na-
türlichen Grenzen. Bei der Konzipierung der Heiligen Allianz griff Alexander I für 
Einzelheiten auf die Denkschriften Czartoryskis zurück, aber dieser distanzierte sich 
von der illiberalen Wende der europäischen Bundesbildung. Vgl. Hildegard Schae-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662 - am 22.01.2026, 03:45:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-662
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

