Xl Die Freiheit angesichts ihrer Grenzen
und Selbstmissverstandnisse

Stets bleibt etwas zu denken und zu sagen {ibrig. Was iibrig bleibt, konstituiert
eine neuerliche Differenz von Innen und AuBlen. Diese gibt Anlass zu neuem
Denken und Sprechen. Ein neues Denken und Sprechen lésst sich nicht antizipie-
ren; es lasst sich nicht von auflen vorhersehen und -sagen. Vielmehr wird es erst
im Durchgang der mich hier und jetzt bestimmenden Innen-AuBen-Differenz
ermittelt, in Hinblick darauf, inwieweit es mich aus deren aktueller Umklamme-
rung heraus-, einem Dritten von Innen und Auflen, eben: Neuem, zufiihrt.

Wirklichkeit als Widerstand 3

Denkend und sprechend komme ich zu keinem endgiiltigen Gedanken, keiner
solchen Aussage. Gibe es nicht immer wieder Neues fiir mich zu denken und zu
sagen, ich wiirde nicht nur authoren, ein denkendes, sprachmichtiges Wesen zu
sein; ich wére nie eines gewesen. Was ich denke und sage, ist weniger, was ich
denke und sage, als vielmehr meine Art, mit etwas befasst zu sein, auf das hin
ich aus mir selbst herausgehe. Kierkegaard hat es, wie gesehen, als Paradox des
Denkens aufgefasst, mit etwas befasst zu sein, das es gar nicht zu fassen vermag.
Das Denken kommt nie beim zu Denkenden an. Deswegen muss es — ich — wei-
terdenken. Ich muss immer wieder neu aus mir herausgehen. Ich muss, und sei
es stumm, mein Denken aussprechen, damit es mir zu einem Gedanken wird, der
mich in meinem Herausgang aus mir tragt. Jeder ausgesprochene Gedanke stellt
ein nach auflen gewendetes, ehemaliges Innen dar. Ausgesprochen ist er schon
nicht mehr mein eigener. Das von mir Ausgesprochene wirkt vielmehr auf mich
selbst zuriick. So mache ich von mir her eine neue Differenz von Innen und Au-
Ben auf, setze mit mir einen Anfang und dariiber einen Riickkoppelungsprozess

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

146 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

von Innen und Auflen in Gang. Im Zuge dieses Prozesses notige ich mich selber
zum Weiter- und Umdenken nétigt.

Ich stehe vor einem Wall ausgesprochener Gedanken, sei es in Form der auf
mich gekommenen Kultur, sei es tiber das Gedéachtnis, das ich anderen und mir
selbst mit dem von mir bereits Ausgesprochenen bereite. Immer neu muss ich,
will ich nicht am schon Gedachten und Gesagten verstummen und erstarren, die-
sen Wall denkend und sprechend durchbrechen. >Muss<: Ich werde von meiner
eigenen Nichtiibereinstimmung mit dem Auflen dazu gezwungen, mich denkend
und sprechend immer neu zur Welt zu bringen, mich ihr hinzuzufiigen. Fiir einen
Augenblick finde ich mich von dem, was ich denkend zu fassen versuche und
doch nicht zu fassen bekomme, aus der Fassung gebracht. Eine Frustration, die
ich mir in freiwilliger Selbstdezentrierung zu eigen machen muss, um nicht end-
giiltig den Anschluss — nicht zuletzt an mich selbst — zu verlieren. Ich verarbeite
die erlebte Frustration dahin gehend, dass ich an meinem eigenen Denken eine
Innen-AuBen-Differenz ausmache. Frustriert erfahre ich die Grenze, an die mich
mein spontanes Denken, die Intentio recta, fithrt. Mit der Erfahrung der Selbst-
frustration — denkend das zu Denkende nicht zu erreichen — wandelt sich mein
Denken zu einem auf sich selbst zuriickgebogenen, sich selbst bedenkenden
Denken, zur Intentio obliqua.

Jede erfahrene Grenze ist die Auflenseite einer noch unentfalteten Innen-
Aullen-Differenz. Ich selbst stelle eine solche unentfaltete Differenz dar. Ich bin
Teil der Grenze, die ich erfahre. Mit jeder erlebten Frustration bringt sich die In-
nen-Auflen-Differenz als Grenze aller Grenzen in Erinnerung. Sie veranlasst
mich, will ich nicht an ihr resignieren, weiter zu denken, weiter zu lernen, weiter
zu werden. Ich komme meiner endgiiltigen Destabilisierung und Entropie, von
der ich weil3, dass sie das Ende meines Lebens bedeuten, dadurch zuvor, dass ich
meine aktuell erfahrene Nichtiibereinstimmung sowohl mit dem AufBen als auch
mit mir selber nicht nur als Quelle von Frustration, sondern als Chance meines
Freiseins, zum Nadelohr meiner Selbstentfaltung nehme.

Auf der Grenze von Innen und Auflen stehend, erfahre ich Wirklichkeit als
Widerstand. Von ihm werde ich an mein Grundwissen erinnert, dass Wirklich-
keit erscheinende Wirklichkeit, mir erscheinende Wirklichkeit ist. Der Wider-
stand, den mir Wirklichkeit bietet, verhilt sich transzendent zu ihrem Erschei-
nen. Die mich hier und jetzt bestimmende Differenz von Innen und Auflen
vermittelt mir Wirklichkeit einerseits als meine, konkrete Umwelt, mit der meine
eigene Existenz strukturell verkoppelt ist, andererseits als unabgeschlossen und
offen, wie ich es selber bin. Niemand weil3, was Wirklichkeit ist, wihrend nie-
mand ihrem Widerstand entgeht. Jede und jeder ist schon einmal auf ihn gesto-
Ben, von ihm frustriert worden. Quelle aller Enttduschbarkeit ist die Differenz

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 147

von Wirklichkeit und erscheinender Wirklichkeit. Enttduscht bin ich gezwungen,
meine Enttduschungen in Beziehung zu meinen Erwartungen zu setzen, meine
Erwartungen im Licht meiner Enttduschungen zu iiberpriifen. Ich bin gezwun-
gen, meine Bediirfnisse an die duflere Wirklichkeit samt ihrem unauthellbaren
Grundwiderstand zu akkommodieren, um das Ergebnis meiner duBeren Anpas-
sung wiederum meinen Bediirfnissen anzupassen. So erst mache ich mich bereit
und féhig, die je erfahrene Innen-AuBlen-Differenz, als welche sich der Wider-
stand der Wirklichkeit prisentiert, in der ich stehe, auf selbstbestimmte Art zu
absolvieren.

Wenn ich auch in Bezug aufs Auen weiterhin mit Enttduschungen rechnen
muss, kann ich doch in Bezug auf mich selbst lernen, die Verarbeitungen meiner
Enttduschungen immer enger entlang der Grunderfahrung der mich bestimmen-
den Innen-Auflen-Differenz zu leisten. Ich lerne, die im und am Auflen erfahre-
nen Enttduschungen zunehmend als etwas aufzufassen, das noch als Fremdbe-
stimmendes zu meinem Leben gehort, insofern es mich zur Selbstbestimmung
unter Bedingungen der Innen-AuBen-Differenz zwingt. Darliber, dass ich dem
Aullen, um es zu verstehen, mein Inneres leihe, weitet sich mein Inneres um das
AuBlen, dem es sich 6ffnet. Auf die Art wichst mein Verstindnis fiir Wirklich-
keit als fremdes, anonymes Selbstsein, ohne jemals zu wissen, ob ich es ganz —
in seinem Sinne — verstanden habe. Umgekehrt werde ich von dem Anderen, der
als wirkliches Einzelwesen mir verschlossen bleibt (wie ich ihm), an mich selber
erinnert. Ich werde zu mir selbst aufgefordert, sei es auch nur, dass ich mich ge-
gen Einflussnahmen und Ubergriffe seitens der Anderen zu verwahren lerne. Die
Beziehung zum Anderen ldsst mir meine eigenen Ziige umso deutlicher hervor-
treten. Uber den Umweg meiner Beziehung zu ihm gehe ich meine Beziehung zu
mir selber durch. Im Umkehrschluss heif3t dies: In dem Mal3e, wie ich mich der
Beziehung zu Anderen entziehe, werde ich mir selbst zum Anderen. Mein
Selbstverschluss nach auflen hin lasst mich mir ebenso sehr nach innen hin ab-
handenkommen.'

Ich suche um meiner selbst willen den &uferen Widerstand als Widerlager,
als Gewihr eigenen Wirklichseins. Ich will den Anderen fiir mich als ihn selber.
Ich will ihn, perverserweise, noch dann, ja, umso mehr als ihn selber, wenn ich
ihn brechen wollte; ich erfithre meine Macht an dem von mir gebrochenen Wi-
derstand. Macht iiber andere anzustreben, ist insofern Ausdruck einer ungliickli-
chen Beziehung zur Wirklichkeit: Als ob mir ihre letztliche Unverfiigbarkeit (die
Enttduschungen, die sie mir bereitet) in dem Bewusstsein ertrdglicher wiirde,
dass ich, statt fremdes Selbstsein verstehen zu lernen, es verletze.

1 Vgl Jean Starobinski: Montaigne, S. 54, 151 und 156.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

148 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Grenzen der Viabilitat — Perspektiven der Enge

Wie gesehen, steht hinter jeder Wahl, die ich im Auflen treffe, eine Selbstwahl,
in der ich mich als so Wahlenden bekréftige. Ich erschlieBe mich mir selbst tiber
den Umweg des Auflen; jede meiner Wahlen untersteht dem verschwiegenen
Gebot einer solchen Selbstbegegnung. Um ihretwillen gehe ich aus mir heraus,
suche ich auflerhalb meiner Bestitigung fiir das, was mich in meinem Inneren
bewegt. So wihle ich nicht irgendeinen Partner, irgendeine Aufgabe, sondern ei-
nen bestimmten Partner, eine bestimmte Aufgabe. Ich wihle etwas und jeman-
den, das und der zu mir, meiner Selbstbewegung, passt. Gleichzeitig muss ich —
vor dem Hintergrund meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber —
mich dem Anderen und mit ihm mir selber passend machen. Dafiir gehe ich aus
mir heraus.

Von der Notwendigkeit, aus sich herauszugehen — vorgebildet in unserer Fa-
higkeit, uns aus freien Stiicken innerlich zu dezentrieren —, meint sich Ernst von
Glasersfelds Konzept der Viabilitdt entbunden. In dem MafBe, wie es fiir ihn kei-
ne von unserer Subjektivitit unabhingige Wirklichkeit gibt, diese vielmehr
komplett deren, d.h. unser Werk ist, stofle ich weniger auf Mitmenschen, denen
ich mich in Hinblick auf Koexistenz und —evolution anpasse, als dass ich sie im
Zusammenhang meines eigenen Welt- und Selbstaufbaus gleichsam mit erschaf-
fe. Ich erschaffe sie um des Gelingens meines Lebens willen, das wiederum in
nichts als meinem eigenen Durchkommen besteht: Ich modelliere meine Mit-
menschen daraufthin, dass sie meiner subjektiven Erfahrungswirklichkeit best-
mdglich entsprechen und niitzen.” Meine Mitmenschen sind, so verstanden, mei-
ne Mitmenschen. Sie sind fiir mich nicht sie selbst im Sinne fremden, mir wider-
stehenden Selbstseins. Nicht nur, dass mich nicht interessiert, wer und was sie
selber sind; es darf mich aus Griinden meines eigenen Durchkommens gar nicht
interessieren. Sie wiirden, als fremdes Selbstsein, mich und meine Viabilitédtsan-
spriiche nur behindern. So geht sich meine Subjektivitit selbst in die Falle. Zu
Ende gedacht vertieft von Glasersfelds Konzept der Viabilitit nur meine Ein-
samkeit. Anstatt mir dabei zu helfen, aus mir herauszugehen, um meiner selbst
willen von mir abzusehen, Abstand zu mir herzustellen, schlieit es mich umso
hoffhungsloser in mich selbst ein, tiberantwortet mich meiner Strukturdetermi-
niertheit.

Mag mir mein Mitmensch auch darin helfen durchzukommen, so hat er doch
seinerseits Anteil hat an der Innen-Auflen-Differenz, die ich dabei durchlaufe.
Noch als Mitmensch widersteht er mir wie ich ihm. In der Logik der strukturel-

2 Vgl Ernst von Glasersfeld: Radikaler Konstruktivismus, S. 210.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 149

len Kopplung meines zu lebenden Lebens an die es umgebenden Verhiltnisse
dient mein Mitmensch meiner Viabilitit, indem er sie behindert und meine
Selbstzentriertheit aufstort. Es ist ja gerade die Storung, welche ich durch den
Anderen erfahre, die ich, autopoietisch, fiir meinen Selbstauf- und -umbau nutze.
Statt den Anderen zur Geisel meiner Subjektivitit zu nehmen bzw. mich zuguns-
ten seiner zu verleugnen, nehme ich ihn zum Anlass, iiber mein Verhiltnis zu
ihm mein Verhéltnis zu mir zu tiberdenken — und umgekehrt. Mein autopoieti-
sches Vermogen verdankt sich Fritherem als einem Ich, das durchkommen will.
Wenn ich einen Partner, eine Aufgabe wihle, so nicht nur aus Griinden egoisti-
schen Durchkommens, sondern einer Selbstentfaltung, die so sehr der Reibung
an einem Widerlager bedarf, wie ich selber nicht schon auf der Hohe meiner
selbst — meines objektiven Selbst — bin.

So wenig wir mit dem Auflen iibereinstimmen, so wenig sind Erfolg und
Gluckseligkeit kongruent. Sie stehen flir gegenldufig gelungene Arten ein, die
Innen-AuBen-Differenz zu absolvieren. Den Erfolg suchend, wire ich gezwun-
gen, mich am Auflen zu orientieren, um ihm die Regeln des eigenen Handelns
abzuschauen. Ich miisste meine Anpassung ans Aullen in selbstbestimmter
Selbstferne bewerkstelligen. Weiteren Erfolg suchend, wiirde ich die Selbstferne
nur vergréBern; personlicher Erfolg und personliches Ungliick wiirden ununter-
scheidbar. Was als spezifische Bewiltigung einer Innen-AufBlen-Differenz be-
gann, namlich die eigene Differenz zum Auflen akkommodativ, nach der Regel
dieses Auflen, zu bewiltigen, hitte dahin gefiihrt, meine eigenen Bediirfnisse je-
nen Regeln unterzuordnen und schlieBlich zu vergraben. Meine Akkommodatio-
nen ans Auflen fiihrten nicht deren Assimilation an meine eigenen Bediirfnisse.
Ich verlore mich mir, horte auf, die Differenz meines Inneren zum Aullen iiber-
haupt noch zu empfinden. Ich verlore damit nicht nur mich selbst, sondern
schlieBlich auch den Sinn fiir Wirklichkeit als etwas, das mir, meinem Denken
und meinen Initiativen, widersteht und kraft seines Widerstandes mich auf mich
zuriickwirft.

Nach Gliickseligkeit strebend, wire ich dagegen versucht, meine inneren Be-
diirfnisse vom Auflen, die Bindung meines zu lebenden Lebens an die es fremd-
bestimmenden Verhiltnisse zu 16sen. Wihrend ich meine dufleren Beziehungen
meinen inneren Bediirfnissen kongruent zu machen suchte, vertiefte sich mir nur
umso mehr die Kluft zwischen Innen und Auflen. Bei jeder sich anbahnenden
Inkongruenz sdhe ich mich gezwungen, meine Beziehungen nach auen abzu-
brechen bzw. mich neu zu orientieren. So oder so hitte aus meiner Sicht die Au-
Benwelt fiir die Befriedigung meiner inneren Bediirfnisse zu sorgen. Ich wire
versucht, den natiirlichen Widerstand dessen, was ich nicht schon selber bin, als
meinem Gliick illoyal zu empfinden. Meine innere Gliickseligkeit beruhte auf

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

150 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

immer liickenlosere Kontrolle und Manipulation des AuBlen. Indem ich es kon-
trollierte und manipulierte, wiirde ich authoren, die Differenz von Innen und Au-
Ben iiberhaupt noch als bewiéltigbar zu erfahren. Ich z6ge mich nur weiter vom
AuBlen zuriick: Gluckseligkeit wiirde zunehmend eins mit Einsamkeit.

Ich ringe meine Selbstiibereinstimmung meiner Unterschiedenheit von allem,
noch von mir selber, ab. Umgekehrt bestimmt mein Selbstverhéltnis mein Ver-
héltnis zu den Anderen. Die Verlorenheit des Anderen rithrt mich an; seine riihrt
an meine. Mein Bertihrtsein verbindet mich mehr mit ihm als das Kalkiil der
Goldenen Regel: Dem Anderen nicht anzutun, wovon ich selbst nicht will, dass
es mir angetan werde, leuchtet zwar meinem Denken ein, bewegt aber nicht
schon mein Handeln und Empfinden. Meine Empfindungen regulieren zunéchst
auf passive Weise mein Selbstverhéltnis und damit auch mein Verhiltnis zu den
Anderen. Meine Handlungen dagegen sind Ausdruck von Aktivitiat und Selbst-
méchtigkeit; sie sind eher an Vorstellungen eigener Expansion als an Geboten
der Gerechtigkeit orientiert. Bevor ich meine Handlungen moralisch reflektiere,
bejahe ich meine Handlungsfahigkeit stellvertretend fiir mich als sich selbst be-
sitzende Person. Im Mafle dieser sich handelnd herstellenden Selbstméchtigkeit
sind meine Handlungen nicht-altruistisch, »ungerecht«.

Indem ich lerne, meine Handlungen (nicht zuletzt um ihres Erfolgs willen)
auf die Koexistenz mit den Anderen und ihren Handlungen abzustimmen, rechne
ich sie auf mein Freiheitsstreben herunter, das mit demjenigen der Anderen kon-
kurriert. So erfahre ich Freiheit weniger als mein Recht und Eigentum denn als
Medium unserer aller Selbstentfaltung. Ich besitze sie einzig als geteilte und zu
teilende. Ich beginne, meine Freiheit aus Tieferem herzuleiten als meinem blin-
den Willen zu ihr, bzw. mein blinder Wille zu ihr erfihrt sich selbst als noch un-
frei.

Wie mein Werden an die Expansion meines Inneren, so bleibt diese an die
Erfahrung einer Grenze, eines Grundwiderstandes, gebunden. Ich erlebe diesen
Widerstand als zu durchschreitende Innen-Auflen-Differenz. Ich stoBe auf ihn
schon in mir selber als ein inneres Auflen. Im Zusammenhang seiner frithen Stu-
dien tiber Hysterie beschreibt Sigmund Freud das Ich als ein Gebilde konzent-
risch um einen unnahbaren Ich-Kern angeordneter Erinnerungsschichten.’ Je
weiter diese vom Kern entfernt sind, desto stirker wirken die AbstoBungskrifte
in ihnen gegen jenen. Durch sie verlaufen, gegenldufig zum Kern hin, Liniensys-
teme partieller Bewusstheit, die in Fiden zusammenlaufen, sich verknoten, sich
neu verzweigen usw. So sehr sich nun die Erinnerungsschichten um den Kern

3 Vgl. im Folgenden Sigmund Freud: Zur Psychotherapie der Hysterie. A.a.O., Ergidn-
zungsband, S. 81ff.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 151

herum von diesem abstoflen, so sehr suchen und halten die Fiden — auf Umwe-
gen — Néhe zu ihm. Stellen also die um den Ichkern kreisenden Erinnerungs-
schichten einen nach aulen wachsenden Widerstand gegen ihn dar, so stellt jeder
dieser Widerstdnde zugleich einen moglichen Kontaktpunkt zu ihm bereit. Von
innen her betrachtet, ist also noch der Widerstand gegen den Kern ein Werk des
Kerns: eine Art Filter. Alles, was wir von unserem eigenen Inneren zu erfahren
bekommen, muss durch diesen Filter — einen erfahrenen Widerstand, einen
Schmerz — hindurch. Freud verwendet in diesem Zusammenhang das Bild vom
Kamel und dem Nadel6hr. Er spricht von einem Engpass, einer Spalte, durch die
das von auflen unzugingliche Innere bruchstiickhaft nach auflen drangt. Nie aber
gelangen wir zum Inneren selbst. Im Gegenteil: Um mit ihm in Kontakt zu sein,
miissen wir uns weiterhin an den in uns vorgefundenen Widerstand halten.

Ich werde folglich »ich selbst< weniger dariiber, dass ich den Weg nach innen
antrete, als dass ich in einen Raum ausgreife, der sich mir erst iiber die Bewalti-
gung der mich bestimmenden Differenz von Innen und Auflen, d.h. des in mir
selber wirkenden Widerstandes, erschlieit. Ich erfahre Weite und Enge dieses
Raumes als Erfolg dort, Scheitern hier. Jedoch: Ein Scheitern muss kein Schei-
tern bleiben. Es birgt seinerseits eine wieder zu durchlaufende Innen-Auflen-
Differenz, die Moglichkeit, die erfahrene Enge zu erleben: als Intensitit, die
mich jetzt schon fiir mein Scheitern entschédigt’. Das Erleben von Intensitit ver-
tieft die Differenzerfahrung und mit ihr das Bewusstsein meines Unterschieden-
seins von allem. Dariiber finde ich denn auch wieder Handlungsspielraum zu-
riick: Das Erleben des Scheiterns wandelt sich zum Bewusstsein einer wahrzu-
nehmenden Chance. Ich fange an, statt mein Scheitern von auflen her als ein
solches zu beglaubigen, es mir als begriffenen Widerstand anzueignen. Aus die-
ser Perspektive heraus beginne ich nun, die Differenz von Innen und Aufen, auf
die mich mein Scheitern gestoen hat, neu zu durchlaufen. Indem ich sie neu
durchlaufe, interpretiere ich mein vormaliges Scheitern dahin gehend um, dass
Innen und Auflen die Plitze wechseln: Mein Verhiltnis zu mir selber beginnt,
sich zu verandern, wéhrend sich im AufBlen bereits neue Perspektiven auftun.

Der Mythos der Macht und der Ernstfall der Freiheit

Ich weiB3 nicht schon, wofiir meine Freiheit gut ist. Ich weifl nur, dass es gut ist,
frei zu sein. Es ist gut, frei zu sein, wie es gut ist, man selbst zu sein. Mein Selbst
in seiner objektiven Gegebenheit beruht auf einer mir selbst nicht erklérlichen

4 Vgl Alfred North Whitehead: Prozefl und Realitit, S. 217.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

152 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

inneren Unabhingigkeit. Von ihr macht mein Selbstempfinden blinden, akosmi-
schen Gebrauch — was mir erlaubt, mich noch in unfreien Verhéltnissen frei zu
wissen. Ich wihle aus Freiheit, nicht sie selbst. Die Freiheit ist nicht Gegenstand
einer Wahl. Ich wihle die Freiheit so wenig, wie ich mir selbst entgehe. Ich bin
nicht nur frei, tiber mein Leben zu bestimmen, sondern dazu gezwungen. An-
dernfalls iiberlie3e ich es Anderen, iiber mich zu bestimmen. Vom Akosmismus
meiner Innerlichkeit her gedacht, sind meine Unterwerfungen noch Werke mei-
ner Einwilligung. Die Macht des Anderen iiber mich wird ihm von mir verlie-
hen. Humberto Maturana kehrt das Verhiltnis von Macht und Unterwerfung in-
sofern um, als er Unterwerfung nicht als Folge, sondern als Ursache von Macht
begreift.” In derselben Logik unterwerfen wir uns, nach Gregory Bateson, weni-
ger einer konkreten Macht als ihrer Idee® Es ist der Mythos der Macht selber,
der uns gefangen hélt und korrumpiert — mehr als alle erfahrene Ohnmacht.

Niemand ist je wirklich michtig gewesen, wihrend jede und jeder Ohnmacht
kennt. Die Erfahrung von Ohnmacht ist meiner anfénglichen Verspitung gegen-
iiber meinem eigenen Leben, dem Umstand, dass ich zu keiner Zeit iiber die ers-
te Initiative verfiige, eingeschrieben. Indem ich diesen Umstand als Conditio
humana annehme, kdme ich mir dabei zuvor, dem Anderen genau die Macht zu-
zugestehen, derer ich selber ermangele. Statt ihm Macht tiber mich zu geben,
brichte ich mich in einen Zustand prizis empfundener Unterschiedenheit von
ihm. Zu dieser Empfindung kann noch gehéren, dass ich dem Anderen Ubetle-
genheit — in diesem Sinne: Macht — zugestehe, in derselben Weise, wie ich tiber-
haupt mein Leben von Verhiltnissen, die ich nicht beeinflussen kann, bestimmt
weil. So sehr ich darum weil3, so sehr verschaffe ich mir kraft dieses Wissens
Zeit, mich gegeniiber Ubermichtigem zu bewahren; ich wiirde in meinem Inne-
ren bereits auf die Verdnderung der mich aktuell bedringenden Situation hinar-
beiten, d.h. in ihr eine zu absolvierende Innen-Auf3en-Differenz ausmachen.

Der Mythos der Macht ist an die Fantasie gekniipft, tiber die erste Initiative
zu verfiigen. Die Reflexion auf die Differenz von Innen und Auflen dient nicht
zuletzt deren Entmythisierung. Sie entmythisieren heiflt, den Erscheinungscha-
rakter von Macht zu Bewusstsein zu bringen. Statt uns dunklen Méchten unter-
worfen zu glauben, erfahren wir Macht als rekonstruierbares Politikum: als Kon-
vention, die politisch-soziale Stabilitdt {iber die Installierung eines bestimmten
herrschenden Scheins — des Scheins einer notwendigen Herrschaft — realisiert.
Noch wo wir, im Groflen, einer nur zum Schein notwendige, illegitime Herr-

5 Vgl. Humberto Maturana im Gesprach mit Bernhard Porksen: »Wir produzieren die
Diktatoren«. In: Die Tageszeitung vom 23.04.2001.
6 Vgl Gregory Bateson: Geist und Natur, S. 272.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 153

schaft anprangern, wihrend wir uns unsererseits, im Kleinen, um Aufrichtigkeit
bemiihen, entraten wir selber nicht der Konvention des Scheins. Wir werden ihn
umso mehr zu wahren wissen, als wir iiber ihn mit unserem Umfeld erschei-
nungshaft verbunden sind. Aufrichtigkeit meint mithin weniger regressive,
scheinzerstorende SelbstentbloBung, sondern die Herausbildung von Ichstérke:
dariiber, dass ich mich als Ich zeige, mich gleichermaflen zum Auflen wie zu mir
selber in Differenz setzt. Die Differenzsetzung ist dabei noch ein Tribut an den
mich mit den Anderen verbindenden Schein. Ichstark erinnere ich mich ndmlich
selber an mein Grundwissen, dass Wirklichkeit erscheinende, mir erscheinende
Wirklichkeit ist. Ich mache mich zunehmend immun gegen die Illusion, die
Wirklichkeit als solche, jenseits ihres Erscheinens, zu fassen zu bekommen. Da-
mit mache ich mich ebenso immun gegen den Mythos der Macht als der Fantasie
der ersten Initiative, der Vorstellung eines direkten — {iberwirklichen, der Innen-
AuBen-Differenz entzogenen — Zugriffs auf die Wirklichkeit.

Ich kann mich aber nicht im gleichen Mafle gegen mein Gefiihl der Ohn-
macht immunisieren. Das hiefle, mich von meiner eigenen Differenz zum Auflen
zu emanzipieren. Gewahr, dass ich selber zu keinem Zeitpunkt tiber die erste Ini-
tiative verfiige, sehe ich mich von der schieren Tatsache eines AuBlen wie von
einer Ubermacht bedriingt. Angesichts seiner drohe ich mir gleichsam von An-
fang an als freies Wesen abhandenzukommen. Gegenlédufig hierzu werde ich auf
mein Unterschiedensein von allem, noch von mir selber, gestoflen: auf mein in-
neres, akosmisches Freisein. Angesichts der mich determinierenden &ufleren
Wirklichkeit beginne ich, fiir mich selbst gewissermaB3en nur noch als innerli-
ches Wesen zu existieren. Je deutlicher und schmerzhafter ich dies empfinde,
desto weniger hat das mich bedriangende AuBlen dariiber Macht, mich mit mir zu
entzweien. Es ist, als ob mich mein Schmerz zugleich schiitzte: Mdgen mich &du-
Bere Machte in ihrer Gewalt haben, so bleibe ich ihnen doch kraft der empfun-
denen Differenz meiner selbst zum Auflen (zu dem ich, in meinem Doppelas-
pekt, ja selber noch gehoére) im Letzten entzogen — und sei es als Bereitschaft,
mich selbst zu toten. Fiir Montaigne heif3t, unter Riickgriff auf Cicero*, sich auf
den Tod zu besinnen, sich auf seine Freiheit zu besinnen: Wir lernen zu sterben,
um immer mehr das Gehorchen zu verlernen.”

Unsere Freiheit ist von Gewicht, weil wir in realen Zwéngen leben. Karl Jas-
pers unterscheidet, wie gesehen, zwischen Grund- und Grenzsituationen. Grund-
situationen sind diejenigen Bedingtheiten, die ein Mensch unbeeinflussbar vor-
findet: Leiblichkeit, Zeitlichkeit, Endlichkeit. Grenzsituationen dagegen stellen

*  Cicero (106-43 v. Chr.), romischer Politiker und Philosoph.
7  Vgl. Michel de Montaigne: Philosophieren heifit sterben lernen. A.a.O., S. 129.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

154 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Selbstbegegnungen unsrer selbst als Freie in Erfahrung unseres Herausgefordert-
seins durch Letztes wie Tod, Schuld und Schicksal dar.® Sie bieten sich uns als
Notigung an, die Differenz von Innen und Auflen als Grundbedingung anzuneh-
men, auf dass wir uns von ihr her, auf unser eigenes Bestimmtsein antwortend,
in Besitz — d.h. Abstand zu uns selber — nehmen. Die Erfahrung von Ohnmacht
ist, so verstanden, kein Dementi meiner Freiheit. Es tritt, im Gegenteil, nur mehr
deutlicher ihr Akosmismus hervor. Meine Freiheit, als innere Freiheit, resultiert
aus meiner Einsicht in meine Unfreiheit. Jene ist die Antwort auf diese: Ich ver-
lange nach Freiheit im Maf3e erfahrener Unfreiheit, wie ich auf der anderen Seite
féhig bin, um meiner inneren Freiheit willen reale Unfreiheit in Kauf zu nehmen.

Der Ernstfall der inneren Freiheit ist der Selbstmord. Mit ihm mache ich von
meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, auf absolute, endgiil-
tige Weise Gebrauch: Ich behaupte mich als innerliches Wesen noch gegen mei-
nen eigenen Selbsterhalt. Dartiiber, dass ich Ernst mache mit meiner Inkongruenz
mit allem, trete in eine letzte Asymmetrie ein. Mich selbst totend, gebe ich das
Geschenk meiner selbst zuriick — aber wem? Ich weill es nicht. Ich weil} nur,
dass mich niemand besitzt aufler ich selbst, es sei denn, ich iiberlasse mich ihm
freiwillig.

Erhellte Unfreiheit oder Das Eingesetztsein der Freiheit

Wo ich mich von duBleren Zwingen befreite, wire ich um keinen Deut freier,
vertiefte sich mir damit nicht zugleich die Einsicht in meine Bestimmtheit. Diese
fiihrt mich nicht zuletzt vor die Unhintergehbarkeit der Innen-Auflen-Differenz,
die mich jederzeit und allerorten bestimmt, vor das Bewusstsein der Erschei-
nungshaftigkeit der Wirklichkeit, die mich kraft ihres Erscheinens von ihr aus-
schlieBt, und schlieBlich vor die Erfahrung eigenen Unterschiedenseins von al-
lem, inklusive mir selber. Jede Befreiung bringt somit eine Klidrung meiner
Verhiltnisse, der duleren wie der inneren. Ich kann mich jedoch nicht davon be-
freien, iiberhaupt in Verhéltnissen zu leben, so wenig ich mich von mir selber
befreien kann, ohne im Ganzen aufzuhdren zu existieren. Genauso wenig kann
ich alle Konsequenzen meines Handelns absehen, da dieses neuerliche Innen-
AuBen-Differenzen schaffen wird, denen ich jemals gegeniiberstehen werde. Als
jemand, der zu keinem Augenblick iiber die erste Initiative verfiigt, kann ich
immer blof} Einsicht nehmen in die sich augenblicklich auftuende Differenz von

8 Vgl. Karl Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. Miinchen
1962, S. 318f.; sowie: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 203.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 155

Innen und Auflen. Ich kann immer nur auf das antworten, demgegeniiber ich
mich verspéte. Was ich aber sehr wohl kann, ist, mich im Licht meiner Verspé-
tungen als Wesen zu reflektieren, das sich selbst voraus ist: als ein seiner eige-
nen Bedingtheit {iberlegenes Wesen.

Keine Befreiung, die nicht in Unfreiheit umgeschlagen wire: Freiheit muss
auf Unfreiheit bezogen bleiben, will sie sich nicht an diese verlieren. Jenseits der
Erfahrung von Unfreiheit bleibt Freiheit Illusion. Diese besteht in einer Illusion
tiber mich selbst, die mich von mir trennt. Entsprechend bleibt mein Einfluss auf
duflere Dinge immer auf deren Erhellung in meinem Inneren begrenzt: Was sich
in mir erhellt, erhellt mich mir selbst. Meine Freiheit reicht so weit, wie sich
mein Selbst seiner selbst klarer wird, d.h. in seiner Selbstunterschiedenheit, der
Differenz von subjektivem und objektivem Selbst, innewird. Ich weil} nicht, wie
weit mein Selbst und mit ihm meine Freiheit reicht, solange ich nicht auf einen
Widerstand stofle, der mich mit mir selber konfrontiert, als jemandem, der in
sich Antworten auf das finden muss, das ihn von auflen her bestimmt. Indem ich
die mich jeweils bestimmende Differenz von Innen und Auflen auf eigene, in-
nengesteuerte Weise zu durchlaufen lernte, wiirde ich mich zunehmend selber
zur Antwort geben. Wo blofle, blinde Selbstbehauptung mich mir selbst zum
Auflen machte, mich nur umso mehr in die mich bestimmenden Verhéiltnisse
verstricken lieBe, fligte ich mich dem Auflen — im Durchgang meiner Differenz
zu thm — umso deutlicher hinzu: Der Spielraum, den ich draulen gewonne, hétte
ich ldngst in mir — als Abstand zu mir selber — gewonnen.

Der Ertrag meiner inneren Freiheit wird, gemessen an den Uppigkeiten illu-
siondrer Wabhlfreiheit, immer nur bescheiden sein — dafiir bleibt er mir noch in
meinem Scheitern erhalten. Im Scheitern spricht sich die Differenz von Innen
und AuBen in aller Harte aus: Verfehlung, Nichtankommen, Verlassenheit. Es
zeigt mir, dass Freiheit nie total wird: dass sie an die Erfahrung meiner anfingli-
chen Verspitung gebunden bleibt, daran, dass ich als freies, innerliches, akos-
misches Wesen immer nur Antworten auf etwas schon Bestehendes, mich Be-
dingendes geben kann. Totale Freiheit kime meiner Selbstexekution gleich: Ich
hétte mich mit ihr aller Grenzen und Kontexte enthoben. Vollkommen frei wire
ich alles und nichts, nur nicht ich. Ich bin immer nur in Differenz zu mir »ich«.
Mich total frei zu glauben, hiefle, mich aus meinem Umgang mit mir zu entlas-
sen und damit aus der Notwendigkeit, schon an mir selber eine in mir wirkende
Innen-AuBen-Differenz durchlaufen zu miissen. Total frei konnte ich weder an
irgendetwas scheitern noch irgendetwas bewirken. Die Mdglichkeit zu scheitern
hilt mich dagegen in Kontakt mit meinem Bestimmtsein durch eine spezifische
Innen-AuBlen-Differenz. Diese zwingt mich, immer wieder neu zu einer — meta-
stabilen — Balance zu finden, in Richtung eines Dritten von Innen und Auflen,

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

156 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

das ich in denkendem Mir-voraus-Sein zu ermitteln habe. So erfahre ich zeitver-
setzt, von der wiedergefundenen — immer blof3 vorldufigen — Balance her, mein
Scheitern als Notigung zum Lernen, zu komplexerer Selbstméchtigkeit und Ich-
starke. Indem ich die Griinde meines Scheiterns einsdhe, wiirde ich neu zu mei-
ner inneren Freiheit finden, um mich im Licht dieser Griinde neu zu erfinden.

Das Gefiihl fiir mein Freisein ist dem fiir mein Selbst analog: Ich kenne we-
der den Grund meiner Freiheit noch den Sinn meines Selbst. Ich weill nur, dass
es gut ist, frei zu sein, wie es gut ist, jemand zu sein. So sehr ich imstande bin,
um meiner inneren Freiheit willen duflere Unfreiheit in Kauf zu nehmen, so sehr
fordern die erfahrenen Unfreiheiten mein inneres Freisein heraus. Weder bin ich
je frei in dem Sinne, dass ich nicht-determiniert wére, noch verfiige ich, gott-
gleich, tber die erste Initiative iber mich und meinesgleichen. Ich bin immer nur
frei, frei zu werden, d.h. meine Freiheiten unter Determinationsdruck zu finden,
dariiber, dass ich, statt die eine, ungeteilte Freiheit zu suchen, mich zu vielen,
begrenzten, endlichen Freiheiten bereit mache.’ Diese pluralen Freiheiten wiren
weniger anspruchs- als anlassgebunden, eben im Sinne einer in Richtung Freiheit
(eines zu findenden Dritten von Innen und AufBlen) zu absolvierenden Innen-
AuBen-Differenz.

Anders als fiir Sartre ist fir Emmanuel Lévinas® unsere Existenz weniger zur
Freiheit erhoben oder verdammt, als dass, umgekehrt, die Freiheit in unsere
Existenz eingesetzt ist: Sie realisiert sich nicht voluntativ, als Selbstentwurf,
sondern ethisch, als antwortendes, sich selbst verantwortendes Leben.'® Wir ver-
gewissern uns ihrer Uber die Frage an uns selbst, wofiir unsere Freiheit gut sein
soll. Eine Frage, die utilitaristisch anhebt und ontologisch endet: Ich kann etwas
nur als gut fir irgendetwas begreifen, wenn ich voraussetze, dass es iiberhaupt
Gutes, ein Gutes an sich, gibt. Wenn es gut ist, frei zu sein, wie es gut ist, je-
mand zu sein, dann muss die Freiheit ihrerseits von einem Guten beauftragt wor-
den sein. Das Gute wiére dann frither als meine Freiheit. Mit Lévinas zu spre-
chen: Das Gute hat mich gewihlt, bevor ich es selbst wihlen konnte — nicht

9 Vgl. Odo Marquard: Apologie des Zufilligen. Philosophische Uberlegungen zum
Menschen. In: Apologie des Zufdlligen. Philosophische Studien. Stuttgart 2001,
S. 134.

*  Emmanuel Lévinas (1906-1995), litauisch-franzosischer Philosoph.

10 Vgl. Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phanomenologie
und Sozialphilosophie. Freiburg i. Br. und Miinchen 1992, S. 204.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 157

zuletzt daran ablesbar, dass niemand aus freien Stiicken giitig ist, sondern immer
dazu irgendwie gedringt werden muss. "'

So wenig ich zur Freiheit verurteilt bin, so wenig muss ich mich von einem
moralisch vorentschiedenen Guten gédngeln lassen. Meine Freiheit wird, im Ge-
genteil, nur von dem Guten her, von dem sie sich beauftragt weil (von dem ich
die Kraft hernehme, ein Selbst — Ichstidrke — herauszubilden), sich selbst erst ver-
standlich. Andererseits weil3 ich nicht schon, worin dieses Gute besteht. Um das
herauszufinden, bin ich ja frei bzw. muss es werden: Ich muss zu dem werden,
der ich bin. Das Gute meiner Freiheit besteht in meiner schieren Handlungsfa-
higkeit. Ich wiirde an der Notigung, selbststédndig zu handeln, zerbrechen, wiisste
ich mich als in sich stehende Person, die aus sich selbst heraus zu handeln in der
Lage ist, gerechtfertigt. Ich hétte nicht die Kraft, irgendetwas Gutes zu tun, diirf-
te ich nicht schon mein Handelnkdnnen als etwas Gutes empfinden. Andererseits
handle ich nie voraussetzungslos; noch wo ich auf eigene Faust handle, antwor-
tet mein Handeln auf etwas, das mich zum Handeln bewegt, ehe ich um meine
eigenen Beweggriinde wiisste. Umgekehrt ist auch Nichthandeln ein Handeln,
nidmlich Einwilligung ins Behandeltwerden durch jemanden. Genauso kann ich
falsch handeln, mich in meinen besseren Moglichkeiten verfehlen, an mir vor-
beileben. Aber selbst meine Selbstverfehlung untersteht noch meinem Selbstbe-
sitz, dem Vorbehalt meiner Fahigkeit zur Einsicht, konkret: in die Differenz von
subjektivem und objektivem Selbst. Von daher hore ich auch nicht auf, ein prin-
zipiell handlungsfihiges Wesen zu sein, selbst wenn ich von auflen daran gehin-
dert wiirde.

Selbstiibereinstimmung ist abgewendeter Selbstverlust. Die Kraft, ihn abzu-
wenden, entnehme ich der Erfahrung erfolgreich durchlaufener Innen-Auflen-
Differenzen. Dazu gehort noch das Bewusstsein, scheitern zu konnen. Ich kann
an der Hirte meiner Differenz zum Aullen zerbrechen, wie ich mein Inneres da-
fiir einsetzen kann, gemeinsame Sache mit der Ubermacht des AuBen noch ge-
gen mich selber zu machen. Selbst in meinen Niederlagen bleibe ich mir selbst
voraus. Die Wiirde meines Personseins ist mir nicht von auflen zu rauben, wo-
moglich nicht einmal von mir selbst. Von daher auch verbleibe ich noch in mei-
ner Ohnmacht in Verantwortlichkeit flir mich. Auch wenn ich nicht wissen und
sagen kann, wer ich bin, kann ich doch — unter Bedingungen meines Unterschie-
denseins von allem, noch von mir selber — jemand sein wollen, der mit sich in
Ubereinstimmung leben will. Ich kann nicht mit mir in Ubereinstimmung sein
wollen, ohne mich der Gefahr auszusetzen zu scheitern. Mein Gefiihl fiir jene

11 Vgl. ders.: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg i. Br. und Miin-
chen 1992, S. 41.

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

158 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Gefahr reguliert das MaBl meiner Herausgénge aus mir. Ich weil3 nicht schon, ob
und wie ich die mich hier und jetzt bestimmende Innen-AuBen-Differenz meis-
tern werde. Ich weill nur, woher auch immer, dass ich frei bin. Wiisste ich mich
nicht schon frei, konnte ich nicht frei sein wollen; ich hitte nicht die Kraft, auf
dem Weg zur Freiheit auch nur das kleinste Hindernis zu tiberwinden. >Zur<
Freiheit? Gibt es ein Ankommen bei ihr, auller dass ich auf bessere Weise bei
mir selbst wire?

https://dolorg/10:14361/9783839436325-010 - am 14.02.2028, 14:26:47. https://wwwinlibra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

