
XI  Die Freiheit angesichts ihrer Grenzen   
und Selbstmissverständnisse 

Stets bleibt etwas zu denken und zu sagen übrig. Was übrig bleibt, konstituiert 
eine neuerliche Differenz von Innen und Außen. Diese gibt Anlass zu neuem 
Denken und Sprechen. Ein neues Denken und Sprechen lässt sich nicht antizipie-
ren; es lässt sich nicht von außen vorhersehen und -sagen. Vielmehr wird es erst 
im Durchgang der mich hier und jetzt bestimmenden Innen-Außen-Differenz 
ermittelt, in Hinblick darauf, inwieweit es mich aus deren aktueller Umklamme-
rung heraus-, einem Dritten von Innen und Außen, eben: Neuem, zuführt. 

Wirklichkeit als Widerstand 3 

Denkend und sprechend komme ich zu keinem endgültigen Gedanken, keiner 
solchen Aussage. Gäbe es nicht immer wieder Neues für mich zu denken und zu 
sagen, ich würde nicht nur aufhören, ein denkendes, sprachmächtiges Wesen zu 
sein; ich wäre nie eines gewesen. Was ich denke und sage, ist weniger, was ich
denke und sage, als vielmehr meine Art, mit etwas befasst zu sein, auf das hin 
ich aus mir selbst herausgehe. Kierkegaard hat es, wie gesehen, als Paradox des 
Denkens aufgefasst, mit etwas befasst zu sein, das es gar nicht zu fassen vermag. 
Das Denken kommt nie beim zu Denkenden an. Deswegen muss es – ich – wei-
terdenken. Ich muss immer wieder neu aus mir herausgehen. Ich muss, und sei 
es stumm, mein Denken aussprechen, damit es mir zu einem Gedanken wird, der 
mich in meinem Herausgang aus mir trägt. Jeder ausgesprochene Gedanke stellt 
ein nach außen gewendetes, ehemaliges Innen dar. Ausgesprochen ist er schon 
nicht mehr mein eigener. Das von mir Ausgesprochene wirkt vielmehr auf mich 
selbst zurück. So mache ich von mir her eine neue Differenz von Innen und Au-
ßen auf, setze mit mir einen Anfang und darüber einen Rückkoppelungsprozess 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


146 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

von Innen und Außen in Gang. Im Zuge dieses Prozesses nötige ich mich selber 
zum Weiter- und Umdenken nötigt. 

Ich stehe vor einem Wall ausgesprochener Gedanken, sei es in Form der auf 
mich gekommenen Kultur, sei es über das Gedächtnis, das ich anderen und mir 
selbst mit dem von mir bereits Ausgesprochenen bereite. Immer neu muss ich, 
will ich nicht am schon Gedachten und Gesagten verstummen und erstarren, die-
sen Wall denkend und sprechend durchbrechen. ›Muss‹: Ich werde von meiner 
eigenen Nichtübereinstimmung mit dem Außen dazu gezwungen, mich denkend 
und sprechend immer neu zur Welt zu bringen, mich ihr hinzuzufügen. Für einen 
Augenblick finde ich mich von dem, was ich denkend zu fassen versuche und 
doch nicht zu fassen bekomme, aus der Fassung gebracht. Eine Frustration, die 
ich mir in freiwilliger Selbstdezentrierung zu eigen machen muss, um nicht end-
gültig den Anschluss – nicht zuletzt an mich selbst – zu verlieren. Ich verarbeite 
die erlebte Frustration dahin gehend, dass ich an meinem eigenen Denken eine 
Innen-Außen-Differenz ausmache. Frustriert erfahre ich die Grenze, an die mich 
mein spontanes Denken, die Intentio recta, führt. Mit der Erfahrung der Selbst-
frustration – denkend das zu Denkende nicht zu erreichen – wandelt sich mein 
Denken zu einem auf sich selbst zurückgebogenen, sich selbst bedenkenden 
Denken, zur Intentio obliqua. 

Jede erfahrene Grenze ist die Außenseite einer noch unentfalteten Innen-
Außen-Differenz. Ich selbst stelle eine solche unentfaltete Differenz dar. Ich bin 
Teil der Grenze, die ich erfahre. Mit jeder erlebten Frustration bringt sich die In-
nen-Außen-Differenz als Grenze aller Grenzen in Erinnerung. Sie veranlasst 
mich, will ich nicht an ihr resignieren, weiter zu denken, weiter zu lernen, weiter 
zu werden. Ich komme meiner endgültigen Destabilisierung und Entropie, von 
der ich weiß, dass sie das Ende meines Lebens bedeuten, dadurch zuvor, dass ich 
meine aktuell erfahrene Nichtübereinstimmung sowohl mit dem Außen als auch 
mit mir selber nicht nur als Quelle von Frustration, sondern als Chance meines 
Freiseins, zum Nadelöhr meiner Selbstentfaltung nehme. 

Auf der Grenze von Innen und Außen stehend, erfahre ich Wirklichkeit als 
Widerstand. Von ihm werde ich an mein Grundwissen erinnert, dass Wirklich-
keit erscheinende Wirklichkeit, mir erscheinende Wirklichkeit ist. Der Wider-
stand, den mir Wirklichkeit bietet, verhält sich transzendent zu ihrem Erschei-
nen. Die mich hier und jetzt bestimmende Differenz von Innen und Außen 
vermittelt mir Wirklichkeit einerseits als meine, konkrete Umwelt, mit der meine 
eigene Existenz strukturell verkoppelt ist, andererseits als unabgeschlossen und 
offen, wie ich es selber bin. Niemand weiß, was Wirklichkeit ist, während nie-
mand ihrem Widerstand entgeht. Jede und jeder ist schon einmal auf ihn gesto-
ßen, von ihm frustriert worden. Quelle aller Enttäuschbarkeit ist die Differenz 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 147

von Wirklichkeit und erscheinender Wirklichkeit. Enttäuscht bin ich gezwungen, 
meine Enttäuschungen in Beziehung zu meinen Erwartungen zu setzen, meine 
Erwartungen im Licht meiner Enttäuschungen zu überprüfen. Ich bin gezwun-
gen, meine Bedürfnisse an die äußere Wirklichkeit samt ihrem unaufhellbaren 
Grundwiderstand zu akkommodieren, um das Ergebnis meiner äußeren Anpas-
sung wiederum meinen Bedürfnissen anzupassen. So erst mache ich mich bereit 
und fähig, die je erfahrene Innen-Außen-Differenz, als welche sich der Wider-
stand der Wirklichkeit präsentiert, in der ich stehe, auf selbstbestimmte Art zu 
absolvieren.  

Wenn ich auch in Bezug aufs Außen weiterhin mit Enttäuschungen rechnen 
muss, kann ich doch in Bezug auf mich selbst lernen, die Verarbeitungen meiner 
Enttäuschungen immer enger entlang der Grunderfahrung der mich bestimmen-
den Innen-Außen-Differenz zu leisten. Ich lerne, die im und am Außen erfahre-
nen Enttäuschungen zunehmend als etwas aufzufassen, das noch als Fremdbe-
stimmendes zu meinem Leben gehört, insofern es mich zur Selbstbestimmung 
unter Bedingungen der Innen-Außen-Differenz zwingt. Darüber, dass ich dem 
Außen, um es zu verstehen, mein Inneres leihe, weitet sich mein Inneres um das 
Außen, dem es sich öffnet. Auf die Art wächst mein Verständnis für Wirklich-
keit als fremdes, anonymes Selbstsein, ohne jemals zu wissen, ob ich es ganz – 
in seinem Sinne – verstanden habe. Umgekehrt werde ich von dem Anderen, der 
als wirkliches Einzelwesen mir verschlossen bleibt (wie ich ihm), an mich selber 
erinnert. Ich werde zu mir selbst aufgefordert, sei es auch nur, dass ich mich ge-
gen Einflussnahmen und Übergriffe seitens der Anderen zu verwahren lerne. Die 
Beziehung zum Anderen lässt mir meine eigenen Züge umso deutlicher hervor-
treten. Über den Umweg meiner Beziehung zu ihm gehe ich meine Beziehung zu 
mir selber durch. Im Umkehrschluss heißt dies: In dem Maße, wie ich mich der 
Beziehung zu Anderen entziehe, werde ich mir selbst zum Anderen. Mein 
Selbstverschluss nach außen hin lässt mich mir ebenso sehr nach innen hin ab-
handenkommen.1

Ich suche um meiner selbst willen den äußeren Widerstand als Widerlager, 
als Gewähr eigenen Wirklichseins. Ich will den Anderen für mich als ihn selber. 
Ich will ihn, perverserweise, noch dann, ja, umso mehr als ihn selber, wenn ich 
ihn brechen wollte; ich erführe meine Macht an dem von mir gebrochenen Wi-
derstand. Macht über andere anzustreben, ist insofern Ausdruck einer unglückli-
chen Beziehung zur Wirklichkeit: Als ob mir ihre letztliche Unverfügbarkeit (die 
Enttäuschungen, die sie mir bereitet) in dem Bewusstsein erträglicher würde, 
dass ich, statt fremdes Selbstsein verstehen zu lernen, es verletze. 

                                                
1  Vgl. Jean Starobinski: Montaigne, S. 54, 151 und 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


148 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Grenzen der Viabilität – Perspektiven der Enge 

Wie gesehen, steht hinter jeder Wahl, die ich im Außen treffe, eine Selbstwahl, 
in der ich mich als so Wählenden bekräftige. Ich erschließe mich mir selbst über 
den Umweg des Außen; jede meiner Wahlen untersteht dem verschwiegenen 
Gebot einer solchen Selbstbegegnung. Um ihretwillen gehe ich aus mir heraus, 
suche ich außerhalb meiner Bestätigung für das, was mich in meinem Inneren 
bewegt. So wähle ich nicht irgendeinen Partner, irgendeine Aufgabe, sondern ei-
nen bestimmten Partner, eine bestimmte Aufgabe. Ich wähle etwas und jeman-
den, das und der zu mir, meiner Selbstbewegung, passt. Gleichzeitig muss ich – 
vor dem Hintergrund meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber – 
mich dem Anderen und mit ihm mir selber passend machen. Dafür gehe ich aus 
mir heraus.  

Von der Notwendigkeit, aus sich herauszugehen – vorgebildet in unserer Fä-
higkeit, uns aus freien Stücken innerlich zu dezentrieren –, meint sich Ernst von 
Glasersfelds Konzept der Viabilität entbunden. In dem Maße, wie es für ihn kei-
ne von unserer Subjektivität unabhängige Wirklichkeit gibt, diese vielmehr 
komplett deren, d.h. unser Werk ist, stoße ich weniger auf Mitmenschen, denen 
ich mich in Hinblick auf Koexistenz und –evolution anpasse, als dass ich sie im 
Zusammenhang meines eigenen Welt- und Selbstaufbaus gleichsam mit erschaf-
fe. Ich erschaffe sie um des Gelingens meines Lebens willen, das wiederum in 
nichts als meinem eigenen Durchkommen besteht: Ich modelliere meine Mit-
menschen daraufhin, dass sie meiner subjektiven Erfahrungswirklichkeit best-
möglich entsprechen und nützen.2 Meine Mitmenschen sind, so verstanden, mei-
ne Mitmenschen. Sie sind für mich nicht sie selbst im Sinne fremden, mir wider-
stehenden Selbstseins. Nicht nur, dass mich nicht interessiert, wer und was sie 
selber sind; es darf mich aus Gründen meines eigenen Durchkommens gar nicht 
interessieren. Sie würden, als fremdes Selbstsein, mich und meine Viabilitätsan-
sprüche nur behindern. So geht sich meine Subjektivität selbst in die Falle. Zu 
Ende gedacht vertieft von Glasersfelds Konzept der Viabilität nur meine Ein-
samkeit. Anstatt mir dabei zu helfen, aus mir herauszugehen, um meiner selbst 
willen von mir abzusehen, Abstand zu mir herzustellen, schließt es mich umso 
hoffnungsloser in mich selbst ein, überantwortet mich meiner Strukturdetermi-
niertheit.  

Mag mir mein Mitmensch auch darin helfen durchzukommen, so hat er doch 
seinerseits Anteil hat an der Innen-Außen-Differenz, die ich dabei durchlaufe. 
Noch als Mitmensch widersteht er mir wie ich ihm. In der Logik der strukturel-

                                                
2  Vgl. Ernst von Glasersfeld: Radikaler Konstruktivismus, S. 210. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 149

len Kopplung meines zu lebenden Lebens an die es umgebenden Verhältnisse 
dient mein Mitmensch meiner Viabilität, indem er sie behindert und meine 
Selbstzentriertheit aufstört. Es ist ja gerade die Störung, welche ich durch den 
Anderen erfahre, die ich, autopoietisch, für meinen Selbstauf- und -umbau nutze. 
Statt den Anderen zur Geisel meiner Subjektivität zu nehmen bzw. mich zuguns-
ten seiner zu verleugnen, nehme ich ihn zum Anlass, über mein Verhältnis zu 
ihm mein Verhältnis zu mir zu überdenken – und umgekehrt. Mein autopoieti-
sches Vermögen verdankt sich Früherem als einem Ich, das durchkommen will. 
Wenn ich einen Partner, eine Aufgabe wähle, so nicht nur aus Gründen egoisti-
schen Durchkommens, sondern einer Selbstentfaltung, die so sehr der Reibung 
an einem Widerlager bedarf, wie ich selber nicht schon auf der Höhe meiner 
selbst – meines objektiven Selbst – bin.  

So wenig wir mit dem Außen übereinstimmen, so wenig sind Erfolg und 
Glückseligkeit kongruent. Sie stehen für gegenläufig gelungene Arten ein, die 
Innen-Außen-Differenz zu absolvieren. Den Erfolg suchend, wäre ich gezwun-
gen, mich am Außen zu orientieren, um ihm die Regeln des eigenen Handelns 
abzuschauen. Ich müsste meine Anpassung ans Außen in selbstbestimmter 
Selbstferne bewerkstelligen. Weiteren Erfolg suchend, würde ich die Selbstferne 
nur vergrößern; persönlicher Erfolg und persönliches Unglück würden ununter-
scheidbar. Was als spezifische Bewältigung einer Innen-Außen-Differenz be-
gann, nämlich die eigene Differenz zum Außen akkommodativ, nach der Regel 
dieses Außen, zu bewältigen, hätte dahin geführt, meine eigenen Bedürfnisse je-
nen Regeln unterzuordnen und schließlich zu vergraben. Meine Akkommodatio-
nen ans Außen führten nicht deren Assimilation an meine eigenen Bedürfnisse. 
Ich verlöre mich mir, hörte auf, die Differenz meines Inneren zum Außen über-
haupt noch zu empfinden. Ich verlöre damit nicht nur mich selbst, sondern 
schließlich auch den Sinn für Wirklichkeit als etwas, das mir, meinem Denken 
und meinen Initiativen, widersteht und kraft seines Widerstandes mich auf mich 
zurückwirft. 

Nach Glückseligkeit strebend, wäre ich dagegen versucht, meine inneren Be-
dürfnisse vom Außen, die Bindung meines zu lebenden Lebens an die es fremd-
bestimmenden Verhältnisse zu lösen. Während ich meine äußeren Beziehungen 
meinen inneren Bedürfnissen kongruent zu machen suchte, vertiefte sich mir nur 
umso mehr die Kluft zwischen Innen und Außen. Bei jeder sich anbahnenden 
Inkongruenz sähe ich mich gezwungen, meine Beziehungen nach außen abzu-
brechen bzw. mich neu zu orientieren. So oder so hätte aus meiner Sicht die Au-
ßenwelt für die Befriedigung meiner inneren Bedürfnisse zu sorgen. Ich wäre 
versucht, den natürlichen Widerstand dessen, was ich nicht schon selber bin, als 
meinem Glück illoyal zu empfinden. Meine innere Glückseligkeit beruhte auf 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


150 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

immer lückenlosere Kontrolle und Manipulation des Außen. Indem ich es kon-
trollierte und manipulierte, würde ich aufhören, die Differenz von Innen und Au-
ßen überhaupt noch als bewältigbar zu erfahren. Ich zöge mich nur weiter vom 
Außen zurück: Glückseligkeit würde zunehmend eins mit Einsamkeit.  

Ich ringe meine Selbstübereinstimmung meiner Unterschiedenheit von allem, 
noch von mir selber, ab. Umgekehrt bestimmt mein Selbstverhältnis mein Ver-
hältnis zu den Anderen. Die Verlorenheit des Anderen rührt mich an; seine rührt 
an meine. Mein Berührtsein verbindet mich mehr mit ihm als das Kalkül der 
Goldenen Regel: Dem Anderen nicht anzutun, wovon ich selbst nicht will, dass 
es mir angetan werde, leuchtet zwar meinem Denken ein, bewegt aber nicht 
schon mein Handeln und Empfinden. Meine Empfindungen regulieren zunächst 
auf passive Weise mein Selbstverhältnis und damit auch mein Verhältnis zu den 
Anderen. Meine Handlungen dagegen sind Ausdruck von Aktivität und Selbst-
mächtigkeit; sie sind eher an Vorstellungen eigener Expansion als an Geboten 
der Gerechtigkeit orientiert. Bevor ich meine Handlungen moralisch reflektiere, 
bejahe ich meine Handlungsfähigkeit stellvertretend für mich als sich selbst be-
sitzende Person. Im Maße dieser sich handelnd herstellenden Selbstmächtigkeit 
sind meine Handlungen nicht-altruistisch, ›ungerecht‹.  

Indem ich lerne, meine Handlungen (nicht zuletzt um ihres Erfolgs willen) 
auf die Koexistenz mit den Anderen und ihren Handlungen abzustimmen, rechne 
ich sie auf mein Freiheitsstreben herunter, das mit demjenigen der Anderen kon-
kurriert. So erfahre ich Freiheit weniger als mein Recht und Eigentum denn als 
Medium unserer aller Selbstentfaltung. Ich besitze sie einzig als geteilte und zu 
teilende. Ich beginne, meine Freiheit aus Tieferem herzuleiten als meinem blin-
den Willen zu ihr, bzw. mein blinder Wille zu ihr erfährt sich selbst als noch un-
frei.  

Wie mein Werden an die Expansion meines Inneren, so bleibt diese an die 
Erfahrung einer Grenze, eines Grundwiderstandes, gebunden. Ich erlebe diesen 
Widerstand als zu durchschreitende Innen-Außen-Differenz. Ich stoße auf ihn 
schon in mir selber als ein inneres Außen. Im Zusammenhang seiner frühen Stu-
dien über Hysterie beschreibt Sigmund Freud das Ich als ein Gebilde konzent-
risch um einen unnahbaren Ich-Kern angeordneter Erinnerungsschichten.3 Je 
weiter diese vom Kern entfernt sind, desto stärker wirken die Abstoßungskräfte 
in ihnen gegen jenen. Durch sie verlaufen, gegenläufig zum Kern hin, Liniensys-
teme partieller Bewusstheit, die in Fäden zusammenlaufen, sich verknoten, sich 
neu verzweigen usw. So sehr sich nun die Erinnerungsschichten um den Kern 

                                                
3  Vgl. im Folgenden Sigmund Freud: Zur Psychotherapie der Hysterie. A.a.O., Ergän-

zungsband, S. 81ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 151

herum von diesem abstoßen, so sehr suchen und halten die Fäden – auf Umwe-
gen – Nähe zu ihm. Stellen also die um den Ichkern kreisenden Erinnerungs-
schichten einen nach außen wachsenden Widerstand gegen ihn dar, so stellt jeder 
dieser Widerstände zugleich einen möglichen Kontaktpunkt zu ihm bereit. Von 
innen her betrachtet, ist also noch der Widerstand gegen den Kern ein Werk des 
Kerns: eine Art Filter. Alles, was wir von unserem eigenen Inneren zu erfahren 
bekommen, muss durch diesen Filter – einen erfahrenen Widerstand, einen 
Schmerz – hindurch. Freud verwendet in diesem Zusammenhang das Bild vom 
Kamel und dem Nadelöhr. Er spricht von einem Engpass, einer Spalte, durch die 
das von außen unzugängliche Innere bruchstückhaft nach außen drängt. Nie aber 
gelangen wir zum Inneren selbst. Im Gegenteil: Um mit ihm in Kontakt zu sein, 
müssen wir uns weiterhin an den in uns vorgefundenen Widerstand halten. 

Ich werde folglich ›ich selbst‹ weniger darüber, dass ich den Weg nach innen 
antrete, als dass ich in einen Raum ausgreife, der sich mir erst über die Bewälti-
gung der mich bestimmenden Differenz von Innen und Außen, d.h. des in mir 
selber wirkenden Widerstandes, erschließt. Ich erfahre Weite und Enge dieses 
Raumes als Erfolg dort, Scheitern hier. Jedoch: Ein Scheitern muss kein Schei-
tern bleiben. Es birgt seinerseits eine wieder zu durchlaufende Innen-Außen-
Differenz, die Möglichkeit, die erfahrene Enge zu erleben: als Intensität, die 
mich jetzt schon für mein Scheitern entschädigt4. Das Erleben von Intensität ver-
tieft die Differenzerfahrung und mit ihr das Bewusstsein meines Unterschieden-
seins von allem. Darüber finde ich denn auch wieder Handlungsspielraum zu-
rück: Das Erleben des Scheiterns wandelt sich zum Bewusstsein einer wahrzu-
nehmenden Chance. Ich fange an, statt mein Scheitern von außen her als ein 
solches zu beglaubigen, es mir als begriffenen Widerstand anzueignen. Aus die-
ser Perspektive heraus beginne ich nun, die Differenz von Innen und Außen, auf 
die mich mein Scheitern gestoßen hat, neu zu durchlaufen. Indem ich sie neu 
durchlaufe, interpretiere ich mein vormaliges Scheitern dahin gehend um, dass 
Innen und Außen die Plätze wechseln: Mein Verhältnis zu mir selber beginnt, 
sich zu verändern, während sich im Außen bereits neue Perspektiven auftun.  

Der Mythos der Macht und der Ernstfall der Freiheit 

Ich weiß nicht schon, wofür meine Freiheit gut ist. Ich weiß nur, dass es gut ist, 
frei zu sein. Es ist gut, frei zu sein, wie es gut ist, man selbst zu sein. Mein Selbst 
in seiner objektiven Gegebenheit beruht auf einer mir selbst nicht erklärlichen 

                                                
4  Vgl. Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität, S. 217. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


152 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

inneren Unabhängigkeit. Von ihr macht mein Selbstempfinden blinden, akosmi-
schen Gebrauch – was mir erlaubt, mich noch in unfreien Verhältnissen frei zu 
wissen. Ich wähle aus Freiheit, nicht sie selbst. Die Freiheit ist nicht Gegenstand 
einer Wahl. Ich wähle die Freiheit so wenig, wie ich mir selbst entgehe. Ich bin 
nicht nur frei, über mein Leben zu bestimmen, sondern dazu gezwungen. An-
dernfalls überließe ich es Anderen, über mich zu bestimmen. Vom Akosmismus 
meiner Innerlichkeit her gedacht, sind meine Unterwerfungen noch Werke mei-
ner Einwilligung. Die Macht des Anderen über mich wird ihm von mir verlie-
hen. Humberto Maturana kehrt das Verhältnis von Macht und Unterwerfung in-
sofern um, als er Unterwerfung nicht als Folge, sondern als Ursache von Macht 
begreift.5 In derselben Logik unterwerfen wir uns, nach Gregory Bateson, weni-
ger einer konkreten Macht als ihrer Idee.6 Es ist der Mythos der Macht selber, 
der uns gefangen hält und korrumpiert – mehr als alle erfahrene Ohnmacht.  

Niemand ist je wirklich mächtig gewesen, während jede und jeder Ohnmacht 
kennt. Die Erfahrung von Ohnmacht ist meiner anfänglichen Verspätung gegen-
über meinem eigenen Leben, dem Umstand, dass ich zu keiner Zeit über die ers-
te Initiative verfüge, eingeschrieben. Indem ich diesen Umstand als Conditio 
humana annehme, käme ich mir dabei zuvor, dem Anderen genau die Macht zu-
zugestehen, derer ich selber ermangele. Statt ihm Macht über mich zu geben, 
brächte ich mich in einen Zustand präzis empfundener Unterschiedenheit von 
ihm. Zu dieser Empfindung kann noch gehören, dass ich dem Anderen Überle-
genheit – in diesem Sinne: Macht – zugestehe, in derselben Weise, wie ich über-
haupt mein Leben von Verhältnissen, die ich nicht beeinflussen kann, bestimmt 
weiß. So sehr ich darum weiß, so sehr verschaffe ich mir kraft dieses Wissens 
Zeit, mich gegenüber Übermächtigem zu bewahren; ich würde in meinem Inne-
ren bereits auf die Veränderung der mich aktuell bedrängenden Situation hinar-
beiten, d.h. in ihr eine zu absolvierende Innen-Außen-Differenz ausmachen.  

Der Mythos der Macht ist an die Fantasie geknüpft, über die erste Initiative 
zu verfügen. Die Reflexion auf die Differenz von Innen und Außen dient nicht 
zuletzt deren Entmythisierung. Sie entmythisieren heißt, den Erscheinungscha-
rakter von Macht zu Bewusstsein zu bringen. Statt uns dunklen Mächten unter-
worfen zu glauben, erfahren wir Macht als rekonstruierbares Politikum: als Kon-
vention, die politisch-soziale Stabilität über die Installierung eines bestimmten 
herrschenden Scheins – des Scheins einer notwendigen Herrschaft – realisiert. 
Noch wo wir, im Großen, einer nur zum Schein notwendige, illegitime Herr-

                                                
5  Vgl. Humberto Maturana im Gespräch mit Bernhard Pörksen: »Wir produzieren die 

Diktatoren«. In: Die Tageszeitung vom 23.04.2001. 
6  Vgl. Gregory Bateson: Geist und Natur, S. 272. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 153

schaft anprangern, während wir uns unsererseits, im Kleinen, um Aufrichtigkeit 
bemühen, entraten wir selber nicht der Konvention des Scheins. Wir werden ihn 
umso mehr zu wahren wissen, als wir über ihn mit unserem Umfeld erschei-
nungshaft verbunden sind. Aufrichtigkeit meint mithin weniger regressive, 
scheinzerstörende Selbstentblößung, sondern die Herausbildung von Ichstärke: 
darüber, dass ich mich als Ich zeige, mich gleichermaßen zum Außen wie zu mir 
selber in Differenz setzt. Die Differenzsetzung ist dabei noch ein Tribut an den 
mich mit den Anderen verbindenden Schein. Ichstark erinnere ich mich nämlich 
selber an mein Grundwissen, dass Wirklichkeit erscheinende, mir erscheinende 
Wirklichkeit ist. Ich mache mich zunehmend immun gegen die Illusion, die 
Wirklichkeit als solche, jenseits ihres Erscheinens, zu fassen zu bekommen. Da-
mit mache ich mich ebenso immun gegen den Mythos der Macht als der Fantasie 
der ersten Initiative, der Vorstellung eines direkten – überwirklichen, der Innen-
Außen-Differenz entzogenen – Zugriffs auf die Wirklichkeit.  

Ich kann mich aber nicht im gleichen Maße gegen mein Gefühl der Ohn-
macht immunisieren. Das hieße, mich von meiner eigenen Differenz zum Außen 
zu emanzipieren. Gewahr, dass ich selber zu keinem Zeitpunkt über die erste Ini-
tiative verfüge, sehe ich mich von der schieren Tatsache eines Außen wie von 
einer Übermacht bedrängt. Angesichts seiner drohe ich mir gleichsam von An-
fang an als freies Wesen abhandenzukommen. Gegenläufig hierzu werde ich auf 
mein Unterschiedensein von allem, noch von mir selber, gestoßen: auf mein in-
neres, akosmisches Freisein. Angesichts der mich determinierenden äußeren 
Wirklichkeit beginne ich, für mich selbst gewissermaßen nur noch als innerli-
ches Wesen zu existieren. Je deutlicher und schmerzhafter ich dies empfinde, 
desto weniger hat das mich bedrängende Außen darüber Macht, mich mit mir zu 
entzweien. Es ist, als ob mich mein Schmerz zugleich schützte: Mögen mich äu-
ßere Mächte in ihrer Gewalt haben, so bleibe ich ihnen doch kraft der empfun-
denen Differenz meiner selbst zum Außen (zu dem ich, in meinem Doppelas-
pekt, ja selber noch gehöre) im Letzten entzogen – und sei es als Bereitschaft, 
mich selbst zu töten. Für Montaigne heißt, unter Rückgriff auf Cicero*, sich auf 
den Tod zu besinnen, sich auf seine Freiheit zu besinnen: Wir lernen zu sterben, 
um immer mehr das Gehorchen zu verlernen.7

Unsere Freiheit ist von Gewicht, weil wir in realen Zwängen leben. Karl Jas-
pers unterscheidet, wie gesehen, zwischen Grund- und Grenzsituationen. Grund-
situationen sind diejenigen Bedingtheiten, die ein Mensch unbeeinflussbar vor-
findet: Leiblichkeit, Zeitlichkeit, Endlichkeit. Grenzsituationen dagegen stellen 

                                                
*  Cicero (106-43 v. Chr.), römischer Politiker und Philosoph. 
7  Vgl. Michel de Montaigne: Philosophieren heißt sterben lernen. A.a.O., S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


154 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Selbstbegegnungen unsrer selbst als Freie in Erfahrung unseres Herausgefordert-
seins durch Letztes wie Tod, Schuld und Schicksal dar.8 Sie bieten sich uns als 
Nötigung an, die Differenz von Innen und Außen als Grundbedingung anzuneh-
men, auf dass wir uns von ihr her, auf unser eigenes Bestimmtsein antwortend, 
in Besitz – d.h. Abstand zu uns selber – nehmen. Die Erfahrung von Ohnmacht 
ist, so verstanden, kein Dementi meiner Freiheit. Es tritt, im Gegenteil, nur mehr 
deutlicher ihr Akosmismus hervor. Meine Freiheit, als innere Freiheit, resultiert 
aus meiner Einsicht in meine Unfreiheit. Jene ist die Antwort auf diese: Ich ver-
lange nach Freiheit im Maße erfahrener Unfreiheit, wie ich auf der anderen Seite 
fähig bin, um meiner inneren Freiheit willen reale Unfreiheit in Kauf zu nehmen.  

Der Ernstfall der inneren Freiheit ist der Selbstmord. Mit ihm mache ich von 
meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, auf absolute, endgül-
tige Weise Gebrauch: Ich behaupte mich als innerliches Wesen noch gegen mei-
nen eigenen Selbsterhalt. Darüber, dass ich Ernst mache mit meiner Inkongruenz 
mit allem, trete in eine letzte Asymmetrie ein. Mich selbst tötend, gebe ich das 
Geschenk meiner selbst zurück – aber wem? Ich weiß es nicht. Ich weiß nur, 
dass mich niemand besitzt außer ich selbst, es sei denn, ich überlasse mich ihm 
freiwillig.  

Erhellte Unfreiheit oder Das Eingesetztsein der Freiheit 

Wo ich mich von äußeren Zwängen befreite, wäre ich um keinen Deut freier, 
vertiefte sich mir damit nicht zugleich die Einsicht in meine Bestimmtheit. Diese 
führt mich nicht zuletzt vor die Unhintergehbarkeit der Innen-Außen-Differenz, 
die mich jederzeit und allerorten bestimmt, vor das Bewusstsein der Erschei-
nungshaftigkeit der Wirklichkeit, die mich kraft ihres Erscheinens von ihr aus-
schließt, und schließlich vor die Erfahrung eigenen Unterschiedenseins von al-
lem, inklusive mir selber. Jede Befreiung bringt somit eine Klärung meiner 
Verhältnisse, der äußeren wie der inneren. Ich kann mich jedoch nicht davon be-
freien, überhaupt in Verhältnissen zu leben, so wenig ich mich von mir selber 
befreien kann, ohne im Ganzen aufzuhören zu existieren. Genauso wenig kann 
ich alle Konsequenzen meines Handelns absehen, da dieses neuerliche Innen-
Außen-Differenzen schaffen wird, denen ich jemals gegenüberstehen werde. Als 
jemand, der zu keinem Augenblick über die erste Initiative verfügt, kann ich 
immer bloß Einsicht nehmen in die sich augenblicklich auftuende Differenz von 

                                                
8  Vgl. Karl Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. München 

1962, S. 318f.; sowie: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 155

Innen und Außen. Ich kann immer nur auf das antworten, demgegenüber ich 
mich verspäte. Was ich aber sehr wohl kann, ist, mich im Licht meiner Verspä-
tungen als Wesen zu reflektieren, das sich selbst voraus ist: als ein seiner eige-
nen Bedingtheit überlegenes Wesen. 

Keine Befreiung, die nicht in Unfreiheit umgeschlagen wäre: Freiheit muss 
auf Unfreiheit bezogen bleiben, will sie sich nicht an diese verlieren. Jenseits der 
Erfahrung von Unfreiheit bleibt Freiheit Illusion. Diese besteht in einer Illusion 
über mich selbst, die mich von mir trennt. Entsprechend bleibt mein Einfluss auf 
äußere Dinge immer auf deren Erhellung in meinem Inneren begrenzt: Was sich 
in mir erhellt, erhellt mich mir selbst. Meine Freiheit reicht so weit, wie sich 
mein Selbst seiner selbst klarer wird, d.h. in seiner Selbstunterschiedenheit, der 
Differenz von subjektivem und objektivem Selbst, innewird. Ich weiß nicht, wie 
weit mein Selbst und mit ihm meine Freiheit reicht, solange ich nicht auf einen 
Widerstand stoße, der mich mit mir selber konfrontiert, als jemandem, der in 
sich Antworten auf das finden muss, das ihn von außen her bestimmt. Indem ich 
die mich jeweils bestimmende Differenz von Innen und Außen auf eigene, in-
nengesteuerte Weise zu durchlaufen lernte, würde ich mich zunehmend selber 
zur Antwort geben. Wo bloße, blinde Selbstbehauptung mich mir selbst zum 
Außen machte, mich nur umso mehr in die mich bestimmenden Verhältnisse 
verstricken ließe, fügte ich mich dem Außen – im Durchgang meiner Differenz 
zu ihm – umso deutlicher hinzu: Der Spielraum, den ich draußen gewönne, hätte 
ich längst in mir – als Abstand zu mir selber – gewonnen.  

Der Ertrag meiner inneren Freiheit wird, gemessen an den Üppigkeiten illu-
sionärer Wahlfreiheit, immer nur bescheiden sein – dafür bleibt er mir noch in 
meinem Scheitern erhalten. Im Scheitern spricht sich die Differenz von Innen 
und Außen in aller Härte aus: Verfehlung, Nichtankommen, Verlassenheit. Es 
zeigt mir, dass Freiheit nie total wird: dass sie an die Erfahrung meiner anfängli-
chen Verspätung gebunden bleibt, daran, dass ich als freies, innerliches, akos-
misches Wesen immer nur Antworten auf etwas schon Bestehendes, mich Be-
dingendes geben kann. Totale Freiheit käme meiner Selbstexekution gleich: Ich 
hätte mich mit ihr aller Grenzen und Kontexte enthoben. Vollkommen frei wäre 
ich alles und nichts, nur nicht ich. Ich bin immer nur in Differenz zu mir ›ich‹. 
Mich total frei zu glauben, hieße, mich aus meinem Umgang mit mir zu entlas-
sen und damit aus der Notwendigkeit, schon an mir selber eine in mir wirkende 
Innen-Außen-Differenz durchlaufen zu müssen. Total frei könnte ich weder an 
irgendetwas scheitern noch irgendetwas bewirken. Die Möglichkeit zu scheitern 
hält mich dagegen in Kontakt mit meinem Bestimmtsein durch eine spezifische 
Innen-Außen-Differenz. Diese zwingt mich, immer wieder neu zu einer – meta-
stabilen – Balance zu finden, in Richtung eines Dritten von Innen und Außen, 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


156 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

das ich in denkendem Mir-voraus-Sein zu ermitteln habe. So erfahre ich zeitver-
setzt, von der wiedergefundenen – immer bloß vorläufigen – Balance her, mein 
Scheitern als Nötigung zum Lernen, zu komplexerer Selbstmächtigkeit und Ich-
stärke. Indem ich die Gründe meines Scheiterns einsähe, würde ich neu zu mei-
ner inneren Freiheit finden, um mich im Licht dieser Gründe neu zu erfinden. 

Das Gefühl für mein Freisein ist dem für mein Selbst analog: Ich kenne we-
der den Grund meiner Freiheit noch den Sinn meines Selbst. Ich weiß nur, dass 
es gut ist, frei zu sein, wie es gut ist, jemand zu sein. So sehr ich imstande bin, 
um meiner inneren Freiheit willen äußere Unfreiheit in Kauf zu nehmen, so sehr 
fordern die erfahrenen Unfreiheiten mein inneres Freisein heraus. Weder bin ich 
je frei in dem Sinne, dass ich nicht-determiniert wäre, noch verfüge ich, gott-
gleich, über die erste Initiative über mich und meinesgleichen. Ich bin immer nur 
frei, frei zu werden, d.h. meine Freiheiten unter Determinationsdruck zu finden, 
darüber, dass ich, statt die eine, ungeteilte Freiheit zu suchen, mich zu vielen, 
begrenzten, endlichen Freiheiten bereit mache.9 Diese pluralen Freiheiten wären 
weniger anspruchs- als anlassgebunden, eben im Sinne einer in Richtung Freiheit 
(eines zu findenden Dritten von Innen und Außen) zu absolvierenden Innen-
Außen-Differenz. 

Anders als für Sartre ist für Emmanuel Lévinas* unsere Existenz weniger zur 
Freiheit erhoben oder verdammt, als dass, umgekehrt, die Freiheit in unsere 
Existenz eingesetzt ist: Sie realisiert sich nicht voluntativ, als Selbstentwurf, 
sondern ethisch, als antwortendes, sich selbst verantwortendes Leben.10 Wir ver-
gewissern uns ihrer über die Frage an uns selbst, wofür unsere Freiheit gut sein 
soll. Eine Frage, die utilitaristisch anhebt und ontologisch endet: Ich kann etwas 
nur als gut für irgendetwas begreifen, wenn ich voraussetze, dass es überhaupt 
Gutes, ein Gutes an sich, gibt. Wenn es gut ist, frei zu sein, wie es gut ist, je-
mand zu sein, dann muss die Freiheit ihrerseits von einem Guten beauftragt wor-
den sein. Das Gute wäre dann früher als meine Freiheit. Mit Lévinas zu spre-
chen: Das Gute hat mich gewählt, bevor ich es selbst wählen konnte – nicht 

                                                
9  Vgl. Odo Marquard: Apologie des Zufälligen. Philosophische Überlegungen zum 

Menschen. In: Apologie des Zufälligen. Philosophische Studien. Stuttgart 2001,        
S. 134. 

* Emmanuel Lévinas (1906-1995), litauisch-französischer Philosoph.  
10  Vgl. Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie 

und Sozialphilosophie. Freiburg i. Br. und München 1992, S. 204. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 157

zuletzt daran ablesbar, dass niemand aus freien Stücken gütig ist, sondern immer 
dazu irgendwie gedrängt werden muss. 11

So wenig ich zur Freiheit verurteilt bin, so wenig muss ich mich von einem 
moralisch vorentschiedenen Guten gängeln lassen. Meine Freiheit wird, im Ge-
genteil, nur von dem Guten her, von dem sie sich beauftragt weiß (von dem ich 
die Kraft hernehme, ein Selbst – Ichstärke – herauszubilden), sich selbst erst ver-
ständlich. Andererseits weiß ich nicht schon, worin dieses Gute besteht. Um das 
herauszufinden, bin ich ja frei bzw. muss es werden: Ich muss zu dem werden, 
der ich bin. Das Gute meiner Freiheit besteht in meiner schieren Handlungsfä-
higkeit. Ich würde an der Nötigung, selbstständig zu handeln, zerbrechen, wüsste 
ich mich als in sich stehende Person, die aus sich selbst heraus zu handeln in der 
Lage ist, gerechtfertigt. Ich hätte nicht die Kraft, irgendetwas Gutes zu tun, dürf-
te ich nicht schon mein Handelnkönnen als etwas Gutes empfinden. Andererseits 
handle ich nie voraussetzungslos; noch wo ich auf eigene Faust handle, antwor-
tet mein Handeln auf etwas, das mich zum Handeln bewegt, ehe ich um meine 
eigenen Beweggründe wüsste. Umgekehrt ist auch Nichthandeln ein Handeln, 
nämlich Einwilligung ins Behandeltwerden durch jemanden. Genauso kann ich 
falsch handeln, mich in meinen besseren Möglichkeiten verfehlen, an mir vor-
beileben. Aber selbst meine Selbstverfehlung untersteht noch meinem Selbstbe-
sitz, dem Vorbehalt meiner Fähigkeit zur Einsicht, konkret: in die Differenz von 
subjektivem und objektivem Selbst. Von daher höre ich auch nicht auf, ein prin-
zipiell handlungsfähiges Wesen zu sein, selbst wenn ich von außen daran gehin-
dert würde.  

Selbstübereinstimmung ist abgewendeter Selbstverlust. Die Kraft, ihn abzu-
wenden, entnehme ich der Erfahrung erfolgreich durchlaufener Innen-Außen-
Differenzen. Dazu gehört noch das Bewusstsein, scheitern zu können. Ich kann 
an der Härte meiner Differenz zum Außen zerbrechen, wie ich mein Inneres da-
für einsetzen kann, gemeinsame Sache mit der Übermacht des Außen noch ge-
gen mich selber zu machen. Selbst in meinen Niederlagen bleibe ich mir selbst 
voraus. Die Würde meines Personseins ist mir nicht von außen zu rauben, wo-
möglich nicht einmal von mir selbst. Von daher auch verbleibe ich noch in mei-
ner Ohnmacht in Verantwortlichkeit für mich. Auch wenn ich nicht wissen und 
sagen kann, wer ich bin, kann ich doch – unter Bedingungen meines Unterschie-
denseins von allem, noch von mir selber – jemand sein wollen, der mit sich in 
Übereinstimmung leben will. Ich kann nicht mit mir in Übereinstimmung sein 
wollen, ohne mich der Gefahr auszusetzen zu scheitern. Mein Gefühl für jene 

                                                
11  Vgl. ders.: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg i. Br. und Mün-

chen 1992, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


158 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Gefahr reguliert das Maß meiner Herausgänge aus mir. Ich weiß nicht schon, ob 
und wie ich die mich hier und jetzt bestimmende Innen-Außen-Differenz meis-
tern werde. Ich weiß nur, woher auch immer, dass ich frei bin. Wüsste ich mich 
nicht schon frei, könnte ich nicht frei sein wollen; ich hätte nicht die Kraft, auf 
dem Weg zur Freiheit auch nur das kleinste Hindernis zu überwinden. ›Zur‹ 
Freiheit? Gibt es ein Ankommen bei ihr, außer dass ich auf bessere Weise bei 
mir selbst wäre?  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010 - am 14.02.2026, 14:26:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

