Der Drache als Herausforderung fur
Fiktionalitatstheorien. Mediavistische
Uberlegungen zur Historisierung von ,Faktualitit

Henrike Manuwald

Die erfolgreiche Bezwingung eines Drachen ist in der mittelhochdeutschen Litera-
tur hiufig Teil der Bewdhrung vorbildlicher Protagonisten: Das Motiv des Dra-
chenkampfes begegnet oft in der Heldenepik, aber auch im hofischen Roman. In
Heiligenlegenden ist das Motiv der Drachenbezwingung ebenfalls prisent, wobei
die Heiligen entweder als kimpfende Helden stilisiert werden oder den — meist als
teuflisch gekennzeichneten — Drachen gewaltlos durch ihren Glauben iiberwinden.!

Da Drachenkimpfe auch in Texten wie dem Nibelungenlied, dem Iwein Hart-
manns von Aue oder dem T7istan Gottfrieds von Straflburg vorkommen, die
hiufig in der Lehre behandelt werden, sind Drachen nicht selten Gegenstand
von Seminardiskussionen. Eine Frage, die dabei immer wieder gestellt wird, ist
die, ob die Menschen im Mittelalter an Drachen geglaubt hitten. Aus der Frage
spricht meines Erachtens zweierlei: zum einen das Bediirfnis, die Plausibilitit des
Erzihlten in Relation zur Wirklichkeitserfahrung einzuordnen, zum anderen die
Erkenntnis, dass dazu der Wirklichkeitsbegrift historisiert werden muss.?

Die Frage ist nicht deckungsgleich, aber — in dem Bemiithen um Rekonstrukti-
on historischer Konzepte — verwandt mit der nach Fiktionalitit und Faktualitit
im Mittelalter.? Zwar ist es umstritten, ob als fiktional klassifizierte Texte not-

Vgl. Andreas Hammer (2010) ,Der heilige Drachentéter: Transformationen eines Struk-
turmusters“. Helden und Heilige. Kulturelle und literarische Integrationsfiguren des europdischen
Miitelalters. Hgg. Andreas Hammer/Stephanie Seidl. Heidelberg: Winter (Beihefte zur
GRM 42). S. 143-179. Zur Funktion der Drachenkimpfe im Hinblick auf die Positionie-
rung des Protagonisten in der Gemeinschaft vgl. Astrid Lembke (2015) ,Drachen. Begeg-
nungen im Mittelalter und in der Moderne®. Tier im Text. Exemplaritit und Allegorizitd lite-
rarischer Lebewesen. Hgg. Hans Jiirgen Scheuer/Ulrike Vedder. Bern u.a.: Peter Lang (Publi-
kationen zur Zeitschrift fiir Germanistik N.F. 29). S. 61-80.

Dazu, dass es flir das Mittelalter angemessener wire, nach der Wahrheit und nicht der
Wirklichkeit von Naturdingen zu fragen, vgl. Christoph Gerhardt (1988) ,Gab es im Mit-
telalter Fabelwesen?”. Wirkendes Wort 38. S. 156-171.

3 Zu Recht mahnt Miller an, das Problem ,historisch differenter Wirklichkeitsmodelle®
nicht mit dem ,Fiktionalititsproblem® zu vermengen. Vgl. Jan-Dirk Miiller (2004) ,Litera-
rische und andere Spiele. Zum Fiktionalititsproblem in vormoderner Literatur®. Poetica 36.
S. 281-312, hier S. 282, Anm. 5. Allerdings stehen heutige Auffassungen davon, was im
Mittelalter als fiktional gegolten haben mag, in einer Wechselwirkung mit der Einschit-
zung des zeitgenossischen Wahrheits- und Wirklichkeitsverstindnisses. Vgl. dazu Sonja
Glauch (2014 [2015]) ,Fiktionalitit im Mittelalter; revisited”. Poetica 46. S. 85-139, hier S.
130-132. - ,Faktual® wird hier und im Folgenden gleichbedeutend mit ,nicht-fiktional®
verwendet. Vgl. dazu Tobias Klauk/Tilmann Koppe (2014) ,Bausteine einer Theorie der

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 HENRIKE MANUWALD

wendig fiktive Elemente enthalten mussen,* jedoch gelten phantastische Text-
elemente als relativ sichere Kennzeichen fur Fiktionalitit.> In der heutigen Lite-
ratur (von Neubearbeitungen ilterer Sagenstoffe einmal abgesehen) wiirde man
Drachen jedenfalls in der Fantasy-Literatur verorten. Bei der mittelalterlichen Li-
teratur hingegen muss nicht nur der Realittsstatus von Drachen geklirt werden.
Dartiber hinaus ist auch zu fragen, welche Schliisse daraus zu ziehen sind: Wiir-
de eine Fiktivitit von Drachen auch bei mittelalterlichen Texten gegen die Fak-
tualitit dieser Texte sprechen? Und ist es tiberhaupt angemessen, mittelalterliche
Texte der bindren Einteilung faktual/fiktional unterziehen zu wollen? In jiings-
ten Beitrdgen zur medidvistischen Fiktionalititsdebatte ist das geleugnet worden.®
— Ich mochte das Motiv des Drachenkampfes nutzen, um an exemplarischem
Material fir die deutschsprachige Literatur des Mittelalters einen Problemaufriss
zu bieten und auf dieser Grundlage dann meine Position zur Frage der tiberzeit-
lichen Giiltigkeit der Opposition von ,fiktional‘ und ,faktual® zu formulieren.”
Die Forschungslage zur Fiktionalitit aus medidvistischer Perspektive wurde von
Jan-Dirk Miller bereits 2004 als uniibersichtlich charakterisiert.® Die folgenden
Uberlegungen konnen immerhin auf zwei aktuellen Analysen der Forschungsdis-
kussion aufbauen, in denen die Verfasser zugleich selbst Stellung beziehen: Timo

Fiktionalitat®. Fiktionalitit. Ein interdisziplindres Handbuch. Hgg. Dies. Berlin/Boston: de

Gruyter (Revisionen 4). S. 3-31, hier S. 5 f.

Geleugnet wird das z.B. von Kablitz und Bareis (mit je unterschiedlichem fiktionalitits-

theoretischem Rahmen). Vgl. Andreas Kablitz (2003) ,Kunst des Moglichen: Prolegomena

zu einer Theorie der Fiktion®. Poetica 35. S. 251-273, hier S. 261; Alexander Bareis (2008)

Fiktionales Erziblen. Zur Theorie der literarischen Fiktion als Make-Believe. Goteborg: Goteborgs

Universitet: Acta Universitatis Gothoburgensis (Goteborger germanistische Forschungen

50). S. 61-63. Zipfel betrachtet Fiktivititsfaktoren dagegen als notwendige Voraussetzung

fir die Fiktionalitit eines Textes. Vgl. Frank Zipfel (2001) Fiktion, Fikiivitds, Fiktionalitit.

Analysen zur Fiktion in der Literatur und zum Fiktionsbegriff in der Literaturwissenschafi. Berlin:

Erich Schmidt (Allgemeine Literaturwissenschaft - Wuppertaler Schriften 2), bes. S. 113 f.

5 Vgl. Zipfel (2001). S. 109-113. Dass phantastische Elemente dazu einladen, einen Text als
fiktional zu rezipieren, wird auch von Bareis (2008). S. 62 f.; 75 f. zugestanden.

6 Vgl. Sonja Glauch (2014) ,Fiktionalitit im Mittelalter®. Fiktionalitiit. Ein interdiszipliniires

Handbuch. Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Koppe. Berlin/Boston: de Gruyter (Revisionen 4).

S. 384-418, hier S. 384-393. Vgl. auflerdem jiingst Manuel Braun (2015) ,Der Glaube an

Heroen und Minnende als ,Glaube der anderen‘. Zugleich ein Beitrag zur medidvistischen

Fiktionalititsdiskussion®. Interpassives Mittelalter? Interpassivitit in medidvistischer Diskussion.

Hg. Silvan Wagner. Frankfurt am Main u.a.: Peter Lang (Bayreuther Beitrige zur Litera-

turwissenschaft 34). S. 83-111, hier S. 91-99.

Der einflihrende und zugleich pointierte Charakter des Tagungsbeitrags wurde beibehal-

ten. Im vorgegebenen Rahmen konnen manche der von der Frage nach der Fiktionalitit

bertihrten, hochkomplexen Problemfelder (vom Wirklichkeitsverstindnis bis zum Wahr-
heitsbegriff) lediglich angerissen werden. Nach 2014 erschienene Literatur konnte nur
noch selektiv beriicksichtigt werden.

8 Vgl. Miiller (2004). S. 281-283. Vgl. auch Kienings skeptische Einschitzung der For-
schungslage: Christian Kiening (2012) ,Rezension zu: Ursula Peters, Rainer Warning
(Hgg.): Fiktion und Fiktonalitit in den Literaturen des Mittelalters. Jan-Dirk Miiller zum
65. Geburtstag, Miinchen: Fink 2009, 472 S.“. Beitrige zur Geschichte der deutschen Sprache
und Literatur 134. S. 116-118, hier S. 116.

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DRACHE ALS HERAUSFORDERUNG FUR FIKTIONALITATSTHEORIEN 67

Reuvekamp-Felbers 2013 in der Zeitschrifi fiir deutsche Philologie erschienener Rezen-
sionsaufsatz ,,Zur gegenwartigen Situation medidvistischer Fiktionalititsforschung.
Eine kritische Bestandsaufnahme® und Sonja Glauchs Beitrag in dem von Tobias
Klauk und Tilmann Képpe herausgegebenen interdisziplindren Handbuch zur Fik-
tionalitir* (2014).19 Reuvekamp-Felber und Glauch gehen jeweils von einem prag-
matischen Fiktionalititskonzept aus, indem sie betonen, dass Fiktionalitit Texten
in der Kommunikationspraxis zugeschrieben werde.!! Ein solches Konzept wird
auch hier zugrunde gelegt, wenn angenommen wird, dass bei einer solchen Zu-
schreibung Texte davon entbunden sind, auf ihrer propositionalen Ebene Aussa-
gen uber die Wirklichkeit zu machen, die Geltung!? beanspruchen.!® Bei einem

10

11

12

13

Timo Reuvekamp-Felber (2013) ,Diskussion. Zur gegenwirtigen Situation medidvistischer
Fiktionalititsforschung. Eine kritische Bestandsaufnahme®. Zeitschrift fiir dentsche Philologie
132.3. S. 417-444.

Glauch (2014). Dieser Beitrag dient im Folgenden als Bezugspunkt. Die erweiterte Fassung
(Glauch 2014 [2015]), die erst 2015 herauskam, wurde erginzend herangezogen. — Vgl. au-
Rerdem Perspektivierungen der Forschungslage innerhalb von Studien zu einzelnen Texten
oder Textgruppen, u.a. Mathias Herweg (2010) Wege zur Verbindlichkeit: Studien zum deutschen
Roman um 1300. Wiesbaden: Reichert 2010 (Imagines medii aevi 25). S. 188-210; Rachel
Raumann (2010) Fictio und historia in den Artusromanen Hartmanns von Awue und im ,,Prosa-
Lancelot*. Tubingen/Basel: Francke (Bibliotheca Germanica 57). S. 1-34; Christian Schnei-
der (2013) ,Fiktionalitit, Erfahrung und Erzdhlen im ,Lanzelet” Ulrichs von Zatzikhoven®.
Fiktionalitit im Artusroman des 13. bis 15. Jabrbunderts. Romanistische und germanistische Perspek-
tiven. Hgg. Martin Przybilski/Nikolaus Ruge. Wiesbaden: Reichert (Trierer Beitrige zu den
historischen Kulturwissenschaften 9). S. 61-82, hier S. 61-65; Braun (2015). S. 91-99.
Reuvekamp-Felber (2013). S. 421; Glauch (2014). S. 387. Auch das Konzept der skalierten
Fiktionalitit will sie als pragmatisch verstanden wissen, argumentiert aber doch mit der Re-
ferentialidt der Texte, wenn sie davon ausgeht, dass ,narrative Entwiirfe als umso fiktiona-
ler behandelt [wurden], desto geringer ihre Uberschneldungen mit dem Wissen tiber diese
Welt waren, und als umso seridser, desto mehr sie durch anderweitiges Weltwissen authen-
tisiert waren“ (ebd. S. 406-410, Zitat auf S. 409). Zu pragmatischen Ansitzen in der Fikti-
onalititstheorie und deren Stellenwert in der romanistischen und germanistischen Media-
vistik vgl. Mark Chinca (2003) ,Mogliche Welten: Alternatives Erzihlen und Fiktionalitit
im Tristanroman Gottfrieds von Stralburg®. Poetica 35. S. 307-333, hier S. 309-317.

Zum Verhiltnis von Geltung und Wahrheit in der Philosophie vgl. Christoph Lumer (2010)
»Geltung, Giiltigkeit®. Enzyklopidie Philosophie. Hg. Hans Jorg Sandkiihler, 2., iiberarb. und
erw. Aufl. Hamburg: Meiner. S. 811-818. Im Folgenden wird ,Geltung® als pragmatische
Kategorie verstanden, d.h., es geht nicht um eine tatsichliche Wirklichkeitsentsprechung,
sondern darum, ob ein solcher Anspruch anerkannt wird. Zur ,Geltung’ im Sinne der Aner-
kennung von Autoritit in Sozialsystemen vgl. Beate Kellner/Peter Strohschneider/Franziska
Wenzel, Hgg. (2005) Geltung der Literatur. Formen ihrer Autorisierung und Legitimierung im Mit-
telalter. Berlin: Erich Schmidt (Philologische Studien und Quellen 190).

Vgl. dazu Miiller (2004). S. 288; Schneider (2013). S. 63; Braun (2015). S. 92 (mit weiterer
Literatur). Damit ist nicht ausgeschlossen, dass als fiktional erachtete Texte auf den ver-
schiedensten Ebenen — von Schauplitzen bis hin zu Wertesystemen - auf die auflersprach-
liche Wirklichkeit referieren. Vgl. dazu z.B. Zipfel (2001). S. 82-102; Chinca (2003). S.
316; Miiller (2004). S. 297-299; Andreas Kablitz (2009) ,,Bella menzogna. Mittelalterliche
allegorische Dichtung und die Struktur der Fiktion (Dante, ,,Convivio® - Thomas Mann,
»Der Zauberberg® — Aristoteles, ,,Poetik“)“. Literarische und religiose Kommunikation in Mit-
telalter und Frither Neuzeit. DFG-Symposion 2006. Hg. Peter Strohschneider. Berlin/New
York: de Gruyter. S. 222-271, hier S. 226 f.

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68 HENRIKE MANUWALD

kommunikationspragmatischen Ansatz ergeben sich fur die Mediavistik allerdings
gravierende methodologische Probleme, denn eine derartige Praxis lasst sich fiir
mittelalterliche Texte nur hochst liickenhaft rekonstruieren.!* Zwar koénnen bei-
spielsweise planmiflig angelegte Sammelhandschriften Anhaltspunkte dafiir bie-
ten, welche Texte als ,dhnlich® empfunden wurden, aber die Interpretation der Be-
funde steht und fillt damit, welches Fiktionalititsbewusstsein man ansetzt.1>

Reuvekamp-Felber, der — in Anlehnung an die von ihm rezensierten Studien!®
- vor allem Beispiele aus dem hofischen Roman, der Chronistik und dem Min-
nesang heranzieht, wendet sich gegen ein tbergreifendes Alterititsparadigma:
Zwar inderten sich die Modi und Regularien literarischer Fiktion, grundsitzlich
seien die Kategorien ,fiktional® und ,faktual® jedoch auch fiir mittelalterliche Tex-
te giltig. Nach Glauch ,geht® jedoch diese ,Opposition® an vielen mittelalterli-
chen Texten ,vorbei’, insbesondere an Sagen, Mythen und Legenden:

Zwar ist anzunehmen, dass Mythen- und Sagenerzihlungen geglaubt wurden - aber da
sie in einem andersartigen Welt- und Geschichtsverstindnis verankert waren, wurden sie
eben nicht als Erzihlungen von (falsifizierbaren historischen) Fakten verstanden. Damit
kollabiert hier die Unterscheidung von Faktualitit und Fiktionalitit. Anders gesagt: an
dem traditionalen, archaischen miindlichen Erzihlen, an dem das volkssprachige Mit-
telalter noch Anteil hat, geht die Opposition ,faktual’/,fiktional® vorbei, und damit ver-
lieren auch beide Begriffe ihren Sinn.1”

Auf die Engfuihrung von Faktualitit und Faktizitit, die Glauch hier vornimmt,
wird zuriickzukommen sein. Im Folgenden steht die Auseinandersetzung mit ih-
ren Thesen im Mittelpunkt, da der Kollaps der Faktual/Fiktional-Unterscheidung
- sogar wenn er nur in dem von Glauch angenommenen Spezialfall eintrite, dass
die Texte ,Wissen iber die Welt“ ,unter dem Vorzeichen einer vorwissenschaft-
lichen Wirklichkeitsauffassung® konstituierten!® — gravierende Konsequenzen fur
das Projekt einer Geschichte der Fiktionalitit hitte.

Eine grundlegende Schwierigkeit bei dem Versuch, das Fiktionalititsbewusstsein
mittelalterlicher Rezipienten volkssprachiger Texte zu rekonstruieren, besteht dar-

14 Vel zusammenfassend Braun (2015). S. 93 f. Nicht zuletzt aus diesem Grund plidiert
Schneider (2013) dafiir, gerade bei mittelalterlichen Texten mit einem Begriff von Fiktio-
nalitdt im Sinne von Erfahrungshaftigkeit zu operieren.

15" Vgl. Reuvekamp-Felber (2013). S. 419-421 (mit weiterer Literatur). Reuvekamp-Felber ist

zuversichtlicher, was die Aussagekraft von Uberlieferungsverbiinden angeht; skeptisch da-

gegen Braun (2015). S. 94, Anm. 60.

Stefanie Schmitt (2005) Inszenierungen von Glaubwiirdigkeit. Studien zur Beglanbigung im spit-

hifischen und friibneuzeitlichen Roman. Tubingen: Niemeyer (Miinchener Texte und Unter-

suchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 129); Sonja Glauch (2009) An der

Schwelle zur Literatur. Elemente einer Poetik des hofischen Erziblens. Heidelberg: Winter (Stu-

dien zur historischen Poetik 1); Raumann (2010).

Glauch (2014). S. 390. Mit einem chronologischen Entwicklungsmodell operieren auch

Ansitze, nach denen im mittelalterlichen ,Literatursystem® Ausdifferenzierungen fehlten,

die eine klare Unterscheidung zwischen Fiktionalitit und Faktualitit erlaubten. Vgl. Miil-

ler (2004). S. 285; zusammenfassend Braun (2015). S. 98.

18 Vel. Glauch (2014). S. 390.

16

17

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DRACHE ALS HERAUSFORDERUNG FUR FIKTIONALITATSTHEORIEN 69

in, dass man nicht auf systematischen Selbstbeschreibungen, also etwa eine aus-
formulierte Poetik des hofischen Romans, zugreifen kann. Die Forschung hat sich
deshalb auf selbstreflexive Passagen in Erzihltexten gestiitzt, die aber immer im
Kontext ihrer textimmanenten Funktion gesehen werden missen.!” Auflerdem
werden Auflerungen aus (nicht unbedingt zeitgleichen) lateinischen Texten heran-
gezogen, die ihrerseits im Kontext bestimmter Argumentationsabsichten stehen.
Dariiber hinaus ist - trotz aller Berithrungspunkte zwischen lateinischer Schriftkul-
tur und volkssprachiger Literatur — nicht zu kldren, ob die Aussagen in den lateini-
schen Texten die diskursiven Praktiken fuir volkssprachige Texte prigten.?® Das gilt
auch fur die priskriptiven Poetiken, in denen der fabula-Begriff (mit unterschiedli-
chen inhaltlichen Fillungen) immer wieder diskutiert wird. Meist wird, angelehnt
an die Dreigliederung der Erzihlarten der antiken Rhetorik, eine Trias von historia,
argumentum und fabula angesetzt: Danach kommen zu bistoria, die sich auf tatsich-
liche Ereignisse beziehe, das argumentum als Erzihlung von Moglichem, aber nicht
Eingetretenem, und die fabula als Erzihlung von Wirklichkeitswidersprechendem
hinzu.?! Man hat also mit der Gleichzeitigkeit unterschiedlicher Konzeptionalisie-
rungen von Fiktionalitit oder verwandten Phinomenen zu rechnen. Schon des-
halb verbieten sich verallgemeinernde Aussagen tiber ,das Mittelalter’. Auflerdem
sind angesichts der breiten chronologischen Streuung der Erzihltexte jeweils un-
terschiedliche Rezeptionsgemeinschaften anzunehmen.??

Dieselben Vorbehalte missen fir den Versuch gelten, den Realititsstatus von
Drachen fiir ,das Mittelalter® kliren zu wollen. In seiner Dissertation Der Drache in
der mittelalterlichen Literatur Europas (2014) benutzt Timo Rebschloe naturkundliche
Texte (vorwiegend in lateinischer Sprache) als Priifstein fur dieses Problem, wobei
er selbst darauf hinweist, dass mittelalterliche Naturkunde nicht von Philosophie
und Theologie zu trennen sei.?3 Zusammenfassend kann man sagen, dass in mit-

19" Vgl. dazu Anne Sophie Meincke (2007) ,Narrative Selbstreflexion als poetologischer Dis-
kurs: Fiktionalititsbewusstsein im >Reinfried von Braunschweig“. Zeitschrift fiir deutsches
Altertum 136 (2007). S. 312-351, hier S. 312-328; Glauch (2014). S. 395; Braun (2015). S.
95-98. Welche Riickschliisse auf den Umgang mit Fiktionalitit gezogen werden konnen,
ist fur die selbstreflexiven Passagen ebenso umstritten wie fir die Wahrheitsbeteuerungen,
die mittelalterliche deutsche Texte durchziehen (vgl. dazu Glauch 2014 [2015]. S. 135 f.).

20 Vgl. dazu Reuvekamp-Felber (2013). S. 419-421; Glauch (2014). S. 388 f.; Braun (2015). S.
93.

21 Vgl. dazu Reuvekamp-Felber (2013). S. 420; Glauch (2014). S. 410 f. Die Definitionen der
Leitbegriffe in den lateinischen Poetiken des Mittelalters sind keineswegs einheitlich. Vgl.
Piivi Mehtonen (1996) Old Concepts and New Poetics. Historia, Argumentum, and Fabula in
the Tuwelfth- and Early Thirteenth-Century Latin Poetics of Fiction. Helsinki: Societas
Scientiarum Fennica (Commentationes Humanarum Litterarum 108).

22 Vgl. Glauch (2014). S. 391.

23 Vgl. Timo Rebschloe (2014) Der Drache in der mittelalterlichen Literatur Europas. Heidelberg:
Winter. S. 109-123. Zu dem Realititsstatus, der Drachen ,,an der Wende zur neuzeitlichen
Naturwissenschaft® (S. 1) zugeschrieben wurde, vgl. aulerdem grundlegend Paul Michel
(2009) ,Was zur Beglaubigung dieser Historie dienen mag. Drachen bei Johann Jacob
Scheuchzer®. Good Dragons are Rare. An Inquiry into Literary Dragons East and West. Hgg.
Fanfan Chen/Thomas Honegger. Frankfurt am Main u.a.: Peter Lang. S. 119-170; Bernd

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70 HENRIKE MANUWALD

telalterlichen Beschreibungen der Tierwelt — in Ubereinstimmung mit antiken Tex-
ten — die Existenz von Drachen nicht in Zweifel gezogen wird. Albertus Magnus
(De animalibus, Buch XXV) verwendet sogar physikalische Kriterien, um zu disku-
tieren, ob Drachen fliegen kdnnten.?* Lateinisch draco kann allerdings auch ,grof3e
Schlange® bedeuten, und die Drachen werden als Schlangenart behandelt und da-
mit gattungstypologisch an die Erfahrungswirklichkeit herangertickt.?> Mit ihrer
angenommenen enormen Grofle und anderen Eigenschaften wie ihrem heiflen,
giftigen Atem fallen sie jedoch aus der Alltagswirklichkeit heraus. Dementspre-
chend verorten sie die Autoren unisono am Rand der Welt.?6 Das naturkundliche
Wissen tiber den Drachen gehort also zu jenem Fremd-Faszinierenden, aber nicht
Nachpriifbaren, das nach Glauch auch ,Dichtersinger” vermittelten. Ihrer Auffas-
sung nach ,lduft das Konzept des Faktualen® angesichts solcher Wissensbestinde
sweitgehend ins Leere“.?” Grundlage fur diese Skepsis ist die Annahme, dass das
Faktuale mit dem ,Anspruch auf Wirklichkeitsentsprechung® gleichzusetzen sei,
wobei sie an eine ,gemeinsame Wirklichkeit“ denkt.? Zu dieser gemeinsamen
Wirklichkeit scheint jedoch auch das Wissen zu gehoren, dass es Drachen gibt,
nur eben nicht um die Ecke! Der Anspruch auf Faktizitdt von Drachen scheint mir
nicht tangiert, auch wenn ihnen der Rang des Aufergewohnlichen zukommt. Al-
lenfalls kann man aus der ,Domestizierung’ (der Drache als Schlangenart) oder
seiner Verortung am Rand der Welt auf einen Plausibilisierungsbedarf schlieflen.
Wenn man nachvollziehen will, worin das Wissen, dass es Drachen geben
miisse, wurzelt, wird man auf mythische Urspriinge stoflen, die sicherlich fur
heldenepische Ausprigungen des Drachenkampf-Motivs von hoher Relevanz
sind. Wegen des besonderen Wahrheitsanspruchs biblischer Texte mochte ich
hier aber der Frage nachgehen, inwiefern die Existenz von Drachen auf dieser
Grundlage gesichert werden konnte. Weder das Hebridische noch das Griechi-
sche kennen ein Wort, das eindeutig mit ,Drache’ zu iibersetzen wire. Das Be-
deutungsspektrum von griechisch 8pdxwv korrespondiert mit dem von lateinisch
draco, umfasst also auch die Bedeutung ,grofe Schlange‘.?? Wegen dieser termi-
nologischen Unbestimmtheit ist fur etliche Bibelstellen umstritten, ob tiberhaupt
von einem Drachen die Rede ist.3? Relativ sicher ist das bei einer Passage aus der

Roling (2010) Drachen und Sirenen. Die Rationalisierung und Abwicklung der Mythologie an den
europdischen Universitéiten. Leiden/Boston: Brill (Mittellateinische Studien und Texte 42). S.
551-651.

24 Vagl. Roling (2010). S. 577-579; Rebschloe (2014). S. 118-120.

25> Vgl. Christian Hiinemorder (1986) ,Drache. B. Spitantike und mittelalterliche (gelehrte la-
teinische) Tradition“. Lexikon des Mitielalters, Bd. 3. Miinchen/Ziirich: Artemis & Winkler.
Sp. 1340 f.

26 Vgl. Rebschloe (2014). S. 144-148.

27 Vgl. Glauch (2014). S. 390; zustimmend Braun (2015). S. 99.

28 Vgl. Glauch (2014). S. 389.

29 Vgl. Hitnemorder (1986). Sp. 1340; Rebschloe (2014). S. 32; 62 f., Anm. 256. Vgl. dazu
auch Roling (2010). S. 566 f.

30 Vgl Rebschloe (2014). S. 60-70.

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DRACHE ALS HERAUSFORDERUNG FUR FIKTIONALITATSTHEORIEN 71

Offenbarung des Johannes der Fall, bei der die Gestalt dieses Wesens auch niher
beschrieben wird:

et visum est alind signum in caelo / et ecce draco magnus rufus habens / capita septem et cornua
decem / et in capitibus suis septem diademata (Apc 12,3)31

Und es erschien ein anderes Zeichen am Himmel: siehe, ein Drache, grof§ und feuerrot,
der hatte sieben Kopfe und zehn Horner und auf seinen Kopfen sieben Diademe.

Der Drache hat auflerdem einen Schwanz, mit dem er ein Drittel der Sterne vom
Himmel fegt (Apc 12,4). Von Michael und seinen Engeln wird er aber dann auf
die Erde geworfen (wo er die apokalyptische Frau weiter verfolgt):

et factum est proelium in caelo / Michabel et angeli eius proeliabantur cum dracone / et draco
pugnabat et angeli eius / et non valuerunt neque locus inventus est eorum amplius in caelo / et
protectus est draco ille magnus serpens antiquus gui vocatur Diabolus et Satanas / qui seducit uni-
versum orbem / proiectus est in terram et angeli eius cum illo missi sunt (Apc 12,7-9)

Und es kam zu einem Kampf im Himmel, Michael und seine Engel kimpften mit dem
Drachen, und der Drache kimpfte und seine Engel, und sie waren nicht stark genug,
und es gab keinen Platz mehr fiir sie im Himmel, und hinausgestoflen wurde jener gro-
Be Drache - die alte Schlange -, der Teufel und Satan genannt wird und die gesamte
Welt in Versuchung fithrt, heruntergestoffen wurde er auf die Erde, und seine Engel
sind mit ithm (hinunter) geschickt worden.

Der Drache wird in dieser Passage zunichst mit einer Schlange gleichgesetzt und
dann mit dem Teufel identifiziert, d.h., die Bedeutung des Erzahlten wird expli-
zit gemacht. Wenn man den Realititsstatus der Drachenfigur kliren will, ist zu
beachten, dass die Drachenepisode als Zeichen (signum, Apc 12,3) eingefithrt
wird und auflerdem Teil einer Visionsschilderung ist. Deren Wahrheitsanspruch
besteht nicht nur darin, dass Johannes alles genauso gesehen und gehort habe,
wie es aufgezeichnet ist, sondern erstreckt sich auch darauf, dass das, was er ge-
schaut habe, eintreten werde: Gott habe es Jesus offenbart, und der wiederum
habe es Johannes Giber einen Engel vermittelt (significavit, Apc 1,1).

Die Figur des Drachen begegnet hier also in einem Text, der keineswegs davon
entbunden ist, wahre Sachverhalte zum Inhalt zu haben. Diese Sachverhalte schei-
nen jedoch vor allem auf einer Ebene zu liegen, die hinter dem sensus litteralis zu
finden ist (dass das jedenfalls im Mittelalter so empfunden wurde, belegen die zahl-
reichen Auslegungsbemiithungen flir den Offenbarungstext). Aus dem Text ldsst
sich deshalb zwar sehr wohl die Existenz des Teufels ableiten, die von Drachen aber
nur insoweit, als das Konzept eines Drachen als bekannt vorausgesetzt wird.

31 Der Vulgata-Text wird zitiert nach: Roger Gryson u.a., Hgg. (2007) Biblia Sacra iuxta vulga-

tam versionem, unter Mitarbeit von B. Fischer, I. Gribomont, H.F.D. Sparks und W. Thiele
hg. von Robert Weber, 5., verb. Aufl. hg. von R. G. u.a. Stuttgart: Deutsche Bibelgesell-
schaft. — Zu moglichen Quellen fiir die Mehrkopfigkeit des Drachen vgl. Regina Deckers
(2015) ,Der Drache in Mythologie und Kunst®. Monster. Fantastische Bilderwelten zwischen
Grauen und Komik (Ausstellungskatalog Niirnberg 2015). Hgg. Peggy Grofle u.a. Niirnberg:
Germanisches Nationalmuseum. S. 60-85, hier S. 63.

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72 HENRIKE MANUWALD

Ich kann die Frage des Stellenwerts des sensus litteralis in der Offenbarung des Jo-
hannes hier nicht angemessen erdrtern,?2 habe den Text aber gleichwohl herange-
zogen, weil sich eine umfassende Theorie fiktionalen und faktualen Erzdhlens
auch solchen komplexen Fillen stellen miisste. Die Offenbarung gehort gewiss zu
der Klasse von Texten, von denen Glauch sagen wiirde, dass die Unterscheidung
von Faktualitit und Fiktionalitit ,kollabiere’. In der Tat kann man sich fragen,
ob diese Unterscheidung hier weiterfiihrend ist.33 Ich mochte aber zu bedenken
geben, dass sie nur dann als vollkommen unangemessen betrachtet werden kann,
wenn man Faktualitit an Faktizitit bindet. Genauso wie Fiktionalitit aber nicht
notwendig an das Fiktive gekoppelt ist, sollte auch zwischen Faktualitit und Fak-
tizitdt differenziert werden. Sind fiktionale Texte wahrheitsindifferent (jedenfalls
auf der propositionalen Ebene), gilt das im Umkehrschluss fiir faktuale nicht: Th-
re Geltung ist davon abhingig, inwieweit man ihnen zutraut, das Wahrheitskrite-
rium zu erfillen.3* Je nach Rezeptionsgemeinschaft kann daftir die Korrespon-
denz mit historischen Fakten ausschlaggebend sein, sie muss es aber nicht.3?
Wenn man die Kategorie der Faktualitit an den Wahrheitsanspruch und die Gel-
tung eines Textes bindet, konnte man die Offenbarung des Johannes durchaus als
faktualen Text betrachten. Sein Wahrheitsanspruch griindet sich nicht nur auf
der Autoritit der christlichen Lehre, sondern auch auf der Authentizitit der Vi-
sion. Sogar die ,dufleren Fakten® sind also wichtig, nur betreffen sie nicht den
hier interessierenden Drachenkampf.

Fir die Tradition der christlichen Drachenkampfmotivik bedeutet die beson-
dere Erzdhlhaltung in der Offenbarung des Johannes, dass in der Urszene das Mus-
ter ,Engel tiberwindet Teufel® wichtiger ist als die Faktizitit des Drachenkampfes.
Bei den zahlreichen Heiligenlegenden, die von einer Uberwindung eines Dra-
chen durch den Heiligen erzihlen, ist der Anspruch auf Faktualitit dagegen star-

32 Zur Diskussion iiber mogliche Zusammenhinge von Fiktionalitit und Konzepten des
mehrfachen Schriftsinns, der integumentum-Lehre sowie Theorien zum uneigentlichen
Sprechen vgl. Glauch (2009). S. 169-175; (2014). S. 397 f.; Braun (2015). S. 93 (jeweils mit
weiterer Literatur).

33 In den Apologien der Dichtung von Dante (im Convivio; vgl. Kablitz [2009]. S. 227-234)
und Boccaccio (in der Genealogia deorum gentilium, Buch 14) wird gerade die Parallelitit der
Offenbarung und der Dichtung betont: So argumentiert Boccaccio, der Text der Offenbarung
scheine auf der Oberfliche der ,Wahrheit® zu widersprechen, dahinter verberge sich aber
eine andere Art von Wahrheit. Dementsprechend sei auch der Ligenvorwurf gegeniiber
den Dichtern unangemessen. Vgl. Brigitte Hege (1997) Boccaccios Apologie der heidnischen
Dichtung in den Genealogie deorum gentilium. Buch XIV: Text, Ubersetzung, Kommentar und
Abhandlung. Tibingen: Stauffenburg-Verlag. Kap. 13. S. 92-105. Dante hebt den fiktiven
Charakter der Dichtung (bella menzogna) von der ,Faktizitit® (so Kablitz ebd. S. 229) des
Bibeltextes ab, wodurch doch so etwas wie eine Unterscheidung zwischen Fiktionalitit
und Faktualitit eingefithrt zu werden scheint; allerdings wird auch der Dichtung auf der
Auslegungsebene ein klarer Wahrheitsanspruch zugewiesen. Zum Konzept der bella men-
zogna vgl. auch Glauch (2014). S. 412 f.

34 Zum viel diskutierten Verhiltnis von (fiktionaler) Literatur und Wahrheit s.u. S. 79-81.

35 Zu fiktiven Erzihlungen im Mittelalter, die historische Geltung beanspruchen, vgl. Miiller
(2004). S. 296 f.; Reuvekamp-Felber (2013). S. 430; Glauch 2014 (2015). S. 131.

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DRACHE ALS HERAUSFORDERUNG FUR FIKTIONALITATSTHEORIEN 73

ker an Faktizitit gebunden, da durch die historische Einordnung des Geschehens
Historizitit evoziert wird. Exemplarisch sei nur auf die Silvesterlegende verwie-
sen, fur die die (nach heutiger Einschitzung ahistorische) Rolle Silvesters bei der
Bekehrung Konstantins so zentral ist, dass sie sogar bei der Filschung der Kon-
stantinischen Schenkung instrumentalisiert wurde. In der legendarischen Uber-
lieferung wird Silvester auch die wundersame Uberwindung eines Drachen zuge-
schrieben.?® Man konnte zwar argumentieren, dass die historischen Versatzstiicke
(die sich schliellich auch in fiktionalen Texten finden kénnen) noch lange nicht
bedeuten miissten, dass der Episode von der Uberwindung des Drachen dieselbe
Historizitit zukommen misste. Doch gibt es Erzidhlungen, die genau darauf hin-
arbeiten. Das ist bei einer besonderen Form der Uberlieferung der Silvesterle-
gende der Fall, nimlich der Einbettung der Legende in die sogenannte Kaiser-
chronik, eine wohl um 1150 in Regensburg abgefasste Reimchronik, fiir die man
einen Kleriker als Verfasser vermutet.3” Dort ist der Versuch, die Legendenwahr-
heit zu historisieren, besonders ausgeprigt.
Die Drachenepisode wird folgendermafien eingeleitet:

Die wile daz sancte Silvester In der Zeit, als der Heilige Silvester
ze Réme bibes was — Papst in Rom war
daz buoch chundet uns daz - — das sagt uns die schriftliche Quelle -,
die haidenscaft er bechérte, bekehrte er die Heiden
die cristen er wol lérte und war den Christen ein guter Lehrer,
unz sich ain trache di nopte bis sich ein Drache dort herumtrieb,
der di cristen barte getruopte der die Christen in grofle Sorge versetzte.
niemen getorste ze Rome iz der stete chomen, Niemand konnte es wagen, die Stadt Rom zu ver-
lassen,
er nebéte an der stete den lip verlorn. ohne auf der Stelle das Leben zu verlieren.

(Kaiserchronik, vv. 10511-10518)38

36 Vgl. dazu Hammer (2010). S. 155-157; Susanne Kobele (2012) ,Die Illusion der
,einfachen Form‘. Uber das isthetische und religiose Risiko der Legende®. Beitrige zur Ge-
schichte der deutschen Sprache und Literatur 134. S. 365-404, hier S. 375, Anm. 31; S. 384-
387; Rebschloe (2014). S. 73 f.

37 Vgl. Eberhard Nellmann (1983) ,Kaiserchronik®, 2Verfasserlexikon, Bd. 4. Berlin: de Gruy-
ter. Sp. 949-964 (Nachtrige in Bd. 11 [2004], Sp. 825, und in der Verfasserdatenbank);
Mark Chinca/Christopher Young (2016) ,Uses of the Past in Twelfth-Century Germany:
The Case of the Middle High German Kaiserchronik®. Central European History 49. S. 19-
38, hier S. 19.

38 Der Text ist zitiert nach Edward Schroder, Hg. (1892) Deutsche Kaiserchronik. Hannover:
Hahn (Monumenta Germaniae Historica [Scriptores 8], Deutsche Chroniken und andere
Geschichtsbiicher 1,1) [Nachdruck: Miinchen 2002: Monumenta Germaniae Historica].
Schroder bietet den Text der iltesten Rezension (A); eine Neuausgabe (aller drei Rezensi-
onen) von Mark Chinca und Christopher Young ist in Vorbereitung (http://hercules.mml.
cam.ac.uk/german/research/kaiserchronik, Stand: 02.04.2015). Ich danke Mark Chinca fiir
Auskiinfte zur Drachen-Episode in allen drei Rezensionen. In A liegen demnach keine
signifikanten Sinnvarianten gegeniiber dem von Schroder edierten Text vor.

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74 HENRIKE MANUWALD

Die im Folgenden erzihlten Ereignisse, fur die eine schriftliche Quelle angege-
ben wird, werden chronologisch in die Phase des Papsttums von Silvester einge-
ordnet. Auch der Ort ist eindeutig referenzialisierbar. Daraus, dass der Drache
die Bewohner Roms daran hindert, die Stadt zu verlassen, ist zu schlieflen, dass
er vor den Toren lauert. In der Tat liegt seine Hohle nicht weit von Rom, denn
Silvester verfolgt den Drachen bis zum Mendelberg, wie es spiter heifdt (vv.
10580-10584), also einer Pilgern im Mittelalter unter diesem Namen (mons gau-
dii) bekannten Anhohe nicht weit von der Peterskirche.??

Die Faktenanreicherung hinsichtlich der Datierung und Lokalisierung des Ge-
schehens lduft den in den naturkundlichen Werken angewandten Strategien zur
Rationalisierung des Drachen zuwider. Denn nach den prizisen Angaben der
Kaiserchronik hat man als Rezipient die Existenz von Drachen auch in mitteleu-
ropdischen Breiten zu akzeptieren. Allerdings steigert der grofle zeitliche Ab-
stand die Plausibilitit. Und die Stilisierung des Drachen als teuflisches Wesen
macht ihn unabhingig von den geographischen Gegebenheiten zu einem Wesen
aus einer anderen Welt.40

Fir den Sinn des Erzihlten sind die so sorgfiltig referierten dufleren Fakten
nicht sehr relevant. Es geht vielmehr um die Bewdhrung Silvesters: Angesichts
der Bedrohung durch den Drachen zweifeln etliche Christen, die in ihrem Glau-
ben noch nicht gefestigt sind. Silvester ruft daraufthin die Leute zusammen und
befiehlt ein dreitdgiges Fasten, Bittginge mit Kreuzen, das Verteilen von Almo-
sen und Enthaltsamkeit. Am vierten Tag opfert er Leib und Blut des Herrn und
ruft den Heiligen Petrus als Mittler an (vv. 10519-10554). Der Chronist betont,
es bestiinde kein Zweifel daran (v. 10555), dass Petrus Silvester erschienen sei.
Petrus sagt Silvester, dass Gott ihm die Macht verliehen habe, zu binden und zu
16sen, und tberreicht ihm einen Schliissel. Silvester nimmt das magische Requi-
sit an sich. Er verfolgt den Drachen dann bis in seine Hohle, wo er weder vor
noch zuriick kann, und schliefft ihn mithilfe von Worten ein (vv. 10555-
10601).41 Der Chronist hebt den Wundercharakter dieses Einschliefens ohne
Tiir und Schloss hervor (vv. 10595 f.) und restimiert: diu gotes wunder diu sint gréz!
- »,Gottes Wundertaten, die sind gro8.“ (v. 10597). Die Romer sprechen Silvester
ihre Anerkennung aus und danken Gott dafiir, dass dieser ihnen Silvester als
,Lehrer® gesandt habe (vv. 10602-10613). Der Chronist beschliefit die Episode

39 Vgl. dazu Alastair Matthews (2012). The Kaiserchronik. A medieval narrative. Oxford: Oxford
University Press (Oxford modern languages and literature monographs). S. 51 f. Matthews
betont die riumliche Distanzierung des Bosen in der Kaiserchromik im Gegensatz zu
anderen Legendenversionen, nach denen sich die Drachenhdhle im Palatin- bzw.
Kapitolhiigel (oder nahebei) befindet. In allen Fillen wird aber mit einer ,realistischen
Topographie gearbeitet. Diese Referenz wurde im Uberlieferungsprozess offenbar nicht
immer verstanden, jedenfalls lesen einige Handschriften wendelberg(en) statt mendelberg.

40 Vgl. Hammer (2010). S. 61.

A bie mit sisth gebunden / unz an den jungisten tach!” — ,Hiermit sollst du bis zum Jiingsten Tag
gebunden sein!®, vv. 10593 f.

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DRACHE ALS HERAUSFORDERUNG FUR FIKTIONALITATSTHEORIEN 75

typischerweise mit einer Zeitangabe,*? wobei als Garant dafiir erneut eine
Schriftquelle benannt wird: Silvester habe seine Missionstitigkeit vierundzwan-
zig Jahre, sechs Monate und finf Tage ausgefithrt (vv. 10614-10618).

Die Berufungen auf eine Schriftquelle entsprechen einem Wahrheitskonzept,
das im Prolog der Kaiserchronik programmatisch entfaltet wird, indem eine Dis-
tanzierung von ausgedachten Liigen erfolgt:

Nu ist leider in disen ziten Jetzt ist heutzutage leider

ein gewoneheit witen: eine Gewohnheit weithin verbreitet:
manege erdenchent in lugene manche denken sich Liigen aus

unt viogent si zesamene und fiigen sie zusammen in

mit scophelichen worten. erdichteten Worten.

(Kaiserchronik, vv. 27-31)

Angespielt ist mit den scophelichen worten offenbar auf eine Art der Dichtung, die
der klerikale Chronist als unwahr erachtet. Dabei muss es sich nicht um miindli-
che Heldendichtung handeln, wie die Forschung lange angenommen hat.** Der
Vorwurf der Ligenhaftigkeit wird aber an anderer Stelle implizit auch gegentiber
der Heldenepik erhoben, wenn die heldenepische (auch etwa fur das Nibelungen-
lied relevante) Tradition kritisiert wird, dass Dietrich und Etzel Zeitgenossen gewe-
sen seien. Dafiir gebe es keine Schriftquellen (vv. 14176-14187). Umgekehrt sind
offenbar nicht nur Schriftquellen, sondern auch eine chronologische Ordnung,
wie sie in der Silvesterepisode herausgearbeitet ist, ein Garant fiir Wahrheit.44

Die Kaiserchronik ist nur ein (prominentes) Beispiel fur die Auseinanderset-
zung mit der Konkurrenz verschiedener Wahrheitsanspriiche, deren Brisanz man
heute nur nachvollziehen kann, wenn man sich klarmacht, dass die Heldendich-
tung, gerade die Epen tiber Dietrich von Bern, — soweit man das rekonstruieren

42 Ungewdhnlich ist allerdings, dass die chronographische Schlussformel, die sonst Kaisern
vorbehalten ist, einem Papst zugestanden wird. Zu dieser Auszeichnung Silvesters vgl. Ma-
thias Herweg, Ubers. (2014) Die Kaiserchronik. Eine Auswahl. Mittelhochdeutsch / Neuboch-
deutsch. Ubersetzt, kommentiert und mit einem Nachwort verseben von M. H. Stuttgart: Reclam
(RUB 19270). S. 206, Anm. 11 (die Passage zu Silvesters Kampf mit dem Drachen bietet
Herwegs Auswahlausgabe nur in einer Zusammenfassung, vgl. ebd. S. 204-206).

Zu moglichen Bedeutungen des sonst nicht belegten Adjektivs scophelich vgl. Emst Hell-

gardt (1995) ,Dietrich von Bern in der deutschen >Kaiserchronik«. Zur Begegnung miindli-

cher und schriftlicher Tradition®. Deutsche Literatur und Sprache von 1050-1200. Festschrift

Siir Ursula Hennig zum 65. Geburtstag. Hgg. Annegret Fiebig/Hans-Jochen Schiewer. Berlin:

Akademie-Verlag. S. 93-110, hier S. 94 f.; Johannes Dickhut-Bielsky (2015) Auf der Suche

nach Wabrheit in “Annolied’ und ‘Kaiserchronik’. Poetisch-historiographische Wabrbeitssuche in

Jriihmittelbochdentschen Geschichtsdichtungen. Stuttgart: Hirzel (Zeitschrift fiir deutsches Alter-

tum und deutsche Literatur. Beihefte 23). S. 57 f.

44 Vgl. dazu Almut Suerbaum (2000) ,Erzihlte Geschichte. Dialog und Dialogizitit in der
Kaiserchronik®. Aspekte des 12. Jabrbunderts. Freisinger Kolloquinm 1998. Hgg. Wolfgang
Haubrichs/Gisela Vollmann-Profe. Berlin: Erich Schmidt (Wolfram-Studien 16). S. 235-
255, hier S. 238; Florian Kragl (2010) Die Geschichtlichkeit der Heldendichtung. Wien: Fass-
baender (Philologica Germanica 32). S. 47-76.

43

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 HENRIKE MANUWALD

kann - im volkssprachigen Kontext weithin als Geschichtsdichtung verstanden
wurde. Das ldsst sich gerade auch aus der (oft klerikal geprigten) Sagenkritik in
Chroniken schlieffen, hitte doch die Dietrichepik sonst keine ernsthafte Konkur-
renz fur ein historisches Erzihlwerk bedeutet. Die Kritik, dass Schriftquellen
fehlten, findet sich auch in der Deutschen Chronik Jakob Twingers von Konigsho-
fen (1382-1420), hier noch dahingehend zugespitzt, dass nur lateinischen Quel-
len Geltung zugestanden wird.

Doch sit Dieterich von Berne, von dem die geburen singent und sagent, ist ein kiinig ouch gewesen
diber ein teil dis volkes der Gothen und Hiinen, derumb wil ich etwas von ime sagen, das do in den
bewerten buechern von ime ist geschriben. |...] Aber wie her Dieterich von Berne und sin meister
Hiltebrant vil wurme und drachen erslnogent und wie er mit Ecken dem rysen streit und mit den
querben und in dem rosegarten, do schribet kein meister in latyne von. dovon habe ich es fiir lige-
ne®

Doch weil Dietrich von Bern, von dem die (ungebildeten) Bauern in ihren Gesingen
sprechen, auch ein Konig iber einen Teil des (genannten) Volkes der Goten und
Hunnen war, deshalb will ich etwas von ihm berichten, das in den zuverldssigen
Biichern iber ihn geschrieben ist. [...] Aber wie Herr Dietrich von Bern und sein
Waftenmeister Hildebrand viele Schlangen und Drachen erschlugen und wie er mit dem
Riesen Ecke kimpfte und mit den Zwergen in dem Rosengarten, davon schreibt kein
Gelehrter auf lateinisch. Deshalb halte ich es fur Liigen.

Elisabeth Lienert, die sich eingehend mit dem Problem der Historizitit der Diet-
richepik beschiftigt hat, hebt hervor, dass ,das Wunderbare [...] nicht eo 7pso
Fiktionalititsmerkmal oder gar Skandalon, sondern [...] durchaus als Teil einer
von Gott gelenkten Geschichte begreifbar® sei.#¢ Allerdings gibt sie auch zu be-
denken, dass schwer zu ermitteln sei, ,auf welchen Realititsstatus (Faktenwahr-
heit und/oder <hohere> Wahrheit?)“ sich die anzunehmende Glaubhaftigkeit hel-
denepischer Texte beziehe.

Daraus, dass das Wunderbare®® in Texte integriert sein kann, die Faktualitit
beanspruchen, wie etwa die Kaiserchronik, ist aber nicht zu folgern, dass das
Wunderbare generell keine Fiktionalitit signalisiere.** Dabei muss man noch

45 Der Text ist (chne Ubernahme der Sonderzeichen) zitiert nach: Carl Hegel, Hg. (1870).
Die Chroniken der oberrbeinischen Stidte. StrafSburg. Bd. 1. Leipzig: Hirzel (Die Chroniken der
deutschen Stidte vom 14. bis ins 16. Jahrhundert 8). S. 376 f.; 380.

46 Vgl. Elisabeth Lienert (2010) Die ,historische* Dietrichepik. Untersuchungen zu ,Dietrichs Flucht',
,Rabenschlacht® und ,Alpharts Tod". Berlin: de Gruyter (Texte und Studien zur mittelhoch-
deutschen Heldenepik 5). S. 235. Zur Stelle vgl. auch Glauch (2009). S. 187 f.; Reuve-
kamp-Felber (2013). S. 432.

47 Vgl. Lienert (2010). S. 239.

48 Zu dieser Kategorie, die weiterer Differenzierung bedarf (etwa danach, ob ,das Wunderba-
re’ in religidsen Kontexten auftritt oder nicht), vgl. Jutta Eming (1999) Funktionswandel des
Wunderbaren. Studien zum Bel Inconnu, zum Wigalois und zum Wigoleis vom Rade. Trier:
Wissenschaftlicher Verlag (Literatur — Imagination - Realitit 1). S. 5-37; Herweg (2010). S.
197-201.

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DRACHE ALS HERAUSFORDERUNG FUR FIKTIONALITATSTHEORIEN 77

nicht einmal annehmen, dass nur die ,schiere Unmoglichkeit der berichteten
Geschehnisse®? ein Fiktionssignal sein konne. Auch die Art der Inszenierung des
Wunderbaren kann darauf hindeuten, dass Texte keinen Faktualititsanspruch
erheben.’! So hausen Drachen in Artusromanen fast immer in Wildern, in die
sich Ritter begeben, wenn sie auf dventiure reiten, d.h., sich dem stellen, was im-
mer auf sie zukommen mag.>

Fiir ein Beispiel einer Erzihlung von einem Drachen in einem dventiure-Wald
sei nicht auf einen klassischen Artusroman aus der Zeit um 1200 zuriickgegriffen,
sondern auf einen spiteren Text, der bereits verschiedene Erzihltraditionen auf-
nimmt. Die Heidin II] ist eine gegen Ende des 13. Jahrhunderts erweiterte Fassung
einer kiirzeren Erzihlung. Zu den Bewihrungsproben, die der Graf im Minne-
dienst fiir eine Heidin besteht, ist dort, anders als in den drei weiteren erhaltenen
Fassungen, ein (selbstverstindlich fiir den Grafen erfolgreicher) Drachenkampf
hinzugefiigt worden.”® Zwar ist der Graf im Land der Heiden unterwegs, also
,weit weg’, fur die Riumlichkeit des Drachenwaldes ist dieser geographische
Rahmen jedoch nicht entscheidend:

Nu reit der ellenthafie man Da ritt der tapfere Mann,

Her Witige von dem Jordan Herr Wittig vom Jordan,

Eines tages in einen walt, eines Tages in einen Wald,

Darin was wunder manicvall. in dem es viel Seltsames gab.

Diz geschach an einem morgen vruo, Das passierte an einem Tag frithmorgens,

Dem selben wilden walde zuo in Richtung ebenndes wilden Waldes

Reit er von sinnen durch dventiure. ritt er ganz bedacht auf aventiure.

Vil wol verwdpent der gebiure Sehr gut gewappnet hatte der Gute

Het mit isen sinen lip. seinen Korper mit einer Ristung.

Daz Irte in Minne durch daz wip, Das hatte ihn Minne um der Frau willen gelehrt,
Din im an dem herzen lac die ihm am Herzen lag

Und im fiir alle liebe wac. und fiir ihn schwerer wog als jede andere Liebe.
Nu was des waldes gewonbeit, Nun war es eine Eigenschaft des Waldes, dass,

49 Nach Braun (2015), S. 94, fillt dagegen Phantastik als textuelles Fiktionalititssignal fiir das
Mittelalter generell aus, weil sich die Wirklichkeitsvorstellungen nicht in ausreichendem
Mafle rekonstruieren liefSen.

50 Glauch (2014). S. 402.

51 Zur Diskussion um das ,Mirchenhafte’ im Artusroman vgl. Raumann (2010). S. 7-12;

Braun (2015). S. 94, Anm. 62.

Das Wort dwentiure, aus dem neuhochdeutsch ,Abenteuer’ hervorgegangen ist, kann auch

die Erzihlung von solchen Erlebnissen bezeichnen, ein Zusammenhang, der unter ande-

rem im Hinblick auf Fiktionalititskonzepte diskutiert worden ist. Vgl. den Forschungs-
uberblick in: Hartmut Bleumer (2006) ,Im Feld der dventiure. Zum begrifflichen Wert der

Feldmetapher am Beispiel einer poetischen Leitvokabel®. Iz Wortfeld des Textes. Worthistori-

sche Beitrige zu den Bezeichnungen von Rede und Schrift im Mittelalter. Hgg. Gerd Di-

cke/Manfred Eikelmann/Burkhard Hasebrink. Berlin/New York: de Gruyter (Trends in

Medieval Philology 10). S. 347-367, hier S. 347-350.

Zu den Fassungen vgl. Hans-Joachim Ziegeler (1985) Erziblen im Spitmittelalter. Mdiren im

Kontext von Minnereden, Bispeln und Romanen. Miinchen/Ziirich: Artemis & Winkle (Min-

chener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 87). S. 335-389.

52

53

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 HENRIKE MANUWALD

Swer in dem meien darin reit wer im Mai hineinritt,

Durch pris der edelen Minnen, um die herrliche Minne zu gewinnen,
Der vant dd ze beginnen er dort etwas in Angriff zu nehmen fand,
Swelberleie daz was. welcher Art es auch immer war.

Hin drabte er durch daz griiene gras Durch das griine Gras des Waldes

Des waldes wol ein milen. trabte er wohl eine Meile dahin.

Dé sach er gén im ilen Da sah er schnell auf sich zukommen
Einen wurm ungebiur. einen ungeheuren Drachen.

(Die Heidin III, vv. 1217-1237)*

Die dann folgende detaillierte Beschreibung des mit wurm bezeichneten Wesens
lasst keine Zweifel daran aufkommen, dass es sich um einen Drachen handelt.5°
Das ,Wunderbare® ist hier nicht allein an der Figur des Drachen festzumachen,
sondern vor allem an den besonderen Eigenschaften des Waldes, der im Minne-
Monat Mai besondere Abenteuer bereithilt. Diese Konstellation ist eingebettet
in einen auserzihlten Minnekasus: Die Heidin, die den unablissigen Dienst des
Grafen schliellich nicht unbelohnt lassen kann, aber auch die Treue zu ihrem
heidnischen Ehemann wahren will, stellt den Grafen vor die Wahl, ihre obere
oder untere Hilfte fiir sich beanspruchen zu diirfen.’® Ob die Erzihlung wahr
oder erfunden ist, scheint nicht zu interessieren (jedenfalls gibt es daftir keinerlei
Signale im Text), so dass man annehmen kann, dass sie als fiktional konzipiert
und vermutlich auch so rezipiert wurde. Fir diese Einordnung ist der Realitits-
status des Drachen irrelevant; und doch scheint es kein Zufall zu sein, dass der
dventinre-Wald von einem Drachen bewohnt ist, der keine direkte Entsprechung
in der unmittelbaren Erfahrungswirklichkeit der Rezipienten hat.

Die Frage, ob man ,im Mittelalter’ an Drachen ,geglaubt habe, lisst sich zu-
sammenfassend nur so beantworten, dass man einen entsprechenden Glauben
nicht von vornherein ausschlieflen kann, dass fiir den Status von Drachen aber
letztlich die Inszenierungen der Drachenfiguren in den jeweiligen Texten ent-
scheidend sind.’” Ich habe die Drachenfigur genutzt, um den Umgang mit dem
Wunderbaren in verschiedenen Gattungen zu skizzieren und in Beziehung zu

54 Zitiert nach: Ludwig Pfannmiiller, Hg. (1911) Die vier Redaktionen der Heidin. Berlin: Mayer

& Miiller. S. 414.

wurm ist (ebenso wie lintwurm) eine Ubliche Bezeichnung fiir einen Drachen. Vgl. dazu

Claude Lecouteux (1979) ,Der Drache®. Zeitschrift fiir deutsches Altertum und deutsche Litera-

tur 81. S. 13-31, hier S. 15-19.

%6 Vel. dazu zuletzt Friedrich Michael Dimpel (2013) ,,iuawer rede habe nie so groze krafi. Dienst,
Lohn und die Kraft der Worte in der ,Heidin® B“. Poetica 45. S. 41-65 (mit weiterer Literatur).

57 Auch Braun (2015), der die Frage nach der Fiktionalitit mittelalterlicher Texte ausgehend
von der Wahrnehmung von Ausnahmefiguren wie dem Heros und dem Minnenden disku-
tiert, pladiert dafiir, nicht so sehr ,dariiber nachzudenken, welche Wesen, Gegenstinde und
Handlungen das Mittelalter noch fiir moglich gehalten und welche es als phantastisch er-
kannt hat“, sondern ,nachzuvollziehen, wie es mit solchen Inhalten umgegangen ist“ (S.
109). Jedoch scheint mir mit dem bedenkenswerten Rekurs auf Pfallers Theorem vom
,Glauben der anderen, das Braun als ,alternativen Verstindnisrahmen® (S. 106-111) vor-

55

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DRACHE ALS HERAUSFORDERUNG FUR FIKTIONALITATSTHEORIEN 79

deren jeweiligem Wahrheits- und Geltungsanspruch zu setzen. Damit wollte ich
keinesfalls Fiktionalitit mit ,Unwahrheit* gleichsetzen, doch widerspricht ein de-
zidierter Wahrheitsanspruch der Neutralitit fiktionaler Texte gegeniiber dem
Wahrheitskriterium auf propositionaler Ebene.

Schon die wenigen Textstellen, auf die ich hier verweisen konnte, deuten auf
ein Nebeneinander unterschiedlicher Wahrheitsanspriiche hin. So wichtig die
heilsgeschichtliche Dimension ist, findet aus der Gelehrtenkultur doch auch das
Konzept einer ,faktischen Vergangenheit® frith Eingang in volkssprachige Texte.
Ich wire also vorsichtig damit, einen Zusammenhang zwischen der ,Preisgabe
,heilsgeschichtlicher Referenz®, der zunehmenden Relevanz von Faktizitit und
dem Aufkommen von Fiktionalitit zu sehen.?® Wie bereits angedeutet, scheint es
mir angesichts von nicht primir an Faktizitit gebundenen Wahrheitsanspriichen
geboten, das Konzept des Faktualen weiter zu fassen, was die Gleichsetzung von
J[faktual® mit ,nicht-fiktional® bereits impliziert.>® Dass Faktualitit ebenso wie Fik-
tionalitit eine Texteigenschaft ist, die sich nicht von der Faktizitit des Inhalts
her bestimmen lésst, ist auch die Ausgangshypothese der Hamburger Arbeitsstel-
le ,,Faktualitat/Fiktionalitit“, die (fir die Gegenwartskultur) genauer zu eruieren
versucht, was ,faktualisiere’.60 Bei einem erweiterten Faktualitdtsbegriff lassen sich
viele der von Glauch als neutral charakterisierten Beispiele doch als faktual oder
fiktional einordnen. So wiirde ich die Silvesterlegende in der Kaiserchronik zum
Beispiel als faktual klassifizieren. Ich sehe also auch bei mittelalterlichen Texten
keinen Kollaps der Unterscheidung zwischen Fiktionalitit und Faktualitit, meine
aber, dass gerade die Kategorie der Faktualitit breiter zugeschnitten werden
muss, um - in konsequenter Anwendung des kommunikationspragmatischen
Ansatzes — den Verhiltnissen gerecht zu werden.

Allerdings ergeben sich neue Probleme, wenn man Faktualitit von Faktizitdt
abriickt und an den Wahrheitsanspruch bindet. Denn die ,Wahrheit* eines Tex-
tes kann auf ganz unterschiedlichen Ebenen liegen, wie ich abschliefend an der
Exempelerzihlung ,Der dankbare Lindwurm® erldutern mochte, die in einer
Handschrift des 15. Jahrhunderts (Stiftsbibliothek St. Gallen, Cod. 643) uberlie-
fert ist:%! Ein koniglicher Verwalter fillt in einem Wald in eine Grube, in die be-
reits ein Lindwurm gestiirzt ist. Dieser Lindwurm ist nicht von angriffslustiger
Natur; er hat vor dem Verwalter genauso grofle Angst wie dieser vor ihm. Einem

schligt, die Frage nach der Fiktionalitit eines Textes noch nicht erledigt, weil sich mit den
damit benannten intersubjektiven Illusionen, die zugleich geglaubt und durchschaut werden,
zwar die Referentialitit eines Textes genauer erfassen ldsst, aber noch nicht dessen Status.
Braun dagegen stellt einen direkten Bezug her zwischen diesem Theorem und den ,,Schwie-
rigkeiten, die sie [sc. die mittelalterliche Literatur] mit der Fiktionalitit hat“ (S. 111).

58 Vgl. Meincke (2007). S. 349, Anm. 97; zustimmend zitiert von Glauch (2014). S. 393.

59 S.0. Anm. 3.

60 http://www.icn.uni-hamburg.de/projects/research-group-factuality-fictionality

(Stand: 29.04.2018).

Vgl. den edierten Text in: Hanns Fischer, Hg. (1965) Eine Schweizer Kleinepiksammlung des

15. Jabrbunderts. Tibingen: Niemeyer (Altdeutsche Textbibliothek 65). Nr. XVII, S. 69-79.

61

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 HENRIKE MANUWALD

Bauern, der vorbeikommt, verspricht der Verwalter reichen Lohn, wenn er ihn
befreie. An dem von dem Bauern heruntergelassenen Seil klettert jedoch zu-
nichst der Lindwurm nach oben. Dann kann sich mithilfe des Bauern auch der
Verwalter befreien. Als der Bauer am nichsten Tag zum Hof kommt, um den
verheiflenen Lohn einzufordern, tut der Verwalter jedoch so, als ob er den Bau-
ern nicht kenne. Bei dessen erneuter Durchquerung des Waldes nahert sich dem
Bauern der Lindwurm und legt ihm einen Stein, den er im Maul hatte, vor die
Fifle. Wie der Bauer von einem weisen Mann erfihrt, wird der Stein ithm Reich-
tum bringen. Als das tatsichlich eintritt, wird der Bauer am Hof zur Rede ge-
stellt, weil man sich seinen plotzlichen Reichtum nicht erkliren kann. Auf diese
Weise kommt die Wahrheit ans Licht, und der Verwalter wird bestraft. Der Er-
zdhler formuliert darauthin die Mahnung, man solle nicht undankbar sein.

Dass als Exempelfigur fir Dankbarkeit ausgerechnet ein Lindwurm fungiert,
diirfte damit zusammenhingen, dass man ein solches Verhalten von diesem Tier
eben nicht erwartet. Der Wahrheitsanspruch liegt bei dieser Erzihlung vor allem
in der Lehre. Diesen Fall hatte schon Isidor von Sevilla (wie vor ihm Augustin,
Contra mendacium 13,28) bezogen auf die Tierfabel erortert:

Ad mores (sc. hominum), [...] (sc. poetae nonnullas fabulas finxerunt), ut per narrationem
fictam ad id quod agitur verax significatio referatur.5>

(Dichter haben einige Geschichten) in Bezug auf (menschliche) Verhaltensweisen (ver-
fasst) [...], um durch eine erdichtete Erzihlung dem, was (in der Erzihlung) geschieht,
eine wahre Bedeutung beizulegen.

(Isidor von Sevilla, Etymologiarum sive originum libri XX, 1, 40,6)

Man konnte also Exempel wie ,Der dankbare Lindwurm® der Klasse fiktionaler
Texte zuordnen und dabei argumentieren, dass fiktionale Texte optional den
Anspruch haben konnten, irgendwelche Wahrheiten zu vermitteln, wenn viel-
leicht auch auf anderer Ebene als faktuale.®3 Doch beginnen dann die Grenzen

62 Der Text ist zitiert nach: Wallace M. Lindsay, Hg. (1911) Isidori Hispalensis Episcopi Etymo-
logiarum sive originum libri XX. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit. Tom. 1-
2, Oxford: Oxford University Press. Vgl. dazu Elke Briiggen (2001) ,Fiktionalitit und Di-
daxe. Anniherungen an die Dignitit lehrhafter Rede im Mittelalter”. Text und Kultur. Mit-
telalterliche Literatur 1150-1450. DFG-Symposion 2000. Hg. Ursula Peters. Stuttgart/Weimar:
Metzler (Germanistische Symposien. Berichtsbinde XXIII). S. 546-574, hier S. 569 f.;
Glauch (2014). S. 410 f.

Nach Gabriel etwa kann fiktionale Literatur durchaus einen Wahrheitsanspruch haben,
nur liege er nicht darin, ,wahre Behauptungen aufzustellen®, sondern darin, ,wahre Aus-
sagen zu machen®. Vgl. Gottfried Gabriel (1975) Fiktion und Wabrbeit. Eine semantische The-
orie der Literatur. Stuttgart-Bad Cannstatt: frommann-holzboog (problemata 51). S. 86-99,
Zitat auf S. 87. Vgl. stellverstretend fiir die neueren Uberlegungen zu ,Literatur und Wis-
sen’ auflerdem Tilmann Koéppe (2008) Literatur und Erkenntnis. Studien zur kognitiven Signifi-
kanz fiktionaler literarischer Werke. Paderborn: mentis (Explicatio). S. 90-106. Im Mittelalter
wird die Diskussion unter den Vorzeichen gefiihrt, ob auch ,Ligengeschichten® Wahrheit
vermitteln kénnten. Vgl. dazu Christoph Schanze (2010) ,Narratives im Nicht-Narrativen.
Zur Funktion erzdhlender Passagen in der mittelhochdeutschen didaktischen Literatur®.

63

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DRACHE ALS HERAUSFORDERUNG FUR FIKTIONALITATSTHEORIEN 81

zwischen fiktionalen und faktualen Texten zu verschwimmen, jedenfalls wenn
man, wie ich vorgeschlagen habe, zugesteht, dass Faktualitit nicht ausschliefflich
an der Faktizitit des erzihlten Geschehens festzumachen ist. Auflerdem stellt
sich die Frage, ob der narratio-Teil des Exempels wirklich wahrheitsindifferent ist.
Zwar ist die Handlung eindeutig auf die Lehre hin konstruiert, allerdings kann
der undankbare Verwalter nur dann als abschreckendes Beispiel fungieren, wenn
man das Geschehen als gegeben akzeptiert.®# Da eine solche Akzeptanz aber
wohl mehr mit der Plausibilitit des Handlungsablaufs als mit dessen Historizitit
zu tun hat, halte ich dennoch eine Zuordnung des Exempels zu den fiktionalen
Texten fur vertretbar, wenn es sich auch um einen Grenzfall handelt.®5

In neueren fiktionalititstheoretischen Arbeiten ist angesichts solcher Grenzfil-
le diskutiert worden, ob nicht generell neben faktual und fiktional noch eine
dritte Kategorie angesetzt werden misse.% Jan Gertken und Tilmann Koppe ge-
ben zu bedenken, dass die Fiktional/Faktual-Unterscheidung moglicherweise
nicht vollstindig sei (dass es also Texte geben konnte, die weder das eine noch
das andere seien). Sie erwdgen auflerdem, dass die Unterscheidung nicht exklusiv
sein konne (dass also Texte vorstellbar seien, die sowohl fiktional als auch faktual
seien). Schliefflich konnten Texte eine solche Vagheit besitzen, dass eine katego-
riale Zuordnung nicht moglich sei.t” Alle diese Moglichkeiten, die Gertken und

Didaktisches Erziblen. Formen literarischer Belehrung in Orient und Okzident. Hgg. Regula Fors-
ter/Romy Glinthart. Frankfurt am Main u.a.: Peter Lang. S. 133-159, bes. S. 144-146 (zu
Thomasin von Zerklaere). Zum Begriff der Liige in solchen Diskussionen vgl. Glauch
(2014 [2015]). S. 128-130.
64 Der Erzihler fithrt das Geschehen als schriftlich iiberliefert ein (v. 2) und verleiht ihm zu-
sitzlich dadurch Authentizitit, dass dem Verwalter — ungewohnlich fiir Exempelerzihlun-
gen — ein Eigenname zugeordnet wird (v. 3).
Steinmetz hat fiir ein ganzes Spektrum kleinepischer Formen (von der Fabel iiber die Pa-
rabel bis zur Beispielerzihlung) den jeweiligen narrativen Teil auf seine Fiktionalitit hin
untersucht und gezeigt, dass der Geltungsanspruch der Auslegungsebene nicht von deren
Fiktionalitit tangiert wird. Vgl. Ralf-Henning Steinmetz (2006) ,Fiktionalititstypen in der
mittelalterlichen Epik. Uberlegungen am Beispiel der Werke des Strickers“. Die Kleinepik
des Strickers. Texte, Traditionen und Interpretationsprobleme. Hgg. Emilio Gonzéilez/Victor
Millet. Berlin: Erich Schmidt (Philologische Studien und Quellen 199). S. 79-101, hier S.
89-97. Zu den Wahrheitsanspriichen von Narration und Auslegung vgl. die Tabelle (ebd.
S. 101) mit einer Unterscheidung verschiedener Arten von Wahrheit (,logisch®, ,empi-
risch®, ,historisch-empirisch® und ,faktisch-empirisch®). Zur Fiktivitit und Fiktionalitit
exemplarischer Erzdahlungen vgl. auch Glauch (2009). S. 179 £.; (2014). S. 398 f.
Bunia klassifiziert Texte wie Parabeln, aber auch Legenden und Mythen als ,Apolog® (,eine
Darstellung [...], die gesetzférmig zu einem Handeln oder Erkennen anleitet®). Vgl. Remi-
gius Bunia (2007) Faltungen. Fiktion, Erzéiblen, Medien. Berlin: Erich Schmidt (Philologische
Studien und Quellen 202). S. 143-147, Zitat auf S. 143. Glauch (2014), S. 396 f., versucht
Texte, bei denen Wahrheitsanspruch und Wirklichkeitsbezug auseinanderdriften (z.B. al-
legorische Erzihlungen), zwar einer Spielart der Fiktionalitit zuzuordnen, die sie
,spekulativ’ nennt, meint aber auch, es sei oft unmoglich zu entscheiden, ob solche Texte
fiktional oder faktual rezipiert worden seien.
67 Vgl. Jan Gertken/Tilmann Koppe (2009) ,Fiktionalitit“. Grenzen der Literatur. Zu Begriff
und Phénomen des Literarischen. Hg. Simone Winko. Berlin/New York: de Gruyter. S. 228-
266, hier S. 258-260.

65

66

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 HENRIKE MANUWALD

Koppe fur Grenzfille (auch aus der modernen Literatur) formulieren, hitten
weitreichende Konsequenzen flir die Konzeptionalisierung von Fiktionalitit und
Faktualitit insgesamt. Gertken und Koppe beschrinken sich darauf, hinsichtlich
dieser Fragen ein ,Stimmungsbild im Autorenteam® zu skizzieren.®® Auch hier
konnen sie nicht entschieden werden, aber die Existenz einer dritten Kategorie
erscheint mir moglich, obwohl die Unterscheidung zwischen fiktionalen wahr-
heitsindifferenten Texten und faktualen Texten, bei denen das nicht der Fall ist,
binir ist.®? Der springende Punkt scheint mir zu sein, auf welcher Ebene ein
Wahrheitsanspruch besteht. Bei Exempelerzihlungen liegt er (im narratio-Teil)
nicht auf einer propositionalen Ebene, die Lehre lisst sich aber propositional fas-
sen und kann sogar ausformuliert sein.”? Wie eine solche Konstellation in die
von Gertken und Koppe aufgezeigten Moglichkeiten einzuordnen wire, bleibt
zu erortern.”! Auf jeden Fall ist die Diskussion zu Grenzfillen ein Argument da-
fur, dass sich beim Blick auf die mittelalterliche Literatur nicht grundsitzlich an-
dere Probleme stellen als bei der Analyse moderner Texte, weshalb mir die Kate-
gorien grundsitzlich historisierbar zu sein scheinen.”> Wenn ein weiter Begriff
des Faktualen, dessen Problematik mir durchaus bewusst ist, an seine Grenzen
stoflt, musste man generell eine dritte Kategorie einfithren, die dann diachron zu
filllen wire. Das heif3t im Umkehrschluss aber auch, dass die Grenzfille, zu de-
nen einen die Figur des Drachen hinfithren kann, nicht nur fiir die Medidvistik
relevant sind.

68 Vgl. ebd. S. 260, Anm. 84.

69 Deshalb lehnt Kablitz die Skalierbarkeit von Fiktionalitit entschieden ab. Vgl. Andreas

Kablitz (2008) ,Literatur, Fiktion und Erzihlung — nebst einem Nachruf auf den Erzihler®.

Im Zeichen der Fiktion: Aspekte fiktionaler Rede aus bistorischer und systematischer Sicht. Festschrift

Siir Klaus W. Hempfer zum 65. Geburtstag. Hgg. Irina O. 1. Rajewsky/Ulrike Schneider. Stutt-

gart: Steiner. S. 13-44, hier S. 17. Vgl. dazu Glauch (2014). S. 407 f.

Exempelerzihlungen gehoren also zu Texten, die nach festen Auslegungsregeln in andere

Texte Ubersetzt werden konnen. Vgl. dazu Miiller (2004). S. 288-290.

Die Konzepte der Skalierbarkeit von Fiktionalitit scheinen auf etwas anderes abzuzielen:

Neudeck argumentiert mit einer unterschiedlich stark vorhandenen bzw. ausgestellten

»Selbstreferentialitit des Literarischen® (vgl. Otto Neudeck [2003] Erziblen von Kaiser Otto.

Zur Fiktionalisierung von Geschichte in mittelhochdeutscher Literatur. Koln/Weimar/Wien: Boh-

lau [Norm und Struktur 18]. S. 52-55, Zitat auf S. 54); Miiller (2004) geht es primir um

die Spielrdume von Literatur; Glauch (2014) will zwischen ,stirker fiktionalen und stirker
nichtfiktionalen Rezeptionsweisen® (S. 407) differenzieren.

72 Glauch (2014), S. 408, bezieht sich ebenfalls auf die Uberlegungen von Gertken und Kop-
pe, bewertet jedoch die Beriihrungspunkte zwischen den von ihnen genannten Grenzfil-
len und den bei mittelalterlichen Texten zu beobachtenden Phinomenen anders: ,,Was
jedoch als Grenzfall der heutigen Fiktionalititspraxis erscheint, kann ein paradigmatischer
Fall einer historischen Praxis gewesen sein. Mehr noch: Die historische Praxis als solche
wird dann der heutigen Praxis lediglich dhneln. Das Ziel der mediavistischen Literaturwis-
senschaft muss nun natiirlich sein, die historische Praxis nicht als einen Grenzfall der re-
zenten Praxis zu zeichnen, sondern sie in ihrer Eigenart zu bestimmen.”

70

71

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DRACHE ALS HERAUSFORDERUNG FUR FIKTIONALITATSTHEORIEN 83

Literatur

Bareis, Alexander (2008) Fiktionales Erzéhlen. Zur Theorie der literarischen Fiktion als
Make-Believe. Goteborg: Goteborgs Universitet: Acta Universitatis Gothobur-
gensis (Goteborger germanistische Forschungen 50).

Bleumer, Hartmut (2006) ,Im Feld der dwentiure. Zum begrifflichen Wert der
Feldmetapher am Beispiel einer poetischen Leitvokabel®. Im Wortfeld des
Textes. Worthistorische Beitrige zu den Bezeichnungen von Rede und Schrift im
Mittelalter. Hgg. Gerd Dicke/Manfred Eikelmann/Burkhard Hasebrink.
Berlin/New York: de Gruyter (Trends in Medieval Philology 10). S. 347-367.

Braun, Manuel (2015) ,Der Glaube an Heroen und Minnende als ,Glaube der
anderen‘. Zugleich ein Beitrag zur mediavistischen Fiktionalitdtsdiskussion®.
Interpassives Mittelalter? Interpassivitit in medidvistischer Diskussion. Hg. Silvan
Wagner. Frankfurt am Main u.a.: Peter Lang (Bayreuther Beitrige zur
Literaturwissenschaft 34). S. 83-111.

Briiggen, Elke (2001) ,Fiktionalitit und Didaxe. Anniherungen an die Dignitit
lehrhafter Rede im Mittelalter”. Text und Kultur. Mittelalterliche Literatur 1150—
1450. DFG-Symposion 2000. Hg. Ursula Peters. Stuttgart/Weimar: Metzler
(Germanistische Symposien. Berichtsbinde XXIII). S. 546-574.

Bunia, Remigius (2007) Faltungen. Fiktion, Erziblen, Medien. Berlin: Erich
Schmidt (Philologische Studien und Quellen 202).

Chinca, Mark (2003) ,Mogliche Welten: Alternatives Erzdhlen und Fiktionalitat
im Tristanroman Gottfrieds von Straflburg®. Poetica 35. S. 307-333.

———/Christopher Young (2016) ,Uses of the Past in Twelfth-Century Germany:
The Case of the Middle High German Kaiserchronik®. Central European History
49. S. 19-38.

Deckers, Regina (2015) ,,Der Drache in Mythologie und Kunst®. Monster. Fantas-
tische Bilderwelten zwischen Graumen und Komik (Ausstellungskatalog Niirnberg
2015). Hgg. Peggy Grofle u.a. Nirnberg: Germanisches Nationalmuseum. S.
60-85.

Dickhut-Bielsky, Johannes (2015) Auf der Suche nach Wahrbeit in ,Annolied* und
JKaiserchronik'. Poetisch-historiographische Wabrbeitssuche in frithmittelhochdeutschen
Geschichtsdichtungen. Stuttgart: Hirzel (Zeitschrift fur deutsches Altertum und
deutsche Literatur. Beihefte 23).

Dimpel, Friedrich Michael (2013) ,,iuwer rede habe nie so groze kraft. Dienst, Lohn
und die Kraft der Worte in der ,Heidin‘ B*. Poetica 45. S. 41-65.

Eming, Jutta (1999) Funktionswandel des Wunderbaren. Studien zum Bel Inconnu,
zum Wigalois und zum Wigoleis vom Rade. Trier: Wissenschaftlicher Verlag
(Literatur — Imagination — Realitit 1).

Fischer, Hanns, Hg. (1965) Eine Schweizer Kleinepiksammlung des 15. Jahrhunderts.
Tubingen: Niemeyer (Altdeutsche Textbibliothek 65).

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 HENRIKE MANUWALD

Gabriel, Gottfried (1975) Fiktion wund Wabrbeit. Eine semantische Theorie der
Literatur. Stuttgart-Bad-Cannstatt: frommann-holzboog (problemata 51).

Gerhardt, Christoph (1988) ,,Gab es im Mittelalter Fabelwesen?*. Wirkendes Wort
38.S.156-171.

Gertken, Jan/Tilmann Koéppe (2009) ,Fiktionalitit“. Grenzen der Literatur. Zu
Begriff und Phinomen des Literarischen. Hg. Simone Winko. Berlin/New York:
de Gruyter. S. 228-266.

Glauch, Sonja (2009) An der Schwelle zur Literatur. Elemente einer Poetik des hifischen
Erzéiblens. Heidelberg: Winter (Studien zur historischen Poetik 1).

-—— (2014) ,Fiktionalitit im Mittelalter. Fiktionalitit. Ein interdisziplindres
Handbuch. Hgg. Tobias Klauk/Tilmann Koppe. Berlin/Boston: de Gruyter
(Revisionen 4). S. 384-418.

——— (2014 [2015]) ,Fiktionalitit im Mittelalter; revisited“. Poetica 46. S. 85-139.

Gryson, Roger u.a., Hgg. (2007) Biblia Sacra iuxta vulgatam versionem, unter Mit-
arbeit von B. Fischer, I. Gribomont, H.E.D. Sparks und W. Thiele hg. von
Robert Weber, 5., verb. Aufl. hg. von R. G. u.a. Stuttgart: Deutsche Bibelge-
sellschaft.

Hammer, Andreas (2010) ,Der heilige Drachent6ter: Transformationen eines
Strukturmusters®. Helden und Heilige. Kulturelle und literarische Integrationsfiguren
des europdischen Mittelalters. Hgg. Andreas Hammer/Stephanie Seidl. Heidel-
berg: Winter (Beihefte zur GRM 42). S. 143-179.

Hege, Brigitte (1997) Boccaccios Apologie der heidnischen Dichtung in den Genealogie
deorum gentilium. Buch XIV: Text, Ubersetzung, Kommentar und Abhandlung.
Tibingen: Stauffenburg-Verlag.

Hegel, Carl, Hg. (1870). Die Chroniken der oberrbeinischen Stidte. Strafsburg. Bd. 1.
Leipzig: Hirzel (Die Chroniken der deutschen Stidte vom 14. bis ins 16.
Jahrhundert 8).

Hellgardt, Ernst (1995) ,Dietrich von Bern in der deutschen ,Kaiserchronik’. Zur
Begegnung mindlicher und schriftlicher Tradition®. Deutsche Literatur und
Sprache von 1050-1200. Festschrift fiir Ursula Hennig zum 65. Geburistag. Hgg.
Annegret Fiebig/Hans-Jochen Schiewer. Berlin: Akademie-Verlag. S. 93-110.

Herweg, Mathias (2010) Wege zur Verbindlichkeit: Studien zum dentschen Roman um
1300. Wiesbaden: Reichert (Imagines medii aevi 25).

———, Ubers. (2014) Die Kaiserchronik. Eine Auswabl. Mittelhochdeutsch/
Neubochdeutsch. Ubersetzt, kommentiert und mit einem Nachwort versehen
von M. H. Stuttgart: Reclam (RUB 19270).

Hiinemorder, Christian (1986) ,,Drache. B. Spitantike und mittelalterliche (ge-
lehrte lateinische) Tradition®. Lexikon des Mittelalters, Bd. 3. Miinchen/Ziirich:
Artemis & Winkler. Sp. 1340 f.

Kablitz, Andreas (2003) ,, Kunst des Moglichen: Prolegomena zu einer Theorie
der Fiktion®. Poetica 35. S. 251-273.

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DRACHE ALS HERAUSFORDERUNG FUR FIKTIONALITATSTHEORIEN 85

——— (2008) ,Literatur, Fiktion und Erzihlung - nebst einem Nachruf auf den
Erzdhler®. Im Zeichen der Fiktion: Aspekte fiktionaler Rede aus historischer und
systematischer Sicht. Festschrift fiir Klaus W. Hempfer zum 65. Geburtstag. Hgg.
Irina O. L. Rajewsky/Ulrike Schneider. Stuttgart: Steiner. S. 13-44.

——— (2009) ,Bella menzogna. Mittelalterliche allegorische Dichtung und die
Struktur der Fiktion (Dante, ,,Convivio“ - Thomas Mann, ,,Der Zauberberg“ -
Aristoteles, ,Poetik“)“. Literarische und religidse Kommunikation in Mittelalter und
Frither Neuzeit. DFG-Symposion 2006. Hg. Peter Strohschneider. Berlin/New
York: de Gruyter. S. 222-271.

Kellner, Beate/Peter Strohschneider/Franziska Wenzel, Hgg. (2005) Geltung der
Literatur. Formen ibrer Autorisierung und Legitimierung im Mittelalter. Berlin:
Erich Schmidt (Philologische Studien und Quellen 190).

Kiening, Christian (2012) ,Rezension zu: Ursula Peters, Rainer Warning (Hgg.):
Fiktion und Fiktonalitit in den Literaturen des Mittelalters. Jan-Dirk Miiller
zum 65. Geburtstag, Muinchen: Fink 2009, 472 S.. Beitrige zur Geschichte der
dentschen Sprache und Literatur 134. S. 116-118.

Klauk, Tobias/Tilmann Koppe (2014) ,Bausteine einer Theorie der Fiktionali-
tat“. Fiktionalitit. Ein interdisziplindres Handbuch. Hgg. Dies. Berlin/Boston: de
Gruyter (Revisionen 4). S. 3-31.

Kobele, Susanne (2012) ,,Die Illusion der ,einfachen Form‘. Uber das isthetische
und religiose Risiko der Legende®. Beitrige zur Geschichte der deutschen Sprache
und Literatur 134. S. 365-404.

Koppe, Tilmann (2008) Literatur und Erkenntnis. Studien zur kognitiven Signifikanz
fiktionaler literarischer Werke. Paderborn: mentis (Explicatio).

Kragl, Florian (2010) Die Geschichtlichkeit der Heldendichtung. Wien: Fassbaender
(Philologica Germanica 32).

Lecouteux, Claude (1979) ,Der Drache®. Zeitschrift fiir deutsches Altertum und
deutsche Literatur 81. S. 13-31.

Lembke, Astrid (2015) ,Drachen. Begegnungen im Mittelalter und in der
Moderne®. Tier im Text. Exemplaritit und Allegorizitdt literarischer Lebewesen.
Hgg. Hans Jirgen Scheuer/Ulrike Vedder. Bern u.a.: Peter Lang (Publikati-
onen zur Zeitschrift fiir Germanistik N.F. 29). S. 61-80.

Lienert, Elisabeth (2010) Die ,historische® Dietrichepik. Untersuchungen zu ,Dietrichs
Flucht', ,Rabenschlacht® und ,Alpharts Tod‘. Berlin: de Gruyter (Texte und
Studien zur mittelhochdeutschen Heldenepik 5).

Lindsay, Wallace M., Hg. (1911) Isidori Hispalensis Episcopi Etymologiarum sive
originum libri XX. Recognovit brevique adnotatione critica instruxit. Tom. 1-2,
Oxford: Oxford University Press.

Lumer, Christoph (2010) ,,Geltung, Gultigkeit“. Enzyklopidie Philosophie. Hg. Hans
Jorg Sandkiihler, 2., iiberarb. und erw. Aufl. Hamburg: Meiner. S. 811-818.

Matthews, Alastair (2012) The Kaiserchronik. A medieval narrative. Oxford: Oxford
University Press (Oxford modern languages and literature monographs).

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 HENRIKE MANUWALD

Mehtonen, Piivi (1996) Old Concepts and New Poetics. Historia, Argumentum, and
Fabula in the Twelfih- and Early Thirteenth-Century Latin Poetics of Fiction. Hel-
sinki: Societas Scientiarum Fennica (Commentationes Humanarum Littera-
rum 108).

Meincke, Anne Sophie (2007) ,Narrative Selbstreflexion als poetologischer
Diskurs:  Fiktionalititsbewusstsein im >Reinfried von Braunschweig<*.
Zeitschrift fiir deutsches Altertum 136. S. 312-351.

Michel, Paul (2009) ,,Was zur Beglaubigung dieser Historie dienen mag. Drachen
bei Johann Jacob Scheuchzer. Good Dragons are Rare. An Inquiry into Literary
Dragons East and West. Hgg. Fanfan Chen/Thomas Honegger. Frankfurt am
Main u.a.: Peter Lang. S. 119-170.

Miiller, Jan-Dirk (2004) ,Literarische und andere Spiele. Zum Fiktionalititsprob-
lem in vormoderner Literatur®. Poetica 36. S. 281-312.

Nellmann, Eberhard (1983) ,Kaiserchronik®, 2Verfasserlexikon, Bd. 4. Berlin: de
Gruyter. Sp. 949-964 (Nachtrige in Bd. 11 [2004], Sp. 825 und in der Verfas-
serdatenbank).

Neudeck, Otto (2003) Erzdiblen von Kaiser Otto. Zur Fiktionalisierung von Geschichte
in mittelhochdeutscher Literatur. Koln/Weimar/Wien: Bohlau (Norm und Struk-
tur 18).

Pfannmiiller, Ludwig, Hg. (1911) Die vier Redaktionen der Heidin. Berlin: Mayer &
Miiller.

Raumann, Rachel (2010) Fictio #nd historia in den Artusromanen Hartmanns von Aue
und im ,Prosa-Lancelot“. Tiibingen/Basel: Francke (Bibliotheca Germanica 57).
Rebschloe, Timo (2014) Der Drache in der mittelalterlichen Literatur Europas.

Heidelberg: Winter.

Reuvekamp-Felber, Timo (2013) ,Diskussion. Zur gegenwirtigen Situation
medidvistischer Fiktionalititsforschung. Eine kritische Bestandsaufnahme®.
Zeitschrifi fiir deutsche Philologie 132.3. S. 417-444.

Roling, Bernd (2010) Drachen und Sirenen. Die Rationalisierung und Abwicklung der
Mpythologie an den europdischen Universititen. Leiden/Boston: Brill (Mittellateini-
sche Studien und Texte 42).

Schanze, Christoph (2010) ,,Narratives im Nicht-Narrativen. Zur Funktion erzih-
lender Passagen in der mittelhochdeutschen didaktischen Literatur®. Didakti-
sches Erziblen. Formen literarischer Belehrung in Orient und Okzident. Hgg. Regula
Forster/Romy Giinthart. Frankfurt am Main u.a.: Peter Lang. S. 133-159.

Schmitt, Stefanie (2005) Inszenierungen von Glaubwiirdigkeit. Studien zur Beglaubigung
im spéthdfischen und friibneuzeitlichen Roman. Tubingen: Niemeyer (Munchener
Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelalters 129).

Schneider, Christian (2013) ,,Fiktionalitit, Erfahrung und Erzdhlen im ,Lanzelet’
Ulrichs von Zatzikhoven®. Fiktionalitit im Artusroman des 13. bis 15. Jahrhun-
derts. Romanistische und germanistische Perspektiven. Hgg. Martin Przybilski/

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DER DRACHE ALS HERAUSFORDERUNG FUR FIKTIONALITATSTHEORIEN 87

Nikolaus Ruge. Wiesbaden: Reichert (Trierer Beitrige zu den historischen
Kulturwissenschaften 9). S. 61-82.

Schroder, Edward, Hg. (1892) Deutsche Kaiserchronik. Hannover: Hahn (Monumen-
ta Germaniae Historica [Scriptores 8], Deutsche Chroniken und andere Ge-
schichtsbiicher 1,1) [Nachdruck: Miinchen 2002: Monumenta Germaniae
Historica].

Steinmetz, Ralf-Henning (2006) ,Fiktionalititstypen in der mittelalterlichen
Epik. Uberlegungen am Beispiel der Werke des Strickers“. Die Kleinepik des
Strickers. Texte, Traditionen und Interpretationsprobleme. Hgg. Emilio Gonza-
lez/Victor Millet. Berlin: Erich Schmidt (Philologische Studien und Quellen
199). S. 79-101.

Suerbaum, Almut (2000) ,Erzihlte Geschichte. Dialog und Dialogizitit in der
Kaiserchronik®. Aspekte des 12. Jahrbunderts. Freisinger Kolloquium 1998. Hgg.
Wolfgang Haubrichs/Gisela Vollmann-Profe. Berlin: Erich Schmidt (Wolf-
ram-Studien 16). S. 235-255.

Ziegeler, Hans-Joachim (1985) Erziblen im Spétmittelalter. Miren im Kontext von
Minnereden, Bispeln und Romanen. Miunchen/Zirich: Artemis & Winkler
(Miinchener Texte und Untersuchungen zur deutschen Literatur des Mittelal-
ters 87).

Zipfel, Frank (2001) Fiktion, Fiktivitit, Fiktionalitit. Analysen zur Fiktion in der Lite-
ratur und zum Fiktionsbegriff in der Literaturwissenschaft. Berlin: Erich Schmidt
(Allgemeine Literaturwissenschaft - Wuppertaler Schriften 2).

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 23.01.2026, 11:20:08.


https://doi.org/10.5771/9783956504273-65
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

