4.2 Der Kiinstler als Melancholiker

Unter den psychischen Devianzen, die dem Kiinstlersubjekt zugeschrieben werden,
nimmt die Melancholie seit jeher eine Schliisselrolle ein.'?® Die antike Temperamen-
tenlehre, die auf Hippokrates zuriickgeht, unterscheidet vier Grundtypen menschli-
cher Konstitution, die durch das Vorherrschen entsprechender Kérpersifte bestimme
werden: Es wird zwischen Sanguinikern, Cholerikern, Phlegmatikern und Melan-
cholikern unterschieden. Das melancholische Temperament sei auf ein tibermifiges
Auftreten des schwarzen Gallensaftes zuriickzufiithren.'?® In der traditionell Aristo-
teles zugeschriebenen, vermutlich aber von seinem Schiiler Theophrast verfassten Pro-
blemata physica ist unter Kapitelpunkt XXX — »Was Klugheit, Verstand und Weisheit
betrifft« — dem schwarzgalligen Temperament ein ausfithrlicher Passus gewidmet.!3°
Theophrast bringt das Temperament der Melancholie als naturgegebene Disposition
mit herausragenden geistigen Fihigkeiten und auflerordentlicher kiinstlerischer Be-
gabung in Verbindung, wenn er erklirt, dass sich »alle aulergewohnlichen Minner
in Philosophie oder Politik oder Dichtung oder in den Kiinsten« als Melancholiker
erweisen.'?! Doch wie der im Ubermaf auftretende schwarze Gallensaft die Melan-
choliker mit auflergewohnlichem Talent auszeichne, so pridestiniere er sie gleichfalls
fiir gewisse Leiden — als solche fiithrt Theophrast beispielsweise schwere Depressionen
und Angstzustinde, Wahnsinn, Unberechenbarkeit und Suizidalitdt an.!3?

In seiner drei Binde umfassenden Abhandlung De vita libri tres (1482—89) tiber
die Symptome und die Therapie des saturnischen Charakters greift der humanisti-
sche Renaissancegelehrte und Arztsohn Marsilio Ficino die Melancholielehre Theo-
phrasts auf und kombiniert sie mit der platonischen Vorstellung vom Enthusiasmus
als gottlichem Wahn, der diejenigen, die von ihm ergriffen werden, zu schopferischen
Taten befihige.!?? Ficino leitet die Melancholie vom Planeten Saturn ab und begreift

128 Vgl. KRIEGER 2007, S.96.

129 Vgl. ebd. Das sanguinische Temperament ergebe sich durch eine Dominanz des Blutes, das
cholerische durch das Vorherrschen des gelben Gallensaftes und das phlegmatische Tempe-
rament durch die Dominanz des Schleims. Wihrend der Sanguiniker durch Sprung- und
Lebhaftigkeit charakterisiert werde, sei der Choleriker leicht erregbar und aufbrausend.
Den Phlegmatiker zeichnen Gleichgiiltigkeit und Kaltbliitigkeit aus, wihrend der Melan-
choliker entweder einen schwermiitigen oder einen schwirmerischen Charakter besitze.

130 Buch XXX: »Was Klugheit, Verstand und Weisheit betrifft¢, in: ARISTOTELES 1991, S. 250—
261. Zur Urheberschaft Theophrasts vgl. KLIBANSKY/PANOFSKY/SAXL 1990, S. 89.

131  ARISTOTELES 1991, S. 250.

132 Vgl. ebd., S. 251-255. Den Ausschlag fiir solche »melancholische Krankheiten« gebe die Tem-
peratur des Gallensaftes. Sei dieser zu kalt oder zu heif3, also nicht in ausgewogenem Mafle
temperiert, seien pathologische Stérungen die Folge. Bei den Melancholikern, die sich
erfolgreich »durch ihre Bildung, die anderen durch kiinstlerisches Kénnen, andere durch
politische Wirksamkeit« produzieren, handle es sich um Melancholiker, die »verniinftiger«
und »weniger abnorme seien, deren schwarzer Gallensaft also keine tibermiflige Erhitzung
aufweise; ebd., S. 253.

133 Vgl. KLIBANSKY/PANOESKY/SAXL 1990, S.374.

48

https://dol.org/10.14361/9783839471920-007 - am 14.02.2026, 12:50:4¢


https://doi.org/10.14361/9783839471920-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sie als eine »einzigartige und gottliche Gabec, die alle unter dem Einfluss des Saturns
geborenen Menschen — Saturnkinder genannt — zu héchster geistiger Arbeit qualifi-
ziere, zugleich aber fiir melancholische Krankheiten anfillig mache.!34

Eng mit der Melancholickonzeption verwandt ist der Topos des leidenden Kiinst-
lers. Die Vorstellung, Leiden befihige zu groflen kiinstlerischen Leistungen und
zeichne wahrhaftiges Kiinstlercum aus, kommt besonders im Sturm und Drang und
in der Zeit der Romantik auf. Das romantische Genie, das an der Welt leidet und
scheitert, wird zum Mirtyrer, gar zum alter Christus stilisiert.'®> Der Kiinstler als
Leidender und Kranker prigt auch das moderne Kiinstlerbild. »For the modern con-
sciousness«, schreibt Susan Sontag, »the artist (replacing the saint) is the exemplary
sufferer.«!3¢ Die Sublimierungsleistung des Kiinstlers sicht Sontag darin, menschli-
ches Leiden in Kunst zu transformieren und damit »the use of suffering in the econo-
my of art« zu erschliefen. An die Stelle des Heiligen, der Nutzen und Notwendigkeit
des Leidens in der »economy of salvation« erkannte, trict nun der Kiinstler.!3”

Die hier skizzierten Kiinstlerbilder und Topoi, zwischen Genie und Melancholie,
Pathologisierung und christologischer Verklirung, sind noch heute wirksam. Sie
sind — bisweilen aktualisiert, verfremdet oder verzerrt — Bestandteil des Kunst- und
Kiinstlerdiskurses der Gegenwart. Meine Analyse der Theaterproduktionen Arta Atta —
Die Kunst ist ausgebrochen und Eine Kirche der Angst vor dem Fremden in mir wird
zeigen, dass auch Christoph Schlingensief auf diese traditionellen Imagines zuriick-
greift. Mit welchen intermedialen Referenzen er diesen Rekurs gestaltet, ist im Zuge
meiner Untersuchung zu eruieren.

134 Vgl. Marsilio Ficino: De vita libri tres. 111, 22 (Opera, S. 565), zit. nach KL1BANSKY/PANOFsKY/
SAXL 1990, S.373.

135 Vgl. NEUMANN 1986, S. 82-86.

136  SONTAG 1967, S. 42.

137 Ebd.

49

https://dol.org/10.14361/9783839471920-007 - am 14.02.2026, 12:50:4¢



https://doi.org/10.14361/9783839471920-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839471920-007 - am 14.02.2026, 12:



https://doi.org/10.14361/9783839471920-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

