
48

4.2  Der Künstler als Melancholiker

Unter den psychischen Devianzen, die dem Künstlersubjekt zugeschrieben werden, 
nimmt die Melancholie seit jeher eine Schlüsselrolle ein.128 Die antike Temperamen-
tenlehre, die auf Hippokrates zurückgeht, unterscheidet vier Grundtypen menschli-
cher Konstitution, die durch das Vorherrschen entsprechender Körpersäfte bestimmt 
werden : Es wird zwischen Sanguinikern, Cholerikern, Phlegmatikern und Melan-
cholikern unterschieden. Das melancholische Temperament sei auf ein übermäßiges 
Auftreten des schwarzen Gallensaftes zurückzuführen.129 In der traditionell Aristo-
teles zugeschriebenen, vermutlich aber von seinem Schüler Theophrast verfassten Pro-
blemata physica ist unter Kapitelpunkt XXX – »Was Klugheit, Verstand und Weisheit 
betrifft« – dem schwarzgalligen Temperament ein ausführlicher Passus gewidmet.130 
Theophrast bringt das Temperament der Melancholie als naturgegebene Disposition 
mit herausragenden geistigen Fähigkeiten und außerordentlicher künstlerischer Be-
gabung in Verbindung, wenn er erklärt, dass sich »alle außergewöhnlichen Männer 
in Philosophie oder Politik oder Dichtung oder in den Künsten« als Melancholiker 
erweisen.131 Doch wie der im Übermaß auftretende schwarze Gallensaft die Melan-
choliker mit außergewöhnlichem Talent auszeichne, so prädestiniere er sie gleichfalls 
für gewisse Leiden – als solche führt Theophrast beispielsweise schwere Depressionen 
und Angstzustände, Wahnsinn, Unberechenbarkeit und Suizidalität an.132

In seiner drei Bände umfassenden Abhandlung De vita libri tres (1482 – 89) über 
die Symptome und die Therapie des saturnischen Charakters greift der humanisti-
sche Renaissancegelehrte und Arztsohn Marsilio Ficino die Melancholielehre Theo-
phrasts auf und kombiniert sie mit der platonischen Vorstellung vom Enthusiasmus 
als göttlichem Wahn, der diejenigen, die von ihm ergriffen werden, zu schöpferischen 
Taten befähige.133 Ficino leitet die Melancholie vom Planeten Saturn ab und begreift 

128 	 Vgl. Krieger 2007, S. 96.
129 	 Vgl. ebd. Das sanguinische Temperament ergebe sich durch eine Dominanz des Blutes, das 

cholerische durch das Vorherrschen des gelben Gallensaftes und das phlegmatische Tempe-
rament durch die Dominanz des Schleims. Während der Sanguiniker durch Sprung- und 
Lebhaftigkeit charakterisiert werde, sei der Choleriker leicht erregbar und aufbrausend. 
Den Phlegmatiker zeichnen Gleichgültigkeit und Kaltblütigkeit aus, während der Melan-
choliker entweder einen schwermütigen oder einen schwärmerischen Charakter besitze.

130 	 Buch XXX : »Was Klugheit, Verstand und Weisheit betrifft«, in : Aristoteles 1991, S. 250–
261. Zur Urheberschaft Theophrasts vgl. Klibansky / Panofsky / Saxl 1990, S. 89.

131 	 Aristoteles 1991, S. 250.
132 	 Vgl. ebd., S. 251–255. Den Ausschlag für solche »melancholische Krankheiten« gebe die Tem-

peratur des Gallensaftes. Sei dieser zu kalt oder zu heiß, also nicht in ausgewogenem Maße 
temperiert, seien pathologische Störungen die Folge. Bei den Melancholikern, die sich 
erfolgreich »durch ihre Bildung, die anderen durch künstlerisches Können, andere durch 
politische Wirksamkeit« produzieren, handle es sich um Melancholiker, die »vernünftiger« 
und »weniger abnorm« seien, deren schwarzer Gallensaft also keine übermäßige Erhitzung 
aufweise ; ebd., S. 253.

133 	 Vgl. Klibansky / Panofsky / Saxl 1990, S. 374.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-007 - am 14.02.2026, 12:50:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


49

sie als eine »einzigartige und göttliche Gabe«, die alle unter dem Einfluss des Saturns 
geborenen Menschen – Saturnkinder genannt – zu höchster geistiger Arbeit qualifi-
ziere, zugleich aber für melancholische Krankheiten anfällig mache.134

Eng mit der Melancholiekonzeption verwandt ist der Topos des leidenden Künst-
lers. Die Vorstellung, Leiden befähige zu großen künstlerischen Leistungen und 
zeichne wahrhaftiges Künstlertum aus, kommt besonders im Sturm und Drang und 
in der Zeit der Romantik auf. Das romantische Genie, das an der Welt leidet und 
scheitert, wird zum Märtyrer, gar zum alter Christus stilisiert.135 Der Künstler als 
Leidender und Kranker prägt auch das moderne Künstlerbild. »For the modern con-
sciousness«, schreibt Susan Sontag, »the artist (replacing the saint) is the exemplary 
sufferer.«136 Die Sublimierungsleistung des Künstlers sieht Sontag darin, menschli-
ches Leiden in Kunst zu transformieren und damit »the use of suffering in the econo-
my of art« zu erschließen. An die Stelle des Heiligen, der Nutzen und Notwendigkeit 
des Leidens in der »economy of salvation« erkannte, tritt nun der Künstler.137

Die hier skizzierten Künstlerbilder und Topoi, zwischen Genie und Melancholie, 
Pathologisierung und christologischer Verklärung, sind noch heute wirksam. Sie 
sind – bisweilen aktualisiert, verfremdet oder verzerrt – Bestandteil des Kunst- und 
Künstlerdiskurses der Gegenwart. Meine Analyse der Theaterproduktionen Atta Atta –  
Die Kunst ist ausgebrochen und Eine Kirche der Angst vor dem Fremden in mir wird 
zeigen, dass auch Christoph Schlingensief auf diese traditionellen Imagines zurück-
greift. Mit welchen intermedialen Referenzen er diesen Rekurs gestaltet, ist im Zuge 
meiner Untersuchung zu eruieren.

134 	 Vgl. Marsilio Ficino : De vita libri tres. III, 22 (Opera, S. 565), zit. nach Klibansky / Panofsky / 
Saxl 1990, S. 373.

135 	 Vgl. Neumann 1986, S. 82–86.
136 	 Sontag 1967, S. 42.
137 	 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-007 - am 14.02.2026, 12:50:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471920-007 - am 14.02.2026, 12:50:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

