IV. ,,Der Platon tritt in jeder Stunde unverkennbar bei
thm hervor“. Von der Erfahrung des Seins in Fich-
tes Vollendung des Platomschen Idealismus.'

Wolfgang Janke

Am 9. August 1805 berichtet Philipp Konrad Marheineke, dama-
liger Universititsprediger und Professor in Erlangen, Schleierma-
cher uber Fichtes Tétigkeit in der PreuBischen Universitétsstadt.
,,Ich hére mit unseren Professoren die Wissenschaftslehre bei ihm
in einer Privatvorlesung, der Platon tritt in jeder Stunde unver-
kennbar bei ihm hervor? Diese Charakterisierung Marheinekes
stand unmittelbar unter dem Eindruck der 18. Stunde am 30. Juli
im Vierten Vortrag der Wissenschafislehre — Erlangen im Som-
mer 1805 Da hatte die Vorlesung das Ende des Aufstiegs zum
absoluten Sein und den Ausblick auf dessen Existenz und Erschei-
nung in der Vielheit der Idee erreicht und die Idee als das schlecht-
hin Reale im Unterschied zum wandelbar Wirklichen bestimmt.
Fichte selbst hatte in seinem historischen Riickblick Plato als den
Denker namhaft gemacht, welcher einer Vernunftwissenschaft vom
Wissen dessen, was in Wahrheit ist und erscheint, am nichsten
kam. , Historisch: kein philosophisches System vor Kant hat deut-
lich das Wissen, als solches zum ausschliessenden Objekte seiner
Betrachtung gemacht. Am niéichsten war, so viel wir das beurthei-
len kénnen, Plato®.* Zudem erdffnet und durchherrscht das Plato-
nische Grundwort Idee den Gedankengang der Erlanger Vorlesung
Ueber das Wesen des Gelehrten. Fichtes Logik. Erlangen 1805
erklart die zeitgenossische Unterstellung, der Idealismus sei erst
mit Kants Kritik in der Welt, fiir eine grobe Unwahrheit. ,,Soweit
die Menschengeschichte, haben Begeisterte, besonders religidse
Menner, p. p. Plato, Jesus“.* Und die Metaphysik, Erlangen 1805,

! Der Titel ,,Seinserfahrung* nimmt das philosophische Grundproblem auf, das
Karl Albert in seinem erstaunlichen Lebenswerk, unbeirrt durch Moden der
Zeit, beziehungsreich lebendig erhalten und vertieft hat.

2 J.G. Fichte im Gespriich. Hg. Von E. Fuchs. Stuttgart-Bad Cannstatt 1981, I,
S. 360.

3GA 19, S. 260-265.

‘GAII9,S.98.81.

SGATI9, S. 96.

11

hittps://dol.org/10.5771/8783495993705-77 - am 25.01.2026, 11:44:27.



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verweist auf den theologischen Charakter der Vernunftwissen-
schaft vom Sein, Absoluten, Leben, Licht, Gott und darauf, daB sie
mit der ,heiligen Philosophie” eines Plato und des Johannesprologs
generell iibereinstimme: , heilige ph. Plato, Johannes ... Mit diesen
ist sie einig“.® DaB sich Fichte seit dem Anfang seiner Berliner Zeit
1800 in die Nachfolge Platonischer Ideen- , Seins- und Gotteslehre
einreiht, markiert eine bedeutungsvolle Wende seines Denkweges.
In der Jenaer Zeit einer Grundlegung der gesamten, d. h. theore-
tischen und praktischen Wissenschaftslehre unter der Grundglei-
chung Ich = Ich kommt Plato nicht vor.

Allein das System der Sittenlehre 1798 wiederholt die These:
Der Staatsbeamte und Regent muB Gelehrter und Philosoph sein,
denn er soll im Lichte reiner apriorischer Begriffe von Recht und
Gerechtigkeit, Gesellschaft und Staat regieren. ,,Es konne kein
Fiirst wohl regieren, der nicht der Ideen theilhaftig sey, sagt Plato:
und dies ist gerade dasselbe, was wir hier sagen“.” An einem Stu-
dium Platonischer Quellen selber ist Fichte in Jena bis auf eine mit
Kurznotizen versehene Durchsicht der ersten drei Biicher der Poli-
teia nicht weiter gelegen. Kennzeichnend dafiir ist die karge Hof-
lichkeit, mit der er auf das ihm zugesandte Worterbuch der Plato-
nischen Philosophie® antwortet: ,,Mir gefillt Ihr Platonisches Woér-
terbuch, soweit ich darin gelesen habe“.’ Und in seinen Vorlesun-
gen iber E. Platners Philosophische Aphorismen' geht Fichte auf
die zahlreichen, historisch gelehrten Plato-Verweise Platners nicht

$GA 19, S. 157-158.

7GA /S, S. 311. Das steht bei Kant. Am Eingang der transzendentalen Dialek-
tik (KrV A 316) verteidigt er die These Platons, ,,niemals wiirde ein Fiirst wohl
reagieren, wenn er nicht der Ideen teilhaftig wére®, gegen Brucker, der das
lacherlich findet (vgl. J.J. Brucker: Historia critica philosophiae, 1742-44).-
Fichte verteidigt den Satz gegen J.G. Schlosser: Platos Briefe nebst einer histo-
rischen Einleitung und Anmerkungen. K6nigsberg 1795. — Fur Kant sind echte
Ideen reine MaBstébe der Beurteilung im Felde der Rechts- und Staatsphiloso-
phie und Vernunftforderungen an menschliches Verhalten; vgl. H. Heimsoeth:
Kants Ideenbegriff und Plato. In: Transzendentale Dialektik. Ein Kommentar
zu Kants Kritik der reinen Vernuft. Berlin 1966 I, S. 31-43.

8 Gottingen 1798 von J.J. Wagner, Redakteur des Verkundigers in Nirnberg.
*GA I3, S. 141.

191 eipzig >1793.

78



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ein." Das Desinteresse an Platos Lehre vom urspriinglichen Sein
und Wesen verschwindet in Berlin. Wahrend des im ganzen so
‘unerquicklichen Umgangs mit dem Romantikerkreis (August Wil-
helm und Friedrich Schlegel, Schleiermacher, Tieck) hat Fichte ein
tieferes Verhiltnis zur Tradition des Altertum iberhaupt gewon-
nen. So hatte ja Friedrich Schlegel in seiner Geschichte der Poesie
der Griechen und Romer, 1798 die Gottesbegeisterung Homers
mit dem Wort des Platonischen Sokrates, Poesie sei eine Gabe der
Gétter, verkniipft'? und im Yom Wert des Studiums der Griechen
und Romer 1795-96 erklart: Das Studium der Griechen sei eine
Schule des GroBen, Edlen, Guten und Schénen, der Humanitit; es
sei von unbedingtem Wert fiir die ganze Menschheit und miisse
offentliches Eigentum der modernen, dem Barbarischen nahen, Bil-
dung werden."” Fichtes Briefe an Konstant, 1802-1803, enthalten
ein Echo davon. Plato sei wie Homer und Sophokles Teilhaber der
offentlichen Kultur, und es gelte aus Ehrfurcht vor den Altertii-
mern diese rein wiederherzustellen, zu erhalten und dem eigenen
Zeitalter zu iibergeben. Das sei das eigentliche Ziel aller Myste-
rien, ,,daB durch sie rein und allgemein menschliche Bildung be-
absichtigt werde“.'* Der zentrale Beweggrund dafiir aber, daB
Fichtes Wissenschaftslehre ausdriicklich die Nachfolge Platos an-
tritt, liegt in der systematischen Neugestaltung seiner Vernunft-
wissenschaft selber. So erkldrt Fichte in der Anweisung zum seli-
gen Leben: ,Unter den Griechen ist Plato auf dem Wege*."” Und:
,»Wir sind die eigentlichen Nachfolger der Alten, nur daB wir klar

" In der dritten Auflage seiner Philosophischen Aphorismen konnte Platner
selber aus der aufblithenden geschichtlichen Plato-Forschung schopfen: Ch.
Meiners: Geschichte des Ursprungs und Fortgangs der Wissenschaft in Grie-
chenland und Rom. Lemgo 1781-82. — F.V.L. Plessing: Versuche zur Aufkl4-
rung der Philosophie des #ltesten Althertums. Leipzig 1788-90. — D. Tiede-
mann: Geist der spekulativen Philosophie von Thales bis Berkeley. Marburg
1791-97. — W.G. Tennemann: System der Platonischen Philosophie. Leipzig
1792-95.

12 Krit. Schriften und Fragmente. Hg. von E. Behler u. H. Eichner. Paderborn
1988, 10, S. 43,

A20.1L8.42.

“GA I8, S. 460f.

BGA1Y,S. 73.

79



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einsehen, was fiir sie dunkel blieb“.'® Fichte repetiert nicht, er voll-
endet den Platonischen Weg zum Ursprung der Ideen. So profiliert
sich Fichtes Wissenschaftslehre selbst zu dem, was sie am Ende
ist, eine Gestalt der Platonischen Metaphysik im Stadium ihrer
Vollendung.

Das soll am héchsten Punkte der Systemgriindung gezeigt wer-
den, dem Auf- und Uberstieg zur absolut einfachen Einheit und
Singularitit des Seins und dem Abstieg zur Vielheit der Vernunft-
ansichten und Ideen von Welt.

Fichtes These vom wahren Sein und absoluten Wissen in der
vierfachen Grundlegung von Berlin-Erlangen lautet: ,,Das Sein ist
durchaus ein in sich geschlossenes Singulum des Lebens und
Seins, das nie aus sich heraus kann“."" Die evidente Erfahrung des
Seins ist: Lebendigsein, reine geistige Tatigkeit, urspriingliches
Sein von sich, metaphorisch: sich selbst effizierendes Licht. Und
das urspriingliche Leben ist das Eine und Absolute. AuBler ihm
verdient nichts den Namen Sein. ,,Nur das esse lebt, und da ist es
ganz, als eine untheilbare Einheit“.'®

Das wahre Sein sei nicht zu verwechseln mit dem, was Empiri-
sten, Euddmonisten, Dogmatisten (und Naturphilosophen im
Schellingschen Unverstande) fiir das Sein der Dinge an sich halten:
die sinnlich bezeugte Wirklichkeit des wandelhaft vergénglichen
Werdens der Erfahrungswelt. Diese sei stehend-gegenstindlich,
ohne die Kraft der Freiheit fiir hhere Weltansichten, also in sich
tot. ,,Das Seyn, durchaus und schlechthin als Seyn, ist lebendig
und in sich thitig, und es gibt kein anderes Seyn als das Leben:
keinesweges aber ist es todt, stehend und innerlich ruhend”."” Darin
weiB sich Fichte ausdriicklich mit Plato einig: Die vorgebliche
Weisheit der Empiristen, daB sinnlich bekundete Erfahrung das
Hochste und Letzte bleibe, sei wahre Torheit; ,,dies gerade ists,
was (ausser den Alten insgesamt, z. B. Plato ...) Kant ... und ich,
voraussetzen“.”® Wahres Sein kommt allein dem Uberwirklichen,
den Ideen, und deren transzendenten Ursprung zu, der géttlichen
Idee des Guten: ,die schlechthin in sich selber und durch sich sel-

GA 19, S. 74.

17 1804-11, 16. Vortr.; GA II/8, S. 242.

'8 GA I8, S. 230.

1 Ueber das Wesen des Gelehrten. GA /8, S. 24.
% An Appia, 23. Juni 1804; GA I/, S. 245.

80



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ber lebendige, gottliche Idee (Plato)“.* Und auch darin ist Fichte
mit Plato (und den Neuplatonikern) einig: Das Sein iibersteigt den
Begriff und die Wesensform des Wissens iiberhaupt; das urspriing-
lich aufstrahlende Licht, das unser Sehen belebt und hell macht, ist
an ihm selbst unsichtbar. Auf diesen Grundzug der Platonischen
Idee des Guten hat Reinhold mit einem Bardili-Zitat aufmerksam
gemacht: das schlechthin Gute bei Plato sei nicht blof das Wesen
der Dinge, ,,sondern als noch iiber daBselbe erhaben, als das Un-
nennbare rein Intelligible ohne Gattung ohne Differenz ohne (An-
deres) wiewohl es den Urgrund dieses alles ... enthilt“” Im Son-
nengleichnis der Politeia gleicht die Idee des Guten, die gutsteht
fur alles Sein, Werden und Sichtbarwerden der Dinge im Lichte
der Idee, auch darin der Leben und Licht spendenden Sonne: Die
Sonne als Quelle des Lichts ist das alles sichtbar machende Un-
sichtbare an ihm selbst; ihre Genesis und Entstehung, das Ent-
quellen des Lichts von sich und aus sich, bleibt dem Auge entzo-
gen. Dasselbe erklart der hochste Schritt von Fichtes transzenden-
talem Transzensus. Das absolute Sein zeige sich nicht selber, und
zwar nicht, weil es im Dunkeln hause, sondern weii der sich be-
greifende Begriff und das reflektierende Wissen iiberhaupt dessen
einfache Klarheit nicht fassen kann: , das allerklarste, und zugleich
das allerverborgenste*.? So also wie die Sonne im Sonnengleichnis
Platos als Quelle des Lichts nur im Vorscheinen ihrer eigenen Hel-
le sichtbar da und an ihr selbst verborgen ist, so steht es auch mit
dem urspriinglichen Sein in Fichtes Vernunfiwissenschaft: , Es ist
absolut Licht, schlechthin ohne alle Sichtbarkeit der Genesis*.*
Wie aber kommt es, wenn alles begreifende und reflektierte
Ideen-Wissen iiberstiegen wird, zu einer Art ,, Erfahrung® des Seins

2 Privatissimum fir G.D., April 1803; GA II/6, S. 337.

 An Fichte, 23. Januar 1800; GA II/4, S. 204.

B 1804-11, Vortr.; GA IS8, S. 229.

 GA 18, S. 298. Wie die anderen Gleichnismomente des Platonischen Son-
nengleichnisses in Fichtes Lichttheorie reproduziert sind, darauf weist R. Fer-
ber (Platos Idee des Guten. Sankt Augustin 1984) hin. — Der Fichte-kritische
Strukturvergleich des Platonischen Charmides mit Fichtes Bestimmung des
Menschen von B. Zehnpfennig (Reflexion und Metareflexion bei Plato und
Fichte. Freiburg/Milnchen 1987) hat bei allen Verdiensten den Nachteil, den
Weg des Denkens bei Fichte an der Wende zum neuen Aufstieg des absoluten
Wissens zum Sein zu verlassen.

81



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als des Absoluten, Einfach-Unzerteilten, wandellos Einen und
Ganzen? Das bleibt in den Analogien des Sonnengleichnisses dun-
kel und wird in der ,,Ubung“ des Platonischen Parmenides des
Selbstwiderspruchs iiberfiihrt. Fichtes Theorie vom Sein nimmt
nun nicht nur ausdriicklich das Spinozistische Losungswort der
Zeit, das Hen kai Pan, auf, unausdriicklich fithrt sie auf die Parme-
nideische Wahrheitsgleichung On = Hen zuriick. So beginnt die
ontologische Grundlegung von Fichtes Religionslehre 1806: ,,Das
eigentliche und wahre Seyn wird nicht, entsteht nicht, geht nicht
hervor aus dem Nichtseyn ... es bleibt unverdnderlich ... ganz, un-
getheilt, und ohne Abbruch ... das Seyn schlechthin nur als Eins®.?
Das erinnert — im Unterschied zu Schellings und Hegels An-
fangsgrund einer absoluten Identitit bzw. Indifferenz — an den
Denkweg des Parmenides.” Ubrigens hat auf diesen geschichtli-
chen Anfang Reinhold hingewiesen. ,,Ich merke nur an, daB die be-
schriebene absolute Identitdt in den letzten Zeiten nur bestimmter
ausgesprochen, keineswegs aber erfunden, oder auch nur in die
Spekulation eingefiihrt ist — Sie ist die Parmenideische™.”

Was aber in aller Ontologie der Alten fehlt, ist die Riickbesin-
nung auf Bedingungen und Schranken unserer méglichen Erkennt-
nis. Dies verlangt, sich auf Form und Inhalt des Wissens und An-
denkens des Seins zuriickzuwenden. So lautet Fichtes Aufforde-
rung an sein philosophiekundiges Erlanger Professoren-Auditori-
um: Denken Sie das Sein und Eine schlechthin, absolute, von sich
und durch sich seiend! Und: Denken Sie den, der das absolute Sein
und Eine denkt! In solcher Besonnenheit wird deutlich, wie auf der
Leiter von Reflexionsstufen die hichste Stufe erreicht wird: das
Sich-Erfahren als Nichts und leere Form der Reflexibilitit im Auf-
leuchten des einzig-einen, in sich geschlossenen Seins.”® Dabei ge-
schieht das Aufsteigen so, daB sich Hauptformen und -momente
des sich wissenden reinen Wissens als Ursprung des absoluten
Seins, Lichts und Lebens erproben und als inadiquates Prinzip

BGA 9, S. 85f.

% Vgl. die Fragmente B 8,3; 8,5-8; 8,22.

77 An Fichte, 31. Oktober 1803; GA IIU/5, S. 215.

% Zu Fichtes Erklarung des Seins an sich nach dem Gesetz der positiven
Selbstvernichtung des Lichts im Aufstieg der Erlanger Existenzlehre vgl. Vf.:
J.G. Fichtes Wissenschaftslehre 1805. Werkinterpretation. Darmstadt 1999, S.
29-84,

82



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

absetzen und ,,sich vernichten®, bis schlieBlich auf der hdchsten
Stufe der absoluten Reflexion und Abstraktion das Eine, lebendige
Sein von sich her einleuchtet und das Prinzip der Seinsspaltung
durchsichtig wird.

Dafiir ist vorziiglich die Zweite Fassung der Berliner Vortrags-
reihe von 1804 in der Diskussion. Daran soll hier nur im Riick-
blick auf zwei entscheidende Reflexionsstufen erinnert werden, an
das Sich-Vernichten des (durch Plato entdeckten) Begriffs (4. Vor-
trag) und an das Absechen von der BewuBtseinsrelation iiberhaupt
im Hinsehen auf das, was in diesem Abzug iibrig bleibt (15. Vor-
trag).

Das Wissen in der Form des Begriffs oder des ,,Durch® nimmt
dihairetisch sukzessiv etwas im Ausgrenzen alles anderen durch (in
der Erlanger Wissenschaftslehre unter den Grundformen der Die-
selbigkeit oder Identitéit und der Nichtdieselbigkeit oder Nichtiden-
titit.” Nun versagt das begreifende Wissen bereits am einzusehen-
den Prinzip der Disjunktion, der Aufspaltung des Einfach-Einen in
die Zweiheiten von Denken (Subjekt) und Sein (Objekt) wie von
Wirklichkeit (Sinnenwelt) und Uberwirklichkeit (intelligible Ideen-
welt). Dies geschieht nimlich mit einem Schlage (exaiphnes!). Das
kann ein begreifendes Durchgehen im Nacheinander nicht addquat
fassen. Die plétzliche Disjunktion des Einen in die Vielheit (Fiinf-
fachheit) der BewuBtseinsrelationen und Weltansichten ist nur als
Unbegreifliches zu begreifen. Dieses selbstkritische Sich-Besinnen
des Wissens hat das weitreichende Resultat: Soll es zur Evidenz
des Prinzips der Seinsspaltung kommen, so muB der Begriff ge-
setzt und als oberstes Prinzip ,,vernichtet” werden.

Auf der hochsten Reflexionsstufe schlieBlich geht es um die ab-
solute Abstraktion und Reflexion. Wovon abstrahiert werden soll,
ist die Relationsform reinen Wissens (des Intelligierens und Intuie-
rens) iiberhaupt im Sehen des Seins in der Helle der Wahrheit. Bei
dieser Operation kommt heraus: Wird von aller BewuBtseinsrela-
tion abgesehen, so daB die leere, sich selbst haltlos bespiegelnde
Reflektierbarkeit und ein jedes Reflektiersystem — fiir das die Wis-
senschaftslehre bis heute gehalten wird — in der Wurzel negiert ist,
was bleibt dann iibrig? Das ist die SchluBfrage des langen
transzendentalen Transzensus auf dem Wege der Sich-Absetzung
der Ichheit.

® GATI/9, S. 258.
83



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ubrig bleibt nicht das Nichts an Bestimmtheit. So wird Hegels
Seinslogik den Parmenideischen Anfang aufheben. Das Sein, das
unbestimmte Unmittelbare, sei recht bedacht nichts, nimlich das
durch nichts Bestimmte; seine konkrete Wahrheit sei das Werden,
das Umschlagen von Sein und Nichts ineinander. Und iibrig bleibt
schon gar nicht das Nichts eines sich selbst Widersprechenden, wie
es der erste Gang der Ubung im Platonischen Parmenides nahe-
legt: Das von aller Vielheit absolvierte Eine sei teillos (und darum
auch kein Ganzes), es ist ohne Beziehung zu einem anderen (und
darum auch nicht identisch mit sich selbst), es ist ort- und zeitlos
ohne Werden (und darum gar nicht da): ein namen- und erkennt-
nisloses Nichts. Eben das, was dem Dialektiker (Platon-Hegel) klar
geworden ist, scheint der Fichteschen Rede und Bestimmung des
Seins dunkel geblieben zu sein.* Aber abgesehen davon, daB der
erste Ubungsgang des Platonischen Parmenides nicht von einem
gottlichen Ursprunge (und dem Einswerden mit ihm) handelt, ist
der Widerstreit zwischen der Loslésung und der Abtrennbarkeit
der BewubBtseinsrelation vom Sein an sich der Stachel der Fichte-
schen Seinserfahrung.

Was demnach nach Abzug aller Formen des Begreifens und In-
tuierens einschlieBlich der intellektuellen Anschauung iibrig bleibt,
ist der Inhalt: der Vollzug und reine Akt eines aufstrahlenden (gott-

% Die geschichtlich durchgreifende und systematisch scharfsinnige Analyse des
Einheits- und Mannigfaltigkeitsbegriffs bei Platon, Fichte und Hegel durch
Karen Gloy (Einheit und Mannigfaltigkeit. Berlin-New York 1981) kommt zu
dem SchluB, daB Fichte diejenigen Konsequenzen, die Plato im Parmenides fiir
einen abstrakten préidikatslosen Einheizsbegriff zieht, tibersieht: ,JJm Grunde
wiederholt er denselben Fehler, den Platon an der Parmenideischen Einheits-
konzeption in der ersten Position des gleichnamigen Dialogs moniert, nfimlich
daB sie das Eine und Absolute, als Eines und nur Eines unter Ausschluf und
Aufhebung alles anderen zu fassen beansprucht und gleichwohl es faktisch nur
‘mehr als Eines” anzusetzen vermag® (107). — M. Budde-Burmann (Das leben-
sorientierte Eine bei Platon und Fichte. Zum Verhiltnis von Platons Parme-
nides zu Fichtes Wissenschafislehre 21804. In: prima philosophia 4/1991, S.
11-31) sucht dagegen den Vergleich von Platon und Fichte mit Bezug auf den
ersten Teil Parmenides, mit dem Ergebnis: ,,Wiahrend die Umschaffung des
Menschen bei Fichte tatsichlich im Selbstverlust endet, erscheint hier (bei
Plato) die Moglichkeit der Selbstfindung — durch AusschluB und Uberwindung
des Falschen® (26).

84



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichen) Lichtes, in welchem Leben von sich (Subjektivitit) und Be-
stehen durch sich (Substantialitit) ununterscheidbar ungesondert
ineinander aufgehen. ,,Wir leben aber unmittelbar im Lebensakte
selber; wir sind daher das Eine ungetheilte Seyn selber”.* Und die-
ses unvordenkliche Leben, das héher ist denn alle Reflexion, be-
greifen wir nicht, wir sind immer schon von ihm ergriffen. Das hat
Fichte stets als den Wendepunkt des transzendentalen Aufstiegs
herausgestellt: Das lebensvolle Sein entsteht nicht durch die Helle
unseres SelbstbewuBtseins, das SelbstbewuBtsein lebt und ist hell
durch das Sich-Lichten des Seins in uns.

Das nimmt den hochsten neuplatonischen Gedanken in sich auf.
Um zur wahren Einheit zu kommen, miisse die Vernunft im Licht
versinken; denn auf der Stufe der Vernunft herrscht noch die Ein-
heit von Unterschiedenem, die Zweiheit von Denken und Gedach-
tem, das Wahre aber ist das unzerteilte Eine, die lautere Lichtfiille
des Hen. Nur dadurch konne das geistige Leben der Vernunft sich
mit dem gottlichen Licht vereinigen, daB es sich in dieses versenke
und selber Licht werde. Das kommt im transzendentalen Grundsatz
zum Ausdruck: der Mensch kann das Sein nicht in den Formen
seines Begreifens und Intuierens fassen und sich einen Gott erzeu-
gen, aber er kann sich als autarkes Prinzip vernichten, und sodann
versinkt er in Gott.*

Dabei ist das BewuBtsein nicht etwa ausgeloscht. Es lebt gestei-
gert in einer unmittelbaren Erfahrung, die iiber alle Reflexion geht,
in der Liebe.® Darauf liuft die ontologische Grundlegung der Fich-

' GA 18, S. 230.

3 Einen systematischen Vergleich der spekulativen Reflexion Plotins und Fich-
tes hat H.M. Baumgartner vorgelegt (Die Bestimmung des Absoluten. In: Zeit-
schr. f. philos. Forschung 35/1980, S. 321-342).

% Die material- und gedankenreichen Studien J.-L. Vieillard-Barons (Platon et
I'idéalisme allemande. 1770-1830. Paris 1979) kommen zumal fir die Interper-
sonalit4tstheorie Fichtes zum Ergebnis: ,,von der im Kreise der Romantiker so
lebendigen Theorie des Platonischen Eros findet sich keine Spur. L'amour reste
extérieur au noyau essentiel du systéme fichtéen® (110). — Auf die Rede des
Aristophanes im Symposion scheint Fichte bezeichnenderweise in seiner Be-
stimmung des moralisch Religi¢sen anzuspielen. ,,Es bleibt in ihm ein wehmi-
tiges Streben, und Sehnen, sich zu vereinigen, und zusammenzustrémen mit
den zu ihm gehdrenden Halften“. (Anweisungen zum seligen Leben, 1806; II/9,
S. 163. Schleiermachers Symposion-Ubersetzung ist 1807 erschienen).

85



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

teschen Religionsschrift 1806 hinaus. Liebe iibertrifft alle Refle-
xionsstufen; denn jede Art Reflexion spaltet sich in sich selber und
bleibt so ihrer Grundoperation nach in sich entzweit. Die Liebe
aber lebt als Sehnsucht nach dem Einen, und sie ist durch keine
BewuBtseinsform auBer ihr je auszufiillen. Erst in unmittelbarer
Vereinigung mit dem Leben des wahren Seins und géttlichen Einen
ist ihre Sehnsucht gestillt. Daher formuliert Fichte: Die Liebe ist
die Quelle aller Realitit, in der Erfahrung der Liebe erschlieBt sich
das gottliche Licht und Leben als das urspriingliche, ewige Sein, in
dem wir leben und weben.

Das alles gerét ins Zwielicht mystischer Schwarmerei. So hatte
Schelling schon 1795 , die heiligsten Gedanken des Alterthums® als
Schwirmerei, ja als Ausgeburt menschlichen Wahnwitzes abgetan.
,» Riickkehr in die Gottheit, die Urquelle aller Existenz, Vereini-
gung mit dem Absoluten, Vernichtung seiner Selbst’ — ist die nicht
das Princip aller schwirmerischen Philosophie, das nur von ver-
schiedenen verschieden — nach ihrer Geist- und Sinnesart — ausge-
legt, gedeutet, in Bilder gehiillt worden ist. Das Princip fiir die
Geschichte aller Schwarmerei ist hier zu finden*.*

Gehort mithin Fichte und seine Fassung einer unio mystica in
die Geschichte mystizistischer Schwéirmerei? Die Forschung hat
von einer mystischen Periode und einer aktualistischen Mystik, die
mit dem kritischen Geiste bricht, gesprochen und einen Zwiespalt
in Fichtes Geistesart herausgestellt. Nach dem Sturm und Drang
des Revolutiondrs der Tathandlung komme mehr und mehr der
Mystiker der Stille zum Vorschein, der sich sehnsuchtsvoll in den
gottlichen Abgrund versenke. Indessen, immer wieder hat sich
Fichte gegen einen Mystizismus ausgesprochen, der es allein zur
andichtigen Schwirmerei bringe.” Die vorgetragene Seinserfah-
rung einer unio mystica ist nicht Ausdruck hochfliegenden Schwir-
mens, sondern Resultat kritisch aufkldrenden Aufsteigens des ab-
soluten Wissens bis zum Vereinigungspunkt mit dem géttlichen
Einen. Und sie eroffnet den Ausgang fiir eine kritische Ableitung

3 Philosophisches Journal. Hg. von F.I Niethammer. Nachdr. Hildesheim
1969, Bd. 3, S. 201.

3 Naheres Vf.: Religion und Mystik. Fichtes Abwehr des Mystizismus. In: Ent-
gegensetzungen. Fichte-Studien Suppl. 4, Amsterdam 1994, S. 83-96.

86



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Vielheit von Wissensformen und Weltansichten, welche die
Idee Platos als ein weltverdnderndes ,,Gesicht“ versteht.*

Um den Ort der Platonischen Idee fiir die Genese spezifischer
Weltansichten herzuleiten, ist es eben nétig, das Prinzip der Spal-
tung kritisch sicherzustellen. Das gibt Fichtes These vom Sein vor,
das Sein sei ein in sich geschlossenes Singulum, das ,nicht auBer
sich kann, nicht herausgehen aus sich selbst zur Zweiheit“.”

Das verschlieBt den Weg der spekulativen Selbstentfaltung der
absoluten Idee (Hegel) und das Wunder einer Selbstdifferenzierung
der absoluten Indifferenz (Schelling). Das verwirft speziell auch
den neuplatonischen Gedanken der Emanation und eines stetigen
Ubergangs des Unendlichen zum Endlichen, insbesondere und
ingrimmig aber Schellings Theorie von der Entfernung, dem Abfall
von Gott und Siindenfall der Welt in Philosophie und Religion,
Tiibingen 1804. Schelling beruft sich dabei auf Plato und dessen
Verbindung zu den griechischen Mysterien. Fichte referiert Schel-
lings Diktum: ,,nur durch den Abfall vom Urbilde 146t Plato die
Seele von ihrer ersten Seligkeit herabsinken. — Es war ein Gegen-
stand der geheimen Lehre in den griechischen Mysterien, auf wel-
che auch Plato nicht undeutlich hinweist“.* Fichte repliziert in der
vergifteten Atmosphidre des Schelling-Streites ironisch: ,Nun,
wenn Plato und die griechischen Mysterien das annehmen, so wer-

* M. Wundt (Fichte-Forschungen. Stuttgart 1929, Nachdr. 1976) erklart im
Abschnitt ‘Fichte als Platoniker’ @tberspitzt: ,,Vom Jahre 1904 an, dem Erschei-
nungsjahre des ersten Bandes von Schleiermachers Ubersetzung, wird auch
Fichte in einem neuen Sinne Platoniker* (357). Dabei verfolgt Wundt die Neu-
bestimmung der Idee vorzliglich in den ,,populiren Schriften” (das geht inder
Tat weit Giber die Abwertung der Ideenlehre als allegorische Dichtung und My-
stizismus, die Fichte bei Platner (Philosophische Aphorismen § 420) und auch
bei Kant (KrV B374 ff) lesen konnte, hinaus). ,Idee, oder bloBes Gesicht, das
ist das einzig reale und einzig wahre Sein, welches dem reinen Denken sich
erschlieBt” (Nachgel. Werke III, S. 31). — ,,Man kann diesen héheren Grund der
Erscheinung in seiner hochsten Allgemeinheit sehr schicklich nennen: die
gottliche Idee ... ein bestimmter Theil des Inhalts dieser gottlichen Idee von der
Welt ... soll, unter der Leitung dieses Begriffs, durch die freie That des Men-
schen an der Sinnenwelt herausgebildet und in ihr dargestellt werden* (Ueber
das Wesen des Gelehrten, 1. Vorl.; GA I/8, S. 64.

7 GA 18, S. 230.

3 Bericht tber den Begriff der Wissenschaftslehre, 1806/7;, GA IV/10, S. 59.

87



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den wir andern wohl Respekt haben, und es uns gleichfals gefallen
laBen miiBen; sollte es sich auch finden, daB in der ganzen Lehre
durchaus kein Sinn und Verstand sei“.* Fichte fiihrt das Dilemma
vor. Entweder ist es das Absolute selbst, das von sich abfallt und
sich so als Absolutes vernichtet — oder es ist nicht das Absolute
selbst, sondern ein anderes, das von sich und durch sich, d. h. ab-
solute ist, und wir haben zwei Absoluta. Beides ist absurd.®

Das einzige, das widerspruchsfrei auBer dem absoluten Sein ist,
ist das absolute Wissen als Existenz, Da-Sein, Urerscheinung, des
verborgenen Absoluten und unzuginglichen Lichtes. Es hat die
Seinsart eines Bildes in der Reflexionsform des sich als Bild Gottes
bildenden Bildes unter dem Sollensgebot, dieses ,,Gesicht™ in der
Welt zur Wirklichkeit zu bringen. So kommt die Platonischen Ur-
relation von Sein und Bild, Urbild und Abbild zum Zuge, und zwar
in der neuzeitlichen Gestalt der Idee als Vorbild (Paradigma) unter
dem Freiheitsanspruch des Sollensgebotes.

¥ A.a.0.

“ DaB die Aufnahme und Wirdigung des bahnrechenden Platonischen Anfangs
in den spéten Schriften zurticktritt, mag seinen Grund darin haben, daB und wie
Schelling Plato fiir sich vereinnahmt. — Uberliefert ist der Anfang der Konigs-
berger Vortrige 1807, der Plato weltgeschichtlich als Verdunkler, nicht als
Lichtbringer einordnet. ,Ich habe gesagt, daB wir nichts wissen, weil von Er-
schaffung der Welt bis auf Plato, von Plato bis Kant bis jetzt alles im Dunkeln
getappt hat und darin noch fort beharrt (vgl. GA 1/10, S. 114). - H.Meyer
(Einiges zum Platonismus, besonders in der Philosophie der Neuzeit. In: Parou-
sia. Studien zur Philosophie Platons und zur Problemgeschichte des Platonis-
mus. FS J. Hirschberger. Frankfurt a.M. 1965, S. 428) erwihnt in seiner knap-
pen Skizze von Fichtes Stellung zu Platon einen ,kritischen Kommentar zu
Platons Staatslehre” von Fichte aus dem Jahre 1912. Freilich handelt es sich
nach dem von H. Jacob angefertigten NachlaBverzeichnis (V, 7) lediglich um
ein einziges, bisher noch nicht publiziertes Blatt. Fichtes Manuskript enthilt
unter der Uberschrift Platon Republik acht Notizen tiber die Idee der Gerech-
tigkeit im ersten Buch und in den zwei folgenden Biichern der Politeia. Zum
Beispiel: ,,Ueber die Lige: Dieselbe dem Regenten allenfalls erlaubt, aber dem
Bilrger, als gegen das allgemeine Interefe laufend, verboten. / Sehr bedeutend,
und stimmt mit meinen Grundséitzen iiber den Kontrakt tiberein“. (V, 7: Ir).
Die Herausgeber der Akademie-Ausgabe vermuten wohl mit Recht, daB8 das
Textstiick nicht aus der Spétzeit, sondern aus der Zeit der Grundlage des Na-
turrechts oder davor, also ca. 1795, stammt.

88

- am 25.01.2026, 11:44:27. op



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So nimmt Fichte fir seine Deduktion der fiinf Weltansichten
(Natur, Recht, Hohere Moralitét, Religion, Vernunftwissenschaft)
generell die Platonische Hauptdisjunktion von sinnlicher Erschei-
nungs- und ibersinnlicher Ideenwelt in Anspruch. Dabei ist wohl
die funffache Abstufung des Sollens im Dunkel geblieben. Im Sy-
stem der Sittenlehre, 1812 findet sich eine , Historische Anmer-
kung: wir haben gesagt, der absolute Begriff sei das reale und
wahrhafte Sein, darum sei die S.-L. Seinslehre, als reine Theorie.
So auch schon Plato, indem er sagt: die Dinge seien Abspiege-
lungen der Ideen, der Gesichte; die Ideen seien die Vorbilder der
wirklichen Welt ... nicht klar aber ist, ob ihm die Unterscheidung
der beiden objektiven Weltformen, der Welt als Freiheitsprodukt,
der praktisch zu erschaffenden, und der schlechthin ohne alle Be-
ziehljlug auf Freiheit gegebenen empirischen, recht klar geworden
ist*.

Speziell ordnet Fichte Plato als gottbegeisterten Mann einer hei-
ligen Philosophie derjenigen Weltansicht zu, die er Hohere Mora-
litat nennt. Auf der Stufe dieses Standpunktes kommen Religion,
Kultur, Kunst in dic Welt. Erster Représentant dafiir ist eben Pla-
to. ,,Unter den alten Philosophen mag Plato eine Ahndung dersel-
ben haben*;” denn die Hohere Moralitit bringt jene Vernunftein-
stellung zum Tragen, welche die Idee als das wahrhaft Reale und
Selbstindige zum Prinzip erhebt. Dabei treten die Ideen des Guten,
Schonen, Wahren und des Heiligen maBgeblich hervor. Sie schaf-
fen als iibersinnliche Vorbilder unser Verhalten zum Wirklichen
um und erschaffen eine neue Weltgestalt. Solche ,,Gesichte* haben
Dichter, Propheten und Gelehrte wie Plato (und Jesus, das auBler-
ordentliche sittliche Genie).

Fichte hat die Seinserfahrung Platos iiberboten. Die systemati-
sche Entfaltung im Abstieg der Wissenschaftslehre zur Vielheit hat
die Fiinffachheit unserer Weltansichten in eins mit der fiinffachen
Struktur unseres SelbstbewuBtseins (einschlieBlich der unendlichen
Vielfalt der Korperdinge und der Iche) abgeleitet. Er hat im ganzen
die Grundfrage der Alten seit Parmenides nach der Einheit von
Einheit und Vielheit in kritischer Besonnenheit gelost. Diese Voll-
endung der Vernunftwissenschaft geht ausdriicklich auf Plato als
den Anfang der groBen Scheidung von Werden und Sein zuriick.

“! Nachgel. Werke 1835, Nachdr. 1962 I1L, S. 42f
2 GA Y9, S. 110.

89



https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fichte erklirt zu Ende seines Lebens- und Denkweges 1812: ,Bin
ich darum Platoniker? Ich glaube wohl mehr zu sein®.®

“Aa0.
90

htps://dol.org/10.5771/8783485093705-77 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495993705-77
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

