Il Psyche-Soma

1 Psychische Monade und Kultur

Die psychische Monade ist bei Castoriadis der allmachtsphantastische »Kern«
der Psyche in Weiterfithrung von Freuds Gedanken zum »primiren Narziss-
musc. Sie ist sowohl an der Verwirklichung der von der Fahigkeit zu delibera-
tivem Handeln gepriagten Subjektwerdung durch Sozialisation, als auch am
Widerstand gegen diese beteiligt. Threr Struktur ist es zwar zu verdanken,
dass die Psyche vermittels ihrer »monadisch«-selbstbeziiglichen Abgeschlos-
senheit gegeniiber der Welt ein Selbstgefiihl itberhaupt erst zu entwickeln
beginnt, aber diese Mondadenhaftigkeit der Psyche ist es auch, die der rea-
listischen Selbst-Reflexion (vor allem als expliziter Selbstinfragestellung) und
dem selbstverindernden Projekt der Autonomie gerade vermittels dieser Ab-
geschlossenheit die illusionire Selbstbeharrung am vehementesten entgegen-
setzt. Der Standpunkt des »Ich bin ich und nicht/s ander(e)s ist aufer mir...«
stellt als ab-/und ausgrenzende Funktion auch die Disposition der Psyche zur
Selbstbeharrung dar, mit der Menschen sich gegen Ubergriffe, sowie gegen
die unterschiedlichen Heteronomiedispositive und Beherrschungsmodi mit
der gebotenen Vehemenz und Zivilcourage zur Wehr zu setzen vermégen.”
Zu betonen ist in diesem dialektischen Zusammenhang auch die Triebdia-
lektik, weil Castoriadis zu jenen Philosoph_innen und Psychoanalytiker_in-
nen gehort, welche die Dialektik in Freuds Werk ernst genommen und ver-
tieft haben (anstatt sie einfach — weil nicht hegelo-marxistisch genug — ab-
zustreiten oder — aus einer idyllischen Haltung heraus - als zu konflikthaft
abzulehnen). Das mag zum Teil auch daran liegen, dass Castoriadis auch mit
der fur Lacan zentralen Hegellektiire Hippolytes und Kojéves in ihrer Anwen-
dung auf die Freud’sche Psychoanalyse vertraut war. Doch Castoriadis war
lange vor seiner Begegnung mit Lacan ein Philosoph marxistischer und das
heifdt auch hegelscher Prigung gewesen; vor allem war er ein Kenner der an-
tiken griechischen Philosophie, die mit Platon die Dialektik lange vor Hegel,

7 Wiederholt erinnerte Castoriadis in seinem Seminar an Sokrates, der aufgrund sei-
ner hohen Vorstellung von sich selbst (idée de soi als idéal du moi/lch-Ideal) eher den
Selbstmord als die ihm angebotene Flucht ins Exil, in die Ungesetzlichkeit und vor al-
lem in die eigene Inkohérenz (als ein seiner Polis und ihren kollektiv getroffenen Ent-
scheidungen verpflichteter Polisbiirger) wahlt. Dass dieser die Philosophiegeschichte
gleichsam begriindende Suizid Sokrates also nicht nur auferlegt war, hat Platon in der
Apologie des Sokrates in Szene und in Sinn gesetzt.

14.02.2026, 07:44118.

n7


https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

8

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

wenngleich in einer anderen Weise und mit anderen Begriffsfunktionen, her-
vorgebracht hatte. Die Triebdialektik Platons (Begehren/Mangel- bzw. Lust/
Unlust-Dialektik), die nicht nur Freud, sondern auch Castoriadis immer wie-
der zitiert, findet sich vor allem in den Erostheorien im Symposion, die Lacan
in der ihm eigenen »freien« Art und Weise interpretierte, vor allem aber fin-
den wir sie im Gleichnis vom Pferdegespann im Phaidros, wonach der Kut-
scher von einem dunklen Pferd, das nach unten zieht und von einem hellen
Pferd, das nach oben zieht, hin- und hergerissen sei. Wie stark sich der Be-
griff der psychischen Monade auch am Aristophanes-Gleichnis vom Kugel-
menschen (und nicht nur an Leibniz) anlehnt, zeigt die Unumgéinglichkeit
der »Kastration« im Sinne des Bruchs der Monade.®

Bei Lacan finden sich in der 5. Einheit (13.12.1961) seines nur als Transkrip-
tion zuginglichen, weil noch unveroffentlichten Seminars iiber die Identitit
einige fiir Castoriadis gewiss relevante Uberlegungen zur Psyche als Mona-
de, auf welche dieser jedoch nirgends explizit verweist: monas bei Euklid, trait
unaire bzw. »der einzige Zug« bei Freud, und sogar die Bezeichnung »monade
psychique« selbst.

Noch wichtiger fiir das Verstindnis seiner Zugangsweise (mehr als Hal-
tung denn als Methode) scheint mir einmal mehr die Chiasmatik, die sich
nicht nur in seiner Konzeption des Psyche-Soma abzeichnet, sondern vor al-
lem in der stindigen Gratwanderung zwischen der Erfordernis, analytisch zu
arbeiten, und jener, die Verwobenheit, Durchdringung und Uberlappung der
Elemente, diskreten Einheiten, Kategorien etc. nicht zu vernachldssigen, an-
ders ausgedriickt: das den jeweiligen Phinomenen angemessene Oszillieren
zwischen peras und apeiron, zwischen klarer Gliederung und Diffundierung
ins Unbestimmte.

Nun kann die niemals aufzuldsende, bis zum Tod den Menschen reitende
psychische Monade stirker im Zeichen des Eros oder stirker im Zeichen von
Thanatos bzw. von Zerstorung und Hass agieren; sie kann das (deliberative)

8 Fir eine genauere Auseinandersetzung mit der Freudrezeption von Castoriadis siehe
vor allem den Aufsatz von Karl Reitter, in dem er schreibt: »Der Begriff des Imaginaren
eroffnet ein Freudverstiandnis, das dieses [Freuds, A.P] Schwanken nicht wegerklaren
will, sondern die Ambiguitidten im Denken Freuds als Konsequenz der Schwierigkeit
versteht, das Imaginare zu denkenc, und er zitiert Castoriadis: »Es ist weder Zufall noch
Provisorium, sondern ein wesentliches Merkmal der Psychoanalyse, dass in ihr eine
wissenschaftliche Begriffsbildung ebenso unumganglich wie unmaoglich ist.« K. Reit-
ter, »Perspektiven der Freudrezeption, in: A. Pechriggl, K. Reitter (Hg.), Die Institution
des Imagindren, S.103 und C. Castoriadis, Durchs Labyrinth, S. 50.

14.02.2026, 07:44118.



https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

Handeln eher beférdern oder blockieren. Ebenso kann die Einbildungskraft
- und auf der Ebene der Gesellschaft das instituierende Imaginire — sowohl
Schénes als auch Schreckliches hervorbringen: Ob wir es mit dem Balinesi-
schen Tanz, der athenischen Demokratie oder den NS-Vernichtungslagern zu
tun haben: Sie alle sind imaginire und gesellschaftlich instituierte Schépfun-
gen, auf die Castoriadis immer wieder beispielhaft verweist.

Explizit zeigte er die Verbindung zwischen einer im Zeichen der Uber-
macht von Thanatos bzw. Zerstorung stehenden monadischen Struktur und
dem gesellschaftlichen Imaginiren in seinem Aufsatz zu Hass und Rassismus
auf.’ Philosophisch brisanter sind allerdings seine Ausfithrungen zu dem,
was er fiir die Hauptaufgabe der Monade hilt: die Verleugnung des Todes (wo-
mit er sich von Freuds Theorie des Todestriebs weitgehend distanziert) und
die Aufrichtung von deterministischen Denksystemen, welche diese Verleug-
nung aufrechterhalten, rationalisieren, sanktionieren und totalisieren. Die zu
diesem Behuf'in Szene gesetzten Instanzen der Allmacht, der Vorsehung und
der totalen Kontrolle (Gott, Vernunft, grofSer Bruder, Fithrer, unbeschrinktes
dkonomisches Wachstum, technische Allmachbarkeit etc.) entlarvt Castoria-
dis im Anschluss u.a. an La Boétie, Kant, Hegel, Feuerbach und Marx als die
Instanzen der Entfremdung. Er zeigt dariiber hinaus in Weiterfithrung von
Freud plausible psychische Ursachen dafiir auf, die er vor allem im Abwehr-
mechanismus der Spaltung und in der projektiven Identifikation ansiedelt.

Ein zentraler Topos fiir die hier behandelte Verkniipfung ist jener des
Triebvorstellungsreprisentanten oder des Vorstellungsreprasentanten des
Triebes. Dessen Mittlerfunktion zwischen Vorstellung und Trieb siedelt er
mit Freud an der Schnittstelle zwischen dem Somatischen und dem Psychi-
schen an. Genauer gesprochen sind Trieb wie auch Vorstellung selbst schon,
analog zu Platons »drittem Menscheng, an dieser Schnittstelle anzusiedeln,
an der sie einander berithren konnen, damit er, der Trieb, durch die Vorstel-
lung (»mit Riicksicht auf Darstellbarkeit«) iiberhaupt reprasentiert werden
kann bzw. damit sie, die Vorstellung, ihn tiberhaupt in Szene setzen und
dadurch erst vertreten kann.

An dieser Schnittstelle zwischen Somatischem und Psychischem, zwi-
schen Vorstellung und Trieb, spielt sich fiir Castoriadis das Wesentliche
des psychoanalytischen Beitrags zur Philosophie der Seele und in weiterer
Folge zur philosophischen Anthropologie ab. Hier namlich entstehe das
Schema der Vorstellung oder — um es mit Kant zu sagen — hier sei der

9 C. Castoriadis, »Die psychischen und sozialen Dimensionen des Hasses«.

14.02.2026, 07:44118.

19


https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

120

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

transzendentale Schematismus anzusiedeln. Castoriadis kommt bis zum
Ende seines Lebens immer wieder auf das letztlich ritselhafte Schema der
radikalen Einbildungskraft zuriick. Insofern ist die psychische Monade, soll
sie in diesem letztgenannten Sinn als »Schema aller Vorstellungen« (sowie
Wiinsche und Affekte) gefasst werden, nicht nur der noch weitgehend undif-
ferenzierte »Affekt-Vorstellungs-Wunsch-Fluss«, sondern immer auch schon
somatische und nicht nur psychische Monade. Ich werde im 2. Abschnitt zu
zeigen versuchen, inwieweit Castoriadis seine theoretische Konzentration
zunehmend von der Monade auf das Psyche/Soma verlagert, ohne diesen
Schritt konsequent auszufithren.

In die frithe Psyche, die das Schema fiir ihre Vorstellungstitigkeit erst all-
mihlich aus ihrem Kdrperphantasma herausbildet, brechen die Sprache und
mit ihr die Welt herein: das nennt Castoriadis den Aufbruch der Monade.
Zugleich bringt diese originire Psyche die Welt in Anlehnung an die leiblichen
Schemata und Prozesse vorstellend bzw. imaginierend und reprisentierend aus
sich/durch sich hervor.'® Umgekehrt wird die »Kernpsyche« aber auch dem
Korper (als funktionierendem Organismus) entgegengesetzt, den sie, inso-
fern er reale Bediirfnisse hat und anmeldet, auch als ihr Anderes — bis hin
zur Vernichtung (und damit zur verkannten Selbstvernichtung) — inszenie-
ren bzw. abspalten kann (dieses pathologische frithkindliche Szenario gibt
die Folie fur die Analyse von schweren psychischen Konflikten und des oben
erwihnten Hasses auf psycho-sozialer Ebene ab).

An diesem Punkt der »verkannten Selbstvernichtung« setzt Castoriadis
mit einer dezisiven Frage beziiglich des Todestriebs an. Wenn der Todestrieb
als Nirwanaprinzip verstanden wird, sei zu eruieren, welche seine psychi-
schen Reprisentanten sind. Und hier tut sich eine zentrale Aporie auf, weil
fiir die psychische Monade, die teilweise mit Freuds »Es« korreliert, dem ja der
Trieb zugeschrieben wird, die Vorstellung vom (eigenen) Tod nicht existiert:
Wir triumen nicht unseren eigenen Tod, bestenfalls traumt ein Subjekt von
seiner Leiche; aus dem Sterben im Traum jedoch wachen alle auf, bevor sie
es zu Ende traumen (selbst wenn sie tatsichlich wihrend dieses Traums ster-
ben, konnen sie davon kein Zeugnis im Sinne einer sprachlich artikulierbaren
Vorstellung mehr abgeben).

Die Monade ist also der nicht sozialisierte und auch nicht sozialisierbare
Kern der Psyche, in dem die Wiinsche erfiillt sind und die Realitit der Gesetz-

10 Ich spreche im Kontext dieser originiaren Verkniipfung auch von einer somatischen vis
formandi. Siehe A. Pechriggl, Agieren und Handeln, S.142-148.

14.02.2026, 07:44118.



https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

mafigkeiten ausgeklammert ist. Der Tod existiert fiir sie nicht, sie wiinscht
und realisiert die Unsterblichkeit phantasmatisch. Schon deshalb ist der Tod
stindiges Objekt und Ausloser einer Urverdringung, die unaufhoérlich am
Werk ist, zumal psychischer und gesellschaftlicher Sinn (und/oder Realitits-
sinn) sich niemals decken.™ Castoriadis leugnet den Todestrieb nicht ginz-
lich, vielmehr fragt er sich nach der begrifflichen Plausibilitit des Nirwan-
aprinzips als Todestrieb, und er stellt in den Raum, dass es eventuell plau-
sibler und begrifflich kohirenter sei, dieses »Prinzip« als Effekt der Tendenz
zur Entspannung zu betrachten, anstatt es als Todestrieb zu bezeichnen. Er
selbst siedelt das Negativ zum Eros mehr auf Seiten des Hasses an, auf Seiten
des (gegen sich bzw. andere gerichteten) Destruktionstriebs und der zersts-
rerischen Hybris, das heifft der Vermessenheit und des Ubermafies, das die
Menschen in den Abgrund, den Tod oder den Selbstmord zu stiirzen vermag.
Die »Entspannungstendenz« sei davon nur ein Teilaspekt. In der Tat versucht
Freud in Jenseits des Lustprinzips den Todestrieb als Nirwanaprinzip von einer
biologischen Spekulation herzuleiten, die psychologisch wenig tiberzeugend
sei.” Die antiken Dualismen stellen — psychologisch plausibler — Eros und
Streit oder Hass einander gegeniiber.

Hybris und die Ansatze zu einer Ethik der Selbstbegrenzung

Die Hybris ist eine der zentralen Thematiken, die Castoriadis nicht nur als
Psychoanalytiker, sondern auch in Bezug auf die griechische Antike inter-
essierte. Immer wieder, so auch in dem erwihnten Seminar, kommt er auf
die Rolle der Hybris im antiken Mythos, der Tragodie oder der Philosophie

11 Siehe Seminar vom 03.02.1993.

12 Die Spekulation Freuds bezieht sich auf die Tendenz des Organischen zum Anorgani-
schen. Das evolutionsbiologische Ritsel des Ubergangs vom Anorganischen zum Le-
bendigen ist ungelost, der postmortale Zerfall der lebendigen Wesen dagegen eine
Banalitat; daraus das zweite psychische Prinzip neben dem Eros abzuleiten ist tat-
sachlich begrifflich schwierig, denn es handelt sich dabei um eine kategoriale Ver-
mengung: Wo Freud beginnt, in Anlehnung an die Entspannungsanalogie im Fall von
Schlaf und Tod metapsychologisch zu argumentieren, wird die Banalitdt zum Wunder,
der Wunsch nach Entspannung zum Todestrieb: Die Angstabwehr treibe, so Freud, die
Psyche gleichsam in die Leblosigkeit, was er eben von der »Tendenz« des Organischen
zum Anorganischen, also zur Dekomposition ableitet. Die Behauptung der Existenz
einer solchen Tendenz ist vor allem deshalb problematisch, weil ja jeder Dekomposi-
tionsprozess im Bereich des Lebendigen oder Organischen diesen Bereich a priori nicht
verldsst (Kompost ist selbst eine Ansammlung von Biomasse...).

14.02.2026, 07:44118.

2


https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

122

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

zu sprechen. Nicht Kelsens Kausalitit und Vergeltung ist das Begriftspaar, des-
sen Verwirklichung bei den Griechen ihn am meisten faszinierte, sondern —
in Anlehnung an die Ontologie von Chaos/Kosmos bzw. Apeiron/Peras — das
Begriffspaar Hybris und Selbstbegrenzung, welches er in Anlehnung an die Aris-
totelische Ethik neu konzipiert. Er sucht die Erfindung der Freiheit und der
Demokratie als kollektive Selbstbestimmung auch im Sinne eines bewussten
Umgangs mit der Hybris zu begreifen, den wir zuerst in der Dichtung, der
Tragodie und erst danach in den Institutionen der Athenischen Demokra-
tie oder in der diese Zeit nachtriglich reflektierenden Aristotelischen Ethik
finden.” Hier liegt zum einen die fiir ihn unauflésbare Verbindung zwischen
Ethik und Politik begriindet (Selbstbeschrinkung um des guten Lebens in der
Polis Willen, Selbstbestimmung auch als Selbstbegrenzung und Selbstinfra-
gestellung um der besonnenen Beschlussfassung in der Ekklesia willen), zum
anderen die genaue Lektiire der Aristotelischen Ethik, aus der Castoriadis
eine plausiblere als die Marx’sche Werttheorie herausgearbeitet hat. Insbe-
sondere hat er unter Riickgriff auf — und in Weiterfithrung von — Aristoteles
den Bereich der Psyche vermittels einer systematischen und zugleich prag-
matischen Auseinandersetzung mit dem Problem der Hybris analysiert.
Aristoteles geht es in der Nikomachischen Ethik nicht, wie manche meinen
konnten, um die Restauration einer erbaulichen MittelmifRigkeit; vielmehr
geht es ihm systematisch um das Erlernen des Maf3haltens inmitten von tur-
bulenten menschlichen Hybris-Tendenzen. Die von Aristoteles gemeinte Mit-
te, meson, ist nicht jene kleinbiirgerliche der »mittleren Temperaturen« (Bach-
mann), sondern eine durch die Ubung des Maf3haltens hervorgebrachte Hal-
tung; es ist keine quantitative Angelegenheit, auch wenn sich das meson be-

13 Es gibt einige interessante Parallelen zwischen Kelsen und Castoriadis, auf die ich im
letzten Kapitel zuriickkommen werde. Was die Auseinandersetzung mit der Antike an-
geht, so heben beide sich durch ihre eigenstindige, an der Aufklarung orientierte Zu-
gangsweise zur Antike hervor. Fiir Kelsen siehe vor allem: Die Illusion der Gerechtigkeit
—eine kritische Untersuchung der Sozialphilosophie Platons, Wien 1985 sowie: R. Walter, C.
Jabloner, K. Zeleny (Hg.), Griechische Philosophie im Spiegel Hans Kelsens, Wien 2006. Fur
Castoriadis’ Antike-Lektiire, siehe vor allem »Die Entdeckung der Einbildungskraft;
»Die griechische Polis und die Demokratie«, »Das griechische und das moderne politi-
sche Imaginire«, »Die athenische Demokratie: falsche und richtige Fragenc, dt. alle in:
AS 4, sowie —posthum erschienen — Le Politique de Platon, Paris 1999 und die drei Bande
der Seminare aus den Jahren 1982-1985, Ce qui fait la Grece, Paris 2004-2010, schlief3-
lich sein posthum erschienener Kommentar zu Sapphos Fragment 74 »Untergegangen
sind Mond und Pleiaden...«: »Notes sur quelques moyens de la poésie«, CL 6.

14.02.2026, 07:44118.



https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

griffslogisch an die mathematische Mitte, das metaxy von Euklid lose anlehnt.
Vielmehr bezieht sich das Aristotelische MafShalten auf ein Maf}, das immer
von neuem je situativ herausgefunden wird, und zwar gerade tiber das Aus-
loten der Extreme, und sei es nur in der, die Erfahrung antizipierenden oder
nachvollziehenden, Vorstellung. Alles andere wire sterile Spekulation iiber
moralische Benimmregeln oder Gebote.

Dies setzt Castoriadis in seiner Marxkritik voraus, die er wie erwihnt
anhand des Gerechtigkeitsbegriffs in der Aristotelischen Ethik weiterentwi-
ckelt.' Es geht ihm hier allerdings nicht in erster Linie um Ethik, sondern
um individuelle wie auch politische Befreiung und Freiheit, sowie um die
bestmogliche Erziehung bzw. Bildung (Paideia) im Zeichen der Autonomie.
Als Psychoanalytiker ging es ihm um die psychischen (In-)Dispositionen zur
Freiheit, weshalb die Ethik fiir ihn immer zwischen Psychologie und Politik
eingebettet zu sein habe. Ich komme in Kapitel III.2 auf diesen Aspekt der
Ethik bei Castoriadis zuriick.

Der Mensch als dysfunktionales Wesen

Castoriadis hat die Dysfunktionalitit des Psychischen nicht so sehr im Sinne
von Somatisierungen oder anderen Symptomenkomplexen gesehen, sondern
er hat sie vor allem im Sinne einer von der Biologie und der Fortpflanzungs-
teleologie abgelosten Sexualitit des Menschen aufzuzeigen versucht, die un-
ter dem Primat der Vorstellungslust stehe (gegeniiber jenem der Organlust,
die von ihm jedoch keineswegs als irrelevant eingeschitzt wird). Dieses Pri-
mat fihrt er auf die Struktur der psychischen Monade zuriick, insofern diese
sich vom Kérper unabhingig wihne. Die Implikationen dieses Ansatzes fiir
die philosophische Anthropologie sind weitreichend, hat diese sich doch im
Gefolge der Kirchenviter bis zu den heutigen Anthropologiespezialist(inn)en
marxistischer wie auch kirchlicher Provenienz in der Gleichung Mensch =
Gattungswesen erschopft und die Sexualitit (und Partnerschaft) als wesen-
haft der Fortpflanzung dienende sanktioniert. Immerhin hatte Aristoteles,
der sich — im Gegensatz zu Platon - nicht gerade durch seine innovative Hal-
tung in Sachen Geschlechtergerechtigkeit auszeichnete, die verschiedenge-

14 C. Castoriadis, »Von Marx zu Aristoteles, von Aristoteles zu uns« in: Durchs Labyrinth.

14.02.2026, 07:44118.

123


https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

124

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

schlechtliche Sexualitit nur deshalb der gleichgeschlechtlichen vorgezogen,
weil sie das Angenehme mit dem Niitzlichen verbinde.”

Castoriadis’ Anthropologie dagegen spannt den Menschen zwischen Psy-
che und Soma einerseits, zwischen Psyche/Soma und Gesellschaft anderer-
seits auf. Der Mensch als biologisches Gattungswesen interessiert ihn nur in
zweiter Linie. Seine Philosophie versucht daher die Briiche in der hergebrach-
ten philosophischen Theoretisierung des Menschseins auszuloten, also auch
den Bruch, der sich auftut, wenn man die Besonderheiten des Menschen als
Lebewesen sui generis ernst nimmt.’® So hat er das Verhiltnis zwischen Or-
ganlust und Vorstellungslust immer wieder angefithrt, um auf das Spezifische
der menschlichen Sexualitit zu verweisen.

In seinem Seminar an der EHESS zur Psychoanalyse 19937 geht er sogar
so weit, das Primat der Vorstellungslust als eines der zentralen Kriterien
zur Unterscheidung zwischen Menschen und Tieren aufzustellen. Es mag
eingewendet werden, dass dieser Bruch zu radikal formuliert ist, denn auch
viele Tiere scheinen eine vorstellungsbezogene Sexualitit zu haben, die nicht
einzig und allein dem Instinkt zur Fortpflanzung unterworfen ist. Und doch
bleibt das Phinomen relativ weitgehender Ablosung des sexuellen Begehrens
vom reinen Sexualtrieb und den Perioden weiblicher Fruchtbarkeit ebenso
bemerkenswert wie die Rolle der Sublimierung in der menschlichen Sexua-
litat, die immer schon an der Schnittstelle von psychosomatischem Trieb,
Vorstellung-Wunsch-Affekt und gesellschaftlichem Imaginiren angesiedelt
1St.

15 Damitstellte ersich gegen die Erostheorie seines Lehrers Platon im Symposion, der den
homosexuellen Eros aufspaltete und ihm — philosophisch gesprochen — aus sublima-
torischen Criinden gegeniiber dem heterosexuellen Eros den Vorzug gab (und zwar als
letztlich entsexualisiertem), wiahrend in der Politeia aus biopolitischer Perspektive die
Heterosexualitit zum Modell erklirt wird, demgegeniiber die gleichgeschlechtlichen
Sexualpraktiken zu »tabuisieren« seien. Siehe hierzu A. Pechriggl, Chiasmen, Bielefeld
2006 und Eros, Wien 2008.

16  Inseiner Anthropologie greift Castoriadis auch Motive der deutschen philosophischen
Anthropologie seiner Jugend auf, insbesondere jener von Gehlen. Genannt seien hier
nur der Topos des Menschen als Mangelwesen und die kompensatorische Rolle der
Institution in einem sehr weit gefassten Sinn; siehe A. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur
und seine Stellung in der Welt, Berlin 1940.

17 Fonds Castoriadis, IMEC.

14.02.2026, 07:44118.



https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Psyche-Soma

Ich werde im Folgenden versuchen, diese Spannungs- und Konflikt-
felder darzustellen und dafiir genauer auf Castoriadis’ Weiterfithrung des
Freud’schen Begriffs der Anlehnung eingehen.

2 Schwierige Freiheit zwischen Psyche-Soma
und kultureller Verkérperung

An der Schnittstelle von Philosophie und Psychoanalyse vertieft Castoriadis
den Begriff des Psyche-Soma'® als Schliisselmoment seiner Anthropologie.
Neben — und eine Zeit lang zusammen mit — Aulagnier’® hat er zuerst das
Verhiltnis zwischen Psyche und Soma in der Herausbildung des Ich zu verste-
hen gesucht. Dafiir prigte er — in Anlehnung an Platon, Kant und Hegel - die
Begriffe des »an und zu sich« (en et vers soi im Sinne des auto kathauton)>° sowie
des »fir sich« (pour soi), die im Zuge ihrer Herausbildung den Psyche-Soma-
Begriff verindern. Es wird zu sehen sein, wie Castoriadis das Verhiltnis der
beiden Termini in dieser unauflésbaren und aporetischen Einheit zwischen
Harmonie und Widerstreit, zwischen Verbindung und Dehiszenz oszillieren
lasst.

Das Psyche/Soma stellt bei ihm zwar einen Begriff von entscheidender Re-
levanz dar, wird aber zugleich von einem anderen Begriff iiberlagert, nimlich
jenem der Psyche als radikaler Einbildungskraft, dem eine grundlegende Rol-
le in der Konzeptualisierung des instituierenden Imaginiren zukommt (siehe
oben Kapitel I). Wenn ich von Konzeptualisierung bei Castoriadis spreche, ha-
be ich nicht den klaren, bestimmten/bestimmbaren und vollendeten Begriff

18 Wirfinden in seinen Texten beide Schreibweisen, psyché/soma und psyché-soma, oh-
ne dass eine systematische Differenzierung ausmachbar wire. In seinen spaten Auf-
siatzen zudiesem Thema iiberwiegt die erste Schreibweise, welche die Einheit und Ver-
wobenheit (enchevétrement) der beiden starker betont als ihre Abgrenzbarkeit vonein-
ander.

19  Siehe insbesondere La violence de l'interprétation, Paris 1975, »La >filiation< persécu-
tive, in: Psychanalyse a 'université, n°18, Marz 1980, S . 213-223 sowie »Naissance d’'un
corps, origine d’'une histoire, in: Corps et histoire. IV. Rencontres Psychanalytiques d’Aix-
en-Provence, 1985, Paris 1986.

20  Mit en/ver soi (an/zu sich) (ibersetzt Castoriadis das griechische auto kath'auton, das
herkdmmlich mit »an sich« oder mit »an und fiir sich« ibersetzt wird. Zum Gebrauch
dieser Kategorien, siehe sein Seminar»Institution de la société et création historique,
EHESS 1989/90, Fonds Castoriadis, IMEC.

14.02.2026, 07:44118.

125


https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

