
II Psyche-Soma 117

1 Psychische Monade und Kultur

Die psychischeMonade ist bei Castoriadis der allmachtsphantastische »Kern«

der Psyche in Weiterführung von Freuds Gedanken zum »primären Narziss-

mus«. Sie ist sowohl an der Verwirklichung der von der Fähigkeit zu delibera-

tivem Handeln geprägten Subjektwerdung durch Sozialisation, als auch am

Widerstand gegen diese beteiligt. Ihrer Struktur ist es zwar zu verdanken,

dass die Psyche vermittels ihrer »monadisch«-selbstbezüglichen Abgeschlos-

senheit gegenüber der Welt ein Selbstgefühl überhaupt erst zu entwickeln

beginnt, aber diese Mondadenhaftigkeit der Psyche ist es auch, die der rea-

listischen Selbst-Reflexion (vor allem als expliziter Selbstinfragestellung) und

dem selbstverändernden Projekt der Autonomie gerade vermittels dieser Ab-

geschlossenheit die illusionäre Selbstbeharrung am vehementesten entgegen-

setzt. Der Standpunkt des »Ich bin ich und nicht/s ander(e)s ist außer mir…«

stellt als ab-/und ausgrenzende Funktion auch die Disposition der Psyche zur

Selbstbeharrung dar, mit der Menschen sich gegen Übergriffe, sowie gegen

die unterschiedlichen Heteronomiedispositive und Beherrschungsmodi mit

der gebotenen Vehemenz und Zivilcourage zur Wehr zu setzen vermögen.7

Zu betonen ist in diesemdialektischen Zusammenhang auch die Triebdia-

lektik, weil Castoriadis zu jenen Philosoph_innen und Psychoanalytiker_in-

nen gehört, welche die Dialektik in Freuds Werk ernst genommen und ver-

tieft haben (anstatt sie einfach – weil nicht hegelo-marxistisch genug – ab-

zustreiten oder – aus einer idyllischen Haltung heraus – als zu konflikthaft

abzulehnen). Das mag zum Teil auch daran liegen, dass Castoriadis auch mit

der für Lacan zentralen Hegellektüre Hippolytes und Kojèves in ihrer Anwen-

dung auf die Freud’sche Psychoanalyse vertraut war. Doch Castoriadis war

lange vor seiner Begegnung mit Lacan ein Philosoph marxistischer und das

heißt auch hegelscher Prägung gewesen; vor allem war er ein Kenner der an-

tiken griechischen Philosophie, die mit Platon die Dialektik lange vor Hegel,

7 Wiederholt erinnerte Castoriadis in seinem Seminar an Sokrates, der aufgrund sei-

ner hohen Vorstellung von sich selbst (idée de soi als idéal du moi/Ich-Ideal) eher den

Selbstmord als die ihm angebotene Flucht ins Exil, in die Ungesetzlichkeit und vor al-

lem in die eigene Inkohärenz (als ein seiner Polis und ihren kollektiv getroffenen Ent-

scheidungen verpflichteter Polisbürger) wählt. Dass dieser die Philosophiegeschichte

gleichsam begründende Suizid Sokrates also nicht nur auferlegt war, hat Platon in der

Apologie des Sokrates in Szene und in Sinn gesetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008 - am 14.02.2026, 07:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


118 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

wenngleich in einer anderenWeise undmit anderen Begriffsfunktionen, her-

vorgebracht hatte. Die Triebdialektik Platons (Begehren/Mangel- bzw. Lust/

Unlust-Dialektik), die nicht nur Freud, sondern auch Castoriadis immer wie-

der zitiert, findet sich vor allem in den Erostheorien im Symposion, die Lacan

in der ihm eigenen »freien« Art und Weise interpretierte, vor allem aber fin-

den wir sie im Gleichnis vom Pferdegespann im Phaidros, wonach der Kut-

scher von einem dunklen Pferd, das nach unten zieht und von einem hellen

Pferd, das nach oben zieht, hin- und hergerissen sei. Wie stark sich der Be-

griff der psychischen Monade auch am Aristophanes-Gleichnis vom Kugel-

menschen (und nicht nur an Leibniz) anlehnt, zeigt die Unumgänglichkeit

der »Kastration« im Sinne des Bruchs der Monade.8

Bei Lacan finden sich in der 5. Einheit (13.12.1961) seines nur als Transkrip-

tion zugänglichen, weil noch unveröffentlichten Seminars über die Identität

einige für Castoriadis gewiss relevante Überlegungen zur Psyche als Mona-

de, auf welche dieser jedoch nirgends explizit verweist:monas bei Euklid, trait

unaire bzw. »der einzige Zug« bei Freud, und sogar die Bezeichnung »monade

psychique« selbst.

Noch wichtiger für das Verständnis seiner Zugangsweise (mehr als Hal-

tung denn als Methode) scheint mir einmal mehr die Chiasmatik, die sich

nicht nur in seiner Konzeption des Psyche-Soma abzeichnet, sondern vor al-

lem in der ständigen Gratwanderung zwischen der Erfordernis, analytisch zu

arbeiten, und jener, die Verwobenheit, Durchdringung und Überlappung der

Elemente, diskreten Einheiten, Kategorien etc. nicht zu vernachlässigen, an-

ders ausgedrückt: das den jeweiligen Phänomenen angemessene Oszillieren

zwischen peras und apeiron, zwischen klarer Gliederung und Diffundierung

ins Unbestimmte.

Nun kann die niemals aufzulösende, bis zum Tod den Menschen reitende

psychische Monade stärker im Zeichen des Eros oder stärker im Zeichen von

Thanatos bzw. von Zerstörung und Hass agieren; sie kann das (deliberative)

8 Für eine genauere Auseinandersetzung mit der Freudrezeption von Castoriadis siehe

vor allem den Aufsatz von Karl Reitter, in dem er schreibt: »Der Begriff des Imaginären

eröffnet ein Freudverständnis, das dieses [Freuds, A.P.] Schwanken nicht wegerklären

will, sondern die Ambiguitäten im Denken Freuds als Konsequenz der Schwierigkeit

versteht, das Imaginäre zu denken«, und er zitiert Castoriadis: »Es ist weder Zufall noch

Provisorium, sondern ein wesentliches Merkmal der Psychoanalyse, dass in ihr eine

wissenschaftliche Begriffsbildung ebenso unumgänglich wie unmöglich ist.« K. Reit-

ter, »Perspektiven der Freudrezeption«, in: A. Pechriggl, K. Reitter (Hg.), Die Institution

des Imaginären, S. 103 und C. Castoriadis, Durchs Labyrinth, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008 - am 14.02.2026, 07:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 119

Handeln eher befördern oder blockieren. Ebenso kann die Einbildungskraft

– und auf der Ebene der Gesellschaft das instituierende Imaginäre – sowohl

Schönes als auch Schreckliches hervorbringen: Ob wir es mit dem Balinesi-

schen Tanz, der athenischen Demokratie oder den NS-Vernichtungslagern zu

tun haben: Sie alle sind imaginäre und gesellschaftlich instituierte Schöpfun-

gen, auf die Castoriadis immer wieder beispielhaft verweist.

Explizit zeigte er die Verbindung zwischen einer im Zeichen der Über-

macht von Thanatos bzw. Zerstörung stehenden monadischen Struktur und

dem gesellschaftlichen Imaginären in seinem Aufsatz zu Hass und Rassismus

auf.9 Philosophisch brisanter sind allerdings seine Ausführungen zu dem,

was er für die Hauptaufgabe der Monade hält: die Verleugnung des Todes (wo-

mit er sich von Freuds Theorie des Todestriebs weitgehend distanziert) und

die Aufrichtung von deterministischen Denksystemen, welche diese Verleug-

nung aufrechterhalten, rationalisieren, sanktionieren und totalisieren.Die zu

diesem Behuf in Szene gesetzten Instanzen der Allmacht, der Vorsehung und

der totalen Kontrolle (Gott, Vernunft, großer Bruder, Führer, unbeschränktes

ökonomisches Wachstum, technische Allmachbarkeit etc.) entlarvt Castoria-

dis im Anschluss u.a. an La Boétie, Kant, Hegel, Feuerbach und Marx als die

Instanzen der Entfremdung. Er zeigt darüber hinaus in Weiterführung von

Freud plausible psychische Ursachen dafür auf, die er vor allem im Abwehr-

mechanismus der Spaltung und in der projektiven Identifikation ansiedelt.

Ein zentraler Topos für die hier behandelte Verknüpfung ist jener des

Triebvorstellungsrepräsentanten oder des Vorstellungsrepräsentanten des

Triebes. Dessen Mittlerfunktion zwischen Vorstellung und Trieb siedelt er

mit Freud an der Schnittstelle zwischen dem Somatischen und dem Psychi-

schen an. Genauer gesprochen sind Trieb wie auch Vorstellung selbst schon,

analog zu Platons »drittem Menschen«, an dieser Schnittstelle anzusiedeln,

an der sie einander berühren können, damit er, der Trieb, durch die Vorstel-

lung (»mit Rücksicht auf Darstellbarkeit«) überhaupt repräsentiert werden

kann bzw. damit sie, die Vorstellung, ihn überhaupt in Szene setzen und

dadurch erst vertreten kann.

An dieser Schnittstelle zwischen Somatischem und Psychischem, zwi-

schen Vorstellung und Trieb, spielt sich für Castoriadis das Wesentliche

des psychoanalytischen Beitrags zur Philosophie der Seele und in weiterer

Folge zur philosophischen Anthropologie ab. Hier nämlich entstehe das

Schema der Vorstellung oder – um es mit Kant zu sagen – hier sei der

9 C. Castoriadis, »Die psychischen und sozialen Dimensionen des Hasses«.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008 - am 14.02.2026, 07:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


120 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

transzendentale Schematismus anzusiedeln. Castoriadis kommt bis zum

Ende seines Lebens immer wieder auf das letztlich rätselhafte Schema der

radikalen Einbildungskraft zurück. Insofern ist die psychische Monade, soll

sie in diesem letztgenannten Sinn als »Schema aller Vorstellungen« (sowie

Wünsche und Affekte) gefasst werden, nicht nur der noch weitgehend undif-

ferenzierte »Affekt-Vorstellungs-Wunsch-Fluss«, sondern immer auch schon

somatische und nicht nur psychische Monade. Ich werde im 2. Abschnitt zu

zeigen versuchen, inwieweit Castoriadis seine theoretische Konzentration

zunehmend von der Monade auf das Psyche/Soma verlagert, ohne diesen

Schritt konsequent auszuführen.

In die frühe Psyche, die das Schema für ihre Vorstellungstätigkeit erst all-

mählich aus ihrem Körperphantasma herausbildet, brechen die Sprache und

mit ihr die Welt herein: das nennt Castoriadis den Aufbruch der Monade.

Zugleich bringt diese originäre Psyche die Welt in Anlehnung an die leiblichen

Schemata und Prozesse vorstellend bzw. imaginierend und repräsentierend aus

sich/durch sich hervor.10 Umgekehrt wird die »Kernpsyche« aber auch dem

Körper (als funktionierendem Organismus) entgegengesetzt, den sie, inso-

fern er reale Bedürfnisse hat und anmeldet, auch als ihr Anderes – bis hin

zur Vernichtung (und damit zur verkannten Selbstvernichtung) – inszenie-

ren bzw. abspalten kann (dieses pathologische frühkindliche Szenario gibt

die Folie für die Analyse von schweren psychischen Konflikten und des oben

erwähnten Hasses auf psycho-sozialer Ebene ab).

An diesem Punkt der »verkannten Selbstvernichtung« setzt Castoriadis

mit einer dezisiven Frage bezüglich des Todestriebs an. Wenn der Todestrieb

als Nirwanaprinzip verstanden wird, sei zu eruieren, welche seine psychi-

schen Repräsentanten sind. Und hier tut sich eine zentrale Aporie auf, weil

für die psychischeMonade, die teilweisemit Freuds »Es« korreliert, dem ja der

Trieb zugeschrieben wird, die Vorstellung vom (eigenen) Tod nicht existiert:

Wir träumen nicht unseren eigenen Tod, bestenfalls träumt ein Subjekt von

seiner Leiche; aus dem Sterben im Traum jedoch wachen alle auf, bevor sie

es zu Ende träumen (selbst wenn sie tatsächlich während dieses Traums ster-

ben, können sie davon kein Zeugnis im Sinne einer sprachlich artikulierbaren

Vorstellung mehr abgeben).

Die Monade ist also der nicht sozialisierte und auch nicht sozialisierbare

Kern der Psyche, in dem dieWünsche erfüllt sind und die Realität der Gesetz-

10 Ich spreche im Kontext dieser originären Verknüpfung auch von einer somatischen vis

formandi. Siehe A. Pechriggl, Agieren und Handeln, S. 142-148.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008 - am 14.02.2026, 07:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 121

mäßigkeiten ausgeklammert ist. Der Tod existiert für sie nicht, sie wünscht

und realisiert die Unsterblichkeit phantasmatisch. Schon deshalb ist der Tod

ständiges Objekt und Auslöser einer Urverdrängung, die unaufhörlich am

Werk ist, zumal psychischer und gesellschaftlicher Sinn (und/oder Realitäts-

sinn) sich niemals decken.11 Castoriadis leugnet den Todestrieb nicht gänz-

lich, vielmehr fragt er sich nach der begrifflichen Plausibilität des Nirwan-

aprinzips als Todestrieb, und er stellt in den Raum, dass es eventuell plau-

sibler und begrifflich kohärenter sei, dieses »Prinzip« als Effekt der Tendenz

zur Entspannung zu betrachten, anstatt es als Todestrieb zu bezeichnen. Er

selbst siedelt das Negativ zum Eros mehr auf Seiten des Hasses an, auf Seiten

des (gegen sich bzw. andere gerichteten) Destruktionstriebs und der zerstö-

rerischen Hybris, das heißt der Vermessenheit und des Übermaßes, das die

Menschen in den Abgrund, den Tod oder den Selbstmord zu stürzen vermag.

Die »Entspannungstendenz« sei davon nur ein Teilaspekt. In der Tat versucht

Freud in Jenseits des Lustprinzips den Todestrieb als Nirwanaprinzip von einer

biologischen Spekulation herzuleiten, die psychologisch wenig überzeugend

sei.12 Die antiken Dualismen stellen – psychologisch plausibler – Eros und

Streit oder Hass einander gegenüber.

Hybris und die Ansätze zu einer Ethik der Selbstbegrenzung

Die Hybris ist eine der zentralen Thematiken, die Castoriadis nicht nur als

Psychoanalytiker, sondern auch in Bezug auf die griechische Antike inter-

essierte. Immer wieder, so auch in dem erwähnten Seminar, kommt er auf

die Rolle der Hybris im antiken Mythos, der Tragödie oder der Philosophie

11 Siehe Seminar vom 03.02.1993.

12 Die Spekulation Freuds bezieht sich auf die Tendenz des Organischen zum Anorgani-

schen. Das evolutionsbiologische Rätsel des Übergangs vom Anorganischen zum Le-

bendigen ist ungelöst, der postmortale Zerfall der lebendigen Wesen dagegen eine

Banalität; daraus das zweite psychische Prinzip neben dem Eros abzuleiten ist tat-

sächlich begrifflich schwierig, denn es handelt sich dabei um eine kategoriale Ver-

mengung: Wo Freud beginnt, in Anlehnung an die Entspannungsanalogie im Fall von

Schlaf und Todmetapsychologisch zu argumentieren, wird die Banalität zumWunder,

derWunsch nach Entspannung zum Todestrieb: Die Angstabwehr treibe, so Freud, die

Psyche gleichsam in die Leblosigkeit, was er eben von der »Tendenz« des Organischen

zum Anorganischen, also zur Dekomposition ableitet. Die Behauptung der Existenz

einer solchen Tendenz ist vor allem deshalb problematisch, weil ja jeder Dekomposi-

tionsprozess im Bereich des Lebendigen oder Organischen diesen Bereich a priori nicht

verlässt (Kompost ist selbst eine Ansammlung von Biomasse…).

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008 - am 14.02.2026, 07:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


122 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

zu sprechen. Nicht Kelsens Kausalität und Vergeltung ist das Begriffspaar, des-

sen Verwirklichung bei den Griechen ihn am meisten faszinierte, sondern –

in Anlehnung an die Ontologie von Chaos/Kosmos bzw. Apeiron/Peras – das

BegriffspaarHybris und Selbstbegrenzung, welches er in Anlehnung an die Aris-

totelische Ethik neu konzipiert. Er sucht die Erfindung der Freiheit und der

Demokratie als kollektive Selbstbestimmung auch im Sinne eines bewussten

Umgangs mit der Hybris zu begreifen, den wir zuerst in der Dichtung, der

Tragödie und erst danach in den Institutionen der Athenischen Demokra-

tie oder in der diese Zeit nachträglich reflektierenden Aristotelischen Ethik

finden.13 Hier liegt zum einen die für ihn unauflösbare Verbindung zwischen

Ethik und Politik begründet (Selbstbeschränkung um des guten Lebens in der

Polis Willen, Selbstbestimmung auch als Selbstbegrenzung und Selbstinfra-

gestellung um der besonnenen Beschlussfassung in der Ekklesia willen), zum

anderen die genaue Lektüre der Aristotelischen Ethik, aus der Castoriadis

eine plausiblere als die Marx’sche Werttheorie herausgearbeitet hat. Insbe-

sondere hat er unter Rückgriff auf – und in Weiterführung von – Aristoteles

den Bereich der Psyche vermittels einer systematischen und zugleich prag-

matischen Auseinandersetzung mit dem Problem der Hybris analysiert.

Aristoteles geht es in der Nikomachischen Ethik nicht, wie manche meinen

könnten, um die Restauration einer erbaulichen Mittelmäßigkeit; vielmehr

geht es ihm systematisch um das Erlernen des Maßhaltens inmitten von tur-

bulenten menschlichen Hybris-Tendenzen. Die von Aristoteles gemeinte Mit-

te,meson, ist nicht jene kleinbürgerliche der »mittleren Temperaturen« (Bach-

mann), sondern eine durch die Übung des Maßhaltens hervorgebrachte Hal-

tung; es ist keine quantitative Angelegenheit, auch wenn sich das meson be-

13 Es gibt einige interessante Parallelen zwischen Kelsen und Castoriadis, auf die ich im

letzten Kapitel zurückkommenwerde.Was die Auseinandersetzungmit der Antike an-

geht, so heben beide sich durch ihre eigenständige, an der Aufklärung orientierte Zu-

gangsweise zur Antike hervor. Für Kelsen siehe vor allem: Die Illusion der Gerechtigkeit

– eine kritische Untersuchung der Sozialphilosophie Platons, Wien 1985 sowie: R. Walter, C.

Jabloner, K. Zeleny (Hg.), Griechische Philosophie im Spiegel Hans Kelsens, Wien 2006. Für

Castoriadis’ Antike-Lektüre, siehe vor allem »Die Entdeckung der Einbildungskraft«;

»Die griechische Polis und die Demokratie«, »Das griechische und das moderne politi-

sche Imaginäre«, »Die athenische Demokratie: falsche und richtige Fragen«, dt. alle in:

AS 4, sowie – posthum erschienen – Le Politique de Platon, Paris 1999 und die drei Bände

der Seminare aus den Jahren 1982-1985, Ce qui fait la Grèce, Paris 2004-2010, schließ-

lich sein posthum erschienener Kommentar zu Sapphos Fragment 74 »Untergegangen

sind Mond und Pleiaden…«: »Notes sur quelques moyens de la poésie«, CL 6.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008 - am 14.02.2026, 07:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 123

griffslogisch an die mathematische Mitte, dasmetaxy von Euklid lose anlehnt.

Vielmehr bezieht sich das Aristotelische Maßhalten auf ein Maß, das immer

von neuem je situativ herausgefunden wird, und zwar gerade über das Aus-

loten der Extreme, und sei es nur in der, die Erfahrung antizipierenden oder

nachvollziehenden, Vorstellung. Alles andere wäre sterile Spekulation über

moralische Benimmregeln oder Gebote.

Dies setzt Castoriadis in seiner Marxkritik voraus, die er wie erwähnt

anhand des Gerechtigkeitsbegriffs in der Aristotelischen Ethik weiterentwi-

ckelt.14 Es geht ihm hier allerdings nicht in erster Linie um Ethik, sondern

um individuelle wie auch politische Befreiung und Freiheit, sowie um die

bestmögliche Erziehung bzw. Bildung (Paideia) im Zeichen der Autonomie.

Als Psychoanalytiker ging es ihm um die psychischen (In-)Dispositionen zur

Freiheit, weshalb die Ethik für ihn immer zwischen Psychologie und Politik

eingebettet zu sein habe. Ich komme in Kapitel III.2 auf diesen Aspekt der

Ethik bei Castoriadis zurück.

Der Mensch als dysfunktionales Wesen

Castoriadis hat die Dysfunktionalität des Psychischen nicht so sehr im Sinne

von Somatisierungen oder anderen Symptomenkomplexen gesehen, sondern

er hat sie vor allem im Sinne einer von der Biologie und der Fortpflanzungs-

teleologie abgelösten Sexualität des Menschen aufzuzeigen versucht, die un-

ter dem Primat der Vorstellungslust stehe (gegenüber jenem der Organlust,

die von ihm jedoch keineswegs als irrelevant eingeschätzt wird). Dieses Pri-

mat führt er auf die Struktur der psychischen Monade zurück, insofern diese

sich vom Körper unabhängig wähne. Die Implikationen dieses Ansatzes für

die philosophische Anthropologie sind weitreichend, hat diese sich doch im

Gefolge der Kirchenväter bis zu den heutigen Anthropologiespezialist(inn)en

marxistischer wie auch kirchlicher Provenienz in der Gleichung Mensch =

Gattungswesen erschöpft und die Sexualität (und Partnerschaft) als wesen-

haft der Fortpflanzung dienende sanktioniert. Immerhin hatte Aristoteles,

der sich – im Gegensatz zu Platon – nicht gerade durch seine innovative Hal-

tung in Sachen Geschlechtergerechtigkeit auszeichnete, die verschiedenge-

14 C. Castoriadis, »Von Marx zu Aristoteles, von Aristoteles zu uns« in: Durchs Labyrinth.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008 - am 14.02.2026, 07:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


124 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

schlechtliche Sexualität nur deshalb der gleichgeschlechtlichen vorgezogen,

weil sie das Angenehme mit dem Nützlichen verbinde.15

Castoriadis’ Anthropologie dagegen spannt den Menschen zwischen Psy-

che und Soma einerseits, zwischen Psyche/Soma und Gesellschaft anderer-

seits auf. Der Mensch als biologisches Gattungswesen interessiert ihn nur in

zweiter Linie. Seine Philosophie versucht daher die Brüche in der hergebrach-

ten philosophischen Theoretisierung des Menschseins auszuloten, also auch

den Bruch, der sich auftut, wenn man die Besonderheiten des Menschen als

Lebewesen sui generis ernst nimmt.16 So hat er das Verhältnis zwischen Or-

ganlust undVorstellungslust immerwieder angeführt, um auf das Spezifische

der menschlichen Sexualität zu verweisen.

In seinem Seminar an der EHESS zur Psychoanalyse 199317 geht er sogar

so weit, das Primat der Vorstellungslust als eines der zentralen Kriterien

zur Unterscheidung zwischen Menschen und Tieren aufzustellen. Es mag

eingewendet werden, dass dieser Bruch zu radikal formuliert ist, denn auch

viele Tiere scheinen eine vorstellungsbezogene Sexualität zu haben, die nicht

einzig und allein dem Instinkt zur Fortpflanzung unterworfen ist. Und doch

bleibt das Phänomen relativ weitgehender Ablösung des sexuellen Begehrens

vom reinen Sexualtrieb und den Perioden weiblicher Fruchtbarkeit ebenso

bemerkenswert wie die Rolle der Sublimierung in der menschlichen Sexua-

lität, die immer schon an der Schnittstelle von psychosomatischem Trieb,

Vorstellung-Wunsch-Affekt und gesellschaftlichem Imaginären angesiedelt

ist.

15 Damit stellte er sich gegen die Erostheorie seines Lehrers Platon im Symposion, der den

homosexuellen Eros aufspaltete und ihm – philosophisch gesprochen – aus sublima-

torischen Gründen gegenüber demheterosexuellen Eros den Vorzug gab (und zwar als

letztlich entsexualisiertem), während in der Politeia aus biopolitischer Perspektive die

Heterosexualität zumModell erklärt wird, demgegenüber die gleichgeschlechtlichen

Sexualpraktiken zu »tabuisieren« seien. Siehe hierzu A. Pechriggl, Chiasmen, Bielefeld

2006 und Eros, Wien 2008.

16 In seiner Anthropologie greift Castoriadis auchMotive der deutschen philosophischen

Anthropologie seiner Jugend auf, insbesondere jener von Gehlen. Genannt seien hier

nur der Topos des Menschen als Mängelwesen und die kompensatorische Rolle der

Institution in einem sehr weit gefassten Sinn; siehe A. Gehlen, Der Mensch. Seine Natur

und seine Stellung in der Welt, Berlin 1940.

17 Fonds Castoriadis, IMEC.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008 - am 14.02.2026, 07:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II Psyche-Soma 125

Ich werde im Folgenden versuchen, diese Spannungs- und Konflikt-

felder darzustellen und dafür genauer auf Castoriadis’ Weiterführung des

Freud’schen Begriffs der Anlehnung eingehen.

2 Schwierige Freiheit zwischen Psyche-Soma
und kultureller Verkörperung

An der Schnittstelle von Philosophie und Psychoanalyse vertieft Castoriadis

den Begriff des Psyche-Soma18 als Schlüsselmoment seiner Anthropologie.

Neben – und eine Zeit lang zusammen mit – Aulagnier19 hat er zuerst das

Verhältnis zwischen Psyche und Soma in derHerausbildung des Ich zu verste-

hen gesucht. Dafür prägte er – in Anlehnung an Platon, Kant und Hegel – die

Begriffe des »an und zu sich« (en et vers soi im Sinne des auto kath’auton)20 sowie

des »für sich« (pour soi), die im Zuge ihrer Herausbildung den Psyche-Soma-

Begriff verändern. Es wird zu sehen sein, wie Castoriadis das Verhältnis der

beiden Termini in dieser unauflösbaren und aporetischen Einheit zwischen

Harmonie und Widerstreit, zwischen Verbindung und Dehiszenz oszillieren

lässt.

Das Psyche/Soma stellt bei ihm zwar einen Begriff von entscheidender Re-

levanz dar, wird aber zugleich von einem anderen Begriff überlagert, nämlich

jenem der Psyche als radikaler Einbildungskraft, dem eine grundlegende Rol-

le in der Konzeptualisierung des instituierenden Imaginären zukommt (siehe

oben Kapitel I).Wenn ich von Konzeptualisierung bei Castoriadis spreche, ha-

be ich nicht den klaren, bestimmten/bestimmbaren und vollendeten Begriff

18 Wir finden in seinen Texten beide Schreibweisen, psyché/soma und psyché-soma, oh-

ne dass eine systematische Differenzierung ausmachbar wäre. In seinen späten Auf-

sätzen zu diesemThemaüberwiegt die erste Schreibweise, welche die Einheit undVer-

wobenheit (enchevêtrement) der beiden stärker betont als ihre Abgrenzbarkeit vonein-

ander.

19 Siehe insbesondere La violence de l’interprétation, Paris 1975, »La ›filiation‹ persécu-

tive«, in: Psychanalyse à l’université, n°18, März 1980, S . 213-223 sowie »Naissance d’un

corps, origine d’une histoire«, in: Corps et histoire. IV. Rencontres Psychanalytiques d’Aix-

en-Provence, 1985, Paris 1986.

20 Mit en/ver soi (an/zu sich) übersetzt Castoriadis das griechische auto kath’auton, das

herkömmlich mit »an sich« oder mit »an und für sich« übersetzt wird. Zum Gebrauch

dieser Kategorien, siehe sein Seminar »Institution de la société et création historique«,

EHESS 1989/90, Fonds Castoriadis, IMEC.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008 - am 14.02.2026, 07:44:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

