
Von der Türkei in die Welt:  
Wie aus der Gülen-Bewegung in der Türkei  
eine weltweite Bildungsbewegung wurde 

Bekim Agai 

Seitdem Fethullah Gülen im Jahr 1994 von allen wichtigen Medien der Türkei 
interviewt wurde, sind er und die Aktivitäten seiner Anhänger regelmäßig Gegen-
stand der türkischen Tagespresse. Seine Anhänger sind über Medien und Stiftun-
gen im Land aktiv und propagieren ihn und seine Ideen in der Öffentlichkeit. 
Die Anhänger Fethullah Gülens sind sukzessive Initiatoren einer der weltweit ak-
tivsten Bildungsbewegungen und Verbreiter türkischer Sprache und Kultur im 
Ausland geworden. Internationale Türkisch-Olympiaden, bei denen die politi-
sche Elite des Landes anwesend ist und Kinder aus circa 100 Ländern bei der Re-
zitation türkischer Gedichte oder beim Singen der Nationalhymne zu hören 
sind,1 stellen ebenso ein Resultat dieser Bildungsbestrebungen dar wie Studie-
rende in Deutschland, die ihren Weg hierhin über Bildungseinrichtungen der 
Anhänger zum Beispiel in Kirgisien gemacht haben. Die internationalen Aktivi-
täten sind seit ihrem Beginn Anfang der 90er Jahre (manchmal explizit, manch-
mal implizit) ein Bestandteil türkischer Kultur- und Außenpolitik, die selbst in 
Zeiten von Kontroversen um Fethullah Gülen in der Türkei nie in Frage gestellt 
wurden. Kein Regierungschef verzichtet bei seinen Auslandsreisen auf den Be-
such von Bildungseinrichtungen der Bewegung. 

In jüngster Zeit entdeckt die Öffentlichkeit in Europa und den USA die Gülen-
Bewegung. Die Aktivitäten im nationalen und internationalen Bildungsbereich, 
den Medien, dem breiten Feld des Dialogs schaffen Aufmerksamkeit, wobei nun 
häufig auch Fethullah Gülen selbst als Anstoßgeber und Vorbild in Szene gesetzt 
wird.  

Verwirrend für die Öffentlichkeit (auch in der Türkei) ist hierbei, dass Fethullah 
Gülen zwar ein islamischer Prediger ist und seine Anhänger als religiös gelten, ihre 
Aktivitäten sich jedoch über einen engen islamischen Kontext hinwegsetzen, da 
weder Moscheebau noch Korankurse für sie im Zentrum stehen. Auch wird er ei-
nerseits immer wieder, auch von seinen Anhängern, als Vater einer weltweiten 
Bildungsbewegung beschrieben. Dennoch hatten und haben einige Bildungsein-
richtungen Schwierigkeiten sich auf Nachfrage als Resultat dieser Bewegung zu 
bezeichnen. Die Bewegung selbst steht vor der Herausforderung, die Fragen der 

1 Auf der folgenden Internetseite erhält man einen guten Einblick vor allem auch in die me-
diale Rezeption dieser Olympiaden, deren Teilnehmerländer stark deckungsgleich sind mit 
denjenigen Ländern, in denen die Anhänger Gülens im Bildungsbereich aktiv sind (http:// 
www.turkceolimpiyatlari.org). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 178 

Öffentlichkeit zufriedenstellend zu beantworten und sich gleichzeitig selbst ver-
standen zu fühlen. So werden oftmals einige Aspekte der Bewegung wie z.B. das 
säkulare Curriculum und die multireligiöse Schülerschaft der Bildungseinrichtun-
gen, betont, andere (religiöse Motivationen für säkulare Tätigkeit und die eigene 
Organisiertheit) vermieden. Um die Dynamik der Bewegung zu verstehen, muss 
Fethullah Gülen sowohl als der Prediger im islamischen Gewand, der lehrende 
Hocaefendi, um den sich seine cemaat (Gemeinde) gebildet hat,2 als auch als der 
Anzug tragende Denker dargestellt werden, der von universalen Werten ohne is-
lamisches Vokabular spricht, Gemeinsamkeiten zwischen verschiedenen Religio-
nen und Weltanschauungen betont und Menschen weit über seine religiöse An-
hängerschaft hinaus erreicht.3 Die Bildungseinrichtungen wären ohne die religiöse 
Motivation ihrer Gründer und ihre Vernetzung untereinander ebenso wenig 
denkbar wie ohne ein Curriculum jenseits der Religion und ohne die elementare 
Beteiligung von Menschen, die sich nicht mit Fethullah Gülen identifizieren und 
oftmals gar nicht wissen, dass die jeweilige Einrichtung auf sein Wirken zurück-
geht. Das Nebeneinander von religiöser Motivation und „nichtreligiösen“ Lehrin-
halten, die in der eigenen Anhängerschaft gepflegten Formen von Religiosität und 
Organisation in der cemaat und die gleichzeitige Integrationsfähigkeit der Aktivi-
täten für Akteure im Rahmen einer universalen Ethik und Bildungsidealen, all 
dies macht den Erfolg der Bewegung aus.  

Im folgenden Beitrag möchte ich die Bildungsaktivitäten der Anhänger um 
Fethullah Gülen in ihrer historisch-ideellen Genese und den gegenwärtigen inter-
nationalen Ausprägungen umreißen und somit einen Einblick in den Aufstieg der 
Gülen-Anhänger geben. Diese reicht von der Errichtung einer ersten privaten Prü-
fungsvorbereitungsschule (dersane/dershane), die auf die Auswahlhürden im türki-
schen Bildungssystem vorbereitet, Ende der 70er Jahre, bis hin zum Aufstieg zu 
einer weltweiten Bildungsbewegung mit erheblichem Einfluss auf die türkische 
Kulturpolitik im Ausland.4 Hierbei sollen sowohl Entwicklungen innerhalb der 
eigenen religiösen Anhängerschaft, der cemaat (siehe unten), wie auch im politisch-
gesellschaftlichen Kontext Rechnung getragen werden. 

Grundzüge von Gülens Ideen zu Islam und Bildung 

Fethullah Gülen muss in seiner Bedeutung als islamische Persönlichkeit im Kon-
text der türkischen Republik und ihrer Idee von Laizismus verstanden werden. 
Durch diese wurden bestimmte Aspekte im islamischen Denken gefördert, die 
nach neuen Gestaltungsräumen des Religiösen in einer oftmals strikt säkularen 

2 http://www.herkul.org. 
3 http://www.fethullahgulen.org. 
4 Eine detaillierte Betrachtung einzelner Aspekte in ihrer historischen Entwicklung findet 

sich in Agai (2004). In dem Buch werden auch Gülens Argumentationen ausführlich ent-
lang von Originalquellen diskutiert. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 179 

Öffentlichkeit suchten und auch in verschiedenen anderen säkularen Kontexten 
Anwendung finden konnten.5 

Fethullah Gülen (geb. 1938 bei Erzurum) wuchs tief verwurzelt im traditionel-
len islamischen Milieu Anatoliens auf.6 1956/1957 bekam er Kontakt zu den An-
hängern Said Nursis (1876–1960),7 dessen Ideen und Organisationsmodell in 
wichtigen Bereichen Fethullah Gülen selbst, der in der Folgezeit Prediger im 
Staatsdienst wurde, und seine Anhängerschaft bis heute prägen. Nach der Tren-
nung von der Anhängerschaft Nursis in den 70er Jahren wurde Gülen zum Zen-
trum einer eigenen Anhängerschaft. Diese bestand zunächst aus seinem direkten 
Schülerumfeld. Hier schuf er die erste Generation der Altvordern, „großen Brü-
der“ (ağabeys) der eigenen cemaat, welche die Keimzellen der Bewegung, zuerst in 
der Türkei und später auch im Ausland, wurden.8 Sie sollten nach lokalen und 
zeitgemäßen Umsetzungsmöglichkeiten seiner Ideen eines islamischen Engage-
ments in der Moderne suchen, die im Folgenden nur skizziert werden können.  

Nursi wie Gülen sehen den Islam durch die Moderne herausgefordert. Ohne 
neue Zugänge zum religiösen Wissen laufen die Muslime demnach Gefahr, ihren 
individuellen Glauben (iman)9, in säkularen wie „islamischen Staaten“, zu verlie-
ren. İman bildet sich als religiöse Gewissheit, kann nicht verordnet werden und ist 
elementar für das individuelle Heil. Die Gesellschaftsanalyse von beiden macht 
drei metaphorische Feinde aus, deren Bekämpfung die Muslime sich mit anderen 
Gruppen in der Gesellschaft verschreiben sollen: 1. Unwissenheit und Ignoranz 
(cehalet), 2. Armut (baruret) und 3. Zwietracht (ihtilaf). 

Die drei Problemfelder geben die Aktivitätsfelder der Bewegung vor. Die Un-
wissenheit (Problem 1) hat im islamischen Kontext zwei Bedeutungen. Zum einen 
bezeichnet cehalet die vorislamische Unkenntnis von dem einen Schöpfergott. 
Diese kann für Nursi/Gülen in der modernen Zeit nur durch die Ergänzung des 
Studiums des klassischen religiösen Wissens10 um das Wissen über die materielle 

                                                                                          
5 So spielen Aktivitäten in ‚islamischen‘ Staaten des Nahen Ostens in der Bewegung kaum 

eine Rolle (siehe unten).  
6 Eine ausführliche und in die türkische Geschichte eingebundene Biographie findet sich bei 

Agai (2004: 120 190). 
7 Zu Nursi, Gülen und ihrem Wissensideal siehe ausführlich Agai (2009) sowie Agai (2004: 

195 211). 
8 Parallel zur Struktur der ağabeys gibt es dieselbe Struktur der „großen Schwestern“ (ablas), 

die allerdings noch weniger sichtbar ist und bislang kaum erforscht wurde. Da sich meine 
eigenen Beobachtungen auch aufgrund des Ideals der Geschlechtersegregation in der Be-
wegung auf sichtbare Funktionsträger konzentriert haben, werde ich mich im Folgenden 
auf die männliche (im öffentlichen Raum von Anfang an präsente) Seite der Bewegung 
konzentrieren und auf die weibliche Seite als lohnendes Forschungsfeld verweisen.  

9 Im Folgenden gebe ich die islamischen Termini in der türkischen Schreibweise wieder, es 
sei denn sie unterscheiden sich erheblich vom arabischen Original.  

10 Dies erfolgt bei den Anhängern Nursis in den sogenannten medresen oder dershanes bei den 
Anhängern Gülens in den Lesekreisen der „Häuser des Lichts“, den ışık evleri (Spuler 1981; 
Yavuz 2003: 182). Das Nurcu-dershane ist nicht zu verwechseln mit den später entstande-
nen privaten Prüfungsvorbereitungsschulen an denen säkulare Lehrinhalte vermittelt wer-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 180 

Welt überwunden werden, wie es die säkularen Bildungseinrichtungen bereithal-
ten. Das „Buche des Universums“ (kaînat kitabı), das heißt die geschaffene Welt, 
wird neben dem Koran hier als eine zweite Quelle beschrieben, durch die Gott 
den Menschen über sich selbst Auskunft gibt. Der Wissenschaft und der Bildung 
im modernen Sinne ist somit eine religiöse Bedeutung inhärent; in Überwindung 
beider Formen der Unwissenheit erfährt der Mensch Sicherheit im Glauben und 
erlangt damit iman.11 Ferner soll durch wirtschaftliches Engagement die Armut 
(Problem 2) überwunden werden. Denn materielle Not verhindert den Erwerb 
von Wissen und führt zu Konflikten (Problem 3), zu deren Überwindung Ge-
meinsamkeiten und Kooperationsmöglichkeiten gesucht werden sollen, durch die 
Konflikte dann behoben werden sollen (Agai 2004: 65f., 198). 

Die Umsetzung dieser Lösungsansätze, der aus religiöser Motivation geleistete 
Dienst am Menschen in der Gesellschaft, wird in diesem Diskurs als Dienst am 
Menschen (hizmet) bezeichnet. Dem Rückzug von der Gesellschaft wird die Stär-
kung des Glaubens im Privaten und die gleichzeitige Partizipation an und Gestal-
tung der Gesellschaft entgegengesetzt. Said Nursi nannte diese auf die Gesellschaft 
ausgerichtete ständige Transformation des Glaubens in neue Handlungsfelder po-
sitives (das heißt produktives) Handeln (müsbet hareket), das unter den jeweils ge-
gebenen gesellschaftlichen Voraussetzungen flexibel umgesetzt werden muss (Şa-
hinöz 2009: 195ff.). Fetullah Gülen fand seit den 1970er Jahren eigene Formen 
des hizmet, wobei Bildung stets einen besonderen Stellenwert hatte. Von Anfang 
an setzte er auf parallele Strukturen, um aus der eigenen Gemeinde, der cemaat, 
heraus in die weitere Öffentlichkeit zu wirken, den internen Gruppenhalt zu stär-
ken und gleichzeitig nach außen Einfluss zu nehmen. Hierzu sollte die Zugehö-
rigkeit zur eigenen Gruppe und ihrem spezifischen Diskurs in den Hintergrund 
gestellt, phasenweise auch nach außen abgestritten werden.12 In der cemaat wurde 
religiöses Wissen vermittelt, darüber hinaus sollten die säkularen Bildungsaktivitä-
ten, welche auch andere Menschen erreichten und intern auch religiös konnotiert 
waren, die andere Seite des Wissens abdecken und Brücken in die Gesellschaft 
bauen.  

Unterstützt wurden die Bildungsideale durch Gülens islamische Handlungs-
ethik, die der Durchführung zugutekam. Gülen, der keine reformistische Theolo-
gie betreibt, bedient sich der allgemeinen religiösen Termini und Narrationen, ver-

                                                                                                                                                                                                                          

den, die früher „dersane“ genannt wurden. Heute ist aber auch für diese Prüfungsvorberei-
tungsschulen die Bezeichnung dershane (mit h) gebräuchlich. Um Verwirrungen zu vermei-
den spreche ich im weiteren Verlauf von Nurcu-dershanes, die ich von den Prüfungsvorbe-
reitungsschulen unterscheide, die nur dershane genannt werden. 

11 Diese Verbindung wird dann auf privater Ebene durch Lesekreise im sogenannten ders (Un-
terrichtsstunde) geleistet, in dem man lernt, wie das „Buch des Universums“, das heißt die 
physische Realität/Schöpfung, zu lesen ist (Agai 2004: 202 205, 211). 

12 Dies war ein Kernstreitpunkt mit den Nurcus, die ein solches Vorgehen für sich nicht ak-
zeptierten. Zu den diesbezüglich unterschiedlichen Positionen aus der Sicht der damals 
wichtigen Nurcus (Şahinöz 2009: 107 112). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 181 

leiht aber den klassisch-islamischen Konzepten neue Implikationen. Rechtleitung 
(irşad), die Verbreitung des Glaubens (tebliğ), die Auswanderung mit dem Ziel, den 
eigenen Glauben zu stärken und den Islam weiter zu tragen (hicret), das Bemühen 
auf dem Weg Gottes durch die Transformation des Selbst (den großen ǧihād, türk. 
cihad) und vor allem der „Dienst für die Sache Gottes“ (hizmet) erhalten innerhalb 
der cemaat sehr konkrete Bedeutung im lokalen Kontext und können zum Bei-
spiel durch Tätigkeit im Bildungsbereich oder dessen Unterstützung umgesetzt 
werden. Da wird der Lehrer zum Propheten, der durch seine Wissensvermittlung 
alle oben genannten islamischen Prinzipien erfüllt, und der Dialog mit anderen 
zu einer quasi sufischen Übung zur Bekämpfung der eigenen Begierden, Triebe 
und Laster (nefs). Der gottesfürchtige Mensch ist für Gülen förmlich dazu ge-
zwungen, das Diesseits kontinuierlich konstruktiv und flexibel zu gestalten, hizmet 
stetig neu zu erfinden, um ihm innerhalb der Gesellschaft eine Bedeutung zu ge-
ben. Ist erst einmal die islamische Aufladung des Weltlichen erklärt, so ist auch 
der Schlüssel zum Verständnis der Finanzierung und dem starken Engagement der 
Beteiligten gelegt. Alle hizmet-Aktivitäten, wie auch deren finanzielle Unterstüt-
zung, sind eine gute Tat (sevap).13 In dieser Mischung aus Engagement für die is-
lamische Sache in materieller oder immaterieller Weise, dem gleichzeitig sehr welt-
lichen Nutzen der dabei entstehenden Produkte (das heißt Schulen), die ihrerseits 
eine religiöse Rechtfertigung erfuhren, konnte das muslimische Spendenpotential 
unter anderem in diesen Bildungsbereich gelenkt werden; dies wurde zudem 
durch innen- wie außenpolitische Entwicklungen maßgeblich begünstigt. Diese 
Erweiterung des religiösen Wissensbegriffs wurde von anderen islamischen Grup-
pen nicht geteilt, denn nicht zuletzt konkurrierten sie um dieselben Ressourcen: 
Wer sein islamisches Spendengeld für eine Schule spendete, konnte es weder im 
Moscheebau, noch in der Unterstützung des politischen Islam einsetzen. 

Von der cemaat in die Gesellschaft –  
Zum Verständnis interner Übersetzungsprozesse 

Die allgemeinen Handlungsempfehlungen Gülens bedürfen einer jeweils lokalen 
Übersetzung ins Konkrete, sollen sie Gestalt im türkisch-lokalen wie auch globa-
len Kontext annehmen. Diese erfolgt im religiös motivierten Kernbereich der Be-
wegung, der cemaat, als Interpretationsprozess in der Gruppe. Hier findet neben 
dem gemeinschaftlichen Gebet und der Übermittlung der religiösen Ideen durch 
Lektüre in den sog. Unterrichtsstunden (ders) oder Diskussion im gelehrigen Ge-
spräch (sohbet) auch deren Konkretisierung statt. Durch anerkannte Autoritäten, 
die ağabeys verschiedener Generationen, moderiert, erfährt Neues und Lokales 
Anerkennung unter den Anhängern. Diese Bedeutung der cemaat als kreativer, ge-

                                                                                          
13 Zur Argumentation für diese Konzepte mit ausführlichen Verweisen auf die Primärquellen 

siehe Ünal (2002: 199 205) sowie Agai (2004: 230 243). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 182 

schützter Raum für die Öffnung in die Gesellschaft ist bislang wenig berücksich-
tigt worden. Die Erschließung des Bildungsbereichs ist hierfür prototypisch.  

Ursprünglich war der Organisationstypus der cemaat durch die Infragestellung 
religiöser Selbstverständlichkeiten und Lebensweisen, insbesondere zu Anfang der 
türkischen Republik, sowie die Binnenmigration und den damit einhergehenden 
Bedeutungsverlust lokaler Netzwerke entstanden. Im geschützten Raum sollten 
die eigenen Ideen primär tradiert werden, die eigenen Formen der Religiosität 
wurden gepflegt und nicht mit der kritischen republikanischen Öffentlichkeit dis-
kutiert. Zugehörigkeit beruht auf der Anerkennung der in der cemaat akzeptierten 
Praktiken, Autoritäten und Ideen sowie auf dem Engagement für die gemeinsame 
Sache. Die Kernanhängerschaft Gülens entstand aus der cemaat der Nurcus her-
aus, emanzipierte sich aber von ihnen, wurde das Zentrum der eigenen cemaat. 
Hier spielen (teilweise bis heute) die altvorderen ağabeys, die im direkten Umfeld 
von Fethullah Gülen ihr islamisches Wissen erhielten, eine wichtige Rolle in der 
Etablierung der Aktivitäten. Sie fungieren als Bindeglieder, die durch ihre längere 
Zugehörigkeit zur cemaat und ihr Prestige Kontaktschnittstellen sind, in einem 
Netzwerk von persönlichen Beziehungen stehen, sich koordinieren und sich über 
die verschiedenen Ebenen austauschen und den Ideen Gülens neue Gestalt geben 
können. Die zentralen Lehrerpersönlichkeiten der cemaat auf lokaler Ebene bilden 
dabei immer wieder Schüler (talebe) aus, die zu ağabeys der nächsten Schüler wer-
den, die wiederum die Lehre weitertragen. So entsteht über die Zeit ein enges 
Netzwerk, welches Mobilität durch Solidarität und den gleichen Referenzrahmen 
erleichtert und die formale Organisationsebene voneinander unabhängiger Ein-
richtungen wie Schulen oder Vereine teilweise überlagert.14 Dies ist wichtig, um 
die Ideenbildungsprozesse und auch die Austauschprozesse in der Bewegung zu 
verstehen.  

Die offensichtlichen Ähnlichkeiten von Aktivitäten in verschiedenen Ländern, 
das Wechseln von Personen unterschiedlichster Funktionen von einem Bereich 
der Aktivitäten in einen ganz anderen (zum Beispiel von Bildungsaktivitäten in 
den Medienbereich) und die Mobilität von Personen in einem Land, aber auch 
über Ländergrenzen hinweg, werden nur so nachvollziehbar; ganze Biographien 
vollziehen sich entlang der unterschiedlichsten Teile des hizmet und verbinden das 
formal und organisatorisch Unverbundene. Die cemaat sichert so die Mobilität 
von Expertise und Menschen, die ihrerseits die cemaat für die eigene soziale und 
räumliche Mobilität nutzen, sofern sie auch den Diskurs mit seinen Autoritäten 
anerkennen. Ohne die cemaat als Rückgrad sind die Aktivitäten weder denkbar 
noch durchführbar. 

Doch für diesen Teil der Bewegung, der in der Türkei historisch ein Hauptkri-
tikpunkt an der Anhängerschaft war, gibt es für die Öffentlichkeit bislang noch 

14 Zur Organisationsform der cemaat, ihrer Praktiken und ihres Diskurses siehe: Agai (im 
Druck). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 183 

kaum eine Begrifflichkeit, oftmals wird diese Dimension einfach geleugnet.15 
Fethullah Gülen, der selbst jede organisatorische Verbindung zu den Bildungs-
einrichtungen seiner Anhänger abstritt, die Verbindung zu ihnen und ihren 
Gründern als eine rein emotionale und gedankliche bezeichnete, demonstrierte 
dennoch einmal die enorme Bedeutung dieser Ebene. Er erklärte am 23. Dezem-
ber 1997, dass er mit Menschen gesprochen habe, die ihm nahe stünden, und 
dass diese bereit seien, 300 Schulen im In- und Ausland dem Erziehungsministe-
rium zu übergeben, wenn das Ministerium es wolle. Hiermit zeigte er klar die 
Verbundenheit der organisatorisch voneinander unabhängigen Bildungseinrich-
tungen. Auch in Fethullah Gülens Schriften finden sich zahlreiche metaphori-
sche und auch konkrete Bezüge auf die cemaat. Für Gülen ist sie ein wichtiges 
Mittel zur Realisierung individueller Absichten in kooperativen Handlungen. 
Nursi und später Gülen sprechen in diesem Kontext von der Person im Geiste 
(şahs-ı manevi), das heißt einer Gruppe, die wie eine Person handelt, welche der 
Akteur in der modernen Gesellschaft ist. 

Aktivitäten im Bildungsbereich und deren zeitliche Entwicklung 

Nachdem Fethullah Gülen sich bereits der Etablierung von Wohnheimen für 
Schüler und Studierende gewidmet hatte, die deren Unterkunft und religiöser 
Leitung dienen sollten, entstanden Ende der 1970er Jahre die ersten privaten Prü-
fungsvorbereitungsschulen (dershanes), welche Schüler auf ihre Hochschulauf-
nahmeprüfung vorbereiteten und bei der Überwindung der Flaschenhalsproble-
matik (zu viele BewerberInnen auf zu wenig Studienplätze) des türkischen Bil-
dungssystems bei der Studienplatzvergabe helfen sollten. Sie stellten eine neue 
Art von islamischem Engagement dar, denn ihr Lehrinhalt war säkular und somit 
keine islamische Aktivität im klassischen Sinne. Aber in Verbindung mit ihren 
Wohnheimen und den Freizeitaktivitäten wurden sie zu Orten, an denen die 
Schüler von den ausgewählten Lehrern auch moralisch-religiös geleitet werden 
konnten. Das Besetzen bis dato säkularer Räume durch die Menschen aus dem 
eigenen religiösen Umfeld, um hierdurch die säkularen Orte selbst zu erschlie-
ßen, sowie das Anvisieren der Bildungselite im Land waren ein Novum inner-
halb der islamischen Aktivitäten. 

Der gesellschaftliche Durchbruch in der Türkei kam in den 1980er Jahren. Die 
Depolitisierung der Öffentlichkeit und Liberalisierungen in der Wirtschaft und 
Zivilgesellschaft ermöglichten ein umfangreiches Engagement im privaten Bil-
dungsbereich, der staatlicherseits unterstützt wurde. Überall in der Türkei ent-
                                                                                          
15 Selbst in den aktuellen Publikationen von intimen Kennern der Bewegung wird dies nicht 

thematisiert. So finden sich in den Schriften von Ali Bulaç (2007) und Enes Ergene (2005) 
zur Gülen-Bewegung zwar umfangreiche Verweise auf die cemaat im metaphorischen Sin-
ne, doch nicht in ihrer beziehungsrelevanten, konkreten Ausgestaltung, was eine sehr 
sichtbare Lücke darstellt.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 184 

standen private Wohnheime, dershanes und Privatschulen, die sich an den europä-
isch geprägten Eliteschulen des Landes orientierten (Okçabol 1996: 450–460; Öz-
dalga 1999: 414–438). Gülen und seine Anhänger nahmen diese Eliteschulen auf 
der einen Seite zum inhaltlichen Modell, gleichzeitig setzte man sich auch von 
ihnen ab, kritisierte ihre Ausrichtung an Europa als „Entfremdung“, versprach, eği-
tim (Bildung im Sinne von Erziehen und zum Gedeihen bringen) statt öğretim 
(technischer, offiziell gebrauchter Terminus für Wissensvermittlung), ilim (arabi-
sches Wort für Wissen, wobei die Bewegung hier ein Wissen meint, das eine mo-
ralische Dimension impliziert) statt bilim (republikanische Wortschöpfung, die in 
der Bewegung als Faktenwissen ohne eine Einordnung in einen gesellschaftlich-
moralischen Gesamtkontext verstanden wird),16 zu vermitteln und der scheinbar 
wertfreien Wissensvermittlung eine moralische, islamisch aufgeladene Implikation 
zu geben. Nicht die Unterstützung der Vorbeter- und Predigerschulen (İmam-
Hatip Okulları),17 wie sie die Anhänger Erbakans betrieben, sondern die Partizipa-
tion am Bildungssystem des republikanischen Establishments wurde angestrebt, 
für das der Typ der Anatolien-Lyzeen (Anadolu Liseleri)18 stand. 

Aufgrund der Organisationsweise und der Orientierung an der gesellschaftli-
chen Basis war die Anhängerschaft gut auf die neue Zivilgesellschaft vorbereitet. 
Langfristiges Ziel war es, aus der Selbstisolation herauszukommen und zu Gestal-
tern der Moderne zu werden; hierzu bot die Türkei nach 1982, das heißt nach 
der Ablösung der Militär- durch eine zivile Regierung, gute Möglichkeiten. In-
haltlich stand Gülen in dieser Zeit der türkisch-islamischen Synthese (Türk-İslam 
Sentezi, TİS)19 nahe, persönlich dem Ministerpräsidenten Turgut Özal, womit er 
dem konservativen Mainstream angehörte. Der Boden für die eigenen Bildungs-
anstrengungen in der Türkei war somit fruchtbar, und vor dem Fall des Eisernen 

16 Programmatisch kommt dies im folgenden Buchtitel zum Tragen: İlim ve Bilim. İlim ve Bi-
lim Kavramlarının Tahlîli (Şahin = Gülen et al. 1992). 

17 Staatliche Schulen, die mit dem Abschluss zur Tätigkeit als Vorbeter oder Prediger befähig-
ten (später auch zum Hochschulstudium) und die zwischen 1950 und 1997 ein stetiges 
Wachstum verzeichneten. Sie galten ihren kemalistischen Kritikern als Keimzelle des poli-
tischen Islams. 

18 Dieser Schultypus wurde als staatliche Eliteschuleinrichtung etabliert, welche nach einer 
Auswahlprüfung die besten Schüler bilingual erzieht. Hierbei erfolgen wesentliche Anteile 
des Unterrichts in einer westeuropäischen Fremdsprache. Sie sind eine Antwort auf aus-
ländische Privatschulen in der Türkei, welche lange die Elite des Landes sozialisierten und 
deren Absolventen wichtige gesellschaftliche Schlüsselpositionen besetzten. Nach 1980 
wurde dieses Modell von privaten Trägern übernommen und als Modell von der Gülen-
Bewegung später im Ausland auf die dortigen Erfordernisse und Bedürfnisse adaptiert. 

19 Hierbei handelt es sich um eine Denkrichtungen, die den lange Zeit areligiös propagierten 
türkischen Nationalismus mit dem Islam vereint und die islamische Orientierung und Ver-
gangenheit der Türken in den Vordergrund rückt um hierdurch eine breitere gesellschaftli-
che Basis mit der Staatsideologie zu erreichen. Im Zuge dieser Entwicklung wurde u.a. is-
lamischer Religionsunterricht als Pflichtfach eingeführt und die Geschichtsbücher einer 
Revision unterzogen, die nun auch die islamische Vergangenheit in die nationale Ge-
schichtsschreibung positiv integrierte. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 185 

Vorhangs verfügte die cemaat über ein leistungsstarkes Netzwerk von vermögen-
den Spendern, investitionsfreudigen Unternehmern (ein Resultat von Özals 
Wirtschaftspolitik) und qualifiziertem und für hizmet motiviertem Personal, was 
das Resultat der eigenen Bildungsanstrengungen war.  

Nach dem Fall des „Eisernen Vorhangs“ ermutigte Fethullah Gülen seine An-
hänger, seine Ideen nun international umzusetzen. Dabei war der Anfangsfokus 
ganz klar auf die Länder mit muslimischer Bevölkerung in den Nachfolgestaaten 
der Sowjetunion und auf dem Balkan gerichtet. Die türkische Politik unterstützte 
sie dabei, da der politische und öffentliche Anspruch einer starken Türkei der 
mangelnden staatlichen Leistungsfähigkeit für ein umfassendes Engagement in 
den Bruderstaaten gegenüberstanden. In der Türkei der frühen 1990er Jahre 
machten bald Süleyman Demirels Lösung von einem türkischen Einflussbereich 
von der chinesischen Mauer bis an die Adria die Runde, und Turgut Özal postu-
lierte das 21. Jahrhundert als das Jahrhundert der Türken (Bal 2000: 51; Yavuz 
2003: 199f.). Die muslimische Bevölkerung des Balkans wurde auf Grund ihrer 
kulturellen Nähe und der gemeinsamen Geschichte in der Zeit des Osmanischen 
Reiches ebenfalls als quasi-türkisch angesehen.20 Dies produzierte einen innenpo-
litischen Druck für außenpolitisches Handeln, welches gewissermaßen „privati-
siert“ wurde. Der türkische Staat, vor allem unter Turgut Özal, schloss zahlreiche 
bilaterale Abkommen mit den neu entstandenen Staaten (Cennet et al. 2000: 
142). Doch während der laizistische Staat sich verstärkt des Aufbaus der islami-
schen Bildung vor Ort annahm, um eine türkische Auslegung des Islams sowie ei-
ne politische Orientierung auf die Türkei hin zu sichern und eine ideologische 
und damit auch politische Orientierung an anderen islamischen Ländern zu ver-
hindern (Bal 2000: 86), begannen die Anhänger Fethullah Gülens Anfang der 
90er Jahre, Schulen in Zentralasien, im Kaukasus und auf dem Balkan zu eröff-
nen. Sie erhielten diplomatische Unterstützung auf Präsidentenebene (einige 
Schulen tragen die Namen von Turgut Özal und Süleyman Demirel). So konnten 
Verträge abgeschlossen werden, die einen doppelten, im jeweiligen Land und in 
der Türkei gültigen Abschluss sicherten, teilweise wurden Gebäude zur Verfügung 
gestellt (Balci 2003; Agai 2004: 111ff.).21 Der Staat, der in sehr viel kleinerem Um-
fang auch Bildungseinrichtungen im Ausland gründete, schuf dann die Möglich-
keiten zum späteren Studium in der Türkei. Den 12 Auslandsschulen, die der 
Staat in den 1990er Jahren eröffnete22, standen ca. 110 Schulen (plus mehrere 
Universitäten) gegenüber, die aus der Anhängerschaft Gülens entstanden waren 
(Bal 2000: 89f.). Die Schulen der Anhängerschaft unterstanden einem eigenen 
Zweig des Erziehungsministeriums, dem Generaldirektorium für Auslandsbildung 
und -erziehung des türkischen Erziehungsministeriums (T.C. Milli Eğitim Bakanlığı 

                                                                                          
20 So zum Beispiel in Taşgetiren (1994: 118).  
21 Agai 2004: 111 118. 
22 www.meb.gov.tr/stats/ist97/MYHTML45.htm. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 186 

Yurt Dışı Eğitim Öğretim Genel Müdürlüğü). Interessanterweise sind diese Schulen 
nicht mehr auf den Internetseiten des Direktoriums zu finden.23 Grundlage dieser 
Schulen war meist die Adaption des Konzepts der privaten Anadolu Liseleri für die 
jeweiligen anderen Länder unter Aufnahme der landeseigenen Curricula. Hierbei 
konnte die Gülen-Bewegung auf die Erfahrungen im türkischen Bildungsbereich 
zurückgreifen und auch auf das Personal, das oft den eigenen Bildungseinrichtun-
gen in der Türkei entstammte. Auch diese hatten und haben eine „Elite-bildende“ 
Funktion; durch sie ist die Türkei in der Region und darüber hinaus zu einer soft 
power geworden, die cultural diplomacy muss als erfolgreich bewertet werden. Vor 
allem die USA unterstützten und ermutigten die türkische Politik bezüglich Zen-
tralasiens, denn sie hegten Bedenken, dass das entstandene machtpolitische und 
vor allem auch ideologische Vakuum in der Region durch den Iran gefüllt werden 
könne (Yavuz 2000: 199). 

Die Aktivitäten der frühen 1990er Jahre waren von einem nationalen, religiö-
sen, wirtschaftlichen und politischen Aufbruchsgeist getragen. Die Geschäftsleute 
der cemaat in der Türkei unterstützten die Aktivitäten, die Gülen als das Abgelten 
der historischen Loyalitätsverpflichtung gegenüber den Nachfahren derjenigen 
bezeichnete, die den Islam nach Anatolien gebracht hätten.24 Das Engagement 
war gleichzeitig Hilfe (himmet) im religiösen Sinn wie auch eine Investition in Zu-
kunftsmärkte. Die Gülen-Bewegung ist seit dieser Zeit, über alle Regierungen 
hinweg, ein zentrales Element türkischer Kulturpolitik und die geographische 
Reichweite der Aktivitäten hat seither immer weiter zugenommen. Gleichzeitig er-
fuhr in den 1990er Jahren auch der Gülen-Diskurs einen Wandel, verlor eine auf 
die Türkei ausgerichtete, an die TİS angelehnte Rhetorik, wurde offener, interna-
tionaler und richtete sich an einer Welt der offenen Grenzen aus. Hizmet wurde 
nun endgültig globalisiert. Die nunmehr zig-tausenden Absolventen, die sprach-
lich und kulturell einen starken Türkeibezug aufweisen und durch ihre Bildung 
zur gesellschaftlichen Elite des Landes gehören oder gehören werden, sind die An-
sprechpartner für türkische Interessen vor Ort. Aus dem Umfeld der Anhänger 
Gülens entstanden in der Folgezeit hunderte Schulen (man spricht von 500–
700)25 und andere Bildungseinrichtungen, unter anderem nach dem Modell der 
dershanes, in der Türkei und in der gesamten Welt, vom Balkan, über Mitteleuropa 
und Amerika (alleine in Deutschland circa 150, in den USA circa 50), im Raum 
der ehemaligen Sowjetunion, im kurdischen Nordirak, bis hin nach Kambodscha, 

23 Die Dimension staatlicher Unterstützung der privaten Aktivitäten verdeutlicht der Ta-
gungsband des Direktoriums (T.C. Milli Eğitim Bakanlığı Yurt Dışı Öğretim Genel Müdür-
lüğü 1997).  

24 Zur Argumentation Gülens zur historischen Schuld siehe Can (1996: 34). 
25 Genaue Zahlen sind aufgrund der dezentralen Organisation und des unterschiedlichen 

rechtlichen Status der jeweiligen Einrichtungen schwer zu geben. Für den Versuch der Auf-
listung für das Jahr 2004 siehe Agai (2004: 14, für die jetzige Situation siehe Agai (ange-
nommener Beitrag). Hier werden auch die Gründe für die teilweise verwirrenden Angaben 
über die Anzahl der Einrichtungen weiter ausgeführt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 187 

Thailand und Südafrika. Ein Großteil der Schulen hat vom türkischen Staat aner-
kannte Curricula nach dem Muster der Anadolu Liseleri. Mit einer oftmals primär 
auf Englisch erfolgenden Bildung, welche über Aufnahmeprüfungen die leistungs-
fähigsten Schüler des Landes anzieht, und durch die Vermittlung von Wissen auf 
Basis der türkischen Elitelehranstalten und des lokalen Curriculums, spielen die 
Schulen eine wichtige Rolle in der Bildung der zukünftigen gesellschaftlichen Eli-
ten. Da die Studenten nach ihrem Abschluss über Qualifikationen für ein Studi-
um in der Türkei oder westlichen Ländern verfügen, können sie auch internatio-
nal studieren, was ihren Aufstieg in der Heimat noch verstärken kann oder ihnen 
zu internationale Karrieren verhelfen kann (Park 2008: 7).26 

Vom organisatorischen Standpunkt aus betrachtet sind alle Bildungsaktivitäten 
voneinander unabhängig. Die einzelnen Bildungseinrichtungen zum Beispiel in 
der Türkei oder in Deutschland sind nicht auf der nationalen Ebene miteinander 
verbunden (dies ist in einigen Ländern anders, wo eine Betreiberfirma mehrere 
Einrichtungen unterhält). Über die cemaat jedoch existiert ein weitverzweigtes Be-
ziehungsnetzwerk. Ihre Angehörigen sind über unterschiedliche formale organisa-
torische Einheiten – wie die einzelnen Schulen – hinweg durch ihr Leben in der 
cemaat miteinander verbunden und unterhalten enge persönliche Beziehungen, 
die unter anderem ein Grund für die hohe Mobilität innerhalb des Netzwerks 
sind. Sie verbinden die einzelnen Bildungseinrichtungen zu einem Bildungsnetz-
werk. So ist es nicht ungewöhnlich, einen Absolventen einer Gülen-nahen Schule 
aus der Türkei in einer Bildungseinrichtung in Deutschland zu finden, der vorher 
in einer Einrichtung in Zentralasien gearbeitet hat. Allerdings betrifft dies nur ei-
nen Teil der in den jeweiligen Einrichtungen arbeitenden Menschen.  

Trotz offensichtlicher Verbindungen zum Rest des Gülen-Netzwerks präsentie-
ren sich die Bildungseinrichtungen vor Ort meist nicht als Bestandteil der Anhän-
gerschaft. Dies kann mitunter zu Verwirrung führen.27 Die folgende Liste von Bil-
dungseinrichtungen stützt sich auf Informationen aus Internetseiten der Anhänger 
(die sich wiederum oftmals auf die Medien der Anhänger beziehen und diese auch 
als Werbepartner haben) sowie Artikeln der türkischen Tageszeitung Zaman, die 
sich auf „türkische Schulen“ im Ausland beziehen.28 Der Fernsehsender Samanyolu, 

                                                                                          
26 Für zahlreiche Berichte über die Schulen von türkischen Akademikern und Journalisten 

siehe Ateş et al. (2005).  
27  Zum Beispiel in den Niederlanden (http://islamineurope.blogspot.com/2007/01/rotterdam-

controversy-around-new.html). 
28 Einige Zahlen wurden in Yeni Aktüel am 11. Oktober 2005 abgedruckt. Der Artikel wurde 

auf der populärsten Internetseite der Bewegung veröffentlicht (http://tr.fgulen.com/ 
content/view/9190/11/). Ich habe die dort als Standort für die Bildungseinrichtungen der 
Bewegung sowie als Teilnehmer der Türkischolympiaden (http://www.turkceolimpiyatlari. 
org/index.php?option=com_content&task=blogsection&id=19&Itemid=74) genannten Län- 
der, auf Berichte in den Medien der Anhänger überprüft und ob diese in den Kontext von 
hizmet gestellt werden. Medienberichte über Schulen in diesen Ländern werden u.a. auf der 
Internetseite http://www.turkokullari.net und http://www.diyalogsitesi.com gesammelt. Hier  
lassen sich auch Videos, die durch den Fernsehsender Samanyolu der Anhänger Gülens 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 188 

welcher ebenfalls zu den Medienaktivitäten der Anhänger gehört, hat sogar ein 
Programm, welches häufig über die Einrichtungen berichtet29 und seit Jahren läuft. 
Obwohl zahlreiche meiner Interviewpartner stets darüber berichten konnten, wo es 
überall auf der Welt Bildungseinrichtungen gab, betonten sie dennoch, dass nie-
mand dies genau wisse. Dies obwohl zum Beispiel die Stiftung für Schriftsteller 
und Journalisten (Gazeteciler ve Yazarlar Vakfı), in Istanbul, deren Ehrenpräsident 
Fethullah Gülen ist, Reisen für Journalisten und Schriftsteller zu diesen Schulen 
organisiert und in cemaat-nahen Konferenzen regelmäßig Berichte über diese Bil-
dungseinrichtungen vorgetragen werden. Somit entstammen die Informationen ei-
nem Binnendiskurs. Die oftmals durch Funktionsträger vorgebrachte Unkenntnis 
der Zahlen (zumindest annäherungsweise) ist damit wenig glaubwürdig. Die Liste 
ist nicht als vollständig und endgültig zu betrachten, illustriert allerdings die im-
mense Dimension dieser noch recht jungen Aktivitäten. 

Tabelle 1: Bildungs- und Kultureinrichtungen der Gülen-Bewegung im globalen Kontext 

Schulen Kulturzentren Sprach- und  
Bildungs-Zentren 

Europa 

Albanien 6

Aserbaidschan 12 10

Österreich 1

Belgien 5

Bosnien-Herzegowina 4

Bulgarien 3

Tschechische 
Republik 

1

Dänemark 1

Estland 1

Finnland 1 1

Georgien 3

Deutschland 12 140

Großbritannien 2

Holland 2

Ungarn 1 1 1

Italien 1

produziert wurden, ansehen. Die Seiten dienen als Werbeplattform für Medien der An-
hänger. Zu den Schulen und einer Debatte um diese in den USA siehe: http://www. 
nytimes.com/2011/06/07/education/07charter.html?nl=todaysheadlines&emc=tha2. 

29 http://www.aynaprogrami.com. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 189 

 Schulen Kulturzentren Sprach- und  
Bildungs-Zentren 

Europa 

Kosovo 1   

Lettland  1  

Litauen  1  

Mazedonien 4   

Norwegen  1 1 

Polen 6   

Portugal  1  

Rumänien 4   

Russische Föderation 6   

Slowakei  1  

Spanien  1 1 

Schweden 12  1 

Schweiz  1  

Ukraine 2   

Weißrussland   1 

Afrika 

Algerien   1 

Angola 1   

Benin 1   

Burkina Faso 1   

Kamerun 1   

Zentralafrikanische Republik 1   

Kongo 1   

Ägypten   1 

Äthiopien 1   

Gambia 1   

Ghana 1   

Guinea 1   

Guinea-Bissau 1   

Elfenbeinküste 1   

Kenia 4   

Kongo 1   

Liberia 1   

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 190 

Schulen Kulturzentren Sprach- und  
Bildungs-Zentren 

Afrika 

Madagaskar 2 1

Malawi 3

Mali 1

Mauretanien 1

Marokko 5

Mozambique 2

Niger 1

Nigeria 4 1

Senegal 1

Südafrika 4

Sudan 2

Tansania 3

Togo 1

Tschad 1

Uganda 1

Asien 

Afghanistan 6

Bangladesch 4

Myanmar 2

Kambodscha 2

Indien 3 1

Indonesien 5

Irak 10 (im Nordirak)

Israel 1

Japan 1 Zahlreiche 5

Kasachstan 29

Laos 1

Kirgisien 12

Malaysia 1

Mongolei 1 Zahlreiche 4

Nepal 1

Pakistan 7

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 191 

 Schulen Kulturzentren Sprach- und  
Bildungs-Zentren 

Asien 

Philippinen 4   

Südkorea  1  

Taiwan 1   

Tadschikistan 13   

Thailand 3   

Turkmenistan 20   

Usbekistan 1   

Vietnam 1   

Jemen 1   

Australien 7   

Nordamerika 

Kanada 1  Zahlreiche 

Mexiko 1 1  

USA 120   

Südamerika 

Argentinien 1 1  

Chile  1  

Kolumbien  1  

Wir sehen, wie das Engagement sich nach der starken Präsenz im ehemaligen 
Ostblock in den 1990er Jahren nun auch auf westliche Länder, Afrika und Fern-
ost ausgeweitet hat. Auch etwa in einer für die Türkei so wichtigen Region wie 
dem kurdischen Nordirak sind türkische Bildungseinrichtungen entstanden, die 
eine potentielle Brücke bilden. Heute lässt sich feststellen, dass überall dort, wo 
es Anhänger gibt (ob als Studenten oder Geschäftsleute), binnen kurzer Zeit Bil-
dungsaktivitäten gestartet werden, die zum einen integrative Aspekte in die je-
weils andere Gesellschaft haben, zum anderen einen Raum und eine Kontaktstel-
le für Menschen mit ähnlichen Ansichten liefern, und auch die Möglichkeit ge-
ben, mit dem Leben der cemaat in Verbindung zu treten. Die Aktivitäten verei-
nen ein respektiertes Engagement für die jeweilige Gesellschaft mit der Errich-
tung eines Umfelds, welches Lehrern wie auch Eltern und Schülern (mit türki-
schem Hintergrund und Nähe zur cemaat) ein Umfeld schafft, das es ihnen er-
möglicht, ihre spezifische (islamisch-türkische) Identität zu pflegen. Insbesondere 
in Europa und den USA sind die Aktivitäten eine praktische Antwort auf Debat-
ten über Integration, Assimilation und Partizipation am Bildungswesen. So sind 
zum Beispiel in Deutschland seit Ende der 1990er Jahre circa 150 Nachhilfekurse 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 192 

entstanden und derzeit gibt es 24 private Schulen sowie weitere Initiativen zur 
Neueröffnung. Treibende Kraft waren hier die ağabeys, die den Menschen ein 
Engagement in Deutschland (und nicht in der vermeintlichen Heimat) als legi-
times hizmet näherbrachten.30  

Die Schulen jenseits von Europa und den USA werden oft diplomatisch unter-
stützt und sind eine Ressource türkischer Außenpolitik und Bestandteil des di-
plomatischen Protokolls, wenn türkische Politiker das Ausland besuchen. Die 
Früchte dieser Kulturpolitik werden regelmäßig bei den Türkischolympiaden vor-
gestellt, über die in den Gülen-nahen Medien umfangreich berichtet wird. Die 
Teams der circa 100 teilnehmenden Nationen korrelieren aufs engste mit den Ak-
tivitäten vor Ort; die politische Elite der Türkei vergewissert sich durch diese Ver-
anstaltungen der Bedeutung des Türkischen als Weltsprache,31 die Anhänger se-
hen die Bildungseinrichtungen als Beitrag zur Völkerverständigung, da die Curri-
cula säkular und auf die lokale Bevölkerung bezogen sind und die Schulen auch 
in Ländern errichtet werden, in denen es nicht einmal muslimische Minderheiten 
gibt. Dies ist im Spektrum islamischen Denkens eine absolute Ausnahme. 

Fazit 

So paradox es klingen mag, es sind die Ideen und Organisationsweisen, die aus 
einer der Religion gegenüber repressiven Phase hervorgingen, die die weltweite 
Verbreitung von türkischen Schulen im Ausland förderten, deren wichtige Träger 
ihre Motivation aus der Religion heraus beziehen, aber eben (ganz anders als vie-
le „islamische Staaten“ und Gruppen) keine Bildung anbieten, die man inhaltlich 
als islamisch begreifen kann. Das Paradoxon liegt darin begründet, dass die Re-
publik unintendierter Weise bestimmte organisatorische und inhaltliche Entwick-
lungen stimulierte. So entstand der Organisationstypus der cemaat als ein auf 
Überlieferung religiösen Wissens fußendem Netzwerk, welches religiöse Soziali-
sation im privaten Bereich sicherstellt, ohne als solches in die Öffentlichkeit zu 
treten. In diesem (vermeintlich nur auf Erhalt der Tradition ausgerichteten) 
Raum entwickelten sich aber auch Ideen, die auf den republikanischen Diskurs 
Bezug nahmen und über das religiöse Netzwerk der cemaat sich nun in neuen 
Bereichen manifestierten. Bei der Gülen-Bewegung war dies vor allem der Bil-
dungsbereich. So entstand im islamischen Bereich eine Bewegung, welche zu ei-
nem Aushängeschild türkischer Kultur im Ausland wurde. Es ist kein Zufall, dass 

30 Siehe dazu Agai (angenommener Beitrag). Auch wenn in Deutschland, wie in den meisten 
westlichen Ländern, im Gegensatz z.B. Zentralasien, die türkische Politik bei der Errich-
tung der Schulen keine Rolle spielte, wird zum Beispiel heute von Erdoğan auch dieses 
hizmet für den türkischen Staat vereinnahmt (http://www.toush.de/index2.php?option= 
com_content&do_pdf=1&id=262).  

31 Siehe dazu eine Zusammenfassung der Pressestimmen auf http://www.turkceolimpiyatlari. 
org/index.php?option=com_content&task=blogsection&id=25&Itemid=91.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 193 

die Aktivitäten sich weitgehend auf säkulare Staaten beschränken und in „islami-
schen“ Staaten weithin wenig präsent sind. Es ist nicht übertrieben, wenn man 
sagt, dass der Kemalismus selbst, mit seiner Zurückdrängung der Religion ins Pri-
vate, dafür sorgte, dass neue Formen religiöser Organisationsweise und neue 
Ideen vom Gehalt religiöser Aktivitäten entstanden, die auf der internationalen 
Ebene erfolgreich sein konnten.  

So hat Fethullah Gülen die aus dem Kontext der Nurcu-cemaat stammenden 
Ideen vor allem in die Richtung der Bedürfnisse des nationalen und internationa-
len Bildungsbereichs weiterentwickelt. Diese Weiterentwicklung konnte nur des-
halb erfolgreich sein, weil sie in ihrer Gestalt universal ist, auf die lokalen Be-
dürfnisse reagiert und eine Bildung vermittelt, die über religiöse Trennlinien 
hinweg funktioniert, weil die Anhänger aus der cemaat in ihrem Tun und Enga-
gement diese Ideen für sich innerhalb der islamischen Ideale, die von Gülen ge-
prägt wurden, verorten können. Für die Übersetzung von Ideen in Handlungen 
und für die Organisation spielt die cemaat nach wie vor eine wichtige Rolle. 

Gülen gelang es Stück für Stück, seine Ideen zuerst für die Türkei, dann für die 
Brudervölker (kardeş halkları) und schließlich im globalen Kontext zu universali-
sieren, seine Anhänger hierin mitzunehmen. Dieses Engagement wurde seit den 
1990er Jahren dann in die türkische Außenpolitik integriert, die so entstandenen 
Einrichtungen werden bei Staatsbesuchen besichtigt und ordnen sich in eine staat-
liche Kulturpolitik ein. Hizmet entwickelte sich für die Anhänger zu einem prakti-
schen Weg, ihre individuellen religiösen Bedürfnisse und Ideale in einem säkula-
ren Kontext umzusetzen. Hierfür reicht es aus, dass man in der cemaat diese Über-
setzung vornimmt. Der Name Fethullah Gülen (oder ein Bezug auf das religiöse 
Ideal) muss hierfür innerhalb der Bildungseinrichtungen gar nicht fallen.  

Die Reichweite der Aktivitäten ist nur möglich im Zusammenspiel der religiö-
sen Ideen und Motivationen der Anhänger, der Kommunikationsprozesse in der 
cemaat, der Universalität der Lehrinhalte und der umfangreichen Einbeziehung 
von Akteuren, die außerhalb der Ideen Gülens stehen: vom Lehrer, Eltern und 
Schüler der verschiedensten Hintergründe, dem türkischen Minister oder deut-
schen Lokalpolitiker. Hinsichtlich der Außendarstellung hat die Bewegung noch 
keinen einheitlichen Weg gefunden, diesem Pluralismus und der Anbindung an 
das Netzwerk der Anhänger Rechnung zu tragen. So wird teilweise die Anbin-
dung an die Ideen Gülens auf Anfrage vor Ort ebenso verneint wie Verbindun-
gen zum weiteren Netzwerk. Hier wird es in der Zukunft mit dem steigenden 
Bekanntheitsgrad Gülens und der Aktivitäten der Anhänger sicherlich neue For-
men der Außendarstellung geben.  

Der türkische Staat versuchte stets, das Potential der Gülen-Bewegung (wie 
auch anderer islamischer Gruppen) im eigenen Sinne zu kanalisieren, indem er 
die Rahmenbedingungen in bestimmten Bereichen schuf und dortige Entwick-
lungen unterstützte. So wurden die Anhänger Gülens in die nationale und inter-
nationale Bildungs- und Kulturpolitik integriert. In den 1980er Jahren geschah 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 194 

dies, um die Bildungspolitik durch privates Engagement zu unterstützen und um 
damit den Staat zu entlasten, in den 1990er Jahren, um dem Bedürfnis der Öf-
fentlichkeit nach „türkischem“ Engagement für die Bruderstaaten nachzukom-
men, heute, um die Rolle der Türkei als weltweit aktive Wirtschafts- und Kultur-
nation zu unterstreichen. All diese Faktoren zusammengenommen machen erst 
verständlich, wie aus einer Gruppe, die ihr erstes dershane in der Türkei Ende der 
1970er Jahre errichtete, eine weltweit aktive und bedeutende Bewegung werden 
konnte. 

Die Anhänger Fethullah Gülens sind hierbei ein Beispiel dafür, dass sozialer 
Wandel seine eigenen Dynamiken hat, nicht notwendigerweise auf ein Ziel aus-
gerichtet ist, sondern aus dem Zusammenwirken sehr heterogener und kontin-
genter historischer und sozialer Prozesse und Strukturen resultiert, aktiv und re-
aktiv gleichermaßen ist. Die Ideen von Bildungsinhalten, von der Reichweite der 
eigenen Bildungsideen, von notwendigen Kompromissen und von alternativen 
Wertesystemen jenseits der eigenen Vorstellungen haben sich mit sich wandeln-
den historischen und nationalen Kontexten verändert. Hierbei spielte die frühe 
Republik und ihr Postulat einer Unvereinbarkeit von Islam und modernem Na-
tionalstaat eine wichtige Rolle, die ihre Antwort in dem Nurcu-/Gülen-Diskurs 
einer Bedingtheit von Islam und modernem Wissen fand. Ebenso nahmen die 
Organisationsformen und die Aktivitätsfelder immer Bezug auf den sich wan-
delnden Kontext. Hier ist sowohl die Entstehung der cemaat in einer repressiven 
Phase wie auch ihre Öffnung in die Gesellschaft hinein zu nennen, die vor allem 
seit den 1980er Jahren einsetzte. Es ist sicherlich das Fehlen eines festen abzuar-
beitenden Masterplans, welches das Wachstum beschleunigte und zur inneren 
Dynamik der Bewegung beiträgt. Die Idee des müsbet hareket, der ständigen Trans-
formation des praxisrelevanten Gehalts der eigenen Ideale in Hinblick auf den 
Kontext, ist ein wichtiger Erfolgsschlüssel. Das Engagement im Bildungsbereich 
ist somit ein ständiger Lernprozess, der vor allem von den eigenen Absolventen 
lernt, die entweder im türkischen Bildungssystem ihre Erfahrungen als Schüler, 
Studenten und Lehrer machten oder im Ausland. Diese Erfahrungen bringen die-
jenigen, die auch über die cemaat-Ebene mit der Bewegung verbunden sind in die 
cemaat ein und verändern diese.  

Damit ist die Gülenbewegung ein Beispiel dafür, wie gerade durch recht vage, 
allgemein gehaltene Bildungsideale in den Werken Gülens, in der Praxis sehr er-
folgreiche und zeitlich sowie räumlich sehr unterschiedliche Entwicklungen statt-
finden, die genau davon profitieren, dass die Ideen nicht direkt praxisrelevant 
ausformuliert wurden, sondern Raum für unterschiedliche Interpretationen und 
konkrete Adaptionen bieten.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VON DER TÜRKEI IN DIE WELT 195 

Bibliographie 

Agai, B. (angenommener Beitrag). The Gülen Educational Network in Western 
Europe and North America: Local Adaptations of a Global Discourse. In P. 
Mandaville (Hrsg.). Transnational Islam in the West: Identities, Networks & Move-
ments in Public Life. 

Agai, B. (im Druck): Das Leben in der cemaat als religiöser Akt. Über das Ideal 
einer erweiterten Religionspraxis bei den Anhängern von Fethullah Gülen. In 
U. Simon/P. Schrode (Hrsg.). Die Sunna leben. Islamische Religionspraxis in der 
Diaspora zwischen Norm und Umsetzung. Würzburg: Ergon. 

Agai, B. 2009. Die Wissenschaft als Weg zu Gott? Zum Verhältnis von Offenba-
rung und Wissenschaft bei Fethullah Gülen. In L. Meyer (Hrsg.). Die unbe-
kannte Seite des Islams. Rollen und Positionen des Sufismus. Loccum: Evangelische 
Akademie Loccum, 43–62. 

Agai, B. 2004. Zwischen Netzwerk und Diskurs. Das Bildungsnetzwerk um Fethullah 
Gülen (geb. 1938). Die flexible Umsetzung modernen islamischen Gedankenguts. 
Schenefeld: EB-Verlag. 

Ateş, T./Karakaş, E./Ortaylı, İ. (Hrsg.) 2005. Barış Köprüleri: Dünyaya Açılan Türk 
Okulları. Istanbul: Ufuk. 

Bal, I. 2000. Turkey’s Relations with the West and the Turkic Republics. The Rise and Fall 
of the “Turkish Model“. Ashgate: Aldershot. 

Balci, B. 2003. Fethullah Gülen’s Missionary Schools in Central Asia and their 
Role in the Spreading of Turkism and Islam. Religion State and Society (31/2): 
151–177. 

Bulaç, A. 2007. Din-Kent ve Cemaat, Fethullah Gülen Örneği. Istanbul: Ufuk.  
Can, E. 1996. Fethullah Gülen ile Ufuk Turu. Istanbul: A.D. 
Cennet, E. D./Balci, A./Akkok, F. 2000. The Role of Turkish Schools in the Edu-

cational System and Social Transformation of Central Asian Countries: The 
Case of Turkmenistan and Kyrgyzstan. Central Asian Survey (19/1): 141–155. 

Ergene, E. M. 2005. Geleceğin Modern Çağa Tanıklığı. Istanbul: Akademi 2005. 
Okçabol, R. 1996. Türkiye’de Eğitim. In Cumhuriyet Dönemi Türkiye Ansiklopedisi 

(Bd. 15). Istanbul: İletişim, 450–460. 
Özdalga, E. 1999. Education in the Name of Order and Progress. Reflections on 

the Recent Eight Year Obligatory School Reform in Turkey. The Muslim World 
(89/3–4): 414–438. 

Spuler, U. 1981. Zur Organisationsstruktur der Nurculukbewegung . In H. R. 
Roemer/A. Noth (Hrsg.). Zur Geschichte und Kultur des Vorderen Orients. Fest-
schrift für Bertold Spuler zum siebzigsten Geburtstag. Leiden: Brill, 423–442. 

Park, B. 2008, The Fethullah Gülen Movement. MERIA (12/3): 1–15. 
Şahin, M. (=Fethullah Gülen) et al. (Hrsg.). 1992. İlim ve Bilim. İlim ve Bilim Ka-

vramlarının Tahlîli. Izmir: T.Ö.V. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


BEKIM AGAI 196 

Şahinöz, C. 2009. Die Nurculuk Bewegung. Entstehung, Organisation und Vernetzung. 
Istanbul: Nesil. 

T.C. Milli Eğitim Bakanlığı Yurt Dışı Öğretim Genel Müdürlüğü (Hrsg.). 1997. 
Yurt Dışında Açılan Özel Öğretim Kurumları Temsilcileri II. Toplantısı. Ankara. 

Taşgetiren, A. 1994. Yeni bir İslam Dünyası. Istanbul: Erkam. 
Ünal, A. 2002. M. Fethullah Gülen. Bir Portre Denemesi. Istanbul: Nil. 
Yavuz, H. M. 2003. Islamic Political Identity in Turkey. Oxford: Oxford University 

Press. 

Webseiten:  

http://www.aynaprogrami.com/, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.diyalogsitesi.com, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
www.fethullahgulen.org, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
www.herkul.org, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://islamineurope.blogspot.com/2007/01/rotterdam-controversy-around-new. 

html, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.meb.gov.tr/stats/ist97/MYHTML45.htm, zuletzt abgerufen am 

27.06.2011. 
http://www.nytimes.com/2011/06/07/education/07charter.html, zuletzt abge-

rufen am 27.06.2011. 
http://www.toush.de/index2.php?option=com_content&do_pdf=1&id=262, zu-

letzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://tr.fgulen.com/content/view/9190/11/, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.turkceolimpiyatlari.org/index.php?option=com_content&task=blog 

section&id=25&Itemid=91, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.turkokullari.net, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.turkceolimpiyatlari.org/, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 
http://www.turkceolimpiyatlari.org/index.php?option=com_content&task=blog 

section&id=19&Itemid=74, zuletzt abgerufen am 27.06.2011. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177 - am 21.01.2026, 07:02:30. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-177
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

