
ANTHROPOS

113.2018: 395 – 422

Abstract. – The once more-or-less exclusively pastoral Todas of 
the Nilgiri Mountains in South India still retain vibrant beliefs in 
gods and goddesses they say once lived among them but there-
after became mountains; they tell also of ancestors who were 
once living Todas but subsequently became divinities. Beyond 
such indigenous convictions, Todas have absorbed a plethora of 
Hindu beliefs and ritual practices. Christian ideology has been 
propagated among Todas, with foreign-led Christian missionar-
ies succeeded in establishing a breakaway Toda Christian com-
munity. But notwithstanding the many divergent sources of Toda 
religious ideology, the predominant and most public display of 
Toda ritual activity (apart from among Christian Todas) still cen-
tres on their unique sacred dairying cult, despite the rapid decline 
in the importance of buffaloes in the community’s modern-day 
economic life. This, together with their exclusively Toda deities 
and culture heroes seems to suggest a unique ethnic religion, 
frequently categorized as “non-Hindu.” But demonstrably Indic 
(therefore, if only loosely, “Hindu”) principles permeate Toda 
ritual activity. Most notable are the concepts of hierarchy and 
purity and those of prescribed ritual avoidance coupled with re-
quired ritual cooperation. In sum, Toda religion – like the Toda 
community itself – is at once unique and, at the same time, thor-
oughly Indic. [South India, Nilgiri Mountains, Toda]

Anthony Walker, an Oxford-trained social anthropologist, re-
tired as Professor of Anthropology at the University of Brunei 
Darussalam in 2011 and now lives in Kandy, Sri Lanka. His peri-
patetic career has included teaching positions at the Science Uni-
versity of Malaysia in Penang, the National University of Singa-
pore, The Ohio State University, and the University of the South 
Pacific in Suva, Fiji. – He began his, still-ongoing, field studies 
with the Todas in 1962 and has also conducted long-term field 
research (since 1966) on the Tibeto-Burman speaking Lahu peo-
ples of the Yunnan-Indochina borderlands. – For his major pub-
lications on the Todas see References Cited.

The Todas believe in their Goddess Thekershi (Tö·-
kisy1). They worship Goddess Thekershi for pro-
tection during their eternal (perhaps “mortal” was 
intended) existence and they also worship God  

Ayan (Ö·n) to protect them after death. The To-
das do not observe idol worship. Todas worship 
light, fire, mountains, trees, rivers, sky, sun, and 
moon, which are believed to be the major creations 
of their Goddess Thekershi.2

1	 Introduction

In his recent book “Religion. An Anthropological 
Perspective” (2015: ​9), Professor Homayun Sidky, 
my much esteemed former PhD student at The Ohio 
State University, claims: “no single definition has 
been able to capture the entire picture” of the reli-
gious phenomenon. “For this reason”, Sidky writes, 
“some argue that religion is best thought of as a 
multifaceted phenomenon with many interpenetrat-
ing dimensions as opposed to being viewed as a uni-
tary occurrence.” This indeed is my interpretation 
of religion as understood and practised by the once 
more-or-less exclusively pastoral Toda community 

  1	 The orthography of Toda in this essay follows that of Mur-
ray Emeneau (1957: ​19; 1984: ​5–49), except that I have add-
ed hyphenation where I feel this might assist non-specialists 
with pronunciation, hence my To·r-θas and Töw-fił̣y, where 
Emeneau has To·rθas and Töwfił̣y. (Note, however, that I do 
not add hyphenation to Toda words when quoting directly – 
as I do frequently – from Emeneau’s various works. Further 
assistance with the pronunciation of Toda words rendered in 
Emeneau’s transcription can be had from Tarun Chhabra’s “A 
Guide for the Transliteration of Toda” in his 2015 book “The 
Toda Landscape,” pp. xxxvii–xliii.

  2	 From the pen of Pöḷ-xe·n, son of Mut-iŝky – his name angli-
cized as Pellican (n. d.) – a member of Ka·s patriclan, first 
president of the Nilgiri Toda Uplift Society, high school grad-
uate and literate both in Tamil and English.

The Diverse Faces of Toda Religion

Anthony R. Walker

ANTHROPOS

114.2019: 181–193

Um Catecismo Amazônico
O “Compendio da Doutrina Christam na Língua Portugueza & Brasilica”

de João Felipe Bettendorff (1687)

Karl Arenz, Cândida Barros, Valeria Gauz

Abstract. – Jesuit João Felipe Bettendorff (1625–1698) from
Luxembourg was the author of the Compêndio da Doutrina
Christam (1687). This catechism is the last work in Tupi lan-
guage printed by the Society of Jesus in colonial times and the
first, whose author was a Jesuit working in the Amazon. The
analysis of Bettendorff’s trajectory and the contexts of the late
seventeenth century help to understand the reasons for the pub-
lication of this catechism, being different from the one in use in
the Jesuit missions. The two copies of the princeps edition still
accessible allow a linguistic, historical and anthropological
deepening of Jesuit evangelization in the Portuguese Amazon.
[Portuguese Amazon, Tupi language, catechism, society of Je-
sus, Princeps edition]

Karl Arenz, (UFPA), Doutor em História Moderna e Contem-
porânea pela Université Paris 4-Sorbonne. Professor de Histó-
ria na Universidade Federal do Pará em Belém, Brasil. Autor
de: “São e salvo. A pajelança da população ribeirinha do Baixo
Amazonas como desafio para a evangelização” (Quito 2003);
“De l’Alzette à l’Amazone. Jean-Philippe Bettendorff et les jé-
suites en Amazonie portugaise (1661–1693)” (Luxemburgo
2008); “Além das doutrinas e rotinas. Índios e missionários nos
aldeamentos jesuíticos da Amazônia portuguesa (séculos XVII
e XVIII)” (Revista História e Cultura 3.2014.2: 63–88). E-
-mail: karlarenz@ufpa.br

Cândida Barros, (MPEG), Doutora em Ciências Sociais pela
Unicamp. Pesquisadora do Museu Emílio Goeldi (Belém). Au-
tora de: “Intérpretes e confessionários como expressões de
políticas linguísticas da Igreja voltadas à confissão” (Delta.
Documentação de Estudos em Linguística Teórica e Aplicada
27.2011: 289–310); “The Office of Lingua. A Portrait of the
Religious Tupi Interpreter in Brazil in the Sixteenth Century”
(Itinerario 25.2001.2: 110–140), “Disputa política como con-
texto favorecedor de impressão de catecismos jesuíticos nas
línguas vernáculas coloniais: o governo do Padre Geral Mucio
Vilelleschi (1615–1645)” (Língua e Instrumentos Lingüísticos
13/14.2004: 137–145). E-mail: mcandida.barros@gmail.com

Valeria Gauz, (Museu da República), Doutora em Ciências da
Informação pelo Instituto Brasileiro de Informações em
Ciência e Tecnologia, IBICT (Rio de Janeiro). Técnica em do-
cumentação da Biblioteca do Museu da República (Rio). Auto-
ra de: “Digitalização cooperativa de acervo raro. Mais do que
alternativa, solução” (In: Anais do XXIII Congresso Brasileiro
de Biblioteconomia, Documentação e Ciência da Informação
2009); “O Livro Raro e Antigo como Patrimônio Bibliográfico.
Aportes históricos e interdisciplinares” (Revista Museologia e
Interdisciplinaridade 4.2015: 71–87); “Early Printing in
Brazil” (Bulletin du Bibliophile – Revue français d’Histoire du
Livre 1.2013: 23–47).

Introdução e objetivos

O catecismo “Compendio da Doutrina Christam
na Língua portugueza & Brasílica” (doravante
Compendio), de autoria do padre João Felipe Bet-
tendorff (1625–1698), foi o último livro sobre a
língua tupi1 impresso pela Companhia de Jesus no
período colonial (1687) e o primeiro que teve co-
mo autor um jesuíta que atuou na Amazônia.

O Compendio (1687) talvez tenha sido a mais
inacessível entre as seis obras tupi impressas pelos
jesuítas entre os séculos XVI e XVII (Anchieta
1595, Araújo 1618, Figueira [1621?], Araújo e Le-

1

1 Usaremos o termo tupi para nos referirmos a esse idioma. A
expressão “lingua brasílica” foi a que se cristalizou nos títu-
los das obras jesuíticas impressas, enquanto “língua geral”
teve maior uso entre os missionários na Amazônia. Ver
Castelnau L’Estoile (2015) e Barros (2015) para estudos so-
bre o uso dessa última denominação nas fontes coloniais.

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


am 1686 e Figueira 1687)2, pois as referências e
análises sobre ele são baseadas em informações
indiretas, como ocorre na “Bibliografia da língua
tupi ou guarani” de Alfredo Valle Cabral (1880:
26), ou em consultas à segunda edição de Com-
pendio, impressa em 1800. Foi esta a versão refer-
enciada nos trabalhos sobre o tupi colonial com-
postos por Carlos Drumond (1948), Plinio Ayrosa
(1954: 67) e Frederico Edelweiss (1969). O único
“tupinólogo” que consultou a primeira edição de
Bettendorff foi Lemos Barbosa (1956), já que ele
se refere às páginas dessa versão do Compendio.
Até o momento, localizamos dois exemplares, um
na Fundação Biblioteca Nacional do Rio de
Janeiro e outro na Biblioteca Nacional da Espan-
ha3

Uma vez localizado o exemplar da Fundação
Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro, voltamos a
atenção no presente trabalho para essa edição
princeps do catecismo de Bettendorff, com os ob-
jetivos de: a) contextualizar historicamente a
edição de 1687 em relação a seu autor, à conjuntu-
ra sociopolítica da Amazônia lusa naquele mo-
mento e à política linguística jesuítica de evange-
lização dos índios pelo tupi; b) apontar o estatuto
de obra rara que ela ganhou a partir do século
XIX; c) descrever fisicamente o exemplar da Fun-
dação Biblioteca Nacional, assim como tecer co-
mentários iniciais sobre sua procedência; e, final-
mente, d) levantar uma questão (até o momento
sem respostas) sobre o Compendio, a saber, se ele
representou ou não a diferenciação – regional-
ização – do discurso jesuítico tupi por parte da
Missão jesuítica no Maranhão e Grão Pará, distan-
ciando-se da versão do catecismo de Antônio
Araújo e Leam (1686), versão oficializada pela
Província do Brasil. Tal regionalização discursiva
ocorria numa conjuntura na qual a instância da
Missão na Amazônia pleiteava separação adminis-
trativa do Provincialato do Brasil (Arenz 2010:
45). A localização do exemplar da edição princeps
viabilizará esses futuros e necessários estudos so-

2 A Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro possui cinco das
seis obras tupi impressas pelos jesuítas. Algumas delas estão
disponíveis digitalmente, como no caso do padre José de
Anchieta: <http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_obras-
raras/or812098/or812098.pdf>. Segundo o catálogo virtual
da FBN não há no acervo dessa instituição a edição de
Araújo de 1618.

3 Agradecemos a colaboração de Neus Verger, Bibliotecária
da Universidade de Barcelona, pela procura nos acervos bib-
liográficos espanhóis da edição princeps do Compendio. Da
mesma forma, agradecemos a bibliotecária Ana Virgínia
Pinheiro, da Fundação Biblioteca Nacional do Rio de
Janeiro, pela localização de outro exemplar do Compendio
na Biblioteca Nacional da Espanha.

bre a história da evangelização em tupi, tendo co-
mo base o catecismo de Bettendorff.

A trajetória de João Felipe Bettendorff e seu
exílio em Lisboa (1684–1688)

João Felipe Bettendorff nasceu no dia 25 de agos-
to de 1625 no vilarejo de Lintgen, a quinze
quilômetros ao norte da cidade de Luxemburgo,
capital do ducado homônimo. Sua família era
abastada, tendo seu pai exercido, dentro das estru-
turas semifeudais do século XVII, a função de ad-
ministrador e cobrador de dízimos da Abadia de
São Maximino de Trier, à época a principal propri-
etária de terras no vale do rio Alzette em torno de
Lintgen. Aos dez anos, em 1635, o jovem João Fe-
lipe entrou no colégio de Luxemburgo, perten-
cente à Província Galo-Belga da Companhia de
Jesus, iniciando longo processo de formação que
só se encerraria com sua ordenação presbiteral em
Cambrai em meados de 1659. Durante estes vinte
e quatro anos, ele não apenas passou pelas etapas
tradicionais da educação jesuítica, isto é, hu-
manidades, filosofia, noviciado, regência (estágio
pedagógico) e teologia, como também diplomou-
se em direito civil. Originário de um ducado inte-
grado ao conjunto dos chamados Países Baixos
Meridionais, sob a soberania dos Habsburgos da
Espanha, Bettendorff percorreu, nesse período,
uma larga faixa de terras situadas entre as zonas
de influência cultural francesa, germânica e ital-
iana. Para se ter uma ideia da dimensão pluricul-
tural de sua trajetória, as cidades por onde ele pas-
sou pertencem hoje à Bélgica, França, Alemanha,
Itália e Luxemburgo (Arenz 2010: 27 s.).

Devido ao avanço da Reforma protestante no
noroeste do continente europeu, o jovem Betten-
dorff experimentara, enquanto jesuíta em for-
mação, uma prática pastoral centrada na trans-
missão sistemática do catecismo. Assim, ele con-
heceu ainda o padre Nicolaus Leyen (1576–1636),
denominado Cusanus4, autor de um catecismo
popular volumoso, e missionário itinerante na
zona rural de Luxemburgo, da Lorena e ao longo
do rio Mosela. O catecismo de Cusanus teve
edições em alemão (Cusanus 1627) e francês (Cu-
sanus 1628). O fato de a versão alemã ter sido

2

4 A alcunha Cusanus provém do lugar de origem do padre
Nicolaus Leyen, Kues (hoje Bernkastel-Kues) à beira do rio
Mosela no então Eleitorado de Trier, a poucos quilômetros
da fronteira com Luxemburgo. Ele não deve ser confundido
com o cardeal e filósofo Nicolaus Cusanus, também de
Kues, que viveu no século XV.

182 Karl Arenz, Cândida Barros, Valeria Gauz

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


reeditada, dezoito vezes, entre 1631 e 1759, indica
a grande popularidade desta obra, da qual Betten-
dorff tinha, sem dúvida alguma, conhecimento.
Outra obra catequética de ampla circulação na
mesma época era o Pédagogue Chrétien. Trata-se
de uma coleção de leituras edificantes, publicada
em 1627 pelo padre Philippe d’Outreman, ori-
ginário de Thionville, cidade do então Ducado de
Luxemburgo (Birsens1990: 45–51, 66, 136; 1994:
170 s.).

Em 1659, o padre João Felipe Bettendorff rece-
beu como destino missionário a Missão do
Maranhão, provavelmente em resposta a um apelo
urgente do então seu superior, o padre Antônio
Vieira, de obter mais sacerdotes para as atividades
da Companhia de Jesus na Amazônia portuguesa.
Ao chegar à região, Bettendorff foi enviado à foz
do rio Tapajós, tendo como incumbência a fun-
dação de uma missão. Uma de suas primeiras me-
didas foi, como será explicitado mais abaixo, pro-
ceder à redação de vários diálogos de doutrina em
línguas não tupi (Bettendorff 1990: 168).

Essa primeira experiência missionária foi inter-
rompida por um levante dos colonos portugueses
em 1661, durante o qual a maioria dos inacianos
foi temporariamente expulsa das capitanias do
Maranhão e do Pará. Bettendorff, junto com seu
compatriota Gaspar Misch, fez parte dos poucos
padres que, escondidos nos arredores de Gurupá,
conseguiram escapar do desterro. Por isso, logo
após o fim da insurreição, lhe foi confiado o cargo
de superior local da comunidade de Belém. Em
seguida, entre 1662 e 1693, ele ocupou, quase in-
interruptamente, mandatos importantes: reitor de
colégio, superior da Missão e procurador, além de
assessor jurídico da Missão. O fato de lhe ter sido
confiada a redação de uma crônica no fim de sua
vida evidencia a importância que lhe era atribuída
como testemunha e protagonista da presença je-
suítica na Amazônia ao longo da segunda metade
do seiscentos. A referida crônica constitui hoje
uma das fontes mais importantes sobre o referido
século na Região Norte5. O padre Bettendorff fale-
ceu em 5 de agosto de 1698, no colégio de Belém
(Arenz 2010: 31–46).

Uma das principais preocupações de Betten-
dorff foi a regulamentação do status jurídico das
missões e, também, a uniformização do método
catequético a ser aplicado nelas. Tal questão se
impôs, sobretudo, após um segundo levante dos
colonos, ocorrido em São Luís nos meses de

5 Na última década, a crônica foi reeditada por mais duas edi-
toras (Bettendorff 2008, 2010).

fevereiro e março de 1684 (Arenz e Silva 2012:
52–58).

Para definir, de forma clara e duradoura, a con-
turbada relação entre missionários e moradores6 –
em grande parte consequência da política monop-
olista do padre Vieira, entre 1655 e 1661 –, Betten-
dorff viajou para a metrópole, em outubro de
1684, como representante da Missão do
Maranhão. Por meio do secretário do rei, Roque
Monteiro Paim, ele obteve certa influência sobre
as negociações da junta extraordinária, composta
por conselheiros régios e altos funcionários (Mello
2009: 48–55).

Apesar da dúvida de seu entorno, o padre lux-
emburguês obteve logo uma audiência com o rei
D. Pedro II. Além disso, contou com o apoio de
jesuítas que atuavam na corte e gozou, também, da
benevolência da rainha, D. Maria Sofia, de origem
alemã. Se a nomeação do militar Gomes Freire de
Andrade ao cargo de governador do Maranhão,
ainda em 1684, representou um primeiro sucesso
para a causa jesuítica, a chegada inesperada dos
procuradores dos moradores, Tomás Beckman e
Eugênio Ribeiro, foi motivo de inquietação. O
mesmo se pode dizer da vinda do então superior
da Missão, o suíço Jódoco Perret, que era fa-
vorável à supressão da Missão e defendia sua
posição com veemência. Após várias deliberações,
a junta decretou o desterro dos procuradores dos
colonos, enquanto o padre Perret foi afastado de
Lisboa por iniciativa de Bettendorff. No entanto, o
Senado da Câmara de Belém fez ouvir sua voz,
enviando várias petições e conseguindo o recon-
hecimento do antigo e experimentado capitão-mor
do Grão-Pará, Manoel Guedes Aranha, como
procurador dos moradores (Arenz e Silva 2012:
59–62).

A repartição tripartite anual da mão de obra rev-
elou ser o ponto mais polêmico das negociações,
já que o número de trabalhadores indígenas
disponíveis em certas “aldeias de repartição” era
demasiado pequeno para uma divisão eficaz, e os
prazos de ausência permitida – menos de três
meses – não correspondiam às condições do
regime sazonal de coleta das drogas do sertão (ca-
cau, casca de cravo, salsaparrilha, baunilha, óleo
de copaíba). Os jesuítas cederam, enfim, no que
tange ao modo da repartição, que passou a ser bi-
partite – entre os moradores e os aldeamentos – e
aos períodos de trabalho fora das missões. Quando
foi abordada a questão da administração temporal

6 Convém apontar que, como os missionários e os índios,
também os “brancos” constituíram um grupo muito diversi-
ficado (Chambouleyron 2010).

Um Catecismo Amazônico 183

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


dos aldeamentos pelos padres, os moradores insis-
tiram em sua completa abolição, exigindo que os
inacianos se dedicassem exclusivamente à evange-
lização, deixando-lhes assim unicamente a admin-
istração espiritual. Em resposta, Bettendorff
(1686: 129 r) reivindicou categoricamente a resti-
tuição do poder temporal sobre os índios, con-
forme a lei de 1655, afirmando que “sem a admin-
istração temporal dos índios, a Missão não pode
subsistir”. Diante desse impasse, o governador
Gomes Freire declarou-se favorável ao restabelec-
imento da “dupla administração”, sendo essa de-
cisão final acatada pela junta e recomendada ao rei
(Mello 2009: 56–67).

Com base nesse “pacote” de compromissos, em
21 de dezembro de 1686 foi promulgado o Regi-
mento das Missões. Mathias Kiemen (1954: 163)
o designa masterpiece of legislation, isto é, “obra
prima da legislação”. De fato, o texto conjuga, em
linguagem jurídico-técnica, os objetivos da cate-
quização dos índios com o regime de confinamen-
to e trabalho compulsório. O documento tem qua-
tro eixos principais, que permitem subsumir o
conjunto de seus vinte e quatro parágrafos.
Primeiro (§§ 1–7), os aldeamentos terão expressi-
va autonomia, garantida mediante a restituição da
“dupla administração”, a nomeação de dois civis
como “procuradores dos índios” e o controle tanto
da entrada de não-indígenas como da saída de
indígenas das missões. Além disso, os casamentos
mistos serão supervisionados para evitar a eventu-
al escravização da parceira ameríndia. Segundo
(§§ 8–9 e 22), os aldeamentos serão reagrupados
em lugares estratégicos, devendo conter, respecti-
vamente, uma população mínima de 150 casais
para facilitar as repartições e agilizar o in-
tercâmbio demográfico e econômico entre eles em
caso de necessidade. Terceiro (§§ 10–19), os
serviços dentro e fora dos aldeamentos serão flexi-
bilizados. Para este fim, a mão de obra masculina
será anualmente inventariada e bipartida. Os
índios que forem destinados a trabalhos fora da
missão serão indicados por uma comissão, com-
posta de representantes das ordens, autoridades e
moradores. Esta estabelecerá também os tipos de
serviço, os períodos de ausência – no Maranhão
até quatro e no Pará até seis meses conforme a
sazonalidade das safras – e o valor da remu-
neração. Quanto aos missionários, não contempla-
dos na bipartição, suas residências que ficarem a
trinta léguas das principais cidades, isto é, Belém
e São Luís, receberão vinte e cinco índios (mais
tarde, casais) para seus serviços. Quarto (§§ 20–
21 e 23–24), certas necessidades dos moradores e

a especificidade dos índios recém-descidos7 dos
sertões não serão mais negadas, e sim tratadas co-
mo casos excepcionais. Desta maneira, será mais
fácil requisitar índios para servirem de remadores
para transportes de porte maior ou de índias como
amas de leite ou ajudantes na produção de farinha
de mandioca. Já os índios recém-descidos serão
doravante instalados provisoriamente em aldea-
mentos à parte, ficando isentos de qualquer
serviço externo por dois anos (Portugal 1686 a,
Arenz e Silva 2012: 62 s.).

Apesar da aparente vantagem para a Companhia
de Jesus, o Regimento das Missões teve grande
impacto sobre o conjunto da sociedade colonial,
pois constituiu um modus vivendi viável que con-
templava os principais interesses de todas as
partes envolvidas. Assim, os religiosos inacianos
recuperaram a “dupla administração” e voltaram
fortalecidos ao Maranhão como gerenciadores de
aldeamentos doravante autônomos. Os moradores
conseguiram um acesso mais amplo à mão de obra
indígena, pois a bipartição e os prazos prolonga-
dos de serviço lhes forneciam mais trabalhadores
indígenas por mais tempo. As autoridades
metropolitanas podiam vislumbrar, a partir de uma
esperada conciliação destes dois agentes-chave,
certa estabilização socioeconômica da colônia
amazônica tida como precária e periférica. Quanto
aos índios aldeados, sem participação alguma nas
negociações, eles obtiveram uma relativa
proteção, em razão da interdição da entrada de
“brancos” e mestiços nas missões e das dis-
posições especiais para mulheres e grupos recém-
descidos. De fato, o espaço autônomo dos aldea-
mentos permitiu, por um tempo longo, que se de-
senvolvesse uma cultura popular de matriz
indígena na qual elementos de origem xamânico-
ameríndia se justapuseram e/ou se sobrepuseram
àqueles de proveniência ibero-barroca (Arenz e
Silva 2012: 64–68).

Não obstante seu conteúdo pragmático e teor
conciliatório, o Regimento das Missões revelou-se
de difícil aplicação. Assim, a persistência da falta
crônica de mão de obra servil, a crescente afir-
mação das outras ordens religiosas (franciscanas,
mercedárias e carmelitas) e a ocupação dos sertões
ocidentais da bacia amazônica com a construção
de uma malha cada vez mais cerrada de fortes e
fortins, marcaram a conjuntura no último quartel
do século XVII (Kiemen 1954: 173–179). Diante

7 Índios recém-descidos eram aqueles ainda não evangeliza-
dos trazidos pelos missionários de áreas ainda não ou pouco
controladas pelos colonizadores para serem incorporados às
aldeias.

184 Karl Arenz, Cândida Barros, Valeria Gauz

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


desse quadro, um alvará readmitiu, em 1688, a or-
ganização de tropas de resgate, no intuito de au-
mentar o total de trabalhadores indígenas (Portu-
gal 1688). Poucos anos depois, em 1693, a rede de
aldeamentos foi dividida entre todas as ordens pre-
sentes na colônia (Portugal 1693). Independente
do fato de essa medida visar enfraquecer a posição
da Companhia de Jesus na região, os inacianos
não dispunham de missionários suficientes para
garantir um atendimento pastoral e administrativo
adequado à ampla rede de aldeamentos. Conforme
as disposições dadas, os jesuítas se retiraram das
missões da margem esquerda do Amazonas e das
mais recentes, situadas nos rios Madeira e Negro
(Bettendorff 1990: 544–547). De certa forma, a di-
visão até favoreceu os inacianos, pois resultou em
uma concentração eficaz de suas atividades no la-
do sul do rio Amazonas, uma área já bem integra-
da às dinâmicas econômicas da colônia.

No que tange à implantação do Regimento das
Missões no interior dos aldeamentos, evidenciou-
se a necessidade de fortalecer a coesão do grupo
dos missionários e de uniformizar os métodos pas-
torais. Neste sentido, Bettendorff tratou em 1690,
quando assumiu pela terceira vez o cargo de supe-
rior da Missão, de reafirmar a “Direção do que se
deve observar nas Missões do Maranhão”, um reg-
ulamento interno da autoria de Antônio Vieira
(1943),8 e de definir o material catequético obri-
gatório. Esta política de uniformização objetivou
evitar a dispersão do efetivo jesuítico, sobretudo
ante os desafios acima evocados e a chegada su-
cessiva de numerosos missionários jovens e inex-
perientes.

Além de promover a uniformização da vida co-
tidiana e do ensino doutrinário nos aldeamentos,
Bettendorff conseguiu obter, durante seu terceiro
período como superior, um aumento dos subsídios
reais para os missionários, conforme as dis-
posições do padroado, e a implantação definitiva
de todas as etapas da formação jesuítica (hu-
manidades, noviciado, filosofia e teologia). Todas
essas medidas contribuíram para a consolidação
interna da Missão do Maranhão, sobretudo em
face das sucessivas modificações externas (Arenz
2010: 56 s.).

A trajetória do padre João Felipe Bettendorff
revela o quanto seu interesse pela escrita cate-
quética está intrinsecamente ligado à sua função
de superior e procurador da Missão. Sobretudo,
sua presença em Lisboa, entre 1684–1688, para

8 O documento também é conhecido como “Visita”, pois re-
sulta da visitação do padre Vieria a todos os aldeamentos da
Missão entre 1657 e 1660.

acompanhar as negociações acerca do Regimento,
como também seus esforços de uniformização da
atividade catequética na Missão, entre 1688 e
1690, constituem o contexto imediato para tratar-
mos, em seguida, de sua atuação como editor e au-
tor de obras em tupi.

João Felipe Bettendorff e a política
linguística jesuítica na Amazônia

João Felipe Bettendorff foi aprendiz, difusor, autor
e normatizador da língua tupi usada nas missões
amazônicas. Dessa maneira, ele abrangeu todas as
atividades concernentes à política jesuítica de
evangelizar em tupi, entre elas a de atuar, como vi-
mos, na uniformização dos textos catequéticos,
para evitar uma indesejada diversidade. Seu apren-
dizado da língua tupi começou ainda em Lisboa,
em 1660, com auxílio de uma gramática escrita
em português, possivelmente a de Figueira
([1621]). Antes de embarcar para a Amazônia, ele
diz tê-la traduzido para o latim, com o objetivo de
enviá-la aos jesuítas de sua Província de origem, a
Galo-Belga (Bettendorff 1660; 1990: 157) e com
isso facilitar o aprendizado do tupi a seus con-
frades em formação. Além da gramática, Betten-
dorff anexou uma doutrina em tupi, à qual teve
acesso em Lisboa. Não ficaram vestígios desses
textos enviados por Bettendorff.

Poucos meses após sua chegada à Amazônia,
Bettendorff escreveu diálogos de doutrina em três
línguas não tupi (Tapajós, Urucucus e Nheen-
gaibas) (Bettendorff 1990: 168), seguindo a re-
comendação do já mencionado regulamento inter-
no das missões, escrito pelo padre Antônio Vieira
(1943: 115 s.). O documento determinava que os
missionários se ocupassem da produção de breves
diálogos catequéticos para preparar seus falantes
não tupi para o batismo, sendo que, depois dessa
etapa, os neófitos deveriam ser incorporados à
evangelização pela língua tupi. Escreve Vieira a
respeito:

O Padre que os tiver [adultos que não forem da Língua
Geral] à sua conta procurará com todo o cuidado fazer
um catecismo breve que contenha os pontos precisa-
mente necessários para a Salvação, e dêste usarão nos
casos de necessidade, e por ele os irão ensinando e in-
struindo (Vieira 1943: 115 s.).

Os diálogos de doutrina nas línguas dos Tapajós e
Urucucus foram escritos com intermediação da
Língua Geral. Índios bilíngues desses idiomas não
tupi e da “geral” eram mediados pelo irmão Se-

3

Um Catecismo Amazônico 185

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


bastião Teixeira e, após a saída desse, pelo alferes
João Correia9. Os dois últimos traduziam da “ger-
al” para o português, pois Bettendorff, nessa fase
ainda não dominava a Língua Geral. O diálogo de
doutrina em nheengaíba foi escrito com a ajuda de
um mameluco bilíngue em ambas as línguas (Bet-
tendorff 1990: 336).

Bettendorff foi também editor de três obras em
tupi, impressas durante seu exílio em Lisboa entre
1685 e 1688: “Catecismo Brasilico da Doutrina
Chistãa” (Araújo e Leam 1686), “Arte de Gram-
matica da lingua brasilica” (Figueira 1687), e
Compendio (1687). Em correspondência entre
1686 e 1687 ao superior geral Charles de Noyelle
e, depois, ao vigário geral da Companhia de Jesus
Domenico Maria de Marini, Bettendorff
(17/02/1687: 148 r) comenta que estava preparan-
do a impressão desse material. Essas atividades de
editor tupi o impediram de retornar para a
Amazônia em 1686, junto com os demais jesuítas,
como relata ao vigário geral de Marini em
fevereiro de 1687: “Eu fiquei aqui [Lisboa] para a
impressão da gramática e da doutrina cristã pela
qual o muito reverendo padre Charles de Noyelle
me transmitiu a licença”.

Bettendorff ficou responsável por acompanhar a
impressão das três obras tupi na oficina Miguel
Deslandes. As erratas do catecismo de Araújo e
Leam (1686) mostram terem sido feitas por al-
guém em Lisboa que, como Bettendorff, conhecia
tanto tupi como latim. O responsável por essa
seção priorizou os casos de erros que comprometi-
am a interpretação semântica nessas duas línguas e
se absteve de corrigir aqueles considerados de
menor importância (“Além destas erratas ha hua
de pouca sustancia, que por isso senaõ apontaõ”;
Erratas em Bettendorff 1687: [34]). Exemplos de
correções:

– “ceté catú” (‘corpo dele bonito’) foi corrigido para
“ceté çupé” (‘para o corpo dele’) em uma passagem
sobre “Da Santa Igreja Catholica, & comunicaçaõ
dos Santos” (“Pag. 68.reg.7 tem ceté catú, lede ceté
çupé”, Araújo e Leam 1686: [34]).

– a forma latina “requiescant” (plural) foi corrigida
para “requiescat” (singular) em uma passagem do
Officio da Agonia, (“Pag. 331. reg.18. & 333. reg.7.

9 O irmão Sebastião Teixeira que acompanhou Bettendorff ao
Tapajós é descrito como “conhecedor da lingua”. Após pou-
cas semanas, o padre luxemburguês se viu forçado a acom-
panha-lo de volta até a Cametá, em razão de uma profunda
melancolia ou depressão. Ao remontar o rio Amazonas, o
padre levou consigo o ex-militar João Alferes, indicado pelo
padre Antônio Vieira e caracterizado como “grande sertane-
jo e lingua”, além de “sangrador de grande caridade” (Bet-
tendorff 1990: 158, 162 s., 168).

tem requiescant, lede requiescat”, Araújo e Leam
1686: [35]).

A impressão dessas duas obras catequéticas entre
1686 e 1687 representou uma renovação, por parte
da Companhia de Jesus, dos instrumentos de
padronização do discurso cristão em tupi. A hier-
arquia jesuítica era responsável por cuidar que os
missionários seguissem os textos tupi oficializa-
dos. Esse foi o papel de Bettendorff, quando supe-
rior da Ordem na Amazônia: atuou como
padronizador dos textos catequéticos por meio da
ação de “publicar” (tornar público e oficial) uma
única versão para a doutrina tupi, ao constatar que
os padres usavam diferentes formulários:

Achei em tempo desta minha visita que os padres mis-
sionários não concordavam sobre os pontos das pergun-
tas e respostas das doutrinas que cada dia se mandava
fazer aos índios das aldêas, e que uns ensinavam uma
parte, outros outra, acrescentando ou mudando o mais
que lhes parecia, e assim para reduzir todos á uniformi-
dade, prescrevi e mandei publicar a doutrina que se usa-
va em toda a missão, desde os seus principios, acrescen-
tando-lhe somente umas perguntas mais necessarias so-
bre os actos da Fé, Esperança e Caridade, da confissão e
communhão, e como ainda agora alguns não tem, quiz
pôl-la aqui, para que em todo o tempo se possa recorrer
a ella, para uniformidade de doutrina em toda a missão
(Bettendorff 1990: 483).

Conteúdo do Compendio

Nas “Advertencias” ([9–13]), Bettendorff apresen-
ta as partes do seu catecismo (orações, preceitos e
diálogos de doutrina), assim como prescreve as
formas diárias de utilizá-lo no cotidiano da missão
e explica o valor fonético de algumas letras usadas
para o tupi. Além das orações e das listas de pre-
ceitos (1–29) e dos diálogos (30–105), o Compen-
dio contém dois formulários de sacramentos
(batismo e extrema-unção) (106–132). Todos os
textos são traduzidos para o português, diferente-
mente do catecismo de Araújo e Leam (1686), so-
mente em tupi. No final, há textos em latim rela-
tivos à “Bençam da Mesa” (133), a “Ladainha de
Nossa Senhora” (134) e o “Modo de ajudar à Mis-
sa, segundo a Igreja Romana” (138).

Em relação às orações e às listas de preceitos, o
Compendio reproduz basicamente as mesmas
versões desses textos presentes no primeiro cate-
cismo tupi impresso (Araújo 1618) e depois repro-
duzidas em Araújo e Leam (1686). A oração mais
divergente entre os catecismos de 1686 e 1687 é o
“Acto de Contrição”. Bettendorff (1687: 28) opta

4

186 Karl Arenz, Cândida Barros, Valeria Gauz

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


pela versão longa, enquanto Araújo e Leam (1686:
11) contém a curta. Essa oração mostra que o “Ato
de Contrição” não logrou, ao longo dos séculos,
uma fixação no interior da Ordem.10

A seção dos diálogos de doutrina no Compendio
está organizada em três partes (Fé, Esperança e
Caridade). A organização tripartida está presente
nos autores de catecismos jesuíticos em língua
alemã (Pedro Canisius, 1ª ed. 1555 e Nicolaus Cu-
sanus, 1ª ed. em alemão 1627). O catecismo de
Araújo e Leam (1686) manteve a estrutura da
primeira edição de Araújo (1618), que por sua vez
foi influenciada pelo catecismo português de Mar-
cos Jorge e Inácio Martins (1a ed. 1566), organiza-
do por meio de diálogos sobre orações (Sinal da
Cruz, Pai Nosso e Ave Maria) e listas de preceitos
(os Mandamentos, os pecados, etc.). Assim está
organizada também a obra de Araújo e Leam
(1686).

O Compendio (1687) e Araújo e Leam (1686)
se diferenciam em relação ao número de turnos de
perguntas e respostas. O primeiro, com cerca de
200 turnos, representaria o estatuto do catecismo
breve, destinado a ser memorizado pelos índios
para uso diário na doutrina. O título da obra (Com-
pendio) e a Dedicatória enfatizam o caráter da
obra como sumário:

[...] como movido da obediencia me apliquei ao pe-
queno trabalho deste Compendio, que em si encerra
summariamente todos os mysterios divinos (Betten-
dorff 1687: [3]; negrito incluído).

Alinhado à proposta de oferecer um sumário, Bet-
tendorff usa o recurso gráfico de uma estrela, pa-
recida a um asterisco (*), para sinalizar os turnos
de perguntas e respostas que não deveriam ser eli-
minados quando houvesse uma necessidade de
abreviá-los. Dessa forma, o controle jesuítico so-

10 Conforme a tradição casuística de sua ordem, os mis-
sionários jesuítas tendiam a facilitar o acesso de todos à
confissão. Por causa disso, eles se contentavam geralmente,
no caso dos índios, com o sentimento de atrição (arrependi-
mento de uma falta cometida por medo de uma eventual
punição) em vez da contrição oficialmente exigida (remor-
so sincero e consciente de um erro e propósito explícito de
evitá-lo doravante). Luiz Felipe de Alencastro (2000: 164)
observa a respeito desta diferenciação: “Confitentes devi-
am se submeter à contrição, à confissão propriamente dita e
à compunção pelos pecados cometidos. [...] os confessores
podiam recusar ou adiar o sacramento. Contrito caritate
perfecta, a norma do Concílio [de Trento] distinguia a con-
trição perfeita, caracterizada pela hostilidade sincera e
desinteressada ao pecado, da atrição, arrependimento ape-
nas motivado pelo temor do castigo divino. Tolerada no
batismo de nativos [índios], a simples atrição parecia, a al-
guns padres, insuficiente para tornar a confissão efetiva.”

bre o texto de evangelização se mantinha também
na versão reduzida da doutrina (“quando fosse ne-
cessario abreviallos [os diálogos], nunca se dei-
xem de fazer as perguntas notadas de huma estrel-
la, em sinal de serem as principaes, e mais neces-
sarias de todas” em Bettendorff 1687: [7]).

Em relação aos dois formulários de sacramentos
contidos no Compendio, ambos estão relacionados
ao conceito do “bem morrer os Indios” (Betten-
dorff 1687: 131): “Breve instrucção para Baptizar
em caso de suprema necessidade” (106) e “Breve
Instrucção para ajudar a bem morrer algum mori-
bundo, com todos os actos necessarios em aquela
hora” (119–131), ambos relacionados à morte,
motivados talvez pelas inúmeras epidemias que
assolaram a Amazônia, principalmente nas
décadas de 1660 e 1690.11 Ambas seções vêm
citadas no subtítulo da portada do Compendio
(“com duas breves Instrucçoẽs: ũa para bautizar
em caso de extrema necessidade, os que ainda saõ
Pagaõs; & outra, para os ajudar o bem morrer; em
falta de quem saiba fazerlhe esta charidade”).

O cerimonial do batismo é o que apresenta
maior divergência entre as obras de Bettendorff e
de Araújo e Leam (1686). A versão deste último,
de 1686, introduz o batismo coletivo (ausente em
Araújo 1618 e em Bettendorff 1687) e deixa para
as considerações “sub conditione” as determi-
nações sobre a validade ou não do batismo em
situação de iminência de morte. Bettendorff fixa o
cerimonial desse sacramento no mesmo contexto,
e o tupiniza ao traduzir para a Língua Geral o ato
performativo do batismo enunciado pelo minis-
trante (“Ego baptizo in nomine Patris et Filii et
Spiritus Sancti” em Araújo e Leam 1686: 217,
“Ixé oromöiacŷc, Tûba, Täŷra, Espirito Santo rêra
pupé” em Bettendorff 1687: 117).12

Convém lembrar que a atividade missionária, na
época barroca, tendia acentuar a preparação para a
morte enquanto fenômeno onipresente (epidemias,
guerras), o que explica a importância acordada aos
sacramentos do batismo e da extrema-unção, além
da confissão. No caso dos índios aldeados, os
referidos rituais confirmavam a pertença tanto à
cristandade universal quanto ao aldeamento local
(Arenz 2014: 20–24).

A circulação do catecismo de Bettendorff na
Amazônia se manteve até o século XVIII, como se

11 Houve dois surtos epidêmicos muito impactantes no século
XVII, a saber em 1662–1663 e 1694–1695 (Bettendorff
1990: 212 s., 587 s.).

12 “Ixé oromöiacŷc, Tûba, Täŷra, Espirito Santo rêra pupé” –
Eu te lavo em nome do Pai, do Filho e Espirito Santo (trad.
Ruth Monserrat).

Um Catecismo Amazônico 187

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


pode acompanhar pelos depoimentos de jesuítas e,
indiretamente, pelas fontes tupi manuscritas sete-
centistas. Em relação ao cerimonial da extrema-
unção, sabemos que o jesuíta húngaro David Fáy
(1942: 269) fez uso em 1753 da versão de Betten-
dorff, por causa de sua menção às glosas em por-
tuguês:

Havia entre eles muitos doentes. [...] vieram implorar-
nos; embora não soubesse ainda a língua vali-me do
catecismo em língua lusitana e brasileira, auxiliei como
melhor pude aqueles desamparados (Fáy 1942: 269).

Um dicionário anônimo da Língua Geral de 1756
(recentemente encontrado na Biblioteca Municipal
de Trier pelo linguista luxemburguês Jean-Claude
Muller), mostra que seu autor teve acesso ao Com-
pendio, de onde copiou alguns trechos para inseri-
los como exemplos nos verbetes, como no caso da
entrada Purgatório.13

Anônimo, Dicionário de
1756: 34

Bettendorff 1687 b: 50 s.

‘Purgatorio. tatà. mondyca-
ba. Bett[endorff]. pag. 51.
forte dicdū repymondycaba

“Putunuçú tatá mondycâba
árybo ocôbäé, pitanga imog-
aräíbipŷrëŷma recoâbamo
cupê.
He huma caverna obscura
por cima do Purgatorio em
que estaõ os mininos que
falecéraõ sem bautismo”

Também os diálogos de doutrina tupi do século
XVIII (Anônimo 1757, 1750, 1751) mostram que
o modelo seguido foi o do catecismo de Betten-
dorff e não a versão de Araújo e Leam (1686)
(Monserrat, Barros e Mota 2010).

O estatuto de obra rara da edição princeps a
partir do século XIX

Em 1800, mais de quarenta anos depois da ex-
pulsão dos jesuítas (1759) e da promulgação do
Diretório dos Indios (1757), legislação que havia
proibido o uso da Língua Geral, o catecismo de
Bettendorff foi reeditado em Lisboa pelo francis-
cano e botânico Frei Mariano da Conceição Vel-
loso. Com a reimpressão, a versão princeps se
tornou objeto de interesse de bibliófilos, ao ser in-
cluída em catálogos de obras raras.

Bartolomé José de Gallardo e Manuel Zarco in-
serem o Compendio em “Ensayo de una biblioteca
española de libros raros y curiosos” (1888). Três

5

13 Agradecemos a Gabriel de Cássio Pinheiro Prudente pela
elaboração da tabela referente à entrada.

anos mais tarde, Jean George Graesse faz menção
ao catecismo no “Trésor de livres rares et
précieux” (1891). Por fim, Cipriano Muños y
Manzano o inclui no seu livro sobre “Bibliografia
española de lenguas indigenas de América”
(1892). O estatuto de obra “rarissima” se manteve,
desde então, nos inventários de bibliófilos do
século XX e XXI (Moraes1969; Almeida 2010).

Em todas as obras acima citadas, se mantiveram
informações contraditórias em relação à data de
impressão do Compendio. Graesse (1891) incluiu
o ano de 1678, como está registrado na portada. A
correção para o ano de 1687 foi feita inicialmente
pelos bibliófilos espanhóis (Gallardo e Zarco
1888 e Muñoz y Manzano 1892), com o cotejo das
datas das licenças, todas posteriores a julho de
1687.

Alguns autores afirmam que a data da portada
foi corrigida nas erratas do Compendio. Um dos
que fazem essa afirmação é Serafim Leite: “... o
ano exacto da impressão, aliás corrigido em erra-
ta” (Leite 1949: 99). Essa informação tem sido
repetida recorrentemente nas referências posteri-
ores ao catecismo de Bettendorff (Ayrosa 1954,
Moraes 1969, Almeida 2010). Entretanto, não en-
contramos a referida errata no exemplar da Fun-
dação Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro. Teria
havido tiragens diferentes da mesma edição prin-
ceps do Compendio?

Outra possibilidade é de que a afirmação de que
há erratas no Compendio corrigindo o ano da im-
pressão de 1678 para 1687, reflita apenas uma
leitura equivocada de passagem de Muñoz y Man-
zano (1892) sobre o catecismo, onde se menciona:
“ Según se ve por la fecha de las aprobaciones y
licencias, el libro debio imprimir-se em 1687, y no
em 1678, como por errata, sin duda, se dice la
portada”. O trecho em negrito – por nós acrescen-
tado – apenas declara que se trata de um erro (“er-
rata”) e não da seção de erratas.

Descrição física e considerações sobre a
procedência do exemplar da Fundação
Biblioteca Nacional

A parcial descrição física do Compendio de Bet-
tendorff se justifica, em épocas de digitalização de
acervos, pelo fato de tornar possível a reunião de
informações as mais diversas em um só meio – no
caso, o presente artigo. Além das investigações ac-
erca do conteúdo e do histórico do catecismo, reg-
istramos o formato, assinaturas, transcrição e out-
ros dados que podem ser de utilidade na eventuali-
dade do surgimento de mais exemplares.

6

188 Karl Arenz, Cândida Barros, Valeria Gauz

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


Abaixo, a descrição do exemplar da Fundação
Biblioteca Nacional, na Divisão de Obras Raras. A
ficha catalográfica disponível no setor e o registro
na base de dados da Biblioteca são similares e in-
dicam que o livro foi catalogado parcialmente pelo
Projeto Especial em 21 de junho de 2001:

Betendorf, João Felipe, 1626?–169714

COMPENDIO DA DOUTRINA CHRISTAM Na
língua Portugueza, & Brasilica: Em que se com-
prehendem os principaes mysterios de nossa Santa
Fe Catholica, & meios de nossa salvaçaõ: Orde-
nada à maneira de Dialogos accomodados para o
ensino dos Indios, com duas breves Instruc[...]oẽs:
hũa para bautizar em caso de extrema necessidade,
os que ainda saõ Pagaõs; & outra, para os ajudar a
bem morrer, em falta de quem saiba fazerlhe esta
cha-ridade: Pelo P. Joam Phelippe Bettendorff
da Companhia de JESUS, Missionario da Mis-
saõ do Estado do Maranhaõ.

[ Emblema da Companhia de Jesus ]
LISBOA, Na Officina de MIGUEL DESLAN-

DES Na Rua da Figueira. Anno 1678 [i. e., 1687].
[ Traço horizontal ]

Com todas as licenças necessárias.
[22], 142 p., il. (frontispício); 13,5 cm (8vo).
Nome e data de nascimento e morte retiradas de

ficha catalográfica antiga.
8vo: ϯ8 2ϯ4 A-I8 (-I8) (ϯ1, ϯ2 versos em branco).

A última folha, provavelmente em branco, que
completa o caderno “I” (I8), é ausente.

Texto em duas colunas.
O carimbo da Bibliotheca Nacional e Publica do

Rio de Janeiro, em vermelho, aparece na página
de rosto e nas páginas de texto 20 e 142.

O exemplar na FBN está envolto em papel
branco com fita de pano da mesma cor. Foi restau-
rado, no passado, com papel laminado e se encon-
tra em más condições físicas, com marcas de inse-
tos. Encadernação original em couro, solta devido
à degradação do exemplar.

As páginas 33-34 estão rasgadas na margem di-
reita, na parte inferior.

Na página 89 há correção do texto da língua
brasílica, na última linha, penúltima palavra: em
“goâba”, a última letra “a” está cortada e, na
margem direita, há a anotação manuscrita a lápis
“o/”.15

14 Como mencionado mais acima, Bettendorff viveu de
1625 a 1698.

15 A pessoa que fez a correção mostrava conhecer a língua
tupi (ŷ miri goâbo ‘água um pouquinho tomando’; trad.
Ruth Monserrat).

A encadernação é original, em couro, com gra-
vação na lombada: “Bettendorff [traço horizontal]
Dout. Christam na Ling. Brasilica” e possui eti-
queta com a localização do livro na então Seção
de Livros Raros: S.L.R. 45, 0, 12. No centro da
contracapa há o ex libris da Fundação Biblioteca
Nacional com a mesma localização acima. Este se
encontra colado sobre outro (aparentemente, um
ex libris antigo da própria Biblioteca Nacional).
Há, igualmente, o selo: Bibl. Nacional 32933 Off.
de Encad.

A contracapa e folha adjacente, em papel do
tipo marmorizado, são seguidas por uma folha de
guarda em papel comum. Nesta, há a mesma lo-
calização a lápis, no centro da margem superior.

A página de rosto ostenta uma xilogravura com
emblema da Companhia de Jesus ao centro. Há
marcas de propriedade, como carimbo com tinta
vermelha, inclinado, da Bibliotheca Na[...] e
Publ[...] [...] d[...] [...], ou seja, Bibliotheca Na-
cional e Publica do Rio de Janeiro (ao lado do em-
blema), assim como assinatura (muito provavel-
mente de época) ilegível: “Ao. d[?]. [...] [nEam?].

No verso da página de rosto, no canto esquerdo
inferior, há um carimbo redondo, com tinta preta:
Biblioteca Nacional S.L.R. e, logo abaixo,
14.655/1958 (com o ano abaixo do traço).

Em seguida, na folha ϯ2 ou p. [3], há uma xilo-
gravura de Nossa Senhora com o Menino Jesus no
colo, ambos sobre meia lua, inseridos em moldura
enfeitada. Na parte superior da moldura, carimbo
em vermelho, inclinado, da Bibliotheca Nacional e
Publica do Rio de Janeiro.

O Index é organizado pela ordem de apareci-
mento dos assuntos, que são por sua vez remetidos
à página específica.

As partes introdutórias aparecem na sequência
correta, confirmada pelos reclamos (primeira síla-
ba da primeira palavra da página seguinte):

“Dedicatoria a Soberana Virgem Mãy de Deos
Nossa Senhora da Luz”, [3-5], com vinheta na
margem superior e capital (letra inicial) ornamen-
tada no início da dedicatória, [3];

“Ao Leitor”, [6-8], com vinheta na margem su-
perior na p. [6];

“Advertencias”, [9-13], com vinheta na margem
superior na p. [9];

“Aprovaçam”, p. [14] de Luis Alvares para im-
primir o livro, datada de 4 de julho de 1687, em
Lisboa;

“Licenças”, [15-20], com vinheta na margem
superior na p. [15]. A “Errata” se encontra ao final
das Licenças, separada por traço ornamentado, e
ocupa a parte inferior da p. [20]. Dos sete erros

Um Catecismo Amazônico 189

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


relacionados, somente o primeiro e o terceiro se
referem à língua portuguesa.

As vinhetas acima citadas, presentes nos itens
que compõem as partes introdutórias, diferem
umas das outras.

“Index”, [21–22], com carimbo em vermelho,
inclinado, da Bibliotheca Nacional e Publica do
Rio de Janeiro na p. [22].

A segunda parte do Compendio tem início na p.
30.

Nas páginas 51 e 53 há anotações manuscritas
ilegíveis, em azul.

A página 119 há erro de impressão na assinatu-
ra: “Giiij”, em vez de “Hiiij”. A ordem das folhas
está correta, comprovada pelo reclamo.

Até a página 115, o texto se apresenta em duas
colunas. No início da p. 116 o texto ainda está em
duas colunas. No restante da página 116 e nas
117 e 118 o texto é corrido, indicando o que deve
ser feito naquele momento da instrução. O mesmo
ocorre nas páginas 122, 123, 124, 129, 131, 132 e,
também, na página 133, na “Bençam da Mesa”.

Na página 134, há a Ladainha de Nossa Senho-
ra, com a mesma ilustração descrita na p. [3].

Não se tem registro preciso da data de entrada
do exemplar na Fundação Biblioteca Nacional, ca-
so tenha entrado nesta instituição antes de ser reg-
istrado na Seção de Livros Raros (S.L.R.) em
1958. De acordo com as investigações feitas no fi-
nal de 2016, tudo indica que o livro foi adquirido
pela FBN e registrado diretamente na S.L.R, pois,
na época, os setores especializados tinham registro
próprio, diferente daquele feito para o acervo ger-
al. Assim, o exemplar em questão tanto pode ter
dado entrada na Biblioteca em 1958 quanto em
data anterior e permanecido sem tratamento técni-
co por certo tempo. Em época ainda mais recuada,
pode ter estado em mãos de um colecionador ou
ter pertencido a outra instituição. Por ora, tudo é
uma incógnita.

Em 1880, Valle Cabral, chefe da Seção de
Manuscritos da então Biblioteca Nacional, de-
sconhecia a existência de algum exemplar para
consulta, quando organizou sua bibliografia sobre
a língua tupi: “É de tal sorte rara, que nem um só
exemplar apparece hoje em local determinado,
onde se possa verificar a sua existência” (Cabral
1880: 26). Mais tarde, Valle Cabral foi informado
por Antonio Herculano de Souza Bandeira de que
havia um exemplar sem página de rosto do cate-
cismo na biblioteca “provincial de Pernambuco”
(Cabral 1880: 26). Assim, parece não se tratar do
mesmo exemplar.

Lemos Barbosa, em seu “Curso de Tupi antigo”
(1956), de fato consultou o catecismo de Betten-

dorff, conforme demonstra sua análise e com-
parações com outros livros sobre o mesmo assun-
to, como as que fez com os de Anchieta e
Figueira. No entanto, fica-nos difícil afirmar com
segurança que o exemplar por ele utilizado tenha
sido o da Fundação Biblioteca Nacional.

A pesquisa pelo número de registro
14.655/1958 no livro de registro do acervo geral
da Fundação Biblioteca Nacional (na Divisão de
Manuscritos da FBN) indica: J. M. Pereira da Sil-
va. História da Fundação do Império do Brasil,
tomo V. Rio de Janeiro: Garnier, 1865. Assim, de-
duzimos que não houve outro registro para o
compêndio de Bettendorff na Fundação Biblioteca
Nacional.

O livro de registro (ou livro de tombo) na Seção
de Livros Raros (hoje Divisão de Obras Raras)
não foi localizado em janeiro de 2017. Com suces-
sivas mudanças na estrutura da FBN, nomes de se-
tores sofreram alterações ao longo das últimas
décadas, o que dificulta saber, hoje, quando e qual
setor pode ter encaminhado esse livro de tombo
para o Arquivo Geral da Fundação Biblioteca Na-
cional, no prédio conhecido como Anexo, na re-
gião do Porto do Rio de Janeiro, caso não esteja,
mesmo, no prédio principal da Avenida Rio Bran-
co. Encontrar o livro de tombo da Divisão de
Obras Raras e ler o registro 14.655/1958 nos dará
a certeza possível, para o momento, de que não há
mais nenhuma informação, além do que se sabe,
sobre a entrada do catecismo na FBN.

O final da década de 1950 foi um período de
renovação na Fundação Biblioteca Nacional, e não
apenas do curso de Biblioteconomia que lá fun-
cionava. Houve modernização de instalações e
equipamentos da área de conservação e restau-
ração, compra de mobiliário, etc. Apesar da
carência de pessoal e da limitação orçamentária,
os projetos em curso tiveram continuidade, sob a
direção de Celso Ferreira da Cunha. Segundo in-
formações do relatório de atividades da insti-
tuição, no ano de 1958 foram comprados 2.550
itens (entre livros, folhetos, mapas e outros im-
pressos.), sendo que 16 para a Seção de Livros
Raros, para onde foram também cinco itens por
doação. Da mesma forma, foram incorporados à
S.L.R. 57 itens a partir de requisição ao depósito
da Biblioteca, ou seja, havia livros no acervo geral
que precisavam ser transferidos para a S.L.R. Esta
última informação nos reforça a ideia de que o
Compendio de Bettendorff poderia estar há anos
na BN sem tratamento técnico, dada a dificuldade,
em especial, de contratação de pessoal especializa-
do.

190 Karl Arenz, Cândida Barros, Valeria Gauz

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


O mesmo relatório da direção geral (gentil-
mente cedido para consulta por colegas da Divisão
de Manuscritos), que fornece as informações aci-
ma na página 8, também menciona os principais
livros adquiridos pela instituição no ano de 1958,
como a primeira edição de “Cultura e opulencia
do Brazil por suas drogas e minas”, do padre An-
dré João Antonil. É de difícil compreensão que o
Compendio da doutrina christam não tivesse sido
considerado digno de constar dessa seleção, se
tivesse sido adquirido naquele ano (ou fosse já
conhecido). Permanece a dúvida.

Considerações finais: regionalização do
discurso jesuítico tupi para Amazônia
através do Compendio?

Uma das questões ainda sem resposta é como in-
terpretar a impressão de dois catecismos tupi pela
Companhia de Jesus em tão curto período de tem-
po (Araújo e Leam 1686 e Compendio 1687), ten-
do em vista o caráter uniformizador da política
linguística jesuítica. Ao imprimir um segundo
catecismo, Bettendorff estaria impondo uma difer-
enciação e autonomia ao texto da evangelização
na Amazônia, distinto daquele aprovado pelo
Provincial dos jesuítas Padre Alexandre de
Gusmão, contido no catecismo de Araújo e Leam
de 1686? Ou entre ambos há apenas uma relação
de complementaridade entre uma versão breve
(Compendio) e uma mais extensa (Araújo e Leam
1686)?

Em duas cartas de Bettendorff, escritas em
1686 e 1687, durante o exílio em Lisboa, é
possível encontrar críticas suas ao catecismo de
Araújo e Leam, que justificariam a impressão de
um segundo catecismo. Na primeira corre-
spondência, ao superior geral, ele menciona:

Também estou acompanhando, como corretor, a im-
pressão do catecismo brasílico [Araújo e Leam]. Mas co-
mo ele deixa a desejar em muitas coisas, além de ter sido
redigido tão somente em língua brasílica – e, por isso,
ele servirá menos para o povo e para os novos mis-
sionários –, compus um outro em língua portuguesa e
brasílica para que pudesse ser compreendido e ensinado
por todos. Que Vossa Paternidade conceda a permissão
para a impressão e para que seja submetido ao uso públi-
co por meio do prelo para que contribua à instrução
(Bettendorff 1686: 130 r; trad. K. Arenz).

Na segunda correspondência, ele ratifica a neces-
sidade de imprimir um outro catecismo “para for-
mular melhor certas coisas (confio que possa ser

7

assim)” (trad. K. Arenz) em carta a Domenico
Maria de Marini em 17 de fevereiro de 1687.

O projeto de fazer um catecismo bilíngue tupi-
português foi concretizado no Compendio, difer-
entemente da edição de Araújo e Leam (1686),
que não apresentava glosas em português. Nesse
ponto, Bettendorff satisfazia seu desejo de ter um
instrumento de evangelização que pudesse ser usa-
do na catequese dos colonos e ao mesmo tempo
auxiliar os missionários que não soubessem o que
estavam dizendo em tupi.

Continua em aberto, porém, a questão de saber
em que pontos da doutrina Bettendorff consider-
aria que a versão de Araújo e Leam “deixava a de-
sejar” e que, por isso, teria sido necessário “for-
mular melhor certas coisas”. A resposta a essa
questão requer uma comparação minuciosa entre
os dois catecismos, principalmente nos textos em
língua tupi. Como vimos, na sessão das orações e
preceitos, Bettendorff manteve os mesmos textos
em tupi cristalizados desde o século XVI. Em con-
trapartida, há divergência na maneira de batizar
em situação de emergência. É no exame dos diálo-
gos, de qualquer forma, que se faz mais necessário
o estudo minucioso das traduções de conceitos
cristãos para o tupi, adotadas por Bettendorff. Isso
permitiria identificar em quais pontos da doutrina
ele fez alterações no discurso oficializado pela
Companhia de Jesus até então.

O fato de haver a edição de dois catecismos na
mesma época – dos quais um próprio para a
Missão na Amazônia – poderia estar vinculado à
articulação política de Bettendorff na corte, como
vimos mais acima. Vale lembrar que ele esteve em
Lisboa em sua qualidade de procurador ad hoc dos
missionários expulsos em 1684 da cidade de São
Luís do Maranhão. Os escritos do padre luxembur-
guês revelam que ele estava empenhado em, de
um lado, obter um modus vivendi com os colonos
– fixado no Regimento das Missões em dezembro
de 1686 – e, de outro lado, calar as vozes internas,
inclusive a do superior Jódoco Perret, desejosas de
suprimir a Missão. Neste sentido, a publicação de
um catecismo próprio poderia ser interpretada co-
mo uma maneira de enfatizar a conveniência da
continuação da presença jesuítica na Amazônia e
de, além disso, propor uma forma diferente de
ação missionária na região norte em relação
àquela expressa no catecismo de Araújo e Leam
aprovado pelo provincial do Brasil.

O exemplar do Compendio da Fundação Bib-
lioteca Nacional do Rio de Janeiro é um convite
para verificar se houve divergências entre os je-
suítas da Província do Brasil e da Missão do
Maranhão na forma de evangelização em tupi. A

Um Catecismo Amazônico 191

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


edição princeps do Compendio, além de possibili-
tar novos estudos sobre sua procedência, permitirá
um aprofundamento dos estudos linguísticos,
históricos e antropológicos sobre a evangelização
jesuítica na Amazônia por mais de cem anos.

Agradecemos à linguista Ruth Monserrat, especialista
em Tupi colonial, pela criteriosa revisão do texto.

Referências bibliográficas

Alencastro, Luiz Felipe
O trato dos viventes. Formação do Brasil no Atlântico
Sul, séculos XVI e XVII. São Paulo: Companhia das
Letras.

Almeida, Palmira Morais Rocha de
Dicionário de autores no Brasil colonial. Lisboa:
Edições Colibri. [2. ed. rev. e ampliada]

Alves de Souza e Mello, Marcia Eliane
O Regimento das Missões. Poder e negociação na
Amazônia Portuguesa. Clio – Revista de Pesquisa
Histórica 27/1: 46–75.

Anchieta, Joseph de
Arte de Grammatica da Lingva Mais Vsada na Costa do
Brasil. Coimbra: Antonio Mariz. <http://objdigi-
tal.bn.br/acervo_digital/div_obrasraras/or812098/
or812098.pdf> [04.12.2018]
Obras completas do Pe. José de Anchieta. Vol. 8: Prosa,
Diálogo da fé. Introdução histórico-literária e notas do
Pe. Armando Cardoso, S. J. São Paulo: Edições Loyola.

Anônimo
Gramatica da lingua geral do Brazil. Com hum Dic-
cionario dos vocabulos mais uzuaes para a intelligencia
da dita língua. Pará. [Coimbra: Biblioteca da Universi-
dade de Coimbra. Ms. 69]
Vocabulário na língua brasílica. Rio de Janeiro: Fun-
dação Biblioteca Nacional do Rio de Janeiro.
Vocabulário “Meirinho”. Trier: Biblioteca Municipal de
Trier. [Ms. 1136]
Vocabulary of South American Languages. Londres:
British Library. [Ms. King’s 223]

Antonil, André João
Cultura e opulencia do Brazil por suas drogas e minas.
Lisboa: Officina Real Deslandesiana.

Araújo, Antônio de
Catecismo na Língua Brasílica [1618]. Com apresen-
tação pelo Pe. A. Lemos Barbosa. Rio de Janeiro: Pon-
tifícia Universidade Católica do Rio de Janeiro.

Araújo, Antonio de, e Bertholameu de Leam
Catecismo brasilico da doutrina christaã, com o cerimo-
nial dos sacramentos, & mais actos parochiaes. Com-
posto por Padres Doutos da Companhia de Jesus, aper-
feiçoado, & dado a luz pelo Padre Antonio de Araújo
da mesma Companhia. Emendado nesta segunda im-
pressão pelo P. Bertholameu de Leam da mesma Com-
panhia. Lisboa: Officina Miguel Deslandes.

Arenz, Karl Heinz
Do Alzette ao Amazonas. Vida e obra do padre João
Felipe Bettendorff (1625–1698). Revista Estudos
Amazônicos 5/1: 25–78.

2000

2010

2009

1595

1988

1750

1751

1756

1757

1711

1952

1686

2010

Uma lenta preparação para a morte. A evangelização
nos aldeamentos jesuíticos na Amazônia portuguesa
(século XVII). Revista Estudos Amazônicos 11/2: 1–45.

Arenz, Karl Heinz, e Diogo Costa Silva
“Levar a luz de nossa Santa Fé aos sertões de muita
gentilidade”. Fundação e consolidação da missão je-
suíta na Amazônia Portuguesa (século XVII). Belém:
Açaí.

Ayrosa, Plínio
Apontamentos para a bibliografia da língua tupi-
guarani. Boletim da Faculdade de Filosofia, Ciências e
Letras 169: 1–261 (Etnografia e Língua tupi-guarani,
28).

Barbosa, A. Lemos
Curso de Tupi antigo. Gramática, exercícios, textos.
Rio de Janeiro: Livraria São José.

Barros, Cândida
“Em razão das conquistas, religião, commercio”. Notas
sobre o conceito de língua geral na colonização por-
tuguesa da Amazônia nos séculos XVII–XVII.
Mélanges de la Casa de Velázquez 45/1: 99–112.

Bettendorff, João Felipe
Carta de Bettendorff ao superior da Província Galo-Bel-
ga Hubert Wiltheim. Lisboa, 27/05/1660. [Bibliothèque
royale de Belgique – Cabinet des Manuscrits, Bruxelas.
Cód. 6828-69, fl. 397]
Carta de Bettendorff ao superior geral Charles de
Noyelle. Lisboa, 01/01/1686. [Archivum Romanum So-
cietatis Iesu (ARSI), Roma. Cód. Bras 26, fl.
129r-130v. Tradução do latim por Karl Arenz]
Carta de Bettendorff ao vigário geral Domenico Maria
de Marini. Lisboa, 17/02/1687. [Archivum Romanum
Societatis Iesu (ARSI), Roma. Cód. Bras 26, fl.
148r-148v. Tradução do latim por Karl Arenz]
Compendio da Doutrina Christaã na Língua Portugue-
sa e Brasílica. Lisboa: Imprensa Miguel Deslandes.

Compendio da Doutrina Christãa na lingua portuguesa,
e brasilica. Lisboa: Officina de Simão Thaddeo Fer-
reira.
Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus
no Estado do Maranhão [1698]. Belém: Fundação Cul-
tural do Pará Tancredo Neves, Secretaria de Estado da
Cultura.
Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus
no Estado do Maranhão[1698]. Imperatriz: Ed. Ética.
Crônica da missão dos padres da Companhia de Jesus
no Estado do Maranhão[1698]. Brasília: Senado Fede-
ral. (Edições do Senado Federal, 115)

Birsens, Josy
Manuels de catéchisme, missions de campagne et men-
talités populaires dans le duché de Luxembourg aux
XVIIe–XVIIIe siècles. Luxemburg: Impr. de la Cour P.
Linden. (Publications de la Section historique de l’Insti-
tut Grand-Ducal de Luxembourg, 105]
Vom Katechismus zur Volksmentalität. Der Einfluß der
Volksmissionen und Katechismen der Jesuiten auf die
Lebensweise und die religiösen Vorstellungen der Lu-
xemburger Landbevölkerung im 17.–18. Jahrhundert.
Hémecht – Revue d’histoire luxembourgeoise 46/1:
165–197.

Cabral, Alfredo do Valle
Bibliographia da língua Tupi ou Guarani tambem
chamada lingua geral do Brazil. Rio de Janeiro: Typo-
graphia Nacional.

2014

2012

1954

1956

2015

1660

1686

1687 a

1687 b

1800

1990

2008

2010

1990

1994

1880

192 Karl Arenz, Cândida Barros, Valeria Gauz

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


Castelnau L’Estoile, Charlotte
“En raison des conquêtes, de la religion et du commer-
ce”. L’invention de la langue générale dans le Brésil du
XVIe siècle. Mélanges de la Casa de Velázquez 45/1:
77–98.

Chambouleyron, Rafael
Degredados, açorianos e migrantes. O povoamento por-
tuguês na região amazônica (século XVII). In: R.
Chambouleyron, e J. L. Ruiz-Peinado Alonso (orgs.),
T(r)ópicos de História. Gente, espaço e tempo na
Amazônia; (séculos XVII a XXI); pp. 27–46. Belém:
Açaí.

Cusanus, Nicolaus
Christliche Zuchtschul. In welcher neben dem Catechis-
mo auch gründliche und warhafftige Resolution und
Aufflösung aller schweren Fragstück so in jedem wel-
tlichen Stand Wandel und Handel mögen fürfallen und
auch der fürnembsten streittigen Glaubens Artickeln
klärlich fürbracht wird. Luxemburg: Durch Hubertum
Reulandt.
Eschole chrestienne en laquelle tous chrestiens peuvent
estre suffisament, instruits, & avoir resolution de plus
difficiles cas que peuvent arriver en tout estat & affaire
seculier, ensemble des principaux points de controverse
en la foy. Luxembourg: Chez Hubert Reulant.

Drumond, Carlos
Notas sôbre algumas traduções do Padre Nosso em
tupi-guarani. S. Paulo: Universidade de São Paulo. (Et-
nografia e lingua tupi-guarani, 14; Boletins da Faculda-
de de Filosofia; Ciências e Letras, 90)

Edelweiss, Frederico G.
Estudos tupis e tupi-guaranis. Confrontos e revisões.
Rio de Janeiro: Livraria Brasiliana Editôra.

Fáy, David
Cartas da América. Tradução e notas de Paulo Ronai.
Anais da Biblioteca Nacional 64: 192–273.

Figueira, Luis
Arte da Lingva brasilica, composta pelo Padre Luis Fi-
gueira da Companhia de Jesv. Lisboa: Oficina de Ma-
nuel da Silva.

Arte de grammatica da lingua brasilica. Lisboa: Offici-
na de Miguel Deslandes. [Cópia digitalizada da John
Carter Brown Library: <http://openlibrary.org/books/
OL24609514M/Arte_de_grammatica_da_lingua_brasil-
ica>; 04.12.2018]

Fundação Biblioteca Nacional (Brasil)
Relatório anual (datilografado). T: 10076 (Divisão

de Manuscritos). Rio de Janeiro.

Gallardo, Bartolomé J., e Manuel R. Zarco del Valle
Ensayo de una biblioteca española de libros raros y cu-
riosos. Tomo 3. Madrid: Fundición de Manuel Tello.

Graesse, Jean George Theodore
Trésor de Livres Rares et Precieux ou Nouveau Dicti-
onnaire Bibliographique. Supplément, Tome 7. Dres-

2015

2010

1627

1628

1948

1969

1942

[1621]

1687

1957–1960

1888

1869

den: Rudolf Kuntze. <https://
babel.hathitrust.org/cgi/pt?id=hvd.hwrp2 f;vi-
ew=1up;seq=7> [11.06.2018]

Jorge, Marcos, e Inácio Martins
Doctrina Christaa ordenada a maneira de Dialogo para
ensinar os meninos. Lisboa: Francisco Correa.

Kiemen, Mathias C.
The Indian Policy of Portugal in the Amazon Region,
1614–1693. Washington: Catholic University of Ameri-
ca Press.

Leite, Serafim
História da Companhia de Jesus no Brasil. Vol. 8: Es-
critores de A a M. Lisboa: Livraria Portugália.

Monserrat, Ruth, Cândida Barros, e Jaqueline Mota
Comparação entre dois diálogos de doutrina tupi: Felipe
Bettendorff (1687) e José Vidigal (1740). In: Jornadas
Internacionais sobre as Missões religiosas, 13; pp. 1–
14. Douradas: Universidade Federal Grande Douradas.
<http://repositorio.museu-goeldi.br/bitstream/mgoeldi/
523/1/evento_Bettendorf_versao%20editor.pdf>
[25.11.2017]

Moraes, Rubens Borba de
Bibliografia brasileira do Período colonial. Catalogo
comentado das obras dos autores nascidos no Brasil e
publicadas antes de 1808. São Paulo: IEB/USP. (Pub-
lições do Instituto de Estudos Brasileiros, 9)

Muñoz y Manzano, Cipriano
Bibliografía española de lenguas indígenas de América.
Madrid: Est. tipográfico Successores de Rivadeneyra.

Pereira da Silva, J. M.
História da Fundação do Império do Brasil. Tomo 5.
Rio de Janeiro: Garnier.

Portugal
Alvará, que deroga a Ley do 1º de Abril de 1680, que
prohibia totalmente os resgates, e captiveiros dos In-
dios. Lisboa, 28/04/1688. [Biblioteca Pública de Évo-
ra. Cód. CXV/2-12, nº. 2, fl.129 v–132v]
Regimento & Leys as Missoens do Estado do Maran-
ham, & Pará. Lisboa, 21/12/1686. [Biblioteca Pública,
Évora. Cód. CXV/2-12, fl. 120–127]

Alvará de Dom Pedro. In: Collecção Chronologica da
Legislação Portugueza 1683–1700, 168. http://
www.governodosoutros.ics.ul.pt/?menu=consul-
ta&id_partes=103&accao=ver&pagina=194
[11.12.2018]
Carta real ao governador demarcando novamente os
distritos a cada Religião. Lisboa, 19/03/1693. [Bibliote-
ca Pública de Évora. Cód. CXV/2-18, fl. 178 r–180r]

Vieira, Antônio
Direção do que se deve observar nas Missões do
Maranhão. In: S. Leite, História da Companhia de Jesus
no Brasil. Vol. 4; pp. 106–124. Rio de Janeiro: Instituto
Nacional do Livro.

1566

1954

1949

2010

1969

1892

1865

1686 a

1686 b

1688

1693

1943

Um Catecismo Amazônico 193

Anthropos 114.2019

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181


Ergon – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft 
Waldseestraße 3–5 · 76530 Baden-Baden

Tel. +49 (0) 7221  2104-37/-38/-45 · Fax +49 (0) 7221  2104-43
E-mail orders@ergon-verlag.de · Online-Shop www.ergon-verlag.de

Zwischen 1860 und 1920 tritt der Begriff „Leben“ in 
die philosophischen und wissenschaftlichen Debatten 
in Frankreich und Deutschland ein. Die Lebensphilo-
sophie wird zu einer philosophischen Subdisziplin an 
den Rändern wissenschaftlicher und weltanschaulicher 
Diskurse. Innerhalb der Lebensphilosophie, die in 
Frank reich und Deutschland als Gegenbewegung zur 
akademischen Philosophie entsteht, werden kritische 
Positionen gegenüber den Natur- und Kulturwissen-
schaften erprobt und die Spielräume anti-moderner 

Haltungen erkundet. Der vorliegende Band gibt einen 
Überblick über den Reichtum dieser Debatten, die 
zentralen Motive, die politischen und ideologischen 
Implikationen und die ethischen Refl exionen über ein 
(nicht nur) menschliches Leben, das vor dem Zugriff 
der wissenschaftlichen Forschung und der politischen 
Inanspruchnahme bewahrt werden soll. Die Perspek-
tive auf die Debatten in Frankreich und Deutschland 
sowie ihre Wechselwirkungen macht diesen Band zu 
einem einzigartigen Dokument.

Lebensbetrachtungen in 
Deutschland und Frankreich

Studien zur Anthropologie und Kulturphilosophie | 1 

Olivier Agard – Gerald Hartung – 
Heike Koenig (Hrsg.)

Die Lebensphilosophie zwischen 
Frankreich und Deutschland / 
La philosophie de la vie entre 
la France et l’Allemagne
Studien zur Geschichte und Aktualität 
der Lebensphilosophie / Études sur l’histoire 
et l’actualité de la philosophie de la vie

2018 | 345 Seiten | gebunden | 58,– €
ISBN 978-3-95650-469-3

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 09:56:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2019-1-181

	O “Compendio da Doutrina Christam na Língua Portugueza & Brasilica” de João Felipe Bettendorff (1687)
	1 Introdução e objetivos
	2 A trajetória de João Felipe Bettendorff e seu exílio em Lisboa (1684–1688)
	3 João Felipe Bettendorff e a política linguística jesuítica na Amazônia
	4 Conteúdo do Compendio
	5 O estatuto de obra rara da edição princeps a partir do século XIX
	6 Descrição física e considerações sobre a procedência do exemplar da Fundação Biblioteca Nacional
	Betendorf, João Felipe, 1626?–1697Como mencionado mais acima, Bettendorff viveu de 1625 a 1698.

	7 Considerações finais: regionalização do discurso jesuítico tupi para Amazônia através do Compendio?


