
Schiitische Polemik gegen das Christentum  
im safawidischen Iran des 11./17. Jhdts.  
Sayyid Aḥmad ʿAlawīs Lawāmiʿ-i rabbānī  
dar radd-i šubha-yi naṣrānī 1 

Dennis Halft OP 

Einführung 

Das theologisch-philosophische Denken des schiitischen Gelehrten und Vertreters 
der sog. „Schule von Isfahan“, Sayyid Aḥmad b. Zain al-ʿĀbidīn Ḥusainī ʿAlawī 
ʿĀmilī Iṣfahānī (st. zw. 1054/1644 und 1060/1650),2 ist bislang kaum erschlossen.3 

1  Dieser Beitrag basiert auf den Forschungsergebnissen meiner Magisterarbeit, die ich 2008 
an der Freien Universität Berlin vorgelegt habe. Ich danke herzlich Professor Dr. Sabine 
Schmidtke für ihre engagierte Supervision meiner Arbeit und für ihre hilfreichen Anmer-
kungen zu einer früheren Fassung dieses Beitrags. Ebenfalls danke ich der Begabtenförde-
rung der Konrad-Adenauer-Stiftung für ihre langjährige finanzielle Unterstützung, ohne 
die mir auch das Quellenmaterial für diesen Beitrag nicht ohne weiteres zugänglich gewe-
sen wäre. Der Kitābḫāna-yi Buzurg Āyatullāh Marʿašī Naǧafī in Qom und ihrem Präsiden-
ten, Dr. S.M. Marashi Najafi, danke ich für die freundliche Bereitstellung von Kopien der 
iranischen Handschriften. Nicht zuletzt danke ich sehr dem dominikanischen Institut M.-
Dominique Chenu in Berlin und seinen Mitarbeitern für ihre Unterstützung während 
meines dortigen Aufenthalts 2007/08. 

2  Zu ʿAlawīs Biographie vgl. H. Corbin, „Aḥmad ʿAlawī“, in EIr, Bd. 1, S. 644-6; Muḥsin al-
Amīn ʿĀmilī, Aʿyān aš-šīʿa 1-, ed. Ḥ. al-Amīn, Beirut 1960-, Bd. 2, S. 593-4; Ḥasan Amīn, 
Mustadrakāt aʿyān aš-šīʿa 1-, Beirut 1987-, Bd. 9, S. 11; Muḥammad b. al-Ḥasan Ḥurr al-
ʿĀmilī, Amal al-āmil 1-2, ed. A. al-Ḥusainī, Qom 1965-66, Bd. 1, S. 33, Nr. 20; ʿAbd Allāh 
b. ʿĪsā Afandī, Riyāḍ al-ʿulamāʾ wa ḥiyāḍ al-fuḍalāʾ 1-6, ed. A. al-Ḥusainī, Qom 1401/1981,
Bd. 1, S. 39; Āġā Buzurg aṭ-Ṭihrānī, Ṭabaqāt aʿlām aš-šīʿa 1-2, Beirut 1390-91/1971, 3-5, ed. 
ʿA.N. Munzawī, Beirut 1392-95/1972-75, 6, ed. ʿA.N. Munzawī, Teheran 1362/1983, Bd. 5, 
S. 27-30; ʿAbd al-Nabī al-Qazwīnī, Tatmīm amal al-āmil, ed. A. Ḥusainī, Qom 1407/1986-
87, S. 62-3, Nr. 14. Zu den drei Überlieferungserlaubnissen (iǧāzāt ar-riwāya), die ʿAlawī 
von Mīr Dāmād (1017/1608-09 und 1019/1610-11) und Šaiḫ Bahāʾī (1018/1609-10) er-
hielt, vgl. Muḥammad Bāqir b. Muḥammad Taqī Maǧlisī, Biḥār al-anwār. al-Ǧāmiʿa li-durar 
aḫbār al-aʾimma al-aṭhār 0-28, 35-110, ed. Ǧ. ʿAlawī [et. al.], Teheran 1376-1405/1957-85, 
Bd. 109, S. 152-7, Nr. 75-7. 

3  Neben Jalaloddin Ashtiyani (vgl. seine Anthologie des philosophes iraniens depuis le XVIIème si-
ècle jusqu’à nos jours (Introduction analytique par H. Corbin) 1-2, Paris/Teheran 1975, Bd. 1, 
S. 7-31) setzte sich Henry Corbin als einziger westlicher Wissenschaftler intensiver mit 
ʿAlawīs Schriften auseinander, vgl. sein „Theologoumena iranica“, Studia Iranica 5 (1976), 
S. 232-5; ders., „Annuaire 1976-1977. Shîʿisme et christianisme à Ispahan au XVIIe siècle: 
L’œuvre de Sayyed Ahmad ʿAlavî Ispahânî“, in Itinéraire d’un enseignement. Résumé des Confé-
rences à l’Ecole Pratique des Hautes Etudes (Section des Sciences Religieuses) 1955-1979, ed. H. 
Corbin/Chr. Jambet, Teheran 1993, S. 169-73; ders., La philosophie iranienne islamique aux 
XVIIe à XVIIIe siècles, Paris 1981. Corbins Schlussfolgerungen sind jedoch kritisch zu 
überprüfen, da er seine Thesen nicht hinreichend anhand der Quellen belegt. Er sah in 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 274 

In insgesamt sechs polemischen bzw. apologetischen Schriften, die er in den 
1030er/1620er Jahren in Isfahan verfasste, setzt sich ʿAlawī dezidiert mit dem Ju-
dentum und Christentum, der Tora, dem Alten und Neuen Testament auseinan-
der.4 ʿAlawīs erste Polemik gegen das Christentum Lawāmiʿ-i rabbānī dar radd-i šub-
ha-yi naṣrānī, die vor dem Hintergrund eines christlich-muslimischen Religionsge-
sprächs in Isfahan entstand, ist im Prolog auf Muḥarram 1031/ November-Dezem- 
ber 1621 datiert.5 Folgt man dieser Prologdatierung unter Berücksichtigung der Ko-
lophone der beiden ältesten überlieferten Cambridger Hss. Dd.6.83 und Ll.6.29 
vom 5. Šaʿbān 1031/ 15. Juni 1622, muss ʿAlawī seine Polemik in weniger als sie-
ben Monaten zwischen Anfang und Mitte 1031/ Ende 1621 und Mitte 1622 fer-
tiggestellt haben. 

Dabei reagierte ʿAlawī mit seiner Widerlegung Lawāmiʿ-i rabbānī auf eine im 
April 1621 auf Persisch verfasste Apologie des Christentums, die von dem Italie-
ner Pietro Della Valle (1586-1652) stammt.6 Anlass für Della Valles Risāla, der er 

ʿAlawī den Vertreter einer vom Platonismus beeinflussten östlichen Theosophie schiitischer 
Deutung („išrāqī“, Pl. išrāqīyūn), die in der Tradition Mīr Dāmāds, Suhrawardīs und Ibn 
ʿArabīs stehe. Charakteristikum dieser Theosophie sei ʿAlawīs Interpretation des neutesta-
mentlichen Parakleten in Joh als Prophet Mohammed. Laut Corbin verweise diese Prophe-
tologie des „johannisme shîʿite“ auf die Wiederkunft des Mahdīs und finde ihre Parallele 
im Gedankengut der jüdisch-christlichen Gemeinde von Jerusalem, wie es im apokryphen 
Barnabasevangelium zum Ausdruck komme: „Tout se passe comme si l’idée judéo-chré- 
tienne et ébionite du Verus Propheta [Hervorhebung H.C.] qui, refusée en définitive par le 
christianisme, devint l’héritage de l’Islam (…). La prophétologie s’enrichit ici de l’imâmo- 
logie shîʿite pour fonder l’ensemble de la théologie islamique sur une prophétologie du 
Paraclet“, vgl. Corbin, „Annuaire 1976-1977“, S. 170. 

4  1. Lawāmiʿ-i rabbānī dar radd-i šubha-yi naṣrānī, 2. Luġaz-i Lawāmiʿ-i rabbānī, 3. Ṣawāʿiq-i 
raḥmān dar radd-i maẕhab-i yahūdān, 4. Miṣqal-i ṣafāʾ dar taǧlīya wa taṣfīya-yi Āʾīna-yi ḥaqq-
numā, 5. Risāla dar radd-i dībāča ka ʿālim-i naṣāra ka muṣannif-i Kitāb-i Āʾīna-yi ḥaqq-numā ast 
baʿd az dīdan-i Kitāb-i Miṣqal dar radd-i Āʾīna-aš, 6. Lamaʿāt-i malakūtīya. 

5  Die Lawāmiʿ-i rabbānī sind auch unter folgenden Titeln bekannt: al-Lawāmiʿ ar-rabbānīya fī 
radd aš-šubha an-naṣrānīya oder Lawāmiʿ al-ilāhīya. Siehe auch Ch.A. Storey, Adabīyāt-i fārsī 
bar mabnā-yi taʾlīf-i istūrī, tarǧamah-i Bregel, mutarǧimān-i Yaḥya Āryanpūr, Sīrus Īzadī [wa] 
Karīm Kišāwarz 1-2, ed. A. Munzawī, Teheran 1362/1983 (= Adabīyāt), Bd. 1, S. 180, Nr. 
55; Āġā Buzurg aṭ-Ṭihrānī, ad-Ḏarīʿa ilā taṣānīf aš-šīʿa 1-25, Beirut 1403-06/1983-86 (= 
Ḏarīʿa), Bd. 8, S. 366-7, Nr. 490; M.ʿA. Rawżātī (ed.), Fihrist-i kutub-i ḫaṭṭī-yi kitābḫānahā-yi 
Iṣfahān 1-, Isfahan 1382-/1341-/[1962-], S. 177-81; Sayyid Aḥmad ʿAlawī, Miṣqal-i ṣafāʾ dar 
taǧlīya wa taṣfīya-yi Āʾīna-yi ḥaqq-numā, ed. Ḥ.N. Iṣfahānī, Qom 1415/1373/1994, S. 101, 
Nr. 32; al-Laǧna al-ʿilmīya fī muʾassassat al-Imām aṣ-Ṣādiq, Muʿǧam at-turāṯ al-kalāmī. 
Muʿǧam yatanāwalu ḏikr asmāʾ al-muʾallafāt al-kalāmīya (al-maḫṭūṭāt wa al-maṭbūʿāt) ʿabra al-
qurūn wa al-maktabāt allatī tatawaffiru fīhā nusaḫuhā 1-5, Qom 1423/2002 (= Muʿǧam), Bd. 
4, S. 574, Nr. 10208 sowie E.G. Browne, A Literary History of Persia 1-4, London 1902-28, 
Bd. 4, S. 421; A. Munzawī, Fihristwāra-yi kitābhā-yi fārsī 1-, Teheran 1374-/1995-96-, Bd. 9, 
S. 501 (die beiden Letzteren machen teilweise falsche Angaben). 

6  L. Bianconi, Viaggio in Levante de Pietro Della Valle, Florenz 1942, S. 356; E. Rossi, Elenco dei 
manoscritti persiani nella Biblioteca Vaticana, Vatikanstadt 1948, S. 36-8; F. Richard, „Catholi-
cisme et Islam chiite au « grand siècle ». Autour de quelques documents concernant les 
Missions catholiques au XVIIème siècle“, Euntes Docete. Commentaria Urbaniana 33 (1980), 
S. 383. Bis Anfang des 20. Jhdts. hielt sich die mittlerweile falsifizierte These, dass es sich 
bei ʿAlawīs Polemik um eine Erwiderung auf Jerónimo Xaviers christliche Apologie Āʾīna-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  275 

nach seiner Rückkehr nach Italien 1626 den Titel Epistola ad nobilem Persam: De 
quibusdam controversiis fidei gab, war wiederum ein religiöses Streitgespräch zwi-
schen katholischen und schiitischen Vertretern im Frühjahr 1030/1621 in Isfa-
han.7 Im Mittelpunkt dieses Beitrags steht zum einen der historische Kontext die-
ses Disputs, der indirekt als Auslöser für ʿAlawīs Beschäftigung mit dem Christen-
tum und seinen normativen Quellen in den 1030er/1620er Jahren angesehen 
werden kann. 

Zum anderen widme ich mich in diesem Beitrag der Rezensionsgeschichte von 
ʿAlawīs Lawāmiʿ-i rabbānī und ihrer Quellenlage. Dazu werde ich eine Be-
standsaufnahme der mir zugänglichen Textzeugen von ʿAlawīs Replik durchfüh-
ren und ihre Beziehungen zueinander prüfen. Die Lawāmiʿ-i rabbānī sind in elf 
Handschriften überliefert, deren Datierung sich über rund 200 Jahre erstreckt. 
Trotz gegenteiliger Bekundungen ist das Autograph offenbar nicht überliefert oder 
zumindest verschollen.8 Sechs der elf überlieferten Manuskripte befinden sich in 
nahöstlichen, vorwiegend iranischen Beständen, die anderen fünf Handschriften 
lagern in europäischen Bibliotheken. Für meine Untersuchung konnte ich acht 
der elf Manuskripte sowie zwei Drucke heranziehen, die aber Transkripte jeweils 
einer Handschrift darstellen und keinen wissenschaftlichen Anforderungen an ei-
ne Edition genügen. Eine kritische Edition des Texts steht also noch aus. 

                                                                                                                                                                                                                          

yi ḥaqq-numā handele, vgl. dazu S. Lee, Controversial Tracts on Christianity and Mohammeda-
nism. By the late Rev. Henry Martyn ... and some of the most eminent Writers of Persia translated 
and explained: To which is appended an additional Tract on the same Question; And, in a Preface, 
some Account given of a former Controversy on this Subject, with Extracts from it, Cambridge 
1824, S. xli-xlii; Ch. Rieu, Catalogue of the Persian Manuscripts in the British Museum 1-3, 
London 1879-83, Bd. 1, S. 2829, Add. 25,857; Browne, Literary History 4, S. 421; E. Blo- 
chet, Catalogue des manuscrits persans de la Bibliothèque nationale 1-4, Paris 1905-34, Bd. 1,  
S. 34-5, Nr. 54. – Jüngst griff A. Amanat dies fälschlicherweise wieder auf, indem er ʿAlawīs 
Replik Lawāmiʿ-i rabbānī auf die portugiesischen Jesuiten in Goa bezog, vgl. „Mujtahids and 
Missionaries. Shīʿī responses to Christian polemics in the early Qajar period“, in Religion 
and Society in Qajar Iran, ed. R. Gleave, London 2004, S. 253; leicht veränderter Nachdruck 
in ders., Apocalyptic Islam and Iranian Shiʿism, London 2009, S. 134. 

7  Della Valles Risāla ist in den beiden Hss. Vat. Pers. 7 und 8¹ in der Biblioteca Apostolica 
Vaticana in Rom überliefert. Erstere umfasst 18 Folien ohne Kolophon, die Letztere zählt 
41 Folien (eine Seite jeweils unbeschrieben) ebenfalls ohne Kolophon. Für eine Beschrei-
bung der Manuskripte vgl. Rossi, Elenco, S. 32-3. Vermutlich handelt es sich bei Hs. Vat. 
Pers. 8¹ um eine Kopie von Hs. Vat. Pers. 7, zu der parallel eine Übersetzung angefertigt 
werden sollte. Sie ist weitgehend mit Hs. Vat. Pers. 7 identisch, deren Korrekturen und 
Marginalien jedoch in Hs. Vat. Pers. 8¹ meist fehlen, vgl. dazu die Marginalien in Hs. Vat. 
Pers. 7, Fol. 5a, 8a, 11b, 12a, 16a. Aufgrund der fehlerhaften Nummerierung der Blätter 
beziehe ich mich in diesem Beitrag auf eine eigene fortlaufende Foliennummerierung. Zu 
einer ursprünglich von Della Valle geplanten Veröffentlichung des persischen Originals mit 
lateinischer Übersetzung in Italien scheint es jedoch vor seinem Tod nicht mehr gekom-
men zu sein, vgl. Bianconi, Viaggio, S. 356. 

8  Corbin behauptete, ʿAlawīs Autograph entdeckt zu haben, ohne allerdings den Fundort zu 
nennen, vgl. Corbin, „Annuaire 1976-1977“, S. 170. Auch Rawżātī ging davon aus, im Be-
sitz des Autographen zu sein, was aber als unwahrscheinlich gelten kann, wie weiter unten 
gezeigt wird. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 276 

Obwohl ich in meiner Untersuchung die gegenseitigen Beziehungen der Hand-
schriften herausarbeiten konnte, war es mir mangels entsprechender Indizien nicht 
möglich zu entscheiden, ob Lawāmiʿ-i rabbānī in verschiedenen Rezensionen ʿAla- 
wīs vorliegt. Da hierfür keine Nebenüberlieferung belegt ist, muss offen bleiben, 
welche Teile der Manuskripte tatsächlich auf den Verfasser zurückgehen. Mögli-
cherweise liefern die Handschriften, die mir nicht zugänglich waren, hierfür An-
haltspunkte. In der folgenden Tabelle führe ich alle mir bekannten Manuskripte 
und Drucke von ʿAlawīs Polemik sowie deren Abkürzungen und Einteilungen in 
Handschriftengruppen auf, die ich in diesem Beitrag verwende:9 

Ab-
kürzung 

Signatur/ 
Bezeichnung 

Aufbewahrungsort/ Hg. 
Datierung/ 

Kolophon (Kol.) 
Handschriften 
(Hss.)-Gruppe 

Herangezogene Handschriften 

C1 Hs. Dd.6.83 Cambridge University 
Library 

5. Šaʿbân 1031/ 15.
Juni 1622 (Kol.) 

Hss.-Gruppe 1/1 

C2 Hs. Ll.6.29 Cambridge University 
Library 

5. Šaʿbân 1031/ 15.
Juni 1622 (Kol.) 

Hss.-Gruppe 1/1 

V Hs. Vat. Pers. 
11 

Biblioteca Apostolica 
Vaticana, Rom 

5. Ramażân 1031/ 14.
Juli 1622 (Kol.) 

Hss.-Gruppe 1/2 

M1 Hs. Marʿašî 
8998 

Kitâbḫâna-yi Buzurg 
Âyatullâh Marʿašî Naǧa-
fî, Qom 

Vermerk von 
1107/1696; 18. Šawwâl 
1117/ 2. Februar 1706 
(Kol.) 

Hss.-Gruppe 1/3 

P Hs. Suppl. 
persan 10 

Bibliothèque nationale 
de France, Paris 

1058/1648 (nur Jahres-
zahl) 

Hss.-Gruppe 2 

E Hs. Árabe 
1622 

Real Biblioteca del Mo-
nasterio San Lorenzo de 
El Escorial, bei Madrid 

1058/1648 (nur Jahres-
zahl) 

Hss.-Gruppe 2 

M2 Hs. Marʿašî 
75911 

Kitâbḫâna-yi Buzurg 
Âyatullâh Marʿašî Naǧa-
fî, Qom 

Widmung an Mîrzâ 
Muḥammad Amîn 
(Kol. nicht entziffer-
bar) 

Hss.-Gruppe 3/1 

M3 Hs. Marʿašî 
2400 

Kitâbḫâna-yi Buzurg 
Âyatullâh Marʿašî Naǧa-
fî, Qom 

Widmung an Schah 
Ṣafî (reg. 1039-52/ 
1629-42); Vermerk von 
1195/1780-81; 8. Ra-
mażân 1204/ 22. Mai 
1790 (Kol.) 

Hss.-Gruppe 3/2 

9  Alle Referenzen zu ʿAlawīs Polemik gebe ich in diesem Beitrag nach der Abkürzung der 
jeweiligen Handschrift bzw. des Drucks an, gefolgt von der Folien- bzw. Seitenzahl und der 
Zeilenangabe (z.B. V 179b:4 = Hs. Vat. Pers 11, Fol. 179b, Zeile 4). Von den von mir he-
rangezogenen Handschriften konnte ich Hss. Dd.6.83 und Ll.6.29 im Original berücksich-
tigen, die restlichen Manuskripte lagen mir in schwarz-weißer Reproduktion vor.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  277 

Ab-
kürzung 

Signatur/ 
Bezeichnung 

Aufbewahrungsort/ Hg. 
Datierung/ 

Kolophon (Kol.) 
Handschriften 
(Hss.)-Gruppe 

Nicht zugängliche Handschriften 

R Hs. Rawżâtî ursprünglich Privatbesitz 
von Muḥammad ʿAlî 
Rawżâtî, Isfahan 

(kein Kol.) möglicherweise 
Hss.-Gruppe 3/1 

N Hs. Naǧaf 
3192 

Kitâbḫâna-yi Ḥusainîya-
yi Šûštarîhâ, Nadschaf 

1230/1814-15 (Kol.)  

Ra Hs. Rašt Maktabat Ǧamʿîyat Našr 
at-Ṯaqâfa, Rascht 

1233/1817-18  

Drucke 

L [Auszüge aus 
Hs. Ll.6.29] 

Samuel Lee (ed.), Cam-
bridge10 

1824  

S [Hs. Suppl. 
persan 10] 

Ḥasan Saʿîd (ed.), Tehe-
ran11 

1406/1985-86  

Nach den Lawāmiʿ-i rabbānī verfasste ʿAlawī fünf weitere Schriften unterschiedli-
chen Umfangs – davon eine auf Arabisch und vier auf Persisch –, in denen er sei-
ne Auseinandersetzung mit den jüdisch-christlichen Offenbarungsschriften fort-
setzt. Der arabische Logogriph Luġaz-i Lawāmiʿ-i rabbānī zu seiner gleichnamigen 
Polemik entstand vermutlich ebenfalls 1031/1621-22.12 Im folgenden Jahr 1032/ 
1622 widerlegte ʿAlawī in seiner zweiten antichristlichen Polemik Miṣqal-i ṣafāʾ dar 
taǧlīya wa taṣfīya-yi Āʾīna-yi ḥaqq-numā eine Kurzfassung (muntaḫab) der persischen 
Apologie des Christentums Āʾīna-yi ḥaqq-numā aus dem Jahr 1609.13 Diese 
stammt aus der Feder des portugiesischen Jesuiten Jerónimo Xavier (1549-1617), 
einem Missionar am Hof der indischen Moguln.14 Vermutlich erreichte eine Ko-
                                                                                          
10  Lee, Controversial Tracts, S. i-cxxvii. 
11  Sayyid Aḥmad ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, in Dāʾirat al-maʿārif-i Qurʾān-i karīm 2, ed. Ḥ. 

Saʿīd, Teheran 1406/1985-86, S. 20-183. 
12  A. Ḥusainī (ed.), at-Turāṯ al-ʿarabī fī ḫizānat maḫṭūṭāt maktabat Āyat Allāh al-ʿUzmā al-Marʿašī 

an-Naǧafī 1-6, Qom 1414/1993-94, Bd. 4, S. 400. Eine Beschreibung der einzig bekannten 
Hs. Marʿašī 75912 findet sich in ders. (ed.), Fihrist-i kitābḫāna-yi ʿummūmī-yi Ḥażrat Āyat 
Allāh al-ʿUzmā Naǧafī Marʿašī 1-, Qom 1354-/1975-76-, Bd. 19, S. 404, Nr. 7591/2. 

13  Zu Miṣqal-i ṣafāʾ vgl. Adabīyāt, Bd. 1, S. 180, Nr. 55; Ḏarīʿa, Bd. 21, S. 130-1, Nr. 4275; 
Rawżātī, Fihrist-i kutub, Bd. 1, S. 173-4; Richard, „Catholicisme“, S. 383-96; H. Corbin, 
„Aḥmad ʿAlawī“, in EIr, Bd. 1, S. 645-6; Munzawī, Fihristwāra, Bd. 9, S. 531-2; Muʿǧam, 
Bd. 5, S. 136, Nr. 10872. Ḥ.N. Iṣfahānī legte 1415/1994 eine Edition des Texts vor, vgl. 
ʿAlawī, Miṣqal-i ṣafāʾ. 

14  Zu Xavier vgl. J. Flores, „Two Portuguese Visions of Jahangir’s India: Jerónimo Xavier and 
Manuel Godinho de Erédia“, in Goa and the Great Mughal, ed. J. Flores/N.V. e Silva, Lon-
don 2004, S. 48-56. Zu Āʾīna-yi ḥaqq-numā und Xaviers theologische Schriften vgl. A. 
Camps, „Jerome Xavier S.J. and the Muslims of the Mogul Empire: Controversial Works 
and Missionary Activity“, Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft Suppl. 6 (1957), S. 16-22; 
ders., „Persian Works of Jerome Xavier, a Jesuit at the Mogul Court“, Islamic Culture 35 
(1961), S. 169-71. Zu Xaviers Übersetzergehilfen vgl. A. Camps, „ʿAbd al-Sattār Lāhūrī“, in 
EIr, Bd. 1, S. 167. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 278 

pie dieser Apologie das Safawidenreich als Geschenk des Moguls Ǧahāngīr (reg. 
1013-37/1605-27)15 an Schah ʿAbbās I. (reg. 996-1038/1588-1629)16 und wurde 
ʿAlawī dank der unbeschuhten Karmeliter in Isfahan zugänglich.17 

ʿAlawīs Widerlegung Miṣqal-i ṣafāʾ, die offenbar eine stärkere Verbreitung als 
seine Lawāmiʿ-i rabbānī erfuhr, rief auf christlicher Seite zahlreiche Gegenwiderle-
gungen hervor.18 Auf eine davon reagierte ʿAlawī selbst mit seiner Risāla dar radd-i 
dībāča ka ʿālim-i naṣāra ka muṣannif-i Kitāb-i Āʾīna-yi ḥaqq-numā ast baʿd az dīdan-i 
Kitāb-i Miṣqal dar radd-i Āʾīna-aš, die sich gegen einen gewissen „Pādirī Mīmīlād“ 
richtet, deren Datierung aber nicht bekannt ist.19 Zudem erfahren wir in ʿAlawīs 
Miṣqal-i ṣafāʾ, dass er neben seiner Widerlegung Lawāmiʿ-i rabbānī noch eine wei-
tere Polemik, Ṣawāʿiq-i raḥmān dar radd-i maẕhab-i yahūdān, gegen das Judentum 
schrieb.20 

Die Datierung dieser antijüdischen Polemik, die handschriftlich nicht belegt ist, 
muss entsprechend früher als Miṣqal-i ṣafāʾ, also vor 1032/1622 angesetzt wer-
den.21 Dass ʿAlawī in Lawāmiʿ-i rabbānī hingegen nicht auf Ṣawāʿiq-i raḥmān ver-
weist, könnte dafür sprechen, dass er seine Widerlegung des Judentums zwischen 
Muḥarram 1031/ November-Dezember 1621 und 1032/1622 fertigstellte. Vermut-

15  A.S. Bazmee Ansari, „Djahāngīr“, in EI, Bd. 2, S. 379-81. 
16  R.M. Savory, „ʿAbbās I“, in EI, Bd. 1, S. 7-8; ders., „ʿAbbās I“, in EIr, Bd. 1, S. 71-5; A. 

Newman, Safavid Iran: Rebirth of a Persian Empire, London 2006, S. 50-72. 
17  R.E. Waterfield, Christians in Persia: Assyrians, Armenians, Roman Catholics and Protestants, 

London 1973, S. 62-3; R. Gulbenkian, „The Translation of the Four Gospels into Persian“, 
Neue Zeitschrift für Missionswissenschaft 37 (1981), S. 38; leicht veränderter Nachdruck in 
ders., Estudos Históricos, Lissabon 1995, Bd. 3, S. 83. 

18  Eine Aufzählung der Titel bietet F. Richard, „L’apport des missionnaires européens à la 
connaissance de l’Iran en Europe et de l’Europe en Iran“, in Etudes safavides, ed. J. Cal-
mard, Paris/Teheran 1993, S. 260-2. Siehe auch G. Graf, Geschichte der christlichen arabischen 
Literatur 1-5, Vatikan 1944-53, Bd. 4, S. 252-3, sowie M. Steinschneider, Polemische und apo-
logetische Literatur in arabischer Sprache zwischen Muslimen, Christen und Juden, nebst Anhängen 
verwandten Inhalts, Leipzig 1877, S. 16-7. Zur Widerlegung des Jesuiten Aimé Chézaud 
Māsiḥ-i Miṣqal-i ṣafāʾ-i Āʾīna-yi ḥaqq-numā, die sich unter Hs. III.F.29 in der Biblioteca Na-
zionale, Neapel, befindet (vgl. A.M. Piemontese, Catalogo dei manoscritti persiani conservati 
nelle biblioteche d’Italia, Rom 1989, Nr. 234, S. 201-4), vgl. Richard, „Catholicisme“, S. 383-
96; ders., „Le Père Aimé Chézaud controversiste et ses manuscrits persans“, Nāmeh-ye 
Bahārestān 6-7 (1385-86/2005-06), S. 7-18. 

19  Die einzig bezeugte Handschrift befindet sich unter Hs. Faiẓīya 1393 in der Kitābḫāna-yi 
Madrasa-yi Faiẓīya, Qom. Ḥ.N. Iṣfahānī legte 1415/1994 eine Edition des Texts vor, vgl. 
ʿAlawī, „Risāla dar radd-i dībāča ka ʿālim-i naṣāra ka muṣannif-i Kitāb-i Āʾīna-yi ḥaqq-
numā ast baʿd az dīdan-i Kitāb-i Miṣqal dar radd-i Āʾīna-aš“, veröffentlicht als Anhang mit 
eigener Seitennummerierung in ʿAlawī, Miṣqal-i ṣafāʾ. 

20  Zu den Verweisen auf Lawāmiʿ-i rabbānī vgl. ʿAlawī, Miṣqal-i ṣafāʾ, S. 157:9, 186:12, 189:12, 
198:10, 231:5, 261:5 und 264:2 sowie zu Ṣawāʿiq-i raḥmān vgl. a.a.O., S. 215:17-8, 232:23 
und 264:2. Im Prolog von Miṣqal-i ṣafāʾ erläutert ʿAlawī, dass er in Lawāmiʿ-i rabbānī die 
Fälschung der Evangelien und in Ṣawāʿiq-i raḥmān die der Tora, Psalmen und übrigen altte-
stamentlichen Bücher dargelegt habe, vgl. a.a.O., S. 115:13-8. 

21  Zu Ṣawāʿiq-i raḥmān vgl. Ḏarīʿa, Bd. 15, S. 94, Nr. 261; A.-H. Hairi, „Reflections on the 
Shiʿi Responses to Missionary Thought and Activities in the Safavid Period“, in Etudes sa-
favides, ed. J. Calmard, Paris/Teheran 1993, S. 156; Muʿǧam, Bd. 4, S. 172, Nr. 8352.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  279 

lich verfasste ʿAlawī innerhalb von rund zwei Jahren zunächst Lawāmiʿ-i rabbānī 
mit dem entsprechenden Logogriphen, dann Ṣawāʿiq-i raḥmān und schließlich 
Miṣqal-i ṣafāʾ. ʿAlawīs letzte bekannte Auseinandersetzung mit dem Christentum, 
Lamaʿāt-i malakūtīya, ist ein Kommentar, der in der einzig bezeugten Handschrift 
auf Šawwāl 1034/ Juli 1625 datiert ist und Aussagen des Korans und der Evangeli-
en gegenüberstellt.22 

Römisch-katholische Ordensleute in Isfahan 

Die Konzentration an polemischen Schriften ʿAlawīs gegen Juden und Christen 
1031-34/1621-25 findet ihren Widerhall im damaligen politischen Kontext des Sa-
fawidenreichs.23 Zu dieser Zeit waren seit rund zwei Jahrzehnten katholische Or-
densmänner verschiedener europäischer Provenienz in der Hauptstadt Isfahan 
präsent.24 Bereits 1603 hatten sich dort portugiesische Augustiner niedergelassen, 
auf die unbeschuhte Karmeliter (1607) und französische Kapuziner (1628), später 
auch Jesuiten (1653) und Dominikaner (1684), folgten.25 Ziel ihrer Missionen war 

                                                                                          
22  Die Lamaʿāt-i malakūtīya sind auch unter folgenden Titeln bekannt: Lamʿa-yi malakūtīya/ 

lāhūtīya/ ilāhīya/ qudsīya. Eine Beschreibung der Hs. Marʿašī 75913 der Kitābḫāna-yi Bu-
zurg Āyatullāh Marʿašī Naǧafī, Qom, findet sich in Ḥusainī, Fihrist-i kitābḫāna, Bd. 19, S. 
405, Nr. 7591/3. Vgl. dazu auch Munzawī, Fihristwāra, Bd. 9, S. 499. R. Ǧaʿfariyān legte 
1373/1994 eine Edition des Texts vor, vgl. Sayyid Aḥmad ʿAlawī, „Lamaʿāt-i malakūtīya“, 
in Mirās-i islāmī-yi Irān 3, ed. R. Ǧaʿfariyān, Teheran 1373/1994, S. 727-50. 

23  In diesem Beitrag beschränke ich mich auf die Isfahaner Christen. Der Karmeliter John 
Thaddeus berichtete 1624 auch von „Jews in fairly large numbers, who had, and still have, 
their synagogues“, vgl. A Chronicle of the Carmelites in Persia and the Papal Mission of the 
XVIIth and XVIIIth Centuries 1-2, London 1939 (= Chronicle), Bd. 1, S. 158, Anm. 1. Ein 
solches Umfeld könnte Anreiz für ʿAlawī gewesen sein, sich auch mit dem jüdischen 
Glauben in seiner Polemik Ṣawāʿiq-i raḥmān zu befassen. – Zur Stellung von Nicht-
Muslimen im Safawidenreich, vgl. R.M. Savory, „Relations between the Safavid State and 
its Non-Muslim Minorities“, Islam and Christian-Muslim Relations 14 (2003), S. 435-58. 

24  Zur Geschichte römisch-katholischer Orden im Iran vgl. die Beiträge von F. Richard, „Un 
lectionnaire persan des Évangiles copié en Crimée en 776H./1374“, Studia Iranica 10 
(1981), S. 225-45; ders., „L’apport des missionnaires“. Allg. zur christlichen Missionsge-
schichte im Iran vgl. Y. Armajan, „Christianity. VIII. Christian Missions in Persia“, in EIr, 
Bd. 5, S. 544-7; A. Camps, „Iran. V. Neuere Kirchengeschichte: 2. Römisch-katholische 
Kirche“, in LThK, Bd. 5, Sp. 581-2; F. Richard, „Iran. IV. Religionsgeschichte. 3. Christen-
tum“, in RGG, Bd. 4, Sp. 226-7; Waterfield, Christians in Persia, S. 57-84; R. Matthee, 
„Christians in Safavid Iran: Hospitality and Harassment“, Studies on Persianate Societies 3 
(1384/2005), S. 1-42; Q. Āryān, „Christianity. VI. In Persian Literature“, in EIr, Bd. 5, S. 
539-42; ders., Čihra-yi Masīḥ dar adabiyāt-i fārsī, Teheran 1369/1990. 

25  Zum Augustiner-Konvertiten ʿAlī Qulī Ǧadīd al-Islām vgl. F. Richard, „Un augustin portu-
gais renégat apologiste de l’Islam chiite au début du XVIIIe siècle“, Moyen Orient & Océan 
Indien/ Middle East and Indian Ocean 1 (1984), S. 73-85; Hairi, „Reflections“, S. 160-3. Zu 
den Karmelitern vgl. Chronicle; F. Richard, „Carmelites in Persia“, in EIr, Bd. 4, S. 832-4. 
Aufschlussreich für die diplomatische Rolle der Karmeliter in Isfahan ist die Edition von 
170 Briefen des Heiligen Stuhls, europäischer Fürsten und Könige sowie Schah ʿAbbās I., 
die sich unter Hs. III.F.30 in der Biblioteca Nazionale, Neapel, befinden (vgl. Piemontese, 
Catalogo, Nr. 235, S. 204-10), in Asnād-i pādiriyān-i karmilī bāzmānda az ʿaṣr-i Šāh ʿAbbās Ṣa-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 280 

es unter anderem, den katholischen Glauben unter den Muslimen zu verbreiten 
und zugleich die orientalischen Kirchen in eine Union mit der römisch-
katholischen Kirche zu führen. 

Als Schah ʿAbbās I. die katholischen Missionare Anfang des 11./ Ende des 16. 
Jhdts. in das Safawidenreich eingeladen hatte, verband er dies mit politischem 
Pragmatismus.26 Er hoffte auf eine strategische Allianz mit dem Papst und den eu-
ropäischen Fürsten- und Königshöfen gegen die verfeindeten Türken und Mam-
luken. Entsprechend fungierten die Ordensleute in Isfahan nicht nur als Reprä-
sentanten ihrer Orden und der römischen Kirche, sondern auch als Diplomaten, 
die den Kontakt des Schahs zu den Höfen ihrer Heimatländer aufrechterhalten 
sollten. Aus diesem Grund räumte Schah ʿAbbās I. ihnen weitgehende Privilegien 
zur Gründung von Ordensniederlassungen und zur Pflege ihrer Kulthandlungen 
in Isfahan ein.27 

Mit der Verschlechterung der politischen Beziehungen zwischen dem Schah 
und den katholischen Ländern Europas wandelte sich auch das Klima relativer re-
ligiöser Toleranz und Pluralität in der Safawidenhauptstadt, von dem die Or-
densmänner bislang profitieren konnten.28 Als alle Bemühungen um ein Bündnis 
zwischen Schah ʿAbbās I. und den europäischen Herrschern gegen die Türken bis 
Ende der 1010er/1600er Jahre gescheitert waren,29 entwickelten sich die expandie-
renden europäischen Mächte selbst zur Bedrohung safawidischer Interessen. Be-
zeichnend hierfür ist der Konflikt um die Insel Hormuz im Persischen Golf, die 
die Safawiden schließlich 1031/1622 mit englischer Unterstützung von dessen Ri-
valen Portugal einnehmen konnten.30 Innenpolitisch gerieten die armenischen 

fawī (Remained Documents of Carmilite Padres Since Shah Abbas Era), ed. M. Sutūdih in Zu-
sammenarbeit mit Ī. Afšār, Teheran 1383/2004 (= Asnād). Zur Kapuzinermission vgl. F. 
Richard, „Capuchins in Persia“, in EIr, Bd. 4, S. 786-8, bes. zu Raphaël du Mans (1613-96) 
und seinen Missionsbeschreibungen vgl. ders., „Du Mans“, in EIr, Bd. 7, S. 571-2; ders., 
Raphaël du Mans missionnaire en Perse au XVIIe s. 1-2, Paris 1995. Zur Jesuitenmission vgl. 
a.a.O., Bd. 2, S. 201-57, zum Jesuiten Aimé Chézaud (1604-64) vgl. ders., „Le Père Aimé 
Chézaud“. Zu den Dominikanern vgl. Ambrosius Eszer, „Sebastianus Knab O.P. Erzbi-
schof von Naxiǰewan (1682-1690). Neue Forschungen zu seinem Leben“, Archivum Fratrum 
Praedicatorum 43 (1973), S. 273. 

26  Matthee, „Christians“, S. 21-3. 
27  F. Richard, „Les privilèges accordés aux religieux catholiques par les Safavides. Quelques 

documents inédits“, Dabireh 6 (1989), S. 167-82. Zur Gründung des Isfahaner Karmeliter-
konvents vgl. Chronicle, Bd. 2, S. 923. 

28  R.J. Abisaab, Converting Persia. Religion and Power in the Safavid Empire, London 2004, 
S. 79-81. 

29  Chronicle, Bd. 1, S. 163. 
30  Pietro Della Valle, Eines vornehmen Römischen Patritii Reiß-Beschreibung in unterschiedliche Thei-

le der Welt, nemlich in Türckey, Egypten, Palestina, Persien, Ost-Indien und andere weit entlegene 
Landschaften, samt einer ausführlichen Erzehlung aller Denck- und Merckwürdigster Sachen, so dar-
innen zu finden und anzutreffen, nebenst den Sitten und Gebräuchen dieser Nationen und anderen 
Dingen, dergleichen zuvor niemals von anderen angemercket und beschrieben worden. Erstlich von 
dem Authore selbst, der diese Reisen gethan, in Italianischer Sprach beschrieben und in vier- und 
fünffzig Send-Schreiben in vier Theile verfasset, nachgehends aus dieser in die Französische und Hol-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  281 

Christen ebenso wie die Ordensmänner in Isfahan in den 1030er/1620er Jahren 
unter Verdacht, sich illoyal zu Schah ʿAbbās I. zu verhalten und als fünfte Kolon-
ne der verfeindeten katholischen Portugiesen zu agieren. 

Christlich-muslimischer Religionsdisput 

In diesen Zeitraum fällt ein katholisch-schiitisches Streitgespräch im Frühjahr 
1030/1621 in Isfahan, das eine theologische Debatte um die „wahre“ Religion aus-
löste, die im 11./17. Jhdt. mittels zahlreicher polemischer und apologetischer 
Schriften von christlicher wie muslimischer Seite im Iran verstärkt geführt wur-
de.31 Aus diesem Streitgespräch, an dem Della Valle – wahrscheinlich aber nicht 
ʿAlawī – teilnahm, resultierte schließlich die christlich-apologetische Risāla des Ita-
lieners, die ʿAlawī wenige Monate später in Lawāmiʿ-i rabbānī zu widerlegen ver-
suchte. Neben diesen beiden Quellen dokumentieren Della Valles Reiseberichte 
Viaggi, die insgesamt 36 italienische Briefe von seinen Orientreisen umfassen, aus-
führlich die Umstände des Isfahaner Religionsgesprächs vom Frühjahr 1030/1621, 
namentlich das 14. Sendschreiben vom 24. September 1621 aus Isfahan und das 
17. Sendschreiben vom 29. November 1622 aus Combrù.32 

Seine fast zwölfjährige Reise durch den Orient, die Della Valle im Juni 1614 ur-
sprünglich als Pilgerfahrt ins Heilige Land angetreten hatte, führten den Laienka-

                                                                                                                                                                                                                          

ländische, anjezo aber auß dem Original in die Hoch-Teutsche Sprach übersetzet, mit schönen Kupffe-
ren geziert und vieren wohlanständigen Registeren versehen, ed. Johann-Hermann Widerhold, 
Genf 1674, S. 168; Abisaab, Converting Persia, S. 79-80; Matthee, „Christians“, S. 22. 

31  Einen Überblick dazu bieten Richard, „Catholicisme“; R. Pourjavady/S. Schmidtke, „Mus-
lim Polemics against Judaism and Christianity in 18th Century Iran. The Literary Sources 
of Āqā Muḥammad ʿAlī Bihbahānī’s (1144/1732-1216/1801) Rādd-i Shubuhāt al-Kuffār“, 
Studia Iranica 35 (2006), S. 71-6. Für christliche Widerlegungen des Islams im 17. Jhdt. vgl. 
Richard, „Catholicisme“; ders., „Trois conférences de controverse islamo-chrétienne en 
Géorgie vers 1665-1666“, Bedi Kartlisa 40 (1982), S. 253-9; ders., „Le Franciscain Domini-
cus Germanus de Silésie. Grammairien et auteur d’apologie en persan“, Islamochristiana 10 
(1984), S. 91-107; ders., „Le Père Aimé Chézaud“. Für schiitische Angriffe auf das Chri-
stentum im 17. Jhdt. vgl. Richard, „Trois conférences“; ders., „Un augustin portugais“; Hai-
ri, „Reflections“. Für das ausgehende 18. und 19. Jhdt. vgl. Amanat, „Mujtahids and Mis-
sionaries“, S. 247-69. Vgl. auch die Auflistung muslimischer Polemiken gegen das Christen-
tum verschiedener Jhdte. in Āryān, Čihra-yi Masīḥ, S. 156-62. 

32  Im Folgenden zitiere ich Della Valles Reiseberichte nach der weiter oben angeführten deut-
schen Ausgabe von 1674. In seinen 6. bis 18. Sendschreiben im dritten Teil widmet sich 
Della Valle ausführlich seinen Reisen durch das Safawidenreich. Vergleichsweise ziehe ich 
die jüngste vollständige Edition aus dem Italienischen heran: Pietro Della Valle, Viaggi di 
Pietro Della Valle, il pellegrino. Descritti da lui medesimo in lettere familiari all’erudito suo amico 
Mario Schipano. Divisi in tre parti. Cioè: la Turchia, la Persia e l’India. Colla vita e ritratto 
dell’autore 1-2, ed. G. Gancia, Brighton 1843. Daneben stütze ich mich auf einen Tage-
bucheintrag Della Valles in seinem Diario vom 14. September 1621. Diesen zitiere ich im 
Folgenden nach Rossi, Elenco, da keine Edition von Hs. Fondo Ottoboniano Latino 3382 
aus der Biblioteca Apostolica Vaticana in Rom vorliegt. Della Valles Risāla, die ebenfalls 
nicht ediert ist, zitiere ich nach den oben angeführten Hss. Vat Pers. 7 und 81. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 282 

tholiken aus einer aristokratischen römischen Familie durch den Nahen Osten, 
Persien und Indien.33 Von „some 61 books in Arabic, Persian and Turkish“ wird 
berichtet, die Della Valle währenddessen gesammelt und nach Europa gebracht 
haben soll.34 Auf seinen Reisen durch das Safawidenreich hielt sich Della Valle 
zweimal in Isfahan auf, nämlich vom Februar bis Dezember 1617 und vom De-
zember 1618 bis Oktober 1621.35 

Seine Idee, eine Gemeinde chaldäischer und nestorianischer Christen unter 
dem Schutz des Schahs in Isfahan zu gründen, ließen sich auch mit Unterstüt-
zung seiner Frau Maʿanī Ǧuwairī36 – Tochter eines Nestorianers und einer Arme-
nierin aus Bagdad – nicht realisieren.37 Während seiner Zeit in Isfahan freundete 
sich Della Valle mit den dortigen unbeschuhten Karmelitern, besonders dem 
Spanier und späteren Bischof von Isfahan John Thaddeus (1574-1633),38 und den 
Augustinern, darunter der Portugiese Manuel della Madre di Dio,39 an. Dabei 
verbrachte er im September 1621 auch „mehrere Tage“ im Isfahaner Karmeliter-
konvent.40 

Wie wir aus Della Valles Reiseberichten erfahren, ereignete sich das katholisch-
schiitische Streitgespräch zufällig und informell anlässlich eines Besuchs im Haus 
eines Isfahaner Schiiten zwischen dem 1. April und Ostern (11. April) 1621. Die-
sem „vornehmen persianischen Edelmann“41 namens Mīr Muḥammad ʿAbd al-
Wahhābī42 hatte Della Valle gemeinsam mit „seinem guten Freund“43 Manuel del-
la Madre di Dio bereits Ende März 1621 einen ersten Besuch abgestattet. Anfang 
April 1621 trafen die beiden Katholiken dann im Haus ʿAbd al-Wahhābīs, wie 
Della Valle zu Beginn seiner Risāla ausführt, auf „einige [schiitische] Theologen-

33  J. Gurney, „Della Valle“, in EIr, Bd. 7, S. 251-4; Chronicle, Bd. 1, S. 234-5. 
34  Chronicle, Bd. 1, S. 235. 
35  Gurney, „Della Valle“, in EIr, Bd. 7, S. 251-4. 
36  Gurney, „Della Valle“, in EIr, Bd. 7, S. 251-2. 
37  Andernorts wird Maʿanī Ǧuwairī, die Della Valle um 1616 heiratete, auch als „Assyrerin“ 

bzw. Chaldäerin beschrieben, vgl. Chronicle, Bd. 1, S. 234. 
38  Della Valle nennt John Thaddeus of S. Elisaeus (Johann Thaddäus, Spanier, in Persien حوان

genannt, vgl. Chronicle, Bd. 2, S. 920-34) vielfach in seinen Reiseberichten, vgl. Della Valle, 
Reiß-Beschreibung (Nummerierung der Sendschreiben in römischen Ziffern mit Datierung): 
VI. (24.8.1619), S. 4, 12, 15, 18, 20, 22-3; VII. (21.10.1619), S. 28-31; VIII. (4.4.1620),
S. 33, 36, 41-2, 44-50; IX. (20.6.1620), S. 56-9; X. (2.8.1620), S. 62; XI. (8.8.1620), S. 64-5, 
68-70; XII. (22.2.1621), S. 72-5, 84, 89; XIV. (24.9.1621), S. 110, 112, 123.  

39  Den Augustiner Manuel (Emanuel) della Madre di Dio nennt Della Valle in seinen Reise-
berichten, vgl. Reiß-Beschreibung: VII., S. 28; XI., S. 70; XIV., S. 116. 

40  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 118. 
41  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 116. Im Italienischen heißt es „persiano di qualità“, vgl. 

ders., Viaggi, S. 223. 
42  In den einschlägigen Ṭabaqāt-Werken findet sich kein Eintrag unter diesem Namen. Mög-

licherweise handelt es sich um einen Isfahaner Notablen, der keine bekannteren Schriften 
hervorbrachte und daher in den Ṭabaqāt-Werken unerwähnt bleibt. 

43  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 116. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  283 

schüler (ǧamʿī ṭālib-i ʿulamān)“44 sowie einen „Mīrzā“ und einen „Mullā“.45 Die 
Atmosphäre des Streitgesprächs beschreibt Della Valle wie folgt: 

„Denselben Tag / an welchem ich diesen Herrn [Mīr Muḥammad ʿAbd al-Wahhābī] be-
sucht / traff ich in seinem Hauß unterschiedliche andere Außländer46 / alles Leuthe von 
gutem Ansehen / an / welche für die lange Weile mit einander spracheten. Unter andern 
war ihrer Lehrer47 einer darbey / welcher das meiste geredt / nicht weiß ich / ob er eben 
so geschickt gewest / als viel Worte er gemacht. Nachdem wir uns nun mit ihnen in Ge-
spräch eingelassen / kamen wir alsobald / wie gemeiniglich der Gebrauch ist / von 
Glaubens-Sachen zu reden / worinnen die Persianer sehr neugierig seyn / und gern da-
von reden hören; ja sie lassen es mit grosser Gedult geschehen / wann man etwas wider 
sie redt / und sagen kein Wort darwider (…).“48 

Wie Della Valle berichtet, fand das Gespräch in persischer Sprache statt, die so-
wohl er als auch Manuel della Madre di Dio beherrschten. Der Inhalt des Disputs 
drehte sich um drei Themen, die „fast alle unsere [christlich-muslimischen] Strit-
tigkeiten in sich begreiffen“, nämlich (1) die Ablehnung Mohammeds und des 
Korans seitens der Christen bei gleichzeitiger Akzeptanz des Alten Testaments, (2) 
der Vorwurf der Muslime an die Christen, sie hätten die göttliche Offenbarung in 
den Evangelien verfälscht, (3) und die aus muslimischer Sicht angebliche Ikonola-
trie der Christen.49 

Nach diesem Streitgespräch entschloss sich Della Valle auf Gutheißen der Augu-
stiner, den schiitischen Gesprächspartnern die katholische Position zu den drei 
Streitfragen noch einmal ausführlich und auf Persisch in einem Traktat zu erläu-
tern, das er schließlich „in fünff / oder sechs Tagen“ vor Ostern (11. April) 1621 
fertigstellte.50 Seine Apologie ist also kein Produkt bloßer theoretischer Überlegun-
gen, sondern Ergebnis einer persönlichen Begegnung mit Andersgläubigen, die 
Della Valle von der Richtigkeit seines katholischen Glaubens überzeugen wollte. 

                                                                                          
44  Hss. Vat. Pers. 7, Fol. 1b:10 und 81 Fol. 1b:10; Rossi, Elenco, S. 32, Vat. Pers. 7. 
45  Hss. Vat. Pers. 7, Fol. 17b:5 und 81 Fol. 39b:9-10. 
46  Im Italienischen heißt es ebenfalls „diversi altri forestieri“, vgl. Della Valle, Viaggi, S. 224. 

Ich gehe davon aus, dass damit „fremde“ Perser gemeint sind, mit denen Della Valle nicht 
bekannt war. Weitere anwesende Europäer hätte Della Valle vermutlich – wie Manuel della 
Madre di Dio – namentlich aufgeführt. 

47  Im Italienischen heißt es „un dottor“, vgl. Della Valle, Viaggi, S. 224. Vermutlich handelt 
es sich um die gleiche Person, die weiter oben „Mullā“ und weiter unten „Doctor“ genannt 
wird. Die Identität dieses Schiiten ist unbekannt. Dafür, dass es sich um ʿAlawī gehandelt 
haben könnte, gibt es keine Anhaltspunkte. 

48  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 117. 
49  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 117. Diese drei strittigen Punkte zählt Della Valle auch zu 

Beginn seiner Apologie auf, vgl. Hss. Vat. Pers. 7, Fol. 1b:10-2a:5 und 81, Fol. 2b:1-7; Ros-
si, Elenco, S. 32. Zu Della Valles entsprechender Gliederung seiner Apologie in drei Kapitel 
vgl. [Referenzen beziehen sich auf Hss. Vat. Pers. 7/81]: erstes Kapitel 2b:4-10a:6/3b:9-
22b:5; zweites Kapitel 10a:7-14b:2/22b:6-33b:3; drittes Kapitel 14b:3-17a:9/33b:4-39b:4. 

50  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 117. Richards Angabe, Della Valle habe seine Risāla im 
November oder Dezember 1621 verfasst, trifft nicht zu, vgl. Richard, „Le Père Aimé 
Chézaud“, S. 13. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 284 

Della Valle traf jedoch auf die unerwartete Schwierigkeit, dass kein persischer Ko-
pist bereit war, seine islamkritische Schrift in professionelle Reinschrift zu setzen, 
bevor er den schiitischen Gelehrten seine Risāla übergeben wollte.51 Nachdem er 
nach monatelanger Suche schließlich einen Kopisten gefunden hatte, übergab Del-
la Valle fünf Monate später am Fest Kreuzerhöhung (14. September) 1621 ʿAbd al-
Wahhābī, dem Gastgeber des Streitgesprächs, seine Apologie. Die Übergabe der 
Risāla verband Della Valle mit dem Wunsch an ʿAbd al-Wahhābī, 

„dasselbe / nebenst seinem Doctor, zu lesen / und es den vornehmsten / und gelehrte-
sten in ihrem Gesetz zu weisen / welche ich auch / daß sie darauf antworten / und dar-
wider schreiben sollten / heraus gefordert / (…) [und diese Risāla habe ich] mit meiner 
eigenen Hand Unterschrifft / und auffgedrucktem gewöhnlichen Bettschafft eigenhändig 
überliefert / und ihn dabey mündlich sehr hoch gebetten / daß er dasselbe / wem er 
wollte / ja dem König [Schah] selbst / zu lesen geben wolle / welches ich mir für eine 
grosse Ehre halten würde.“52 

Della Valle zeigt hier ein ernsthaftes Interesse an einer theologischen Auseinan-
dersetzung mit den schiitischen Gelehrten, auch wenn sich seine Intention dem 
apologetischen Denken seiner Zeit entsprechend klar auf die Widerlegung des 
muslimischen Gesprächspartners richtete.53 Zugleich bemühte sich Della Valle, die 
Voraussetzung für einen Austausch zwischen Persern und Europäern zu schaffen, 
indem er „etliche Persianische Sachen in die Lateinische Sprach“ übersetzte, dar-
unter „Tacuim“ [Taqwīm] und „das Bekandtnus deß Glaubens der Persianer“, von 
denen der Karmeliter P. Visitator Vincent of S. Francis im September 1621 (unfer-
tige) Kopien nach Rom mitgenommen haben soll.54 Neben Della Valles Apologie 
muss spätestens 1032/1622 auch Xaviers Āʾīna-yi ḥaqq-numā aus dem Jahr 1609 in 
Isfahan bekannt gewesen sein, wie die Datierung von ʿAlawīs Replik Miṣqal-i ṣafāʾ 
zeigt. Della Valle kannte die Schrift des Jesuiten aus Indien 1030/1621 aber offen-
bar noch nicht, da er sich sicher wähnt, mit seiner Risāla die erste Widerlegung 
des Islams in persischer Sprache überhaupt verfasst zu haben.55 

Wenige Tage nach Übergabe seiner Risāla an ʿAbd al-Wahhābī reiste Della Valle 
am 1. Oktober 1621 aus Isfahan in Richtung Schiraz ab. Wie uns Della Valle rund 
ein Jahr später aus Combrù am Persischen Golf mitteilt, hatte kurz nach seiner 
Weiterreise ʿAbd al-Wahhābī vergebens versucht, ihn bei den Isfahaner Augusti-
nern zu erreichen, um ihm seine Risāla, versehen mit eigenen Kommentaren und 

51  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 117 
52  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 117. In seinem Diario erwähnt Della Valle die Übergabe 

seiner Apologie unter dem gleichen Datumseintrag, vgl. Rossi, Elenco, S. 33, Hs. Vat. Pers. 7. 
53  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 118. 
54  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 118; Chronicle, Bd. 2, S. 1026. Möglicherweise handelt es 

sich hierbei um Kopien des Almanachs (Taqwīm) von Naṣīr ad-Dīn aṭ-Ṭūsī von 672/1273-
74 und des anonymem Kitāb-i wāǧibāt-i żarūrīya über schiitische Glaubensgrundsätze (uṣūl 
ad-dīn), die in der Biblioteca Apostolica Vaticana, Rom, unter Hss. Vat. Pers. 123 und Barb. 
Orient. 1021 bzw. Vat. Pers. 83 überliefert sind, vgl. Rossi, Elenco, S. 39, 158-9 und 33-4. 

55  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 118. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  285 

Anmerkungen, „statt einer Antwort“ zurückzugeben.56 Eine ausführliche Replik 
von schiitischer Seite aus der Feder ʿAlawīs ließ aber nicht lange auf sich warten. 

Dank der Begegnung mit dem schottischen Reisenden George Strachan (Geor-
gius Strachanus)57 am 24. Oktober 1622 in Combrù erfuhr Della Valle von ʿAlawīs 
Lawāmiʿ-i rabbānī und erhielt sogar eine Kopie der Replik.58 Dieses Exemplar um-
fasste nach Della Valles Angaben „fünff und zwanzig Blätter“, während seine eige-
ne Risāla „nicht mehr als etwa zwey oder drey Blätter“ aufwies.59 Wahrscheinlich 
verstand Della Valle unter „Blatt“ eine Lage von etwa 8 Folien, so dass man auf 
rund 200 Folien für Lawāmiʿ-i rabbānī und rund 20 Folien für Della Valles Risāla 
käme, was der Größenordnung der überlieferten Manuskripte entspräche. 

Wie Della Valle von seinem schottischen Freund erfuhr, hatte seine Apologie 
während seiner Abwesenheit ein gewisses Aufsehen unter den Schiiten in Isfahan 
hervorgerufen. Offenbar sah sich der Gelehrte Mīr Dāmād (st. 1041/1631)60 aus 
den Reihen der hochrangigen schiitischen Kleriker veranlasst, seinen Cousin, 
Schwiegersohn und Schüler ʿAlawī mit der Widerlegung der Apologie Della Valles 
zu beauftragen.61 Della Valle schreibt: 

„Dieses Buch [ʿAlawīs Replik] / wie mir der Herr Strachanus erzehlte / war aus Befehl 
der vornehmsten von der Mahometische Sect / erst vor etlich wenig Monaten / zu einer 
Antwort auf die jenige Schrifft / welche ich vor etlicher Zeit geschrieben / und wider die 
Mahometaner / wegen etlicher strittigen Glaubens-Artikel heraus gegeben / zu Hispha-
hàn [Isfahan] offentlich außgangen. Ich erfreuete mich höchlich hierüber / daß mein 
Brief [Risāla] bey Hofe so grosses Wesen und Unruhe verursachet; und daß man / 
nachdem derselbe von ihren Gelehrten gelesen / und untersucht worden / aus einhelli-
gem Rath beschlossen / denselben bester massen zu beantworten. Es nennen die Persia-

                                                                                          
56  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 225-6. 
57  Della Valle stellt George Strachan, „mein schon vor vielen Jahrenher in Persien gewesener 

guter Freund und alter Bakandter“, als schottischen Reisenden vor, der am 24. Oktober 
1622 in Combrù zu ihm stieß, vgl. Reiß-Beschreibung, S. 222. Zu Strachans Reisen durch 
Persien vgl. G.L. Dellavida, George Strachan: Memorials of a Wandering Scottish Scholar of the 
Seventeenth Century, Aberdeen 1956, S. 40-72. 

58  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 225. Möglicherweise handelt es sich dabei um Hs. Vat. 
Pers. 11 (datiert auf den 5. Ramażān 1031/ 14. Juli 1622) aus der Biblioteca Apostolica Va-
ticana in Rom, die auf der letzten Folie den Vermerk „Disputa de Persiani contro li Chri-
stiani. Valle 52“ trägt. 

59  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 226. Im Italienischen heißt es ebenfalls „un libro formato 
che si stende in venticinque fogli simili“ bzw. „mia epistoletta che non occupò più di due 
o tre fogli di carta“, vgl. Della Valle, Viaggi, S. 445. 

60  Muḥammad Bāqir Dāmād b. Mīr Šams ad-Dīn Muḥammad Ḥusainī Astarābādī, vgl. A. 
Newman, „Dāmād, Mīr(-e),” in EIr, Bd. 6, S. 623-6; Abisaab, Converting Persia, S. 71-2; al-
Amīn ʿĀmilī, Aʿyān, Bd. 9, S. 189; Ḥurr al-ʿĀmilī, Amal, Bd. 2, S. 249-50, Nr. 734; Afandī, 
Riyāḍ, Bd. 5, S. 40-4; a.a.O., Bd. 7, S. 134; aṭ-Ṭihrānī, Ṭabaqāt, Bd. 5, S. 67-70. Von Mīr 
Dāmād berichten die Ṭabaqāt-Werke, dass er eine enge Verbindung zu Schah ʿAbbās I. und 
später Schah Ṣafī (reg. 1039-52/1629-42) gepflegt habe. 

61  Möglicherweise spielte auch der Schah hierbei eine Rolle. Unklar ist, von welcher Qualität 
die Beziehungen ʿAlawīs zu Schah ʿAbbās I. und den anderen schiitischen Klerikern wa-
ren. Richard bezeichnet ʿAlawī als „‘chapelain‘ (pish-namâz) de Shâh ʿAbbâs Ier“, nennt 
aber keine Quelle, vgl. Richard, „Le Père Aimé Chézaud“, S. 13. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 286 

ner ihr höchstes Oberhaupt ihrer Sect / in geistlichen Sachen / Mustehèd [muǧtahid]; 
welche Würde der Zeit der Mir Muhammèd Baqir,62 deß Königs nächster Anverwandter 
/ welcher ein betagter Mann war / und mir zu Hisphahàn bekandt gewest / vertritt (…). 
Auf dieses Manns hohes Ansehen nun / und mit dessen Gutheissen / wurde ein Lehrer 
/ Nahmens Amèh Ben Zeinel abedin, el Alevi [Aḥmad b. Zain al-ʿĀbidīn al-ʿAlawī], das 
ist / Ahmèd, des Zeinel abedin Sohn / und ein Alevi, (welches letzte Wort entweder ein 
Zunahme seines Stammes / oder ein Nahme seines Vatterlands gewest seyn mag) ver-
ordnet / meinen Brief zu widerlegen. Dieser war nun der Verfasser solcher Antwort / 
welche er mit zweyen Reimzeilen intitulirt hat Elluvamea errebbàni, Fi red scebeh el 
Nasràni [Lawāmiʿ-i rabbānī dar radd-i šubha-yi naṣrānī]; welches so viel gesagt ist / Der wi-
derstrahlende herrliche Glanz gegen den Nazarener [Hervorhebung Ed.]; oder mit einem 
Wort: Die Gegen-Antwort auf deß Nazareners Schrifft [Hervorhebung Ed.]; welchen Nah-
men sie zum öfftern den Christen geben.“63 

Wie Della Valle berichtet, wurde ʿAlawīs Widerlegung gezielt unter den Europä-
ern in Isfahan verbreitet, indem die schiitische Seite veranlasste, „[sie] in alle 
Buchläden zu Hisphahàn in grosser Menge außzutheilen / daß man dieselbe ver-
kauffen / und wann die Buchführer einen Francken [Europäer] vorbey gehen sa-
hen / ihme dieses Buch zu kauffen anbieten sollte; weil sie höchlich verlangeten / 
daß es allenthalben / insonderheit unter den Christen / bekandt werden möch-
te.“64 Diese gezielte Reaktion des schiitischen Klerus deutet daraufhin, dass 
ʿAlawīs Replik nicht allein Della Valle galt, sondern „das ganze Christenthumb 
bestreiten“65 sollte, einschließlich seiner Repräsentanten in den Isfahaner Augu-
stiner- und Karmeliterkonventen. 

Vor diesem Hintergrund ist auch verständlich, warum ʿAlawī den Namen seines 
Kontrahenten und den Titel seiner Vorlage in Lawāmiʿ-i rabbānī verschweigt und 
nur von „einem der europäischen Priester und Mönche (baʿżī az qissīsān wa 
rahbānān az farangiyān)“66 spricht, obwohl Della Valle Laienautor war. Anders als 
der Italiener hatte ʿAlawī offenbar kein Interesse an einer Fortführung der theolo-
gischen Debatte mit den christlichen Vertretern in Isfahan. Hingegen prophezeite 
Della Valle noch vor seiner Weiterreise nach Indien, dass „es nicht lang anstehen 
[werde] / daß diese [ʿAlawīs Lawāmiʿ-i rabbānī] ihre Antwort / beydes von mir / 
als andern / die verständiger sind als ich / dergestalt werde widerlegt werden.“67 
Eine solche Gegenwiderlegung Della Valles ist allerdings nicht bezeugt. 

62  Vermutlich handelt es sich um den oben erwähnten Muḥammad Bāqir Dāmād, genannt 
Mīr Dāmād. 

63  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 225. 
64  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 226. 
65  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 227. 
66  ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 20. Daneben findet sich eine allgemeine Anspie-

lung auf die Präsenz der Europäer (farangiyān, inglīz) in Isfahan, vgl. a.a.O., S. 145. Diese 
Anspielung geht auf einen Wortlaut zurück, der sich in Della Valles Apologie findet, vgl. 
Hss. Vat. Pers. 7 Fol. 11b:6-7 und 81 Fol. 26b:2-4. 

67  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 227 und 232. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  287 

Verhältnis zwischen Safawiden und Europäern 

Im Umgang mit den Europäern zeigte Schah ʿAbbās I. ein starkes Interesse an der 
christlichen Religion. Wie wir von dem Karmeliter Vincent of S. Francis in einem 
Brief vom 5. Juni 1621 erfahren, hatte der Schah kurz zuvor einen Religionsdisput 
abhalten lassen, zu dem er Vertreter der englischen East India Company sowie den 
spanischen Gesandten und Vincent of S. Francis als katholische Vertreter zur Au-
dienz lud.68 Mit dieser Form des vor dem Herrscher ausgetragenen Streitgesprächs 
zwischen verschiedenen religiösen Repräsentanten griff der Schah eine Tradition 
auf, die auch die indischen Moguln Akbar I. (reg. 963-1014/1556-1605)69 und 
Ǧahāngīr (reg. 1013-37/1605-27) pflegten.70 So befragte Schah ʿAbbās I. beide Sei-
ten zum Unterschied zwischen „Catholics and English“,71 besonders hinsichtlich 
(1) des Fastens, (2) des Kreuzzeichens und der Ikonolatrie, (3) des freien menschli-
chen Willens und (4) des Primats des römischen Bischofs.72 Dabei verstand der 
Schah es, konfessionelle Streitigkeiten zwischen den Europäern zu seinem politi-
schen Vorteil zu nutzen. 

Als es Anfang der 1030er/1620er Jahre zu Spannungen zwischen dem Safawi-
denreich und den expandierenden Europäern kam, wirkten sich diese auch auf die 
christlich-muslimischen Beziehungen aus.73 Bereits in der zweiten Jahreshälfte 
1621 nahmen die Konflikte zwischen Safawiden und Portugiesen um die Insel 
Hormuz zu.74 Gegen Ende des Jahres schloss der Schah ein Bündnis mit den Eng-
ländern – den Rivalen der katholischen Portugiesen im Indischen Ozean –, um die 
portugiesische Herrschaft über die Inseln Kefem und Hormuz sowie die Häfen der 
Portugiesen am Persischen Golf zu beenden.75 Um die Jahreswende 1621/22 ge-
lang es den Safawiden mit englischer Hilfe, die beiden Inseln zu erobern. Am 1. 
Mai 1622 übergaben die Portugiesen schließlich die bedeutende Festung Hormuz 
an die Safawiden.76 Diese politische und militärische Auseinandersetzung scheint 
sich auch unmittelbar auf das Verhältnis des Schahs zu den Ordensmännern in Is-
fahan ausgewirkt zu haben. 

                                                                                          
68  Chronicle, Bd. 1, S. 248-55; a.a.O., Bd. 2, S. 922-3; Asnād, Nr. 147, S. 199-215. – Vgl. hierzu 

auch Rudi Matthees Beitrag in diesem Band. 
69  F. Lehmann, „Akbar I“, in EIr, Bd. 1, S. 707-11. 
70  G.A. Bailey, „Between Religions: Christianity in a Muslim Empire“, in Goa and the Great 

Mughal, ed. J. Flores/N.V. e Silva, London 2004, S. 148-54. 
71  Chronicle, Bd. 1, S. 249. 
72  Chronicle, Bd. 1, S. 249-52. 
73  Vgl. hierzu auch Rudi Matthees Beitrag in diesem Band. 
74  Chronicle, Bd. 1, S. 258. 
75  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 111-4 und 166. Zuvor war es bereits am 27.12.1620 zu ei-

ner Seeschlacht zwischen der englischen und der portugiesischen Flotte gekommen, bei der 
die portugiesischen Schiffe fliehen konnten, vgl. a.a.O., S. 91-2 und 108. Zu den Vereinba-
rungen Schah ʿAbbās I. mit der englischen East India Company vgl. Chronicle, Bd. 1, S. 
259; Newman, Safavid Iran, S. 60-3. 

76  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 167-8 und 175; Chronicle, Bd. 1, S. 266-7. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 288 

Im August 1621 hatte sich bereits der Argwohn Schah ʿAbbās I. innenpolitisch 
gegen die christlichen Armenier in einer Kampagne zu deren Zwangsbekehrung 
zum Islam in 43 armenischen Dörfern um Isfahan entladen.77 Grund hierfür war 
der Verdacht des Schahs, die Armenier könnten eine zu enge Bindung zu den ka-
tholischen Ordensleuten entwickelt haben, die ihre Loyalität zum Schah infrage-
stelle.78 Darüberhinaus kam es im Frühjahr 1622 zu Übergriffen gegen die Or-
densniederlassungen der Augustiner und Karmeliter in Isfahan. Nachdem unter 
den Safawiden bekannt geworden war, dass John Thaddeus und die Karmeliter er-
folgreich unter Muslimen missioniert hatten, wurden fünf schiitische Konvertiten 
zum Christentum, darunter der Gärtner des Karmeliterkonvents, Elia, hingerich-
tet.79 Offenbar sollte dadurch ein Exempel statuiert werden.80 

Die Getreuen des Schahs wie auch „more than 200 (Mullas)“ aus dem schiiti-
schen Klerus waren empört über die christlichen Missionare und verlangten vom 
Schah die Todesstrafe für die Karmeliter.81 Daraufhin ließ „der König (…) die PP. 
Carmeliter / und alle / die im Kloster gewest / in Arest nehmen / und ihr ganzes 
Convent genau durchsuchen lassen / weil ihm von etlichen gesagt worden / daß 
viel Mahometaner / die sie zum Christlichen Glauben bekehret / darinnen verbor-
gen waren.“82 Zwar wurde der Hausarrest gegen die Karmeliter und Augustiner we-
nige Monate später im Oktober 1622 wieder aufgehoben,83 die Beziehungen der 
katholischen, häufig aus Portugal oder Spanien stammenden Ordensmänner zu 
Schah ʿAbbās I. waren aber nachhaltig gestört. Offenbar fürchtete der Schah eine 
Kollaboration der Missionare mit den verfeindeten Portugiesen, um seine christli-
chen Untertanen entlang konfessioneller Grenzen gegen ihn aufzubringen.84 

77  Chronicle, Bd. 1, S. 255-7 und 271. 
78  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 112-3. Zu den Armeniern unter safawidischer Herrschaft 

vgl. M. van Esbroek/H. Papazian, „Armenia and Iran. V. Accounts of Iran. VI. Armeno-
Iranian Relations in the Islamic Period. The Safavids and their successors“, in EIr, Bd. 2, S. 
471-5; V. Gregorian, „Minorities of Isfahan: The Armenian Community of Isfahan 1587-
1722“, Iranian Studies 7 (1974), S. 652-80. 

79  Während Della Valle vier Personen angibt, nennen John Thaddeus und Martino Garayza-
bal (Garazzabal, Ordensname: Prosper of the Holy Spirit) fünf Konvertiten (Elia, Chaffa-
dir, Alexander, Joseph, Hebrain), die ums Leben kamen, vgl. Della Valle, Reiß-Beschreibung, 
S. 167-8 und 194; Chronicle, Bd. 1, S. 259-66; a.a.O., Bd. 2, S. 925-6; Martino Garayzabal 
(Garazzabal), A briefe relation of the late martyrdome of fiue Persians conuerted to the Catholique 
faith by the reformed Carmelites, who remaine in the mission of Persia, with the King of Persia, in his 
citty of Haspahan. And of the increase of the Christian faith in those parts. Gathered out of the letters, 
which the Fathers labouring in the said mission, haue written vnto their generall: which letters are 
printed in the Italian and French, and are now translated into English for the good of the Church, 
Doway 1623; Asnād, Nr. 155-6 und 158, S. 223-46 und 248-9. 

80  Chronicle, Bd. 1, S. 261, Anm. 2. 
81  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 168; Chronicle, Bd. 1, S. 261. 
82  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 194. 
83  Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 194; Chronicle, Bd. 1, S. 265. 
84  Matthee, „Christians“, S. 23. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  289 

Dem schiitischen Klerus war der Einfluss der europäischen Ordensmänner auf 
Schah ʿAbbās I. schon länger ein Dorn im Auge. Die Verschlechterung der politi-
schen Beziehungen zwischen Safawiden und Portugiesen sowie die missionari-
schen Aktivitäten der Katholiken nutzten die schiitischen Kleriker, um den Kar-
melitern Proselytismus vorzuwerfen und sie beim Schah zu diskreditieren. Offen-
bar fürchteten sie um die muslimisch-schiitische Identität ihres Herrschers und 
den eigenen Machtbereich. Dies legt ein Bericht der Karmeliter nahe, der sich auf 
die Folgen des Streitgesprächs Della Valles mit den schiitischen Gelehrten vom 
April 1621 in Isfahan bezieht: 

„One reason for the severity [of the Mullas] was that in 1621 Pietro della Valle (as he 
himself recounts) one day had a religious disputation with a Mulla and, on returning 
home, drew up in Persian a thesis [his Risāla] on the points disputed and, after submit-
ting it to the Religious communities, sent it to the Mulla. The Mulla replied with a vol-
ume against the Christian Faith [ʿAlawī’s Lawāmiʿ-i rabbānī], while the Shiah priesthood 
as a whole made an outcry to the Shah, reproaching him for lack of zeal in his own re-
ligion. The incident and revelation (…) of [Fr. John Thaddeus’] activities and conver-
sions in their midst gave them the opportunity (…) to accuse the Carmelites of having 
baptized not five, but 7,000 Muslims, and they depicted the future as gloomy.“85 

Erst vor dem Hintergrund des politischen Kontexts wird ʿAlawīs intensive Ausein-
andersetzung mit dem Christentum und seinen normativen Quellen 1031-34/ 
1621-25 verständlich.86 Neben Della Valles Apologie waren auch die Verschlechte-
rung der politischen Beziehungen zwischen Safawiden und Portugiesen und die 
Missgunst des schiitischen Klerus gegenüber den Ordensmännern in Isfahan An-
lass für ʿAlawīs Lawāmiʿ-i rabbānī. ʿAlawī kam dabei offenbar die Aufgabe zu, im 
Auftrag des Schahs und der schiitischen Kleriker gegen die Christen und Missiona-
re zu polemisieren, um auf die verfeindeten Portugiesen Druck auszuüben.87 Das 
Verhältnis des Schahs zum Christentum war also eingebunden in dessen Politik 
gegenüber den europäischen Mächten, so dass das Bild einer religiös-toleranten 
Herrschaft Schah ʿAbbās I. angesichts der Ereignisse um das Isfahaner Religionsge-
spräch vom April 1621 differenziert werden muss. 

 

 

                                                                                          
85  Chronicle, Bd. 1, S. 261, Anm. 1. 
86  Abisaab, Converting Persia, S. 79-81. 
87  Zum Verhältnis hoher schiitischer Gelehrter wie Mīr Dāmād und Šaiḫ Bahāʾī zum Schah 

vgl. Abisaab, Converting Persia, S. 61-70; Newman, „Safavid Iran“, S. 68-71. Eine armeni-
sche Quelle schreibt Šaiḫ Bahāʾī im Zusammenhang mit der Zwangsbekehrung der Arme-
nier 1621 die Äußerung zu: „It was expedient that all Christians should be made Mus-
lims“, vgl. Chronicle, Bd. 1, S. 255. Möglicherweise hatte Bahāʾī im Namen des Schahs zu 
dieser Kampagne gegen die Armenier aufgerufen, vgl. Matthee, „Christians“, S. 22. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 290 

Feb.-Dez. 1617 Erster Aufenthalt Della Valles in Isfahan 
Dez. 1618-Okt. 
1621 

Zweiter Aufenthalt Della Valles in Isfahan 

27. Dez. 1620 Seeschlacht zwischen der englischen und der portugiesischen Flotte 
Ende März 1621 Erster Besuch Della Valles mit dem Augustiner Manuel della Madre 

di Dio im Haus Mîr Muḥammad ʿAbd al-Wahhâbîs 
Zwischen 1. und 11. 
April (Ostern) 1621 

Zweiter Besuch Della Valles mit Manuel della Madre di Dio im 
Haus Mîr Muḥammad ʿAbd al-Wahhâbîs: Streitgespräch mit schiiti-
schen Gelehrten über die „wahre“ Religion 

Vor 11. April (Os-
tern) 1621 

Della Valle verfasst in fünf bis sechs Tagen seine christliche Apolo-
gie auf Persisch 

Vor Juni 1621 Religionsdisput zwischen Engländern und Katholiken über Glau-
bensfragen vor Schah ʿAbbâs I. 

Vor Sept. 1621 Kampagne Schah ʿAbbâs I. gegen christliche Armenier um Isfahan 
zu deren Zwangsbekehrung zum Islam 

14. Sept. 1621
(Kreuzerhöhung) 

Della Valles Übergabe seiner Apologie an Mîr Muḥammad ʿAbd al-
Wahhâbî 

[undatiert] Kenntnisnahme Della Valles Apologie durch den „muǧtahid Mîr 
Muḥammad Bâqir“, vermutlich Mîr Dâmâd, der seinen Cousin, 
Schwiegersohn und Schüler ʿAlawî mit der Widerlegung der Apolo-
gie beauftragt 

1. Okt. 1621 Abreise Della Valles aus Isfahan 
Vor Jahresende 1621 Mîr Muḥammad ʿAbd al-Wahhâbî sucht Della Valle vergeblich im 

Isfahaner Augustinerkonvent auf, um ihm seine Kommentare zur 
Apologie „statt einer Antwort“ zu geben 

Muḥarram 1031/ 
Nov.-Dez. 1621 

Datierung ʿAlawîs im Prolog seiner ersten Widerlegung des Chri-
stentums Lawâmiʿ-i rabbânî 

[undatiert] ʿAlawîs Luġaz-i Lawâmiʿ-i rabbânî 
Ende 1621 Bündnisschluss Schah ʿAbbâs I. mit den Engländern gegen die Por-

tugiesen 
Jahreswechsel 
1621/22 

Eroberung der Inseln Kefem und Hormuz im Persischen Golf durch 
Safawiden und Engländer gegen portugiesischen Widerstand 

1. Mai 1622 Übergabe der Festung Hormuz von Portugiesen an Safawiden 
Frühjahr 1622 Übergriffe der Safawiden gegen muslimische Konvertiten zum 

Christentum in Karmeliter- und Augustinerkonventen in Isfahan; 
fünf Konvertiten sterben 

Okt. 1622 Aufhebung des Hausarrests von Karmelitern und Augustinern in Is-
fahan 

24. Okt. 1622 George Strachan überbringt Della Valle in Combrù eine Kopie von 
ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî; Della Valle erklärt, eine Replik auf ʿAlawî 
verfassen zu wollen, setzt seine Reise nach Indien aber fort 

Vor 1032/1622-23 ʿAlawî verfasst seine Widerlegung des Judentums Ṣawâʿiq-i raḥmân 
1032/1622-23 Datierung ʿAlawîs im Prolog seiner zweiten Widerlegung des Chri-

stentums Miṣqal-i ṣafâʾ in Replik auf Xaviers Âʾîna-yi ḥaqq-numâ von 
1609 

[undatiert] ʿAlawîs Risâla dar radd-i dîbâča in Replik auf die Widerlegung eines 
gewissen „Pâdirî Mîmîlâd“ 

Šawwâl 1034/ Juli 
1625 

Datierung des Kolophons von ʿAlawîs Lamaʿât-i malakûtîya gegen 
das Christentum 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  291 

ʿAlawīs Argumentation in Lawāmiʿ-i rabbānī88 

In Lawāmiʿ-i rabbānī verfolgt ʿAlawī mit seiner Argumentation zwei Ziele: In Er-
widerung auf Della Valle versucht er, (1) zum einen die Prophetenschaft Mo-
hammeds in der Bibel nachzuweisen, (2) zum anderen die Fälschung der Evange-
lien zu belegen, um ihnen die Autorität göttlicher Offenbarung abzusprechen. 
Hinter diesem Argumentationsmuster verbirgt sich eine teleologische Lesart der 
Bibel, die das Alte und Neue Testament in das heilsgeschichtliche Offenbarungs-
verständnis der Muslime einordnet.89 Demnach habe sich das Wort Gottes in ei-
ner Abfolge von Tora (taurāt), Psalmen (zabūr), Evangelium (inǧīl) und Koran 
(qurʾān) sukzessive an die Propheten Moses, David, Jesus und Mohammed offen-
bart. Durch Herabsendung des Korans an Mohammed, das „Siegel der Prophe-
ten“ (ḫātim al-anbiyāʾ), habe die göttliche Offenbarung in den Offenbarungsschrif-
ten ihren Abschluss gefunden.90 

Von diesem Offenbarungsverständnis ausgehend bedient sich ʿAlawī zwei Ar-
gumentationslinien. Einerseits will er anhand von (1) Bibelexegese zeigen, dass 
Mohammed bereits in der Heiligen Schrift vorausgesagt wurde. So führt er bei-
spielsweise im ersten Kapitel einzelne Metaphern des Alten Testaments wie den 
Kamelreiter oder das Gebirge Paran an, um sie als Prophezeiung Mohammeds 
oder seines Geburtsorts Mekka zu deuten.91 Aus dem Neuen Testament zieht er 
besonders den in Joh angekündigten Parakleten (fāraqlīṭ) heran, den er als Prophe-
ten Mohammed interpretiert.92 

Andererseits erhebt ʿAlawī gegen die Jünger und Evangelisten den (2) Vorwurf, 
die „wahre“ Offenbarung Gottes an den Propheten Jesus (Masīḥ) entstellt zu ha- 
 

 
 

                                                                                          
88  Die folgende Darstellung gibt einen groben Überblick über ʿAlawīs Argumentation an-

hand des Teheraner Drucks, vgl. ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd. 
89  Diese Lesart kann direkt aus den Suren 7,157 und 61,6 abgeleitet werden, vgl. H. Lazarus-

Yafeh, Intertwined Worlds. Medieval Islam and Bible Criticism, Princeton 1992, S. 47.  
90  Nicht eindeutig ist, ob ʿAlawī unter taurāt – neben dem Pentateuch – auch andere altte-

stamentliche Bücher versteht. Daneben verwendet er für die Bezeichnung des Alten Te-
staments die Begriffe kitābhā-yi muqaddas-i qadīm und dīgar-i kitābhā-yi muqaddas-i payġam-
barān sowie ʿahd al-ʿatīq als Pendant zum Neuen Testament (ʿahd al-ǧadīd). Im Einzelnen 
muss überprüft werden, auf welche Teile der Bibel sich ʿAlawī jeweils bezieht. 

91  ʿAlawī nennt folgende Schriftstellen, vgl. ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 27-8 
[Entsprechungen in der Einheitsübersetzung]: Jes [21,7(?)]; Dtn [33,2]; Hab [3,3]. 

92  ʿAlawī nennt folgende Schriftstellen, vgl. ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 22-5 
[Entsprechungen in der Einheitsübersetzung]: Joh 33 [14,12.15-16.23-24]; 34 [14,26-27(?)]; 
35 [15,26-27; 16,7.12-13(?)]; 19 [?]. Auf die muslimische Argumentation zur Deutung des 
Parakleten geht auch Della Valle in seiner Risāla ein, vgl. Della Valle, Reiß-Beschreibung, S. 
226. Zu den Argumenten ʿAlawīs vgl. ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 27:9-13. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 292 

ben.93 Aufgrund dieser Verfälschung sei die Offenbarung des Korans (kitāb-i fāra- 
qlīṭ) an den „Parakleten“ Mohammed ergangen. Diesen hermeneutischen Zirkel-
schluss, die Bibel einerseits als exegetische Quelle heranzuziehen, sie andererseits 
aber als göttliche Offenbarung zu verwerfen, löst ʿAlawī indes nicht auf.94 So ver-
sucht er im zweiten Kapitel, textuelle und logische Widersprüche in den Evangeli-
en herauszuarbeiten, die er als Belege für eine Fälschung des an Jesus ergangenen 
Gesetzes deutet. 

Diese Widersprüche klassifiziert ʿAlawī in vier Kategorien. Als Beweis für (1) 
einander widersprechende Aussagen über Jesus in den Evangelien führt er die un-
terschiedlichen Bezeichnungen Jesu wie „Sohn Gottes“, „Sohn Davids“ und 
„Menschensohn“ heran.95 Als Beispiel für (2) logische Widersprüche zwischen den 
einzelnen Evangelien nennt ʿAlawī ihre voneinander abweichenden Darstellun-
gen zu Jesu Tod, Begräbnis und Auferstehung.96 Zu (3) jenen Aussagen der Evan-
gelien, die ʿAlawī mit dem Wesen Gottes oder Jesu unvereinbar scheinen, zählt er 
Jesu Versuchungen durch den Teufel97 oder seine letzten Worte am Kreuz.98 Als 
Beispiel für (4) Widersprüche der (vermeintlich offenbarten) Gesetze (aḥkām-i 
šarīʿat) der Evangelien zu denen des Alten Testaments nennt ʿAlawī Jesu Bruch 
der Sabbatruhe für eine Krankenheilung.99 Insgesamt zeigt ʿAlawī in seiner Argu-
mentation eine starke Tendenz zu einem buchstäblichen Schriftverständnis. 

Grundlage der letztgenannten Kategorie ist ʿAlawīs Differenzierung zwischen 
der Autorität eines Propheten (nabī) einerseits und eines Gesandten und Schrift-
besitzers (rasūl wa ṣāḥib-i kitāb) andererseits. Während der Prophet keine frühere 
Offenbarung abrogieren dürfe, verfüge der Gesandte und Schriftbesitzer über die 

93  ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 98-102. Zum taḥrīf-Vorwurf gegenüber den Juden 
vgl. C. Adang, Muslim Writers on Judaism and the Hebrew Bible: From Ibn Rabban to Ibn Ḥazm, 
Leiden 1996, S. 223-48. Die muslimischerseits häufig gegen die „Echtheit“ der Bibel vor-
gebrachten Argumentationslinien der Abrogation (nasḫ) und des Fehlens einer ununter-
brochenen Überlieferung (tawātur) spielen hingegen eine untergeordnete Rolle in ʿAlawīs 
Lawāmiʿ-i rabbānī, vgl. dazu Lazarus-Yafeh, Intertwined Worlds, S. 19-49. Zum taḥrīf-Vorwurf 
und zur christlich-muslimischen Auseinandersetzung vgl. S.H. Griffith, „Gospel“, in EQ, 
Bd. 2, S. 342-3; D. Thomas, „The Bible and the Kalām“, in The Bible in Arab Christianity, 
ed. D. Thomas, Leiden 2007, S. 175-91; C. Wilde, „Is There Room for Corruption in the 
‘Books’ of God?“, in The Bible in Arab Christianity, S. 225-40. 

94  Zur Problematik muslimischer Bibelexegese vgl. Lazarus-Yafeh, Intertwined Worlds, S. 47-9. 
In diesem exegetischen Dilemma befindet sich auch Della Valle, wenn er in seiner christ- 
lichen Apologie dem Koran einen göttlichen Charakter abspricht, zugleich aber auf  
Grundlage von Koranversen argumentiert, vgl. dazu ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, 
S. 90-1 und 157-8. 

95  ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 102-4. 
96  ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 112-4. 
97  ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 123-4. 
98  ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 126-7. 
99  ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 55-6. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  293 

göttliche Vollmacht zur Abrogation zuvor offenbarter Gesetze (nāsiḫ baʿżī aḥkām-i 
šarīʿat-i sābiq).100 Somit könne laut ʿAlawī das dem Propheten Jesu offenbarte Ge-
setz (šarīʿat-i Masīḥ) nicht rechtmäßig gegen das mosaische Gesetz (nāmūs-i Mūsā) 
stehen. Der Kernvorwurf ʿAlawīs an die Christen lautet daher, dass es sich bei den 
kanonischen Evangelien nicht um das offenbarte Wort Gottes handeln könne, 
weil Jesus darin Glaubensgrundsätze (bāb-i iʿtiqādāt wa uṣūl) der vorherigen Pro-
pheten verletze, obwohl er als nabī keine Berechtigung zur Abrogation habe. 

Hingegen stünde der Gesandte und Schriftbesitzer Mohammed in der Konti-
nuität der Propheten, auch wenn er von deren Gesetzen in ihrer praktischen An-
wendung (dar baʿżī az furūʿ wa ʿamaliyāt) abweichen könne.101 Beispiel hierfür sei 
die Polygynie im Islam. Nach ʿAlawīs Auffassung breche der Koran nicht mit dem 
dekalogischen Verbot der Vielehe, da unter Ehebruch nicht die Vielzahl (rechtlich 
legitimierter) Eheschließungen, sondern der Geschlechtsverkehr ohne Ehevertrag 
(ʿaqd-i šarʿī) zu fassen sei.102 Da Jesus die Polygynie – wie sie schon von den Pro-
pheten des Alten Testaments praktiziert worden sei – aber grundsätzlich ablehne, 
stünde er im Widerspruch zu den Gesetzen der Propheten (šarāʾi-i anbiyāʾ). Folg-
lich könne es sich bei Jesu Aussagen, wie sie in den kanonischen Evangelien über-
liefert sind, nicht um die Offenbarung des göttlichen Wortes handeln. 

Neben diesen Aspekten zur Fälschung der Evangelien setzt sich ʿAlawī in sei-
nem zweiten Kapitel auch mit dem christlichen Verständnis von Trinität und In-
karnation auseinander.103 Die christliche Auffassung, dass Jesus Anspruch auf We-
senseinheit mit Gott erhoben habe, betrachtet ʿAlawī als Angriff auf die Einheit 
(aḥadīyat) und Ewigkeit (ṣamadīyat) Gottes.104 Hauptkritikpunkt ist dabei die Ein-
führung verschiedener Hypostasen in ein anthropomorph verstandenes Gottes-
bild, das sich Christen von der Inkarnation Gottes in Jesus und der trinitarischen 
Beziehung von Gott-Vater, Sohn und Heiliger Geist machten. 

Deshalb widerspricht ʿAlawī grundsätzlich der Vorstellung, Gott verfüge über 
Akzidenzien, die ihn zu einem teilbaren, körperlichen und unvollkommenen We-
sen herabsetzten.105 Die Vorstellung etwa, dass Gott einen (leiblichen) Sohn ge-
zeugt habe, offenbare die Absurdität des Christentums. An diese Kritik am christ-
lichen Gottesbild schließt ʿAlawī einen Vergleich der Christologien verschiedener 

                                                                                          
100  ʿ Alawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 33-7. Zur Frage der Abrogation des mosaischen 

Gesetzes durch den Koran vgl. Adang, Muslim Writers, S. 192-222. 
101  ʿ Alawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 68-70. 
102  ʿ Alawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 84-7 und 90-4. 
103  Diese Themen bilden bereits in den frühen Polemiken des 3./9. Jhdts. die Hauptkritik des 

Islams am Christentum, vgl. dazu D. Thomas, „Trinity“, in EQ, Bd. 5, S. 368-72; ders., 
„The Bible and the Kalām“, in The Bible in Arab Christianity, S. 175-91. 

104  ʿ Alawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 114-7. 
105  ʿ Alawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 139-42. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 294 

orientalischer Kirchen wie der sog. Melkiten, Nestorianer und Jakobiten an. Deren 
Differenzen über christologische Positionen wie den Monophysitismus106 deutet 
ʿAlawī als weiteren Beleg für die Verfälschung der an Jesus ergangenen göttlichen 
Offenbarung durch die Christen. 

Biblische Schriftbelege in Lawāmiʿ-i rabbānī 

Seine Argumentation macht ʿAlawī an zahlreichen Bibel- und Koranstellen fest. 
Neben den koranischen Zitaten, die ʿAlawī vor allem im Schlussteil seiner Wider-
legung zur Ehrung des Gesandten Mohammed (dar šarafhā-yi hażrat-i rasūl-i akram) 
anführt,107 nennt er eine Reihe alttestamentlicher,108 überwiegend aber neutesta-
mentliche Schriftbelege109 aus den Evangelien nach Mt, Mk, Lk und Joh. Wäh-

106  Monophysitismus bezeichnet „jene Lehre, die von Christus nach der Einung von Gottheit 
und Menschheit eine einzige [Hervorhebung LThK] Natur (…) aussagt“, vgl. Th. Hainthaler, 
„Monophysitismus“, in LThK, Bd. 7, Sp. 418-21. 

107  Hier zitiert nach ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd und kanonisch geordnet nach der 
Kairiner Zählung: 2,42(zweimal).79(dreimal).124.136.178.185.251; 3,9.26.41.78(zweimal). 
103.110.125; 4,46; 5,24.43-44(zweimal).45.47-49.72-73.116; 6,45.101; 7,23.60-61.65-66.138. 
157.159; 8,1.33; 9,26.31.77.107; 10,4; 12,42; 14,18; 15,9; 16,60.103; 17,43(zweimal).79 
(zweimal).81.87.101-102; 20,25.84.114; 21,107; 23,45-46.97; 25,4; 27,40; 29,40; 33,(?); 
34,10.28; 36,69; 37,36-37.61; 39,46; 48,18; 50,22; 52,4.30; 53,1.9.37; 55,74; 56,39-40; 
58,22; 61,6; 63,1; 65,10; 71,1.21; 81,22; 87,18; 94,1.4; 100,7; 108,1. 

108  Hier zitiert nach ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd und kanonisch geordnet nach Pen-
tateuch, prophetischen Büchern, Psalmen [Parallelstellen nach Kapitel- und Verseinteilung 
der lateinischen Vulgata, soweit durch Konkordanz zur Einheitsübersetzung identifizier-
bar]: [Gen 17,20]; 31 [?]. [Ex 15(?)]; 16 [20,14.17]; [34,21(?)]. [Lev 19,18(?)]. [Dtn 33,2]. 
[Jes 21,7(?)]; [66,21(?)]. [Hab 3,3ff.]. [Ps  9,21(?)]; [50,2]. In Lee, Controversial Tracts, au-
ßerdem: [Ex 15(?)]; [Dan 2,31f.]. 

109  Hier zitiert nach ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd und kanonisch geordnet nach Mt, 
Mk, Lk, Joh, Briefen und Offb [Parallelstellen nach Kapitel- und Verseinteilung der lateini-
schen Vulgata, soweit durch Konkordanz zur Einheitsübersetzung identifizierbar]: Mt 4 
[5,18(?)]; 6 [4,1-11(?)]; 7 (27?) [10,23(?)]; 8 [?]; 9 [5,29-32(?).33-36(dreimal).38-39(zweimal)]; 
15 [8,1-4(?)]; 18 [8,20(?)]; 19 ( 9?) [5,32(?)(zweimal)]; 19 [8,23-27.29(?)]; 20 [8,29(?)]; 24 
[9,18-26]; 25 [9,27(?)(zweimal)]; 36 [12,40]; 39 [13,41-42]; 50 [16,13-20; 17,10-13(?).14-21]; 
51 [16,21(zweimal)-23]; 53 [17,1-12]; 55 [17,22-23]; 57 [18,18-19]; 59 [19,9(?)(viermal)]; 67 
[21,18-21(zweimal)]; 78 (87?) [24,3-6]; [24,24(?)]; [26,39]; 92 [28,16ff.]; 93 [26,69-75]; 
[27,46(?)]; 100 [27,57-61; 28,1-8]. Mk 8 [2,27-28]; 9 [3,1-6]; 14 [4,35-41]; 16 [5,21-43]; 23 
[9,2-10]; [9,14-29]; 27 [8,27-33]; 31 [10,2-12(?)(10-11, dreimal)]; 36 [11,12-14]; [11,23]; 42 
[13,3-7]; [14,36]; [15,34(?)]; 44 [15,42-47; 16,1-8]; 50 [14,30.66-72]; [16,15-16(?)]. Lk 7 
[2,21]; 10 [6,27ff.(?)]; 11 [4,1-13]; 18 [6,5]; 19 [6,6-11]; 29 [8,22-25]; 31 [8,40-56]; 34 
[9,22.28-36]; [9,37-42]; 36 [9,43b-45(?)]; 60 [16,18(?)]; [17,6]; 75 [21,7-9]; [22,42]; 81 
[22,54-62]; [23,34]; 86 [18,31-34(?)]; 86 [23,50-56; 24,1-12]. Joh [1,1-3.10-14(zweimal)]; 
[1,18]; 10 [5,6-17]; 11 [5,21-23]; 12 [5,33-37]; 20 [8,12-16 (15-16, zweimal)]; 15 [?]; 16 [6,1-
15]; 17 [6,56]; 18 [7,14-24]; 19 [8,1-11(zweimal).15]; 20 [8,14-18]; 21 [8,45-49]; 33 
[10,38(?)]; [14,8-10]; 33 [14,12(zweimal).15-16.23-24]; 34 [14,26-27(?)]; 35 [15,26-27; 
16,7.12-13(?)(zweimal)]; 39 [18,16-18]; 43 [19,31-42]; 44 [20,1-10]. [Gal 5,2-4(?)(zweimal)]; 
[1 Joh 3,1]. [Offb 3,3; 5,1ff.(?); 16,15(?)].

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  295 

rend er alttestamentliche Belege auf Arabisch anführt und auf Persisch erläutert,110 
zitiert er neutestamentliche Verse ausschließlich auf Persisch. 

Auf diese neutestamentlichen Verse verweist ʿAlawī unter Angabe einer Se-
quenz (faṣl) in den Evangelien, die sich deutlich von der Kapiteleinteilung der 
Vulgata unterscheidet. Offenbar folgt diese Sequenzeinteilung einer unbekannten 
Zähltradition, die im Gegensatz zur Vulgataeinteilung von 28 (Mt), 16 (Mk), 24 
(Lk) und 21 (Joh) Kapiteln eine Spanne von 100 (Mt), 50 (Mk), 86 (Lk) und 44 
(Joh) Sequenzen umfasst. Eine solche Zitation nach der erweiterten faṣl-Zählung 
ist auch in ʿAlawīs späterer Polemik Miṣqal-i ṣafāʾ belegt.111 Zudem lässt der Ver-
gleich mit den Schriftbelegen, auf die Della Valle im Zusammenhang seiner Ar-
gumentation in seiner Risāla verweist, vermuten, dass auch er sich auf die unbe-
kannte faṣl-Zählung beruft.112 

Möglicherweise verwendeten ʿAlawī und Della Valle eine identische Fassung 
der Evangelien, die ihnen auf Arabisch oder Persisch vorgelegen haben könnte. 
Die Tatsache, dass ʿAlawī auf Persisch aus den Evangelien zitiert, könnte dafür 
sprechen, dass er – anders als bei den arabischen Schriftbelegen aus dem Alten Te-
stament – eine persische Evangelienübersetzung heranzog. Allerdings geben die 
Nebenüberlieferungen kein klares Bild ab, ob eine solche Übersetzung um 
1031/1621 in Isfahan kursierte.113  

                                                                                          
110  Offenbar zitiert ʿAlawī aus einer arabischen Übersetzung des Alten Testaments. Ausnah-

men sind zwei hebräische Zitate in arabischen Lettern, Gen 17,20 und Dtn 33,2. Richard 
vermutet, dass ʿAlawī dafür die Hilfe eines Rabbiners oder jüdischen Konvertiten in An-
spruch genommen habe, vgl. Richard, „Le Père Aimé Chézaud“, S. 13 und 16. Da die Zita-
te aber fehlerhaft und nur in Abschrift der Kopisten erhalten sind, lässt sich weder über 
ʿAlawīs Hebräischkenntnisse noch seine Beziehung zu den Isfahaner Juden eine gesicherte 
Aussage treffen. Corbins Schlussfolgerung, „ce théologien-philosophe (…) savait, chose 
remarquable, parfaitement l‘hébreu“, und seine Annahme von „quelque relation rabbini-
que secrète“ haben in den mir vorliegenden Quellen keine Grundlage, vgl. Corbin, „An-
nuaire 1976-1977“, S. 169; auch ders., „Theologoumena“, S. 233. Gen 17,20 lautet in 
ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 28: عشما و نا سـتا ليب  بمادماذ يىائ تىيحر ويى ائی حفر ويى ائ سراحتى ههجو

کودمل یلعو شايملا عشور نميش  M3 13a:5-7 gibt hingegen an: يل َوشما عِ َل ََ يو ِ ُشما تخِْ َ َّنا َ ِبيراختى هِ ِايتى ْ ْوحفريتي ْْ ِ ْ ُايتى ُ ِوحربتى ِ َ ِايتى ُ ْ ِ 
َبماد َماد ِ ْنيم َ ِ ُسور شَ ُ تا عَ َلا مِيْ ِلغوي َ ُ ْكوذيل َ ِ ُ  Im Pentateuch heißt es: וְהִפְרֵיתִי אֹתֹו בֵּרַכְתִּי ׀ הִנֵּה שְׁמַעְתִּיךָ וּלְיִשְׁמָעֵאל 

׃גָּדֹול לְגֹוי וּנְתַתִּיו יֹולִיד נְשִׂיאִם שְׁנֵים־עָשָׂר מְאֹד בִּמְאֹד אֹתֹו וְהִרְבֵּיתִי אֹתֹו . Dtn 33,2 erscheint nur in M2 
und M3, wo es auf Fol. 11a:6-8 heißt: َيوهر ْ ٰذونا ٱُ َباءی انٰيْمَسِّ ُ َوزرح َ َ ِسعيْمِ َ فهو مُولاٰ يرََْ ْفارن مَهرِ حْيُ َ َواتا َ َوووتيرْمِ َ ُ ْقودش َ َ ْ َ 

ُلامو َدات ِاتش نويمِيْمِ َ  Im Pentateuch lautet es: וְאָתָה פָּארָן מֵהַר הֹופִיעַ לָמֹו מִשֵּׂעִיר וְזָרַח בָּא מִסִּינַי יְהוָה וַיֹּאמַר 
לָמֹו׃] כ אֵשְׁדָּת [מִימִינֹו קֹדֶשׁ מֵרִבְבֹת . 

111  ʿ Alawī, Miṣqal-i ṣafāʾ. Richard wies bereits auf die „numérotation inaccoutumée“ der Kapi-
tel der Evangelien in Miṣqal-i ṣafāʾ hin, vgl. Richard, „Catholicisme“, S. 364, Anm. 76. 
Auch Corbin bemerkte: „La numérotation des chapitres diffère de celle des éditions cano-
niques“, vgl. Corbin, „Annuaire 1976-1977“, S. 169. 

112  Ein direkter Vergleich der Schriftbelege ist nicht möglich, da Della Valle nicht wörtlich aus 
den Evangelien zitiert, hier nach Hss. Vat. Pers. 7 und 81: Mt 9 (99?); 14; 59 (zweimal); 78. 
Mk 31; 42; 43. Lk 60; 75. Joh 32. Außerdem aus dem Alten Testament: Ex 16; Num 23. 

113  Gesichert ist lediglich eine persische Übersetzung der Psalmen Davids, die John Thaddeus 
1616-18 aus dem Hebräischen anfertigte (vgl. Chronicle, Bd. 1, S. 231). Kopien dieser Über-
setzung befinden sich heute in der Bodleian Library, Oxford, unter Hss. Bodleian 1827-9, 
der Biblioteca Apostolica Vaticana, Rom, unter Hss. Vat. Pers. 42 und evtl. 37 sowie in der 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 296 

Spezifikum für diese Fassung der Evangelien, die ʿAlawī und Della Valle als 
Quelle gedient haben könnte, ist die bereits erwähnte faṣl-Zählung, die in den 
wenigsten persischen Evangelienhandschriften belegt ist. Eine solche Zähltraditi-
on findet sich etwa in der nicht datierten Hs. Bodleian 1840 der Bodleian Library 
in Oxford mit 101 (Mt), 54 (Mk), 86 (Lk) und 46 (Joh) Sequenzen114 sowie in der 
Hs. Suppl. persan 6 der Bibliothèque nationale de France in Paris mit 100 (Mt), 
54 (Mk), 86 (Lk) und 47 (Joh) Sequenzen.115 Letztere Handschrift weist die Be-
sonderheit auf, dass sie parallel zur unbekannten Zählung nach Sequenzen (faṣl) 
die Einteilung in Kapitel der Vulgata (aṣḥāḥ) nennt. Einem Kapitel können dem-
nach bis zu vier Sequenzen entsprechen: 

Biblioteca Nazionale Estense, Modena, unter Hs. Estense ā.G.3.34 (vgl. E. Sachau/H. 
Ethé/A.F.L. Beeston, Catalogue of the Persian, Turkish, Hindūstānī, and Pushtū Manuscripts in 
the Bodleian Library 1-3, Oxford 1889-1954, Bd. 1, Sp. 1050-1; Rossi, Elenco, S. 72-3 und 65; 
Piemontese, Catalogo, Nr. 218, S. 183). Entgegen seiner Ankündigung im März 1616 
scheint Thaddeus aber keine Übersetzung der Evangelien ins Persische angefertigt zu ha-
ben, da sowohl er im Frühjahr 1618 als auch sein Freund Della Valle im April 1621 ledig-
lich von einem Evangelium in arabischer Sprache berichten (vgl. Chronicle, Bd. 1, S. 233; 
a.a.O., Bd. 2, S. 922 und 924; Hss. Vat. Pers. 7, Fol. 3b:3-4 und 81, Fol. 6b:3-4). Gulbenki-
an geht hingegen davon aus, dass Thaddeus auch die Evangelien ins Persische übersetzte 
(vgl. Gulbenkian, „Translation“ (III), S. 40-1, Anm. 179). Dies wird gestützt von einer 
Überlieferung, nach der Thaddeus dem Schah 1618 die Psalmen und das Neue Testament 
in persischer Sprache übergeben haben soll (vgl. Chronicle, Bd. 1, S. 241). Lokalisierung 
und Identifizierung der zahlreichen überlieferten persischen Evangelienhandschriften ste-
hen weitestgehend noch aus. Rossi berichtet von über 36 Hss. allein in europäischen Be-
ständen, vgl. Rossi, Elenco, S. 16-7 (Hs. Vat. Pers. 74 fehlt hier) und 27-8 (Hs. Ambrosiana 
82 fehlt hier, die er auf S. 30 nennt). Zu persischen Bibelübersetzungen vgl. K.J. Thomas, 
„Bible. III. Chronology of Translations of the Bible“, in EIr, Bd. 4, S. 203-6; ders./F. Vah-
ma, „Bible. VII. Persian Translations of the Bible“, a.a.O., S. 209-13; W.J. Fischel, „The Bi-
ble in Persian Translation. A Contribution to the History of Bible Translation in Persia and 
India“, The Harvard Theological Review 45 (1952), S. 3-45; Gulbenkian, „Translation“; Ri-
chard, „Un lectionnaire“; ders. „Les frères Vecchietti, diplomates, érudits et aventuriers“, in 
The Republic of Letters and the Levant, ed. A. Hamilton/M.H. van den Boogert/B. Wester-
weel, Leiden 2005, S. 11-26. 

114  E. Sachau/H. Ethé/A.F.L. Beeston, Catalogue, Bd. 1, Sp. 1055-6. Hs. Bodleian 1840 um-
fasst 181 Fol. (Mt 2a-54a; Mk 55b-87a; Lk 88b-142a; Joh 143b-181b). Im Gegensatz zu Hs. 
Suppl. persan 6 lag mir Hs. Bodleian 1840 nicht vor, so dass ich auf diese nicht näher ein-
gehen kann. 

115  Zu Anāǧīl, Hs. Suppl. persan 6 (Paris) vgl. Blochet, Catalogue, Bd. 1, S. 6, Nr. 7. Die Hand-
schrift umfasst 203 Fol. (Mt 1b-62a; Mk 62b-98b; Lk 99a-159b; Joh 160a-203a) und ist auf 
das Jahr 1746 datiert. Eine weitere Kopie dieser Übersetzung, datiert auf Raǧab 1159/ Juli-
Aug. 1746, befindet sich in der Biblioteca Apostolica Vaticana, Rom, unter Hs. Borg. Pers. 
18, vgl. Rossi, Elenco, S. 172-3. Der Katalog erwähnt keine Besonderheiten in der Eintei-
lung der Kapitel (aṣḥāḥ) in Hs. Borg. Pers. 18. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  297 

Mt Mk Lk Joh 

faṣl aṣḥâḥ faṣl aṣḥâḥ faṣl aṣḥâḥ faṣl aṣḥâḥ 

1-2 I 1-4 I 1-4 I 1-3 I 

3 II 5-8(?) II 5-8 II 4-5 II 

4 III 9-11 III 9-10 III 6 III 

5-7116 IV 12-14 IV 11-13 IV 7-9(?) IV 

8-11 V 15-16 V 14-17 V 10-12 V 

12-13 VI 17-20 VI 18-21 VI 13-17117 VI 

14-19 VII 21-23 VII 22-25 VII 18-19118 VII 

20-22 VIII 24-27 VIII 26-31 VIII 20-21 VIII 

23-25 IX 28-30 IX 32-37 IX 22 IX 

26-29 X 31-34 X 38-41 X 23-24(?) X 

30-32 XI 35-37 XI 42-46119 XI 25-26 XI 

33-36 XII 38-41 XII 47-49  XII 27(?)-30 XII 

37-41 XIII 42-44 XIII 50-53 XIII 31-32120 XIII 

42-44 XIV 45-50 XIV 54-56 XIV 33-34 XIV 

45-48 XV 51-54 XV 57-58 XV 35(?)-
36121 

XV 

49-52122 XVI ø XVI 59-61 XVI 37(?) XVI 

53-55 XVII   62 XVII 38 XVII 

56-58 XVIII   63-66 XVIII 39 XVIII 

59-61 XIX   67-69 XIX 40-42 XIX 

62-65 XX   70-73 XX 43-44 XX 

66-70 XXI   74-77 XXI 45-47 (?) XXI 

71-75 XXII   78-82 XXII   

76-77 XXIII   83(?)-85 XXIII   

78-79 XXIV   86 XXIV   

80-82 XXV       

83-92 XXVI       

93-98 XXVII       

99-100 XXVIII       

 

                                                                                          
116  Mt 7 teilt sich zwischen IV und V auf. 
117  Joh 17 teilt sich zwischen VI und VII auf. 
118  Joh 19 teilt sich zwischen VII und VIII auf. 
119  Mk 46 teilt sich zwischen XI und XII auf. 
120  Joh 32 teilt sich zwischen XIII und XIV auf. 
121  Joh 36 teilt sich zwischen XV und XVI auf. 
122  Mt 52 teilt sich zwischen XVI und XVII auf. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 298 

Der Vergleich von ʿAlawīs neutestamentlichen Zitaten und Belegen in Lawāmiʿ-i 
rabbānī mit diesen beiden Zählungen bestätigt, dass ʿAlawī – und vermutlich auch 
Della Valle – eine Fassung der Evangelien heranzogen, der eine solche Sequenzen- 
einteilung wie in Hs. Suppl. persan 6 zu Grunde lag. Allerdings scheidet Hs. 
Suppl. persan 6 als mögliche Quelle aus, da ihre Datierung in das Jahr 1746, also 
rund 120 Jahre nach ʿAlawīs und Della Valles Schriften, fällt.123 Auch wenn hier 
weder die gesuchte Übersetzung der Evangelien noch die – möglicherweise ost-
kirchliche – Herkunft der erweiterten faṣl-Zählung bestimmt werden kann,124 so ist 
es bemerkenswert, dass die von ʿAlawī und vermutlich Della Valle verwendete 
Zähltradition neben der undatierten Hs. Bodleian 1840 noch 120 Jahre später in 
einer persischen Übersetzung der Evangelien in Hs. Suppl. persan 6 belegt ist. 

Detailanalyse zwischen den Textzeugen der Lawāmiʿ-i rabbānī 

Die Erschließung der Rezensionsgeschichte von ʿAlawīs antichristlicher Polemik 
erfordert eine Bestandsaufnahme der überlieferten Handschriften. Die folgende 
vergleichende tabellarische Analyse der mir vorliegenden Manuskripte und Drucke 
veranschaulicht die Differenzen zwischen den Textzeugen der Lawāmiʿ-i rabbānī. 
Die Klärung ihrer Abhängigkeitsverhältnisse ermöglicht eine Unterteilung der 
acht weiter unten beschriebenen Manuskripte in einzelne Handschriftengruppen. 

123  Vermutlich handelt es sich bei Hs. Suppl. persan 6 um eine Übersetzung der Vulgata, die 
sich im Besitz der Jesuiten befand. Eine handschriftliche Anmerkung auf Fol. 1a identifi-
ziert sie als eine Kopie der 1152/1739 von Nādir Schah (reg. 1147-60/1736-47) in Auftrag 
gegebenen Übersetzung des Neuen Testaments ins Persische. Mit diesem Vorhaben wollte 
Nādir Schah an den Mogul Akbar I. sowie Schah ʿAbbās I. anknüpfen, die sich bereits um 
die Übersetzung von Teilen der Bibel ins Persische bemüht hatten. Der Schah hatte nach 
seinem siegreichen Indienfeldzug 1152/1739 seinen Hofhistoriker Mīrzā Mahdī zusam-
men mit dem Gelehrten Mīr Muḥammad Maʿṣūm Ḥusainī al-Ḫātūnābādī und seinem 
Sohn ʿAbd al-Ġānī mit einem umfangreichen „ökumenischen“ Unternehmen beauftragt. 
Mit Hilfe von vier Rabbinern, acht christlichen Klerikern und vier Mullas sollten sie eine 
wörtliche Übersetzung der gesamten Bibel und des Korans ins Persische anfertigen, die 
schließlich 1154/1741 fertiggestellt wurde. Unter den vier Rabbinern für die hebräischen 
Texte befand sich Bābā b. Nūrīel. An einer Übersetzung der Evangelien auf der Basis einer 
arabischen Übersetzung der Vulgata arbeiteten drei Karmeliter, Bischof Philip Mary (of S. 
Augustine, 1688-1749, Italiener, vgl. Chronicle, Bd. 2, S. 984-9), Urban of S. Elisaeus (von 
St. Elisaeus, 1687-1755, Italiener und Provinzvikar, vgl. Chronicle, Bd. 2, S. 1014-20) und 
Thomas Aquinas (of S. Francis Xavier (?), 1702-44, Italiener, vgl. Chronicle, Bd. 2, S. 1012-
3). Zu den Übersetzern der weiteren Teile des Neuen Testaments zählten armenisch-katho- 
lische und -orthodoxe Priester und Mönche. Zu den Umständen der Erstellung dieser 
Übersetzung vgl. Fischel, „The Bible“, S. 30-42; Gulbenkian, „Translation“ (III), S. 45-48; 
K.J. Thomas/F. Vahma, „Bible. VII. Persian Translations of the Bible“, in EIr, Bd. 4,  
S. 213. Zu den Bemühungen von Akbar I. um eine persische Übersetzung der Bibel vgl. 
Fischel, „The Bible“, S. 17-21. 

124  John Thaddeus berichtete 1624 von Armeniern, Georgiern, Jakobiten, Syrern und Chaldä-
ern unter den Isfahaner Christen, vgl. Chronicle, Bd. 1, S. 158, Anm. 1. Dies könnte ein In-
diz dafür sein, dass die Herkunft der erweiterten faṣl-Zähltradition unter den orientalischen 
Kirchen zu suchen ist. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  299 

Neben Textauslassungen (ø), die mindestens zwei Zeilen umfassen oder von be-
sonderem Interesse für die Analyse sind, gibt die Tabelle Parallelstellen zu ande-
ren Handschriften und Drucken wieder, die farblich einheitlich hervorgehoben 
sind. Ein Stichwort zum Inhalt der jeweiligen Passage ergänzt die Übersicht. 

Da das umfangreiche Corpus der Polemik mit bis zu 279 Folien eine Untertei-
lung des Texts erfordert, nehme ich in kursiver Schrift eine fortlaufende Gliede-
rung anhand der Zitate aus Della Valles Risāla (DV) vor, die ʿAlawī in seiner Re-
plik zum Gegenstand der Auseinandersetzung macht. Diese 20 Abschnitte aus 
Dellas Valles Apologie machen rund die Hälfte des Textmaterials seiner Risāla aus, 
deren Parallelstellen ich zum Vergleich anhand der Hss. Vat. Pers. 7 und 81 ange-
be. Meist führt ʿAlawī diese Zitate mit der Formel ānča gufta bi-īn ʿibārat ka oder 
mī-gūyīd bi-īn ʿibārat ka ein und kennzeichnet ihr Ende mit intahā. Jedes Zitat aus 
Della Valles Risāla leitet in der Regel ein Gegenargument ʿAlawīs ein, das er an-
hand eines oder mehrerer Schriftbelege aus dem Alten und Neuen Testament, 
ggfls. unter Hinzuziehung des Korans, belegt. 

Zusätzlich habe ich in der Tabelle ʿAlawīs Gliederung seiner Polemik in zwei 
Kapitel (bāb, I bzw. II) vermerkt, die den beiden ersten Kapiteln der Apologie Del-
la Valles entsprechen und die Argumentationslinien zur Prophetenschaft Mo-
hammeds und zur Fälschung der Evangelien aufgreifen.125 Della Valles drittes Ka-
pitel, in dem er den muslimischen Vorwurf der Ikonolatrie zu entkräften versucht, 
führt ʿAlawī hingegen nicht gesondert an, greift die Thematik jedoch am Ende 
seines zweiten Kapitels auf.126 Daneben habe ich die Einteilung des Herausgebers 
des Teheraner Drucks in weitere Unterkapitel (faṣl, 1-6 bzw. 1-2) aufgenommen, 
um die Vergleichbarkeit aller überlieferten Textzeugen zu ermöglichen. 

 

 

                                                                                          
125  ʿ Alawī bemerkt zum Aufbau seiner Replik am Ende des ersten Kapitels: „So wie der Christ 

[Della Valle] das erste Kapitel [seiner Apologie] beendet hat, das die Gründe für die Ver-
neinung der Prophetenschaft Mohammeds enthält, ist Euch [nun] deutlich geworden, dass 
jeder von ihnen durch viele Beweise, die klarer sind als der Mond in einer mondhellen 
Nacht, falsifiziert ist. Wenden wir uns dem zweiten Kapitel [Della Valles Apologie] zu, das 
darlegt, warum keine Fälschung in den Evangelien stattgefunden haben soll (Čun naṣrānī 
fāriġ šud az bāb-i awwal ka muštamil bar asbāb-i nafī-yi nubuwwat-i ḥażrat-i Muḥammad ast wa 
ẓāhir gardīd buṭlān-i har-yik az ānhā bi-čandīn dalīl ka raušantar-and az qamr fī lailat al-qamrā 
mutawaǧǧih-i bāb-i duyyum ka dar bayān-i wāqiʿ na-būdan-i taġyīr dar anāǧīl ast gardīda.)“, vgl. 
ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 97. 

126  ʿ Alawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 166:21-167:5; Lee, Controversial Tracts, S. xcix-c. 
Im Schlussteil von M3 findet sich eine ausführlichere Passage zur christlichen Bilder- und 
Kreuzverehrung, die dem dritten Kapitel von Della Valles Apologie geschuldet sein könn-
te. Auf die Frage der Echtheit der allein in M3 angeführten Zitate nach Della Valle gehe 
ich weiter unten ein. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 300 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Prolog 2b:1-4a:7 3b:1-5a:8 1b:1-3a:8 1b:1-2b:3 1b:1-2a:11 
[20:1-
21:16] 

1b:1-3b:7 1b:1-3a:2 1b:1-3b:5 

Vorgezogene 
Nennung 
ʿAlawîs 

ø (2b) ø (3b) ø (1b) ø (1b) ø (1b) 
[20] 

ø (1b) 1b:4-5 ø (1b) 

Widmung an 
Schah Ṣafî 

ø (2b) ø (3b) ø (1b) ø (1b) ø (1b) 
[20] 

ø (1b) ø (1b) 1b:5-2b:3 

Widmung an 
Mîrzâ 
Muḥammad 
Amîn 

ø (2b) ø (3b) ø (1b) ø (1b) ø (1b) 
[20] 

ø (1b) 1b:5-12 ø (1b) 

Anrede der 
Muslime 

2b:4-7 3b:4-7 1b:5-8 1b:3-5 1b:2-4 
[20:2-4] 

1b:3-5 ø (1b) ø (2b) 

Zelt-Metapher 
(Sure ?) 

2b:7-3a:2 3b:7-4a:1 1b:8-11 1b:5-7 1b:4-6 
[20:4-6] 

1b:6-8 ø (1b) 2b:3-5 

Sure 3,78 ø (3a) ø (4a) ø (2a) ø (2a) ø (1b) 
[20] 

ø (2b) 2a:5-8 2b:8-11 

Nennung 
ʿAlawîs 

3b:3-5 4b:3-6 
[xlii:10-
11] 

2b:3-5 2a:6-7 2a:1-3 
[21:2-4] 

2b:7-9 ø (2b) ø (3a) 

Sure 55,74 4a:1-3 5a:1-2 3a:2-3 2a:13-14 2a:7-8 
[21:10-11]

3b:1-3 ø (2b) ø (3a) 

Deutung zur 
Sure 55,74 

ø (4a) ø (5a) ø (3a) ø (2a) ø (2a) [21] ø (3b) 2b:6-10 3a:9-3b:1 

Kap. I.1 [22-37] 
DV1 (Warnung 
Jesu vor falschen 
Propheten) 

3a:1-7 [4b:8-
5b:5] 

4a:10-
4b:7, 
12a:1-5 

5a:10-
5b:8, 9a:1-
6 

3a:10-
3b:9, 
11a:2-7 

2b:5-13, 
7a:14-7b:4

2a:14-2b:4 
[22:4-11], 
4b:13-5a:2 
[26:9-13] 

3b:10-
4b:5, 
11b:11-
12b:2 

3a:4-11, 
9a:5-9 

3b:7-4a:2, 
9b:4-8 

Definition des 
Parakleten 
(fâraqlîṭ) 

5a (Mar-
ginalie) 

ø (6a) ø (4a) 3a (Mar-
ginalie) 

ø (2b) 
[23] 

ø (5b) 3b (Mar-
ginalie 
unleser-
lich) 

ø (4a) 

Menschliche 
Natur Jesu 

6b:11-
7b:7 

7b:11-
8b:7 
[xliii:8-10]

6a:5-
6b:11 

4a:10-
4b:9 

ø (3b) 
[24] 

ø (8b) 5a:6-5b:9 5b:6-
6a:10 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  301 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 

 
Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Joh 19127 
zum  
Parakleten 

 8a:9-9a:2 ø128 7b:1-8a:4 5a:6-5b:3 ø (4a) [25] ø (9b) 6a:9-7b:9 6b:9-7a:9 

Mk 23; Mt 50 
zu Elija (Îlîyâ) 

 10a:10-
11b:7 

ø 9b:2-
10b:9 

6a:14-
7a:11 

ø (4b) 
[26] 

ø (11b) 7b:11-
9a:1 

8a:10-
9b:1 

Anrede der 
Christen 

 13a:5-6 10a:7-8 
[xlv:11-
12] 

12a:10-
12b:1 

8a:9-10 5b:3-4 
[27:8-9] 

13b:12-14 ø (10a)129 ø (10b) 

Mohammeds 
Abstammung 

 13b:9-11 10b:10-12 
[xlv:25-
xlvi:2] 

13a:4-7 8b:9-11 ø (5b) 
[26] 

ø (14b) ø (10b) ø (11a) 

Hebräisches 
Zitat [Dtn 
33,2] 

 ø (13b) ø (10b) ø (13a) ø (8b) ø (5b) 
[26] 

ø (14b) 10b:6-12 11a:4-10 

Deutung zu 
[Dtn 33,2] 

 ø (13b) ø (10b) ø (13a) ø (8b) ø (5b) 
[26] 

ø (14b) ø (10b) 11a:10-
11b:3 

Zitat zum 
Kamelreiter 
(AT?) 

 13b:11-
14a:6 

10b:12-
11a:6 
[xlvii:1-4]

13a:7-
13b:2 

8b:9-13 ø (5b) 
[26] 

ø (14b) 10b:12-
11a:3 

11b:3-6 

Hinweis auf 
Mohammed 
(Hab) 

 ø (14a) ø (11a) ø (13b) ø (8b) ø (6a) [28] ø (15a) 11a:7-
12a:6 

11b:10-
12b:11 

Überleitung 
zu [Gen 
17,20] 

 14b:7-9 11b:7-9 14a:4-7 9a:7-9 6a:7-9 
[28:10-11]

15a:12-14 ø (12a) 
130 

ø (13a) 

Erläuterung 
12er-Nume-
rologie 

 ø (17b) ø (14b) ø (17b) ø (11a) ø (7b) 
[30] 

ø (20b) 14b (Mar-
ginalie) 

15a:11-12 

Beispiel für 
Numerologie 

 18a:8-
18b:6 

15a:9-
15b:7 

18b:1-
19a:3 

11a:12-
11b:9 

ø (8a) [31] ø (21b) 15a:2-
15b:4 

15b:9-
16b:1 

Sure 50,22  18b:7-9 15b:8-9 19a:4-6 11b:9-12 8a:11-12 
[31:7-
8]131 

21b:14-
22b:1 

ø (15b) ø (16b) 

                                                                                          
127  Biblische Schriftbelege gebe ich nach der von ʿAlawī und Della Valle verwendeten Se-

quenzeinteilung unbekannter Zähltradition an, ggfls. verweise ich in eckigen Klammern 
auf die Parallelstellen nach der Zählung der Vulgata, soweit durch Konkordanz zur Ein-
heitsübersetzung identifizierbar. 

128  C2 ist offenbar unvollständig. Zwei Folien fehlen, da C2 8b bei C1 7b:11 abbricht und C2 
9a mit C1 12a:1 fortsetzt. 

129  M2 und M3 verweisen stattdessen auf Dtn 18 (faṣl-i hiǧdahum sifr-i panǧum kitāb-i taurīya). 
130  M2 und M3 verweisen stattdessen auf Gen (sifr-i awwal-i taurīya). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 302 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Deutung zu 
[Gen 17,20] 

ø (18b) ø (15b) ø (19a) ø (11b) ø (8a) [31] ø (22b) 15b:5-
8132 

16b:2-5 

Universal- 
anspruch  
des Islams 

21a:5-
21b:6 

18b:6-
19a:7 

21b:8-
22a:10 

13a:8-
13b:4 

ø (9b) 
[33] 

ø (25b) 17b:1-11 18a:8-
18b:6 

Propheten-
namen 

ø (21b) ø (19a) ø (22a) ø (13b) ø (9b) 
[33] 

ø (25b) 17b:11-
19a:5 

18b:6-
19b:9 

Charakterisie-
rung Mo-
hammeds 

ø (22a/b) ø (20a/b) ø (23a) ø (14a) ø (9b) 
[34] 

ø (26b) 19b (zwei 
Margina-
lien) 

ø (20a/b) 

Licht-
Metapher 

22b:5-9 20a:6-10 23a:10-
23b:4 

14a:7-11 ø (9b) 
[34] 

ø (27b) 19b:10-
20a:2 

20b:3-7 

Antichrist 
(daǧǧâl) 

23b:5-11 21a:6-13 24b:1-8 14b:12-
15a:2 

ø (10a) 
[34] 

ø (28b) 20b:7-12 20b:10-
21b:3 

Prophetentum 
Mose 

25a:11-
25b:3 

22b:13-
23a:4 

28a:9-
26b:2 

ø (15b) ø (11b) 
[34] 

ø (30b) 22a:5-8 22b:6-10 

Wunder- 
charakter  
des Korans 

25b:8-
26b:3 

23a:11-
24a:4 

26b:7-
27b:3 

16a:4-
16b:2 

ø (11b) 
[34] 

ø (30b) 22a:12-
23a:1 

23a:2-
23b:4 

Propheten-
sendung  
an Juden 

28a:7-11 25b:9-15 29a:6-10 ø (17b) ø (12a) 
[37] 

ø (33b) ø (24a) ø (24b) 

Wunder- 
beweis für 
Prophetentum 

ø (28b) ø (26a) ø (29b) ø (17b) ø (12a) 
[37] 

ø (34b) 24b:2-
25a:6 

25a:3-
25b:6 

Kap. I.2 
(Wunder Got-
tes) 

[38-47] 

Paraklet als 
Heiliger Geist 

30b:2-3 28a:2-4 31a:11-
31b:2 

ø (18b) ø (13a) 
[41] 

ø (37b) ø (26b) ø (27a) 

Götzenvere-
hrung 

31a:6-8 28b:7-10 32a:2-4 19a:9-10 13b:5-6 
[41:16-17]

37b:14-
38b:2 

27a:5-6 ø (27b) 

Deutung  
zu Ex 2  
zu Moses 

ø (36a) ø (33b) ø (36b) ø (22a) ø (16a) 
[47] 

ø (46b) 31a:5-
31b:6 

31a:6-
31b:6 

Kap. I.3 [48-61] 

131  P und E geben im Gegensatz zu C1, C2, V und M1 das Koranzitat nur unvollständig wie-
der. 

132  M2 ist hier ausführlicher als M3. Der Kopist ergänzt durch eine zusätzliche Marginalie. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  303 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 

 
Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Sure 2,136  37b:6-7 35a:7-9 38a:3-5 ø (23a) ø (16b) 
[49] 

ø (48b) 32b:9-11 32b:6-8 

DV2 
(Selbstzeugnis 
Mohammeds 
illegitim) 

3b:8-4a:1 
[6b:8-7b:2] 

38a:6-10, 
38b:3-6 

35b:6-11 
[l:10-14], 
36a:4-7 

38b:3-7, 
11-39a:3 

23a:12-
23b:1, 
23b:5-
7133 

17a:6-8 
[50:4-7], 
17a:12-14 
[50:11-14]

49b:5-9, 
50b:1-4 

33a:6-10, 
33b:2-5 

33a:3-6, 
10-12 

DV3 (Warnung 
Jesu vor Mo-
hammed und 
Koran) 

4a:1-6, 4a:9-
4b:1 [7b:2-10, 
8b:3-5] 

41b:5-
42a:2, 
42b:7-9 

39a:6-
39b:2 
[liii:18-
21], 
40a:8-11 

41b:11-
42a:8, 
43a:1-3 

25b:1-9, 
26a:8-10 

19a:2-7 
[53:13-
21], 
19b:5-6 
[54:13-15]

55b:5-13, 
56b:3-5 

36a:1-8, 
36b:10-12 

35b:4-10, 
36a:10-12 

Erläuterung 
zur Auferste-
hung 

 ø (45b) ø (43a) ø (46a) ø (28a) ø (21a) 
[57] 

ø (62b) 39a (Mar-
ginalie) 

38b:5-6 

Metapher der 
Frühgeburt 
(ḫidâǧ) 

 46a (Mar-
ginalie) 

ø (43b) ø (46b) ø (28b) ø (21b) 
[57] 

ø (63b) 39b (Mar-
ginalie) 

ø (39a) 

Ergänzung zu 
Schrift- 
besitzern 

 ø (47b) ø (45a) ø (47b) 29a:15-
29b:2 

22a:10-11 
[58:21-
59:1] 

65b:13-
66b:1 

40b:11-
41a:1 

40a:5-7 

Ergänzung zu 
Imam ʿAlî 

 ø (47b) ø (45a) ø (47b) ø (29b) ø (22a) 
[59] 

ø (66b) ø (41a) 40a:7-8 

Hinweis auf 
Juden und 
Christen 

 48a:6-9 45b:7-12 48a:8-11 29b:10-
12134 

22b:4-6 
[59:10-13]

66b:12-
67b:2 

ø (41a) ø (40b) 

Ergänzung zu 
Gesandten 
Gottes 

 ø (49b) ø (47a) ø (49b) 30b:7-8 23a:12 
[61:6] 

69b:4-5 42a:11-12 41b:4-5 

Kap. I.4    [62-75]  
DV4 (Zurück-
weisung der 
Autorität Mo-
hammeds) 

4b:2-5a:3 
[8b:7-10b:1] 

50a:1-
50b:6, 
51a:6-8 

47b:1-
48a:7 
[lviii:12-
lix:2], 
48b:7-10 

49b:11-
50b:4, 
51a:3-6 

30b:14-
31a:13, 
31b:8-10 

23b:3-13 
[63:3-15], 
24a:7-8 
[64:8-11]

69b:14-
71b:2, 
72b:1-4 

42b:6-
43a:8, 
43b:5-8 

41b:11-
42b:1, 
42b:10-
43a:1 

Verzehr von 
Tierfleisch 

 ø (51b) ø (49a) ø (51a) ø (31b) ø (24a) 
[64] 

ø (72b) 43b (Mar-
ginalie) 

43a:5-
43b:1 

                                                                                          
133  M1 ist offenbar unvollständig. Zwischen Fol. 24a/25b fehlt der Inhalt entsprechend C1 

40a:2-41b:4. Stattdessen enthält M1 eine Folie aus einer unbekannten arabischen Quelle, 
die von einer anderen Hand stammt. 

134  In M1, P und E findet sich nur der Hinweis auf Mönche (rahbānān) „ähnlich Paulus und 
Petrus“. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 304 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Polemik  
gegen christli-
che Stämme 
(ʿIbâdûn) 

53b:1-5 51a:1-7 
[lxi:12-15]

53a:8-
53b:1 

33a:7-10 25a:14-
25b:2 
[66:13-16]

76b:2-6 45b:2-5 ø (45a) 

DV5 (Wider-
spruch Mo-
hammeds zu 
Propheten) 

5a:3-8 [10b:1-
8] 

56a:10-
56b:7 

53b:13-
54a:9 

56a:6-
56b:3 

35a:1-8 27a:1-8 
[69:14-
21] 

81b:5-14 47b:10-
48a:6 

46b:11-
47a:6 

Legitimität 
von Prophe-
tentum 

57a:1-4 54b:1-4 56b:7-10 35b:2-5 27a:11-14 
[70:1-3] 

82b:5-8 48a:9-12 ø (47a) 

DV6 (Schreiber-
Parabel) 

5a:10-6a:2 
[11b:1-12b:5] 

57b:4-
58a:8 

55a:5-
55b:10 

57b:1-
58a:5 

36a:1-15 27b:9-
28a:6 
[70:15-
71:3] 

83b:8-
84b:12 

48b:10-
49b:1 

47b:7-
48a:8 

Kap. I.5 [76-87] 
DV7 (Unmoral 
Mohammeds) 

6a:2-6b:2135 
[12b:13b:7] 

62b:4-
63a:2 

60a:4-
60b:2 

62b:9-
63a:8 

39a:10-
39b:3 

30b:4-10 
[77:3-11] 

92b:4-13 52b:11-
53a:6 

51b:8-
52a:3 

Sure 2,102 ø (67b) ø (65a) ø (68a) ø (42a) ø (33a) 
[81] 

ø (100b) 56b (Mar-
ginalie) 

55b:2-3 

DV8 (Polygynie 
als Beweis für 
Falschheit des 
Korans) 

6b:3-8 [13b:9-
14b:4], 6b:10-
7a:8 [14b:6-
15b:7] 

68b:4-10, 
74a:3-
74b:2 

66a:4-11, 
71b:3-
72a:2 

69a:5-11, 
74b:8-
75a:8 

43a:2-6, 
47a:6-
47b:1 

33b:9-12 
[82:4-9], 
35a:13-
35b:6 
[84:13-
23] 

102b:3-9, 
107b:5-
108b:3 

57b:3-8, 
63a:1-12 

56a:8-
56b:1, 
61b:6-
62a:4 

Deutung Gen 
14; 15; 35; 39 
zur Polygynie 

ø (68b) ø (66a) 69a (Mar-
ginalie) 

43a:7-
44b:3136 

ø (33b) 
[82] 

ø (102b) 57b:8-
58b:10 

56b:1-
57b:3 

Polygynie 
Mohammeds  

70b:2-
72b:9 

68a:2-
70a:9 

71a:4-
73b:3 

45a:3-
46a:14 

ø (34b) 
[83] 

ø (105b) 60a:6-
62a:1 

58b:11-
60b:6 

Scheidung 
gemäß Gesetz 
Mose 

73b:8-9 71:9-11 74b:2-3 ø (47a) ø (35a) 
[84] 

ø (106b) ø (62b) ø (61b) 

135  DV7 wird von ʿAlawī nicht vollständig zitiert. Die Zeilen der Hss. Vat. Pers. 7 Fol. 6a:7-10 
und 81 Fol. 13b:1-5 sind in den Handschriften ausgelassen. 

136  M1, M2 und M3 weisen leichte Abweichungen gegenüber V auf. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  305 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 

 
Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Legitimität 
von Polygynie 
und Schei-
dung 

 ø (76a) ø (73b) ø (76b) 48a:14-
49a:14 

ø (36b) 
[86] 

ø (110b) 64b:6-
66b:8137 

63a:8-
65a:6 

Kap. I.6    [88-97]  
Bestätigung 
des Prophe-
tentums Mo-
hammeds 

 77a:5-7 74b:6-9 77b:8-11 50a:4-6 37a:3-5 
[90:5-7] 

112b:7-10 67b:4-6 ø (66a) 

DV9 (Ableh-
nung Moham-
meds und des 
Korans) 

8a:10-9a:4 
[18b:4-19b:10]

77b:6-
78a:11, 
79b:11-
80a:5 

75a:7-
75b:14, 
77a:12-
77b:6 

78a:10-
79a:5, 
80b:6-11 

50a:15-
50b:14, 
51b:12-
52a:1 

37a:12-
37b:9 
[90:16-
91:9], 
38b:4-6 
[92:11-14]

113b:1-
10138, 
116b:4-8 

68a:2-
68b:5, 
69b:9-
70a:1 

66a:12-
67a:3, 
68a:6-
10139 

Aufforderung 
zur Abkehr 
von Jesus 

 80a:5-
80b:1 

77b:6-
78a:1 

80b:11-
81a:7 

52a:1-
7140 

38b:6-11 
[92:15-21]

116b:9-
117b:3 

70a:1-7141 68a:11-12 

DV10 (Wider-
sprüche Mo-
hammeds zu Je-
sus nach Mt 
59; Mk 31; Lk 
60) 

9a:5-9b:2 
[19b:10-20b:8]

81a:2-11 78b:2-13 81b:8-
82a:7 

52b:2-10 39a:5-11 
[93:7-15] 

118b:2-12 70b:4-
71a:1 

ø142 

Widerspruch 
Jesu zu Moses 

 ø (81b) ø (79a) ø (82a) 52b:12-14 39a:13-15 
[93:18-19]

119b:2-3 71a:3-4 68b:2-3 

                                                                                          
137  M2 und M3 geben die Passage in ausführlicherer Form als M1 wieder. Dort fehlt M2 

66a:4-66b:8 bzw. M3 64b:4-65a:6. In M3 65a wiederum fehlen die Zeilen M2 66b:1-2. 
138  DV9 ist unvollständig. Offenbar fehlt in E eine Folie zwischen 112b/113a und 113b/114a. 

E 113b:1 setzt erst bei P 37b:2 ein, der Anfang von DV9 ist nicht erhalten. 
139  DV9 ist unvollständig. 
140  M1, P und E weisen leichte Abweichungen gegenüber C1, C2 und V sowie M2 und M3 

auf. 
141  M2 und M3 weisen leichte Abweichungen gegenüber C1, C2 und V sowie M1, P und E 

auf. 
142  M3 ist offenbar unvollständig. Eine Folie zwischen M3 68a/68b fehlt, da M3 68a bei M2 

70a:3 abbricht und auf M3 68b mit M2 71a:1 wieder einsetzt. Auf der fehlenden Folie be-
fand sich vermutlich DV10 wie in M2 70b:4-71a:1 überliefert. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 306 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

DV11 (Jesu 
Scheidungsver-
bot nach Mt 
9(?)143; 59) 

9b:2-10a:6 
[20b:9-22b:5] 

82a:11-
83a:6 

79b:12-
80b:7 

83a:6-
84a:3 

53a:15-
53b:13144

39b:15-
40a:12 
[94:12-
95:2] 

120b:10-
121b:12 

71b:9-
72a:11 

69a:7-
69b:9 

Kap. II.1 [98-147] 
DV12 (Zu-
rückweisung des 
Fälschungsvor-
wurfs gegen 
Evv.) 

10a:7-11a:4 
[22b:6-24b:8] 

87a:2-10, 
93a:3-
93b:5145 

84b:2-14 
[lxv:22-
27], 
90b:3-
91a:6 

88a:5-
88b:3, 
94a:6-
94b:9 

56a:11-
56b:4, 
60a:4-
60b:2 

42a:14-
42b:5 
[101:3-
10], 
45b:11-
46a:7 
[106:5-
18] 

130b:4-13, 
140b:10-
141b:12 

75b:1-
75b:8, 
80a:12-
81a:2 

72b:9-
73a:16, 
77a:12-
77b:12 

Kreuzigung 
Jesu und der 
Jünger 

96b:6-
97a:1 

94a:8-
94b:1 
[lxxvi:3-
11] 

98a:4-11 62b:2-7 47b:15-
48a:5 
[109:10-
17] 

147b:4-11 ø (83b) ø (80a) 

Mt, Lk, Joh 
zur Verleug-
nung Petri 

ø (101b) ø (99a) ø (103b) ø146 ø (50b) 
[113] 

ø (155b) 87b:1-9 84a:6-
84b:2 

143  Dieser Schriftbeleg unterlag offensichtlich verschiedenen Kopistenfehlern und veranlasste 
ʿAlawī zu einer polemischen Spitze gegen Della Valle. Die Handschriften der Risāla Della 
Valles, Hss. Vat. Pers. 7 (Fol. 9b:3) und 81 (Fol. 20b:10), führen Mt 9 (nuhum) bzw. Mt 99 
(nawad wa nuhum) an. Wie in C1 82b:1, C2 80a:1, M1 53b:1, P 39b:15, E 120b:11, M2 
71b:10 und M3 69a:8 belegt ist, lag ʿAlawī hingegen eine Handschrift der Risāla vor, die 
auf Mt 19 (nūzdahum) verwies (V 83a:7 lässt die beiden Lesungen Mt 19 und 99 zu). Dies 
zeigen ʿAlawīs Äußerungen in seiner Replik, dass Mt 19 (nach Vulgata-Zählung Mt 8,23-27, 
Sturm auf dem See) nicht zum Kontext der Argumentation Della Valles zur Ehescheidung 
passe, vgl. ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 95 und 97. Wahrscheinlich bezog sich 
Della Valle in seiner Risāla auf Mt 9 (nach Vulgata-Zählung Mt 5,32, Jesu Verbot der Ehe-
scheidung). Dass ʿAlawī diesen Schriftbeleg in den Lawāmiʿ-i rabbānī diskutiert, bestätigt, 
dass er wie Della Valle eine Fassung des Evangeliums nach Mt mit derselben Sequenzein-
teilung heranzog, die der oben beschriebenen unbekannten Zähltradition folgt. 

144  In M1 fehlt der Inhalt entsprechend C1 82b:8-9. 
145  In C1 93b, C2 91a und V 94b fehlt der Inhalt von Hss. Vat. Pers. 7 Fol. 11a:1-2 und 81 

Fol. 24b:3-5, wie er auch in M1 60a:14-15, P 46a:4-5, E 141b:7-9, M2 80b:10-12 und M3 
77b:9-10 wiedergegeben wird. 

146  M1 ist offenbar unvollständig, da zwischen Fol. 65a/66b ein Blatt mit dem Inhalt entspre-
chend C1 101a:9-102b:11 fehlt. Stattdessen enthält M1 an gleicher Stelle einen unbekann-
ten persischen Text, der weder von der Hand des Kopisten von M1 noch von der des 
Schreibers der Fol. 24b/25a stammt. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  307 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 

 
Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Elija nicht 
identisch mit 
Joh d.T. 

 103a 
(Margina-
lie) 

ø (100b) 105a 
(Margina-
lie) 

66b:4-7 51b:4-6 
[114:20-
115:1] 

158b:5-8 89a (Mar-
ginalie) 

ø (85b) 

Gottesan-
spruch Jesu 

 104a:4-5 ø (101b) 106a:3-4 67a:10-11 52a:6-7 
[115:20-
21] 

160b:4-5 89b:7-9 ø (86b) 

Verweis auf 
Miṣqal-i ṣafâ 

 ø (104a) ø (101b) ø (106a) ø (67a) ø (52a) 
[115] 

ø (160b) 89b:9-11 86b:1-2 

Gottesan-
spruch Jesu 

 104b:10-
11 

102a:11-
12 

106b:10-
11 

67b:9-10 52b:4-5 
[116:10-
11] 

161b:8-9 90a:12-
90b:1 

ø (86b) 

Erklärung zu 
Lug und Trug 
(turrahât) 

 105a 
(Margina-
lie) 

ø (102b) 107a 
(Margina-
lie) 

67b:12 52b:6-7 
[116:13-
14] 

161b:12 90b (Mar-
ginalie) 

ø (87a) 

Mt zu Petrus  106b:7-8 104a:8-10 108b:11-
109a:2 

68b:14-15 ø (53b) 
[117] 

ø (164b) 91b:8-9 88a:10-12 

Mt 88; Mk 46 
zu Jesu Auslie-
ferung 

 108a:10-
108b:3 

105b:12-
106a:2-4 
[lxxxii:13-
17] 

110b:8-
111a:1 

69a:14-
70a:3 

54a:15-
54b:4 
[119:11-
14] 

167b:1-6 93a:4-7 ø (89b) 

Vorwurf des 
Fanatismus 
unter Jüngern 

 109b:5-7 107a:6-9 112b:4-6 70b:7-9 55a:5-7 
[120:9-11]

169b:2-4 94a:2-4 ø (90a) 

Gottesan-
spruch Jesu 

 110a:4-9 107b:4-12 112b:3-9 70b:15-
71a:5 

55a:12-
55b:1 
[120:18-
23] 

169b:12-
170b:3 

94a:10-
94b:3 

ø (90b) 

Gottessohn-
schaft 

 ø (110a) ø (107b) ø (112b) ø (71a) ø (55b) 
[120] 

ø [170b] 94b (Mar-
ginalie) 

90b:4-5 

Ergänzung zu 
Joh d.T. 

 112a:3-5 109b:4-6 114b:4-6 ø (72a) 56a:14-15 
[122:10-
12] 

172b:13-
173b:1 

95b:10-12 92a:1-3 

Abweichen 
der Evv. und 
Jünger von 
Gott 

 ø (113a) ø (110b) 115a 
(Margina-
lie) 

72b:6-13 56b:11-
57a:2 
[123:2-8] 

174b:5-13 96b:3-10 92b:5-12 

Ergänzung 
zum Lügen 

 115b:7-11 113a:9-14 118a:8-
118b:1 

ø (74b) 58b:2-4 
[125:16-
18] 

179b:10-
13 

99a:7-10 95a:6-9 

 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 308 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Kreuzigung 
widerlege Evv. 

116b:5-
117a:10 

114a:6-
114b:14 

ø (119a) 75a:7-
75b:3147 

59a:1-13 
[126:9-
127:1] 

181b:3-
182b:7 

99b (Mar-
ginalie) 

95b:11-
96a:11 

DV13 (Um-
stände der Fäl-
schung der 
Evv.) 

11a:4-11b:3 
[24b:8-25b:9] 
148 

117b:2-
118a:1, 
124b:2-5 

115a:2-
115b:1, 
122a:2-5 

119a:10-
119b:9, 
127b:2-5 

75b:5-14, 
79b:14-
80a:1 

59b:1-7 
[127:4-13]

182b:11-
183b:7 

100a:3-11, 
105b:3-6 

96b:1-9, 
102a:2-4 

Erklärung zu 
Glühwürm-
chen (yarâʿa) 

119a 
(Margina-
lie) 

116b:3 ø (121a) ø (76b) ø (60a) 
[128] 

ø (185b) 101a 
(Margina-
lie) 

ø (97b) 

Gründe für 
Fälschung der 
Evv. 

119a:6-8 116b:7-9 121a:7-9 76b:7-8 60a:10-11 
[128:13-
15] 

185b:7-9 101a:11-
12 

97b:8-
12149 

Verrat des Ju-
das 

123b:8-
125a:1 

121a:9-
122b:1 

126b:5-
128a:2 

79b:4-
80a:7150 

ø (62b) 
[131] 

ø (192b) 105a:1-
105b:12 

101a:12-
102a:10 

Ergänzung zu 
Jüngern 

ø (125b) ø (123a) ø (128b) 80b:4-5 63a:3-4 
[132:12-
13] 

193b:13-
14 

ø (106a) ø (102b) 

Unglauben 
der Jünger 
(ḥawâriyân) 

126a:1-10 123b:1-10 129a:4-
129b:1 

ø (80b) ø (63a) 
[132] 

ø (194b) 106b 
(Margina-
lie) 

103a:5-12 

Hinweis auf 
Joh 44 

129b:4-5 127a:4-5 132b:10-
11 

ø (80b) ø (65a) 
[135] 

ø (199b) 109a:8-9 105b:11-
12 

Joh 37 zum 
Beten Jesu 

130b:10-
131a:4 

128a:11-
128b:5 

134a:5-10 ø (83b) ø (65b) 
[136] 

ø (201b) 110a:7-12 106b:9-
107a:1 

Wesen Gottes 
in der Trinität 

136a:9-
136b:10 

133b:10-
134a:11 

139b 
(Margina-
lie) 

86b:9-
87a:4 

68a:14-
68b:8 
[140:10-
21] 

209b:11-
210b:9151

114a:1-
11152 

110b:5-
111a:4153 

147  M1 gibt diese Textpassage verkürzt ohne den Inhalt entsprechend C1 117a:5-6 und 8-10 
wieder. 

148  DV13 wird von ʿAlawī nicht vollständig zitiert. Die Zeilen der Hss. Vat. Pers. 7 Fol. 11a:8-
10 und 81 Fol. 25b:3-5 sind in den Handschriften ausgelassen. 

149  M3 weicht von C1, C2, V, M1 und M2 deutlich ab. 
150  M1 gibt diesen Textabschnitt verkürzt ohne den Inhalt entsprechend C1 123b:11-124a:5 

wieder. 
151  E gleicht P, es fehlen jedoch die Zeilen P 68b:7-8. 
152  M2 und M3 weisen Abweichungen gegenüber C1, C2, V, M1, P und E auf. 
153  M3 ähnelt M2, es fehlen jedoch die Zeilen M2 114a:7-9. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  309 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 

 
Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Beziehung 
zwischen 
Gott-Vater 
und Sohn 

 136b:11-
137a:6 

134a:11-
134b:7 

ø (139b) 87a:4-10 68b:9-13 
[140:21-
141:3] 

210b:9-
211b:2 

114a:12-
114b:5154 

111a:4-10 

Polemik gegen 
Melkiten 

 138b:9-11 136a:10-
13 
[lxxxix:22-
25]155 

141b:1-4 88a:13-15 69b:10-12 
[142:11-
14] 

213b:12-
214b:2 

115b:11-
116a:2156 

112b:3-6 

Wesenseinheit 
Gottes 

 139a:8-
140a:5 

136b:10-
137b:6 
[xc:7-21] 

142a:2-
143a:3 

88b:7-
89a:10 

ø (70a) 
[142] 

ø (214b) 116a:9-
117a:3 

113a:1-
113b:6 

Überleitung 
zur Deutung 
des mosai-
schen Geset-
zes 

 141b:11-
142a:1 

139a:13-
139b:1 

145a:3-4 90a:14-15 70b:15-
71a:1 
[144:7-9] 

217b:9-10 118a:12-
118b:1 

ø (115a) 

DV14 (Recht-
fertigung der 
Evv. durch 
Universalität 
des Christen-
tums) 

11b:3-12b:1157 
[25b:9-28b:3] 

143a:4-
143b:9, 
145a:4-
145b:3 

140b:4-
141a:12, 
142b:5-
143a:3 

146a:11-
147a:8, 
148b:5-
149a:3 

91a:7-
91b:7, 
92b:1-9 

71b:5-
72a:2 
[145:6-
21], 72b:8-
14 
[146:25-
147:7] 

219b:8-
221b:10, 
222b:12-
223b:6 

119a:10-
119b:12,1
20b:9-
121a:5 

115b:11-
116b:1, 
117a:10-
117b:6 

Mond-
Metapher 

 144a:5-7 141b:6-8 147b:4-6 91b:13-15 72a:7-9 
[146:7-8] 

221b:4-5 ø (120a) ø (116b) 

Kap. II.2    [148-167]  
DV15 (Verbrei-
tung der Bibel 
als Beweis ihrer 
Echtheit) 

12b:8-13a:5 
[29b:1-10] 

146b:5-
147a:4 

144a:5-
144b:4 

150a:9-
150b:8 

93b:1-9 73b:2-9 
[149:5-
14] 

225b:4-14 122a:3-11 118b:3-11 

Widersprüch-
lichkeiten der 
Evv. 

 147a:5-
147b:2 

144b:5-
13158 

150b:9-
151a:6 

93b:10-
94a:1 

ø (73b) 
[149] 

ø (226b) 122a:12-
122b:6 

118b:12-
119a:5 

                                                                                          
154  M2 und M3 weisen Abweichungen gegenüber C1, C2, V, M1, P und E auf. 
155  Der Vergleich mit C1 zeigt, dass der Kopist von C2 bei seiner Abschrift in die nachfolgen-

de Zeile rutschte und irrtümlich den Jakobiten die Beschreibung der Melkiten zuordnete. 
Gleiches ist in L lxxxix:22 zu beobachten. Dies legt nahe, dass C2 Quelle für Lees aus-
zugsweisen Druck war. 

156  M2 und M3 weisen Abweichungen gegenüber C1, C2, V, M1, P und E auf. 
157  DV14 wird von ʿAlawī nicht vollständig zitiert. Die Zeilen der Hss. Vat. Pers. 7 Fol. 11b:8-

12a:4 und 81 Fol. 26b:5-27b:3 sind in den Handschriften ausgelassen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 310 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Fälschung der 
Evv. 

147b:5-6 ø 151a:9-11 94a:4-5 73b:12-13 
[150:2-3] 

226b:4-5 ø (122b) ø (119a) 

Christen in 
Afrika, Spani-
en und aṣ-
Ṣaqâliba159 

ø (148b) ø (145b) 152b:3-
9160 

ø (94b) ø (74a) 
[150] 

ø (227b) 123b:3-6 120a:2-5 

Mariologie 
der Nestoria-
ner 

ø (148b) ø (145b) ø (152b) ø (94b) ø (74a) 
[150] 

ø (227b) 123b:7-9 120a:6-8 

Mariologie 
der Barbarâ-
nîya161, Sure 
5,115 

ø (148b) ø (145b) 153a:1-8 ø (94b) ø (74a) 
[150] 

ø (228b) 123b:11-
124a:3162 

120a:10-
120b:3 

Wesenseinheit 
und Trinität 

ø (149a) ø (146a) 153b:7-
154a:8 

ø (95a) ø (74b) 
[151] 

ø (228b) 124a:11-
124b:9 

120b:11-
121a:10 

Menschliche 
Natur Jesu 

149a:5-7 146a:6-8 
[xcv:8-10]

154a:8-10 95a:2-3 ø (74b) 
[151] 

ø (228b) 124b:9-11 121a:10-
11 

Tod und Auf-
erstehung  
Jesu 

ø (149a) ø (146a) 154b:3-
155b:3 

ø (95a) ø (74b) 
[151] 

ø (228b) 125a:1-
125b:8 

121b:2-
122a:8 

Menschliche 
Natur Jesu 

ø (149a) ø (146a) ø (155b) ø (95a) ø (74b) 
[151] 

ø (228b) 125b 
(Margina-
lie) 

122a:8-10 

Ergänzung 
Heiliger Geist 

151a:1-2 148a:1-2 157b:2 96a:6-7 ø (75b) 
[152] 

ø (231b) 127a:2-3 123b:3-4 

Wesenseinheit 
Gott-Vater 
und Sohn 

151a:5-
151b:10 

148a:5-
148b:12 

157b:5-
158a:10 

96a:10-
96b:8 

ø (75b) 
[152] 

ø (231b) 127a:6-
127b:7 

123b:6-
124a:7 

158  C2 bricht am Ende der Folie ab. Vermutlich hat der Kopist eine Folie seiner Vorlage (C1 
147b) übergangen, da er auf C2 145a mit dem Inhalt von C1 148a fortfährt. 

159  C1 150a:7. In V 152b:3 heißt es aṣ-Ṣafālīya, in M2 123b:3 und M3 120a:2 aṣ-Ṣaqālibīya. 
Wie bereits Saʿīd vermutete, könnte es sich um die Bezeichnung eines russischen oder sla-
wischen Stamms handeln. Siehe hierzu ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿid, , S. 152, 
Anm. 6. 

160  Der Kopist gibt die gleiche Textpassage auch in V 156b:1-7 wieder, bezieht sie aber nur in 
V 152b auf die Nestorianer. Während in C1, C2, M1, P und E die Ergänzung an dieser 
Stelle fehlt, erscheint sie in M2 und M3 gekürzt und ohne Nennung der Nestorianer. 

161  Offenbar handelt es sich hierbei um eine pejorative Fremdbezeichnung für eine christliche 
Denomination. 

162  M2 und M3 weisen Abweichungen gegenüber V auf. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  311 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 

 
Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Keine Präexis-
tenz des Got-
tessohns 

 ø (152a) ø (149a) ø (158a) ø (96b) 75b:9-11 
[152:19-
21] 

231b:10-
12 

ø (127b) ø (124a) 

Christologie 
der Jakobiten 

 152a:1-
153a:8 

149a:1-
150a:8 

158b:1-
159:6 

96b:10-
97b:3 

75b:11-
76b:1 
[152:22-
153:22] 

231b:12-
233b:12 

ø (127b) ø (124a) 

Überleitung 
zu DV16 

 153a:8-10 150a:9-12 ø 
(159b)163

97b:3-5 76b:1-3 
[154:1-2] 

233b:12-
234b:1 

127b:9-11 124a:9-11 

DV16 (Offen-
barungsglaube 
ohne Koran) 

13a:5-13b:2 
[29b:10-
30b:10] 

153a:9-
153b:8 

150a:11-
150b:10 

159b:6-
160a:5 

97b:5-13 76b:3-10 
[154:2-11]

234b:1-10 127b:10-
128a:7 

124a:10-
124b:7 

Hinweis auf 
Miṣqal-i ṣafâ 

 ø (154b) ø (151b) ø (161a) ø (98a) ø (77a) 
[155] 

ø (236b) 129a:2-3 125b:1-2 

Muslime als 
Gemeinde des 
Parakleten 

 157a:11-
158b:11 

154a:12-
155b:12 

163b:10-
165a:9 

100a:3-
100b:14 

ø (78b) 
[157] 

ø (240b) 131a:2-
132a:4164 

127a:11-
128a:12 

Verlust des 
wahren Ev. 

 ø (158b) ø (155b) 165a:10-
165b:2 

ø (100b) ø (78b) 
[157] 

ø (240b) 132a:4-
10165 

128a:12-
128b:6 

Ergänzung 
zur Fälschung 
der Evv. 

 159b:1-2 156b:1-3 166a:5-6 101a:10-
11 

79a:1-2 
[157:14-
15] 

242b:2-3 ø ø (129a) 

Sure 3,78; 
5,44 

 161a:10-
161b:3 

158a:13-
158b:3 

168a:4-7 ø (102a) ø (79b) 
[159] 

ø (245b) 133a:7-9 130a:12-
130b:3 

DV17 (Mo-
hammeds Ge-
gnerschaft zu 
Christen) 

13b:3-9 [31b:1-
7] 

162a:1-8 159a:1-9 168b:6-
169a:3 

102b:5-10 80a:6-10 
[159:20-
160:5] 

245b:10-
246b:4 

133b:4-10 130b:9-
131a:2 

Mohammed 
in Joh 

 162a:9-
162b:1 

159a:10-
159b:1 

169a:5-8 102b:11-
14 

80a:11-13 
[160:6-9] 

246b:6-8 ø (133b) ø (131a) 

Licht-
Metapher 

 162b:5-10 159b:5-11 169b:2-8 103a:2-6 80b:1-3 
[160:12-
14]166 

246b:12-
247b:1 

134a:3-
9167 

131a:7-
131b:1 

                                                                                          
163  Die entsprechende Textpassage fehlt hier. Dass der Kopist sie absichtlich nicht von seiner 

Vorlage übernahm, zeigt ein Schreibfehler in V 156b:9-157a:1. Hier fügte er die Passage an 
anderer Stelle als in C1 ein, tilgte sie aber wieder. 

164  In M2 und M3 fehlt der Inhalt entsprechend C1 158b:5-7. 
165  M2 ist offenbar unvollständig. Eine Folie zwischen M2 132a/132b fehlt, da M2 132a bei 

M3 128b:8 abbricht und M2 132b mit M3 129b:7 fortfährt. Zudem weichen M2 und M3 
stark von V ab. 

166  P und E weisen Abweichungen gegenüber C1, C2, V und M1 sowie M2 und M3 auf. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 312 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Sure 3,71 163a:6-9 160a:7-10 170a:5-9 103a:12-
14 

ø (80b) 
[160] 

ø (247b) 134b:6-9 131b:9-
132a:1 

Gesetz Mo-
hammeds 

163b:6-
164a:4 

160b:7-
161a:5 

170b:6-
171a:6 

103b:5-13 80b:13-
81a:4 
[161:2-9] 

248b:2-10 135a:4-
9168 

132a:7-12 

DV18 (Gegen 
Prophetentum 
Moham-
meds)169 

14a:1-8 [31b:9-
32b:7] 

164a:4-
164b:2 

161a:5-
161b:2 

171a:6-
171b:7 

103b:13-
104a:7 

81a:5-12 
[161:9-
19] 

248b:10-
249b:6 

135a:16-
135b:6 

132b:1-7 

Offenba-
rungsver-
ständnis 

164b:9-
165b:9 

161b:11-
162b:9170

172a:4-
173a:5 

104a:13-
105a:1 

ø (81b) 
[162] 

ø (249b) 136a:1-
136b:6 

133a:1-
2171 

Koran und Pa-
raklet 

165b:9-
166a:2 

162b:9-
163a:2 

173a:5-9 105a:1-4 81b:3-5 
[162:1-4] 

249b:14-
250b:4 

136b:7-9 ø (133a) 

Überleitung 
zur Diskussi-
on der Aufer-
stehung 

166a:6-7 163a:7-8 173b:3-4 105a:7-8 81b:8-9 
[162:7-8] 

250b:7-8 136b:12-
137a:1 

ø (133a) 

Hinweis auf 
Miṣqal-i ṣafâ 

ø (166a) ø (163a) ø (173b) ø (105a) ø (81b) 
[162] 

ø (250b) 137a:3-7 133a:6-10 

Positionen zur 
leiblichen 
Auferstehung 

168a:1-7 165a:2-7 175b:1-
6172 

106a:9-14 82b:6-9 
[163:22-
164:5] 

253b:3-8 138a:11-
138b:5173 

134a:11-
134b:4 

Redaktion 
Schlussteil 
von M3174 

ø (171a) ø (168a) ø (178b) ø (108a) ø (84a) 
[166] 

ø (257b) ø (140b) 136b:8-
153b 

Gedichtverse 171b:7-10 168b:8-11 179a:11-
179b:4 

108b:2-5 84b:5-7 
[167:2-5] 

258b:10-
13 

141a:7-
9175 

ø 

167  M2 und M3 weichen stark von C1, C2, V und M1 sowie P und E ab. 
168  M2 und M3 weichen jeweils von C1, C2, V, M1, P und E ab, M3 stärker als M2. 
169  DV18 weicht in den überlieferten Manuskripten von Hss. Vat. Pers. 7 und 81 ab. 
170  In C2 fehlt der Inhalt von C1 165a:4-6 und 165a:9-10. Erstere Passage hat der Kopist am 

Ende von C2 162a nachgetragen. 
171  In M3 133a:1-2 ist nur der Beginn der Textstelle erhalten. 
172  V weicht von C1, C2, M1, P und E sowie von M2 und M3 ab. 
173  M2 und M3 weichen von C1, C2, M1, P und E sowie von V ab. 
174  Ab M3 136b weist diese Handschrift eine eigene Textredaktion auf, die keiner anderen ent-

spricht. Die Passage M3 134a:9-134b:6 wiederholt sich auf M3 138b:12-139a:10.
175  M2 weicht von C1, C2, V, M1, P und E ab. Es findet sich erneut ein Hinweis auf Miṣqal-i 

ṣafā. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  313 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 

 
Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

DV19 (Gottes-
anspruch Jesu) 

ø176 ø ø ø ø ø ø ø 148b:10-
149a:8 

DV20 (Wahr-
heitsanspruch 
der Evv.) 

ø ø ø ø ø ø ø ø 149b:10-
150b:5 

Ehrerbietun-
gen an Pro-
pheten177 

 171b-187b 168b-185a 179b-195a 108b-118a 84b-92a 
[168-183]

258b-278b 141a-153a 152a-153b 

Mohammed 
als Paraklet178 

 171b:11-
172a:11 

168b:12-
169a:12 

179b:4-
180a:4 

108b:5-15 84b:7-15 
[169:1-10]

258b:13-
259b:10 

141a:10-
141b:5 

ø 

Ergänzung zu 
Ungläubigen 

 178a:3-4 175b:3-5 ø (185b) ø (112a) ø (88a) 
[175] 

ø (267b) ø (145b) ø 

Ergänzung zu 
Mohammed 

 178a:11-
178b:1 

175b:13-
176a:1 

ø (186a) ø (112b) ø (88a) 
[176] 

ø (267b) ø (145b) ø 

Ergänzung 
zur Offenba-
rung 

 179a:3-4 176b:3-5 ø (186b) ø (112b) ø (88a) 
[176] 

ø (268b) ø (146a) ø 

Paraklet als 
Gesandter 

 ø (180a) ø (177b) 187b:8-
188a:1 

113a:14-
113b:3 

88b:14-
89a:2 
[177:11-
15] 

269b:13-
270b:4 

146b:12-
147a:4 

ø 

Verrat der 
Jünger an Je-
sus179 

 180b:5-
181b:4 

178a:6-
179a:4 

188b 
(Margina-
lie) 

113b:14-
114b:1 

89a:11-
89b:13 
[178:7-25]

271b:3-
272b:10 

147b:1-
148a:6 

ø 

Suren zur Of-
fenbarung 

 184a:2-
185a:11 

181b:3-
182b:13 

ø (191a) ø (116a) ø (91a) 
[181] 

ø (276b) ø (150a) ø 

Suren zu Got-
tesnamen 

 ø (185b) ø (183a) 191a:5-
192a:8 

116a:2-
116b:6 

ø (91a) 
[181] 

ø (276b) 150a:4-
150b:12 

ø 

Gedichtvers  186a:3-4 183b:3-5 192b:11-
193a:2 

116b:15-
117a:2 

ø (91b) 
[181] 

ø (277b) 151a:7-11 ø 

                                                                                          
176  DV19 und 20 können anhand der Hss. Vat. Pers. 7 und 81 nicht als Zitate Della Valles 

identifiziert werden. Möglicherweise handelt es sich hierbei um spätere Hinzufügungen, 
die deshalb ausschließlich in M3 belegt sind. 

177  Während C1 171b:10 und C2 168b:12 den Schlussteil mit yā maʿšar an-naṣārā einleiten, 
weisen V 179b:4, P 84b:7 und E 258b:13 ihn als ḫitām makkī (mekkanischer Epilog) oder 
ḫitām miskī (Moschus gleicher Epilog) aus. Letztere Lesung ist eindeutig in M1 108b:5, M2 
141a:9 und M3 152a:4 belegt. 

178  Diese Textpassage liegt in drei voneinander leicht abweichenden Versionen vor, nämlich 
C1, C2 sowie V, M1, P, E sowie M2. 

179  Diese Passage ist in zwei voneinander leicht abweichenden Textversionen belegt, nämlich 
C1, C2 sowie V, M1, P, E, M2. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 314 

ʿAlawîs Lawâmiʿ-i rabbânî 
Hss.-Gruppe 1 Hss.-Gruppe 3 Della Valles 

Risâla 
Gruppe 1/1 

Gruppe 
1/2 

Gruppe 
1/3 

Hss.-Gruppe 2 Gruppe 
3/1 

Gruppe 
3/2 

Inhalt Vat. Pers. 7 
[81] 

C1 C2 [L] V M1 P [S] E M2 M3 

Gedichtverse 
und Suren 

186a :11-
186b:1, 2-
7, 8-
187a:3, 5-
7 

183b:14-
184a:1, 2-
7, 8-
184b:3, 6-
8 

193a:11-
193b:1, 2-
8, 9-
194a:6, 7-
9 

117a:8-9, 
10-14, 15-
117b:5, 9-
10 

ø 
(91b/92a) 
[182/183]

ø 
(277b/278
a) 

151b:6, 8-
12, 
152a:1-6, 
8-9 

ø 

Gedichtverse 187a:7-9 184b:9-11 
[ci:1-2] 

ø (194a) 117b:12-
13 

92a:2-4 
[182:19-
22] 

278a:3-5 152a:11-
152b:1 

ø 

Die folgende Beschreibung der einzelnen Manuskripte und Drucke erlaubt eine 
Zuordnung der Textzeugen zu verschiedenen Handschriftengruppen und gibt so 
Auskunft über die weitere Rezensionsgeschichte von ʿAlawīs Lawāmiʿ-i rabbānī. 

Hs. Dd.6.83 (Cambridge) 

Hs. Dd.6.83 der Cambridge University Library (C1) umfasst 190 Folien, die ca. 
13,5 × 9 cm (Text: 9 × 4,5 cm) groß und elfzeilig beschrieben sind.180 Die Hand-
schrift ist in gutem Zustand, lediglich einzelne Blätter sind durch leichten Insekten-
fraß beschädigt. Außer der ersten Folie trägt das Papier kein Wasserzeichen. Die 
Taʿlīq-Schrift des Kopisten ist sauber gearbeitet und gut lesbar. Die Kopie wurde 
am Mittwoch, den 5. Šaʿbān 1031/ 15. Juni 1622 von dem Baumeister (miʿmār) 
und offenbar auch professionellen Kopisten Ṣadr ad-Dīn b. Ǧaʿfar ʿAlī angefertigt. 
Eigennamen, Titel, Eulogien, Koranzitate, Zitate aus Della Valles Apologie und aus 
dem Alten Testament sind rot überstrichen. Anreden der Christen, Überschriften 
und einzelne Propheten- und Imamnamen sind in roter Tinte gearbeitet. Das he-
bräische Zitat in arabischen Lettern, Gen 17,20, ist fehlerhaft wiedergegeben.181 

In C1 sind sechs Marginalien belegt, die alle von der Hand des Kopisten 
stammen. Zwei von ihnen erläutern die Gestalt des Parakleten (fāraqlīṭ) und Elijas 
(Īlīyā).182 Neben einer Ergänzung zu den Prophetennamen werden zusätzlich die 
drei arabischen Begriffe turraha (Lüge), ḥūt (Fisch) und yarāʿa (Glühwürmchen) als 
Glosse erläutert.183 Offenbar wollte der Kopist dem wenig arabischkundigen Leser 

180  E.G. Browne, A Catalogue of the Persian Manuscripts in the Library of the University of Cam-
bridge, Cambridge 1896, S. 7-9, Nr. VII; ders., Literary History, Bd. 4, S. 421; ders., „Fihris 
al-maḫṭūṭāt al-islāmīya bi-Maktabat Ǧāmiʿat Kambriǧ. al-qism al-ḫāmis. Tarǧamat d. Yaḥya 
al-Ǧubūrī“, al-Maurid 10 iii-iv (1981), S. 429. 

181  C1 14b:10-15a:1. 
182  C1 5a, 103a. 
183  C1 15b, 105a, 110b, 119a. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  315 

eine Verstehenshilfe geben. Die Lexik von C1, C2, V, M1, P und E ist im Ver-
gleich zu M2 und M3 insgesamt stärker arabisch als persisch geprägt. Am Ende 
einer Marginalie findet sich die arabische Ziffer 12. Möglicherweise handelt es sich 
dabei um ein Kürzel zur Identifizierung des Kopisten.184 

Wie in C1 ist für alle Handschriften der Polemik ʿAlawīs die direkte Anrede der 
Christen kennzeichnend, die überwiegend mit yā maʿšar an-naṣārā (o ihr Christen) 
erfolgt. Daneben finden sich weitere arabische Formen wie ayyuhā an-naṣrānī oder 
yā maʿšar al-ʿuqalāʾ (o ihr Verständigen). 

Jesus wird in der Polemik ganz überwiegend als Masīḥ (Messias) bezeichnet, es 
finden sich aber auch die muslimischen und christlichen Namensformen ʿĪsā185 
bzw. Yasūʿ.186 Dabei fällt auf, dass sich die Verwendung der christlichen Bezeich-
nung Yasūʿ auf eine rund 20 Folien umfassende Passage im zweiten Kapitel der 
Lawāmiʿ-i rabbānī konzentriert, die den Fälschungsvorwurf gegen die Evangelien 
beschreibt. Möglicherweise ist dies Indiz für eine ungenannte Quelle ʿAlawīs, auf 
die er sich in diesem Abschnitt stützt oder Teile daraus entnommen hat. Dafür 
spräche ebenfalls, dass ʿAlawī in diesem Abschnitt an drei Stellen erläutert, dass 
Yasūʿ und Masīḥ gleichbedeutend sind, obwohl er den Eigennamen bereits zuvor 
zweimal verwendete und aus dem Gesamtkontext kein zusätzlicher Erklärungsbe-
darf für den Leser bestünde. 

Hs. Ll.6.29 (Cambridge) 

Hs. Ll.6.29 der Cambridge University Library (C2) umfasst 186 Blätter,187 die ca. 
15,5 × 10 cm (Text: zwischen 8 × 7 und 12,5 × 9 cm) groß sind und kein Wasser-
zeichen tragen.188 Der Kolophon ist identisch mit dem von C1. Im Vergleich zu 
C1 fehlen zwischen Fol. 8b/9a der Inhalt entsprechend C1 8a-11b sowie zwischen 
Fol. 144b/145a der Inhalt entsprechend C1 147b. Vermutlich ist Ersteres auf den 
Verlust von 4 Blättern, Letzteres auf eine Nachlässigkeit des Kopisten zurückzu-
führen, der eine Seite zu kopieren vergaß. Die Anzahl der Zeilen variiert je nach 
Folie zwischen 12 und 17 Zeilen. Die Abschrift ist unsauber in bräunlicher Tinte 
gearbeitet und weist zahlreiche Streichungen, Tintenflecke und Verwischungen 
auf. 

                                                                                          
184  C1 119a. Die gleiche Ziffer findet sich auch am Ende mehrerer Marginalien in M3 2b, 4a 

(unten), 4b, 5a, 6a, 9a. Ein Zusammenhang ist jedoch unwahrscheinlich, da zwischen der 
Datierung der beiden Handschriften rund 170 Jahre liegen. 

185  C1 135b:9. In Della Valles Apologie findet sich hingegen nur die muslimische Namens-
form, vgl. Hss. Vat. Pers. 7 und 81. 

186  C1 99b:3, 102a:5, 103a:8, 110b:10, 121a:5 (zu den letzten drei Stellen findet sich eine Er-
klärung, dass Yasūʿ gleichbedeutend mit Masīḥ sei), 181a:7 („Yasūʿ nāṣirī“). 

187  Fol. 1a, 1b, 2a, 2b, 3a, 16b, 186a und 186b sind unbeschrieben. 
188  Browne, Catalogue, S. 9-10, Nr. VIII; ders., Literary History, Bd. 4, S. 421; ders., „Fihris“, S. 

429. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 316 

Browne war der Meinung, dass es sich bei C2 um eine flüchtige Kopie von C1 
handele, was der Vergleich zwischen beiden Handschriften bestätigt.189 Eine foli-
engenaue Abschrift, um die der Kopist sichtlich bemüht war, gelang ihm aber nicht 
immer. Dennoch übernahm er stets die Kustoden von C1, auch wenn sie nicht mit 
dem Beginn des folgenden Blattes von C2 übereinstimmten und so ihre eigentli-
che Funktion verloren.190 Bei seiner Abschrift überging der Kopist die sechs Mar-
ginalien von C1 und ließ gelegentlich einzelne Zeilen aus.191 Ein Kopistenfehler 
auf Fol. 170b unterstreicht, dass C2 von C1 kopiert wurde.192 Lee mutmaßte, dass 
der Kopist kein Muttersprachler, sondern vermutlich Europäer gewesen sei.193 
Wahrscheinlich war C2 Vorlage für Lees auszugsweisen Druck der Lawāmiʿ-i rabbā- 
nī von 1824. 

Hs. Vat. Pers. 11 (Vatikan) 

Hs. Vat. Pers. 11 der Biblioteca Apostolica Vaticana in Rom (V) umfasst 195 Blät-
ter.194 Jede Folie ist ca. 14 × 9 cm groß und elfzeilig beschrieben. Die Handschrift 
ist in gutem Zustand, die Taʿlīq-Schrift mit Šekaste-Zügen gut lesbar. Überschrif-
ten, Aufzählungen und die Anrede der Christen yā maʿšar an-naṣārā sind laut Ka-
talog in roter Tinte hervorgehoben. Die Anrede ayyuhā an-naṣrānī ist seltener be-
legt als in C1. Der Kolophon datiert V auf Freitag, den 5. Ramażān 1031/ 14. Juli 
1622, kopiert von einem gewissen Muḥammad Bāqir b. Malik ʿAlī Iṣfahānī. Das 
hebräische Zitat in arabischen Lettern, Gen 17,20, ist wie in C1/ C2 erhalten, aber 
ebenfalls fehlerhaft.195 Ebenso sind Eigennamen, Eulogien, Koranzitate und Zita-
te aus Della Valles Apologie in V überstrichen. Vermutlich wurde die Kopie von 
dem spanischen Karmeliter Prosper dello Spirito Santo nach Rom gebracht, wie 
aus einem Brief vom 27. Februar 1625 aus Aleppo hervorgeht.196 

Trotz zahlreicher Parallelen mit C1/ C2 und M1 weist V besonders im zweiten 
Kapitel einzelne Abweichungen auf. Eine getilgte Passage in V, die in C1 und M1 
an anderer Stelle erscheint, zeigt, dass der Kopist gegenüber seiner Vorlage zu kür- 

189  Browne, Catalogue, S. 10. 
190  C2 3b/4a, 4b/5a. 
191  Auf C2 101b fehlen die Zeilen C1 104a:4-5 sowie auf C2 162a die Zeilen C1 165a:4-6 und 

9-10. 
192  Auf C2 170b begann der Kopist mit der Abschrift von C1 173b, rutschte in der zweiten 

Zeile jedoch zu C2 174a. Als ihm der Fehler am Ende des Blattes auffiel, strich er die Seite 
durch und begann auf C2 171a erneut mit der Abschrift von C1 173b. 

193  Lee, Controversial Tracts, S. xlii: „[The manuscript is] written in a very careless and incorrect 
manner by some European.“ 

194  Rossi, Elenco, S. 36-8. 
195  V 14a:7-9. 
196  Chronicle, Bd. 1, S. 265; a.a.O., Bd. 2, S. 996. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  317 

zen versuchte.197 So fehlen in V solche Passagen, die in C1 und M1 die Kreuzi-
gung oder die Wesenseinheit von Gott-Vater und Sohn thematisieren.198 Verschie-
dene Marginalien in V,199 darunter auch die Randbemerkungen zu Elija und tur-
raha aus C1,200 legen aber nahe, dass entweder V mit C1 kollationiert wurde oder 
beide Handschriften auf eine gemeinsame Vorlage zurückgehen. Möglicherweise 
handelt es sich dabei um das Autograph, da die Kolophone der beiden Hand-
schriften eine geringe zeitliche Distanz von höchstens sieben oder acht Monaten 
zur Prologdatierung der Polemik aufweisen. 

Einige Marginalien aus V, die nicht in C1/ C2 erscheinen, sind auch in späteren 
Handschriften belegt. So sind die Randvermerke zur Polygynie201 in M1, M2 und 
M3 und zum Abfall der Jünger von Gott202 in M1, P, E, M2 und M3 erhalten. 
Daneben sind Ergänzungen von V gegenüber C1/ C2 und M1 zur Theologie an-
derer christlicher Denominationen,203 zur Trinität und Wesenseinheit Gottes204 
sowie zum Verlust des „wahren“ Evangeliums205 in M2 und M3 überliefert. Die Er-
läuterungen zum Parakleten und den Namen Gottes206 finden sich hingegen nur in 
M1, P, E und M2 bzw. M1 und M2. 

Insgesamt legt dies nahe, dass V Quelle für M1 und möglicherweise auch un-
abhängig davon Vorlage für M2/ M3 war. Alle Hinzufügungen in V gegenüber 
C1/ C2 und M1 fügen sich in die laufende Argumentation ein, weisen jedoch 
stärkere Bezüge zur orientalischen Tradition des Christentums und ihrer Theolo-
gie auf. Ob es sich dabei um Ergänzungen ʿAlawīs oder des Kopisten handelt, 
kann nicht entschieden werden. 

Hs. Marʿašī 8998 (Qom) 

Hs. Marʿašī 8998 der Kitābḫāna-yi Buzurg Āyatullāh Marʿašī Naǧafī in Qom (M1) 
umfasst 118 Folien.207 Jedes Blatt misst ca. 18 × 12 cm und hat 15 Zeilen. Die 
Taʿlīq-Schrift ist gut lesbar. Überschriften, Eigennamen und die Anrede der Chri-
sten sind laut Katalog in roter Tinte hervorgehoben, Zitate aus Della Valles Risāla 
und teilweise aus dem Koran sind überstrichen. DV 5 wurde vom Kopisten verse-
hentlich zweifach kopiert.208 Das hebräische Zitat in arabischen Lettern, Gen 

                                                                                          
197  V 156b/157a, C1 153a:8-10, M1 97b:3-5. 
198  V 119a, 121a (fehlt auch in M1 76b), 139b, 159b, 194a. 
199  V 90b, 139b. 
200  V 105a, 107a. 
201  V 69a. 
202  V 115a. 
203  V 152b:3-9, 153a:1-8. 
204  V 153b:7-154a:8, 154b:3-155b:3. 
205  V 165a:10-165b:2. 
206  V 187b:8-188a:1, 191a:5-192a:8. 
207  Ḥusainī, Fihrist-i kitābḫāna, Bd. 23, S. 158-9, Nr. 8998; Muʿǧam, Bd. 4, S. 574, Nr. 10208. 
208  M1 35a:1-8, 10-15. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 318 

17,20, ist wie in C1/ C2 und V fehlerhaft erhalten.209 Zwischen M1 24a/25b und 
65a/66a fehlen Folien mit dem Inhalt entsprechend C1 40a:2-41b:4 bzw. 101a:9-
102b:11. Stattdessen geben M1 24b/25a einen arabischen Text ohne volle Diakri-
tika und M1 65b/66a einen persischen Text in Šekaste-Zügen von einer jeweils 
anderen Hand als der des Kopisten von M1 wieder. 

Auf Fol. 1a findet sich ein Waqf-Vermerk, der M1 als eine Stiftung Schah Su-
laimāns (reg. 1076-1105/1666-94) ausweist und in den Monat Ḏū al-Qaʿda 1107/ 
Juni-Juli 1696 datiert ist. Daraus geht hervor, dass der bekannte schiitische Gelehrte 
Muḥammad Bāqir al-Maǧlisī (st. 1110/1698-99 oder 1111/1700) ʿAlawīs Lawāmiʿ-i 
rabbānī anhand von M1 studierte und vervielfältigen ließ. Der Kolophon datiert 
M1 hingegen auf den 18. Šawwāl 1117/ 2. Februar 1706, kopiert von einem gewis-
sen Muḥammad Riżā b. Muḥammad Hāšim Harmīǧardī (!).210 Trotz der ver-
gleichsweise späten Datierung der Abschrift scheint in M1 eine Textfassung erhal-
ten zu sein, die den frühsten überlieferten Handschriften C1/ C2 und V ähnelt. 

So ist die Marginalie zum Parakleten aus C1 – im Unterschied zu allen anderen 
Manuskripten – auch in M1 belegt.211 Einzelne Korrekturen am Rand zeigen, dass 
M1 mit einer Vorlage kollationiert wurde. Unabhängig von C1/ C2 war vermutlich 
auch V Quelle für M1 (sowie für M2 und M3), da in allen drei Handschriften eine 
Marginalie zur Polygynie belegt ist, die zwar in V, aber weder in C1/ C2 noch in 
P/ E erscheint.212 Dafür spricht auch, dass eine Ergänzung aus V ausschließlich in 
M1 und M2 auftaucht.213 Weitere Parallelen zwischen M1, M2 und M3 lassen 
vermuten, dass diese in einem Zusammenhang stehen, vermutlich stammt die Vor-
lage von M3 aus den Überlieferungen von M1 und M2.214 

Abweichend von C1/ C2 und V finden sich in M1 sowie P, E, M2 und M3 
kurze Ergänzungen zu den Schriftbesitzern (ahl al-kitāb),215 den Gesandten Got-
tes216 und zum Widerspruch zwischen Jesus und Moses.217 Möglicherweise wur-
den diese vom Kopisten von M1 eingeführt und von späteren Abschriften über-
nommen. Zugleich muss eine Handschrift aus dem Überlieferungsstrang von M1 
Quelle für P und E gewesen sein, da ausschließlich in diesen Manuskripten eine 

209  M1 9a:9-11. 
210  Nach Angaben des Katalogs soll M1 auf M3 zurückgehen. Vorausgesetzt, dass die Datie-

rungen der Kolophone und Vermerke beider Handschriften korrekt sind, wäre chronolo-
gisch nur eine umgekehrte Bezugnahme möglich. 

211  M1 3a. Daneben findet sich eine Ergänzung zu Mohammeds Abstammung, die nur in C1, 
C2, V und M1 erhalten ist, vgl. C1 13b:9-11, C2 10b:10-12, V 13a:4-7 und M1 8b:9-11. 

212  V 69a, M1 43a:7-44b:3, M2 57b:8-58b:10 und M3 56b:1-57b:3. 
213  V 191a:5-192a:8, M1 116a:2-116b:6 und M2 150a:4-150b:12. 
214  M1 48a:14-49a:14, M2 64b:6-66b:8 und M3 63a:8-65a:6. 
215  M1 29a:15-29b:2, P 22a:10-11, E 65b:13-66b:1, M2 40b:11-41a:1 und M3 40a:5-7. 
216  M1 30b:7-8, P 23a:12, E 69b:4-5, M2 42a:11-12 und M3 41b:4-5. 
217  M1 52b:12-14, P 39a:13-15, E 119b:2-3, M2 71a:3-4 und M3 68b:2-3. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  319 

zweizeilige Ergänzung zu den Jüngern belegt ist.218 Insgesamt scheinen in M1 – 
ähnlich wie auch in M2 – verschiedene Überlieferungswege zusammenzulaufen, 
die eine Rekonstruktion der einzelnen Stränge erschwert. Offenbar dienten meh-
rere Handschriften M1 als Vorlage, die ihrerseits Quelle verschiedener Abschriften 
war, wie sie in P/ E und M2/ M3 überliefert sind. Eine Vervielfältigung und rela-
tive Verbreitung der Lawāmiʿ-i rabbānī in der Fassung von M1 legt auch der Waqf-
Vermerk nahe. 

Hs. Suppl. persan 10 (Paris) 

Hs. Suppl. persan 10 der Bibliothèque nationale de France in Paris (P) umfasst 92 
Folien.219 Jedes Blatt beträgt ca. 21 × 13 cm und umfasst 15 Zeilen. Die Hand-
schrift ist in gutem Zustand, die Nastaʿlīq-Schrift gut lesbar. P trägt keinen Ko-
lophon, jedoch findet sich an ihrem Ende die Angabe der Jahreszahl 1058/1648. 
Ursprünglich stammt die Handschrift aus der Sammlung der Abtei St. Germain-
des-Prés in Paris, wohin sie möglicherweise von einem europäischen Missionar ge-
bracht wurde.220 Wie weiter unten noch zu sehen sein wird, sind P und E weitge-
hend miteinander identisch. 

Aufgrund einer Vielzahl an Parallelstellen waren vermutlich mehrere Manu-
skripte aus den Überlieferungssträngen C1/ C2, V und M1 Vorlage für P (und E). 
Parallelen zwischen P/ E und M1 (sowie M2 und M3), die nicht in C1/ C2 und V 
belegt sind, könnten Indiz dafür sein, dass ein Manuskript aus dem Überliefe-
rungsstrang von M1 unabhängig von den anderen Handschriften Quelle für P 
war.221 Zahlreiche Randkorrekturen deuten daraufhin, dass P mit einer Vorlage 
kollationiert wurde, die bereits die Gestalt der gekürzten Fassung von P (und E) 
aufwies.222 Die Kürzungen in P und E gegenüber C1/ C2, V und M1 stellen in-
haltlich aber keinen Eingriff in ʿAlawīs Argumentation dar, sondern beschränken 
sich auf einzelne beispielhafte Erläuterungen. 

Wahrscheinlich war P ihrerseits Vorlage für E. Beide Handschriften weisen star-
ke textuelle und redaktionelle Parallelen auf wie eine etwa achtzeilige Lücke an 
gleicher Textstelle.223 Vermutlich sollten hier Beispiele für ʿAlawīs Numerologie 
der Namen der Imame (andersfarbig) nachgetragen werden, wie sie in C1, V und  
 

                                                                                          
218  M1 80b:4-5, P 63a:3-4 und E 193b:13-14. 
219  Blochet, Catalogue, Bd. 1, S. 34-5, Nr. 54; Richard, „Catholicisme“, S. 383. 
220  Auf P 1b heißt es aufgedruckt: „Ex Bibliotheca V. CL. Eusebii Renaudo quam Monasterio 

sancti Germani à Pratis legavit anno Domini 1720.“ 
221  Vgl. [Referenzen beziehen sich auf M1/P/E/M2/M3]: 29a:15-29b:2/22a:10-11/65b:13-

66b:1/40b:11-41a:1/40a:5-7, 52b:12-14/39a:13-15/119b:2-3/71a:3-4/68b:2-3. 
222  P 3a, 8b, 18a, 26a, 38b, 48b, 49b, 51a. 
223  P 8a, E 21b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 320 

M1 belegt sind.224 Im Gegensatz zu C1, V und M1 ist in P und E das hebräische 
Zitat in arabischen Lettern, Gen 17,20, ohne Vokalisierung belegt.225 Charakteri-
stisch für P ist eine absatzweise Strukturierung des Texts nach ʿAlawīs wechselnder 
Anrede zwischen Christen (yā maʿšar an-naṣārā) und Muslimen (mā maʿāšir-i ahl-i 
islām), die in E noch deutlicher hervortritt. P und E weisen am Zeilenanfang zu 
Beginn eines Absatzes oft Lücken auf, in die vermutlich die christliche Anrede 
(andersfarbig) nachgetragen werden sollte. Auch die Datierung von E in das glei-
che Jahr wie P deutet auf eine Abschrift von P hin. 

Hs. Árabe 1622 (El Escorial) 

Hs. Árabe 1622 der Real Biblioteca del Monasterio San Lorenzo de El Escorial bei 
Madrid (E) umfasst 279 Blätter.226 Die a-Folien sind in der Regel unbeschrieben.227 
Alle Folien messen ca. 20 × 13 cm und umfassen 14 Zeilen. Die Taʿlīq-Schrift ist 
gut lesbar. E trägt wie P die Datierung 1058/1648 am Ende der Handschrift. Ri-
chard vertritt die These, dass es sich bei E um eine Abschrift handelt, die der Fran-
ziskaner Dominus Germanus von Schlesien bei einem Aufenthalt in Isfahan um 
1650 angefertigt oder erworben haben könnte.228 Die jeweils unbeschriebene Rück-
seite der Blätter deutet daraufhin, dass parallel zur persischen Abschrift eine Über-
setzung angefertigt werden sollte. 

E ist weitgehend mit P identisch und wurde wahrscheinlich von dieser Hand-
schrift kopiert. Dafür spräche auch ein markanter Kopistenfehler, der aus P stammt 
und in E erscheint. In P ist der Evangelistenname Marquš statt Marqus belegt, der 
an gleicher Textstelle in E vom Kopisten zunächst übernommen, dann aber in Kor-
rektur die Diakritika des šīn getilgt wurden.229 Zudem wurden viele Marginalien 
aus P in E im Text eingearbeitet.230 E weist gegenüber P aber auch eine Reihe ausge-
lassener Wörter oder Zeilen auf, die wahrscheinlich unbeabsichtigt bei der Ab-
schrift entstanden und als Kollationsvermerke vom Kopisten nachgetragen wur-
den.231 Wie P scheint E nicht fertiggestellt worden zu sein. Darauf weisen nicht nur 

224  C1 18a:8-18b:6, V 18b:1-19a:3, M1 11a:12-11b:9. 
225  P 6a:9-10, E 16b:1-2. 
226  H. Dérenbourg/E. Lévi-Provençal, Les manuscrits arabes de l‘Escurial 1-3, Paris 1884-1928, 

Bd. 3, S. 168. Aufgrund einer falschen Nummerierung sind die Folien E 57, 124, 125 und 
241 nicht existent. Dennoch folge ich hier der bereits angegebenen Foliennummerierung 
für diese Handschrift. 

227  E 15a, 59a, 63a, 158a, 162a, 205a und 278a sind jedoch beschrieben. Unter den b-Folien 
sind 15b, 59b, 162b und 205b blank. Zwischen E 112b/113b fehlt eine Folie mit dem In-
halt entsprechend P 37a:8-37b:2. 

228  Richard, „Le Franciscain“, S. 94-5. 
229  P 4a:4, E 9b:5. 
230  Vgl. [Referenzen beziehen sich auf P/E]: 26a (Marginalie)/78b:10-12, 38b (Marginalie 

oben)/116b:5-6, 38b (Marginalie unten)/116b:14-117b:1. 
231  E 2b, 14b, 19b, 36b, 39b, 94b, 119b, 156b, 182b, 184b, 191b, 214b, 254b. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  321 

die fehlende Übersetzung auf den a-Folien und die oft ausgesparte Anrede der 
Christen zu Beginn der ersten Zeile eines Absatzes hin, sondern auch, dass die 
Einrahmung des Texts über die ersten Blätter hinaus nicht fortgesetzt wurde.232 

Hs. Marʿašī 75911 (Qom) 

Hs. Marʿašī 75911 der Kitābḫāna-yi Buzurg Āyatullāh Marʿašī Naǧafī in Qom 
(M2) umfasst 153 Folien.233 Jedes Blatt ist ca. 21,5 × 14,5 cm groß und hat 12 Zei-
len. Überschriften sind laut Katalog in roter Tinte hervorgehoben. Die Hand-
schrift ist in gutem Zustand, die Nastaʿlīq-Schrift gut lesbar. Koranzitate und Zita-
te aus Della Valles Apologie sind überstrichen. M2 ist Teil eines Codex, der insge-
samt 202 Folien umfasst und Abschriften drei weiterer Werke ʿAlawīs, Luġaz-i 
Lawāmiʿ-i rabbānī, Lamaʿāt-i malakūtīya und Risāla dar radd-i Maulā Muḥammad 
Amīn Āstarābādī, enthält.234 

Wie in dieser Risāla ist auch im Prolog von M2 eine Widmung an den „rūḥ al-
amīn“ Mīrzā Muḥammad Amīn belegt. Fraglich ist, ob es sich dabei um Muḥam-
mad Amīn Āstarābādī (st. 1033/1623-24 oder 1036/1626-27)235 selbst oder eine 
andere Person handelt.236 Die Identifizierung der Widmung wäre für die Datierung 
von M2 von großer Bedeutung, zumal der Kolophon nicht entzifferbar ist.237 
Mehrfach finden sich in M2 auch Verweise auf ʿAlawīs spätere Polemik Miṣqal-i 
ṣafāʾ (1032/1622),238 so dass die Handschrift später als diese angesetzt werden muss. 

Vorlage für M2 waren vermutlich Abschriften aus den Überlieferungssträngen 
von C1/ C2, V und M1, möglicherweise zog der Kopist auch C1/ C2 und V 
selbst als Vorlagen heran. Darauf lassen Textparallelen zwischen M2 und C1/  
 

                                                                                          
232  E 1b, 2b, 3a, 3b, 4a. 
233  Ḥusainī, Fihrist-i kitābḫāna, Bd. 19, S. 404. Der Katalog geht fälschlicherweise davon aus, 

dass M2 auf M3 zurückzuführen sei. Zwischen M2 132a/132b fehlt eine Folie mit dem In-
halt entsprechend C1 159a:2-160a:10. M2 133b ist nur schwach lesbar. 

234  Zur Beschreibung des Codex vgl. Ḥusainī, Fihrist-i kitābḫāna, Bd. 19, S. 404-6. Die Risāla 
dar radd-i Maulā Muḥammad Amīn Āstarābādī (Šawwāl 1034/ Juli 1625, bekannt auch unter 
folgenden Titeln: Risāla fī naǧāsat al-ḫamr oder Naǧāsat-i ḫamr) ist eine Replik auf Muḥam- 
mad Amīn Āstarābādī. Dieser hatte in seiner Fatwa Ṭahārat-i šarāb den Weingenuss gebil-
ligt. In seiner Erwiderung legt ʿAlawī Gründe für die Unreinheit des Weins anhand von 
Koran, Hadith und Konsensus dar, vgl. dazu Rawżātī, Fihrist-i kutub, Bd. 1, S. 177; ʿAlawī, 
Miṣqal-i ṣafāʾ, S. 99, Nr. 16; Munzawī, Fihristwāra, „ḫamr“, Bd. 5, S. 3837-8. 

235  E. Kohlberg, „Astarābādī, Moḥammad Amīn“, in EIr, Bd. 2, S. 845-6; Ḥurr al-ʿĀmilī, 
Amal, Bd. 2, S. 246, Nr. 725; Afandī, Riyāḍ, Bd. 5, S. 35-7; aṭ-Ṭihrānī, Ṭabaqāt, Bd. 5, S. 
56. 

236  In den einschlägigen Ṭabaqāt-Werken finden sich mehrere mögliche Einträge unter diesem 
Namen, vgl. al-Amīn ʿĀmilī, Aʿyān, Bd. 9, 136-7. 

237  M2 153a. 
238  M2 89b:11, 129a:3, 137a:4-5, 141a:8. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 322 

C2239 bzw. M2 und V240 schließen, die in den jeweils anderen Quellen nicht be-
legt sind. Aufgrund der Parallelen von M2 (und M3) zu M1 war vermutlich auch 
M1 Quelle von M2.241 Dennoch weicht M2 in zahlreichen Ergänzungen242 und 
Marginalien243 von C1/ C2, V und M1 ab, die auch in der späteren Hs. M3 belegt 
sind. Möglicherweise gehen diese Korruptelen nicht auf den Kopisten von M2, 
sondern eine nicht bezeugte Vorlage zurück, die bereits wesentliche Differenzen 
zu C1/ C2, V und M1 aufwies.  

Aus dem Überlieferungsstrang von M2 stammt offenbar auch die Vorlage für 
M3. Zahlreiche Parallelstellen zwischen M2 und M3, die ausschließlich in diesen 
beiden Handschriften belegt sind, deuten daraufhin.244 Auch zahlreiche Margina-
lien aus M2, die in M3 im Text eingearbeitet sind, legen dies nahe.245 Wie in C1/ 
C2, V und M1 ist in M2 und M3 das hebräische Zitat in arabischen Lettern, Gen 
17,20, fehlerhaft belegt.246 Daneben findet sich in beiden Handschriften ein zwei-
tes hebräisches Zitat in arabischen Lettern, Dtn 33,2, das in keiner weiteren mir 
zugänglichen Handschrift bezeugt ist.247 

Auch im Prolog finden sich Parallelen zwischen M2 und M3. Hier wurde Sure 
55,74 offenbar durch eine persische Erläuterung ersetzt.248 Statt der christlichen 
Anrede yā maʿšar an-naṣāra ist in M2 und M3 verschiedentlich ihre persische Form 
gurūh-i naṣāra belegt.249 Quelle für M2 waren offenbar mehrere Handschriften aus 
den Überlieferungssträngen aus C1/ C2, V und M1. Ein Zusammenhang zwischen 
M2 und P/ E ist aufgrund fehlender ausschließlicher Parallelen unwahrscheinlich. 

239  Vgl. [Referenzen beziehen sich auf M2/C1/(C2)]: 39b (Marginalie)/46a (Marginalie), 101a 
(Marginalie)/119a (Marginalie)/116b:3. 

240  Vgl. [Referenzen beziehen sich auf M2/V]: 123b:3-6/152b:3-9, 123b:11-124a:3/153a:1-8, 
124a:11-124b:9/153b:7-154a:8, 125a:1-125b:8/154b:3-155b:3, 132a:4-10/165a:10-165b:2. 

241  Vgl. [Referenzen beziehen sich auf M1/M2/M3]: 43a:7-44b:3/57b:8-58b:10/56b:1-57b:3, 
48a:14-49a:14/64b:6-66b:8/63a:8-65a:6. 

242  Vgl. [Referenzen beziehen sich auf M2/M3]: 10b:6-12/11a:4-10, 11a:7-12a:6/11b:10-
12b:11, 15b:5-8/16b:2-5, 17b:11-19a:5/18b:6-19b:9, 24b:2-25a:6/25a:3-25b:6, 31a:5-31b: 
6/31a:6-31b:6, 87b:1-9/84a:6-84b:2, 89b:9-11/86b:1-2, 123b:7-9/120a:6-8, 129a:2-3/125b: 
1-2, 137a:3-7/133a:6-10. 

243  Vgl. [Referenzen beziehen sich auf M2/M3]: 14b/15a:11-12, 19b/ø, 39a/38b:5-6, 
43b/43a:5-43b:1, 56b/55b:2-3, 94b/90b:4-5. 

244  Vgl. [Referenzen beziehen sich auf M2/M3]: 2a:5-8/2b:8-11, 2b:6-10/3a:9-3b:1, 10b:6-12/ 
11a:4-10, 11a:7-12a:6/11b:10-12b:11, 14b (Marginalie)/15a:11-12, 15b:5-8/16b:2-5, 17b: 
11-19a:5/18b:6-19b:9, 24b:2-25a:6/25a:3-25b:6, 31a:5-31b:6/31a:6-31b:6, 39a (Margina- 
lie)/38b:5-6, 43b (Marginalie)/43a:5-43b:1, 56b (Marginalie)/55b:2-3, 87b:1-9/84a:6-84b:2, 
89b:9-11/86b:1-2, 94b (Marginalie)/90b:4-5, 123b:7-9/120a:6-8, 125b (Marginalie)/122a:8-
10, 129a:2-3/125b:1-2, 137a:3-7/133a:6-10. 

245  Vgl. [Referenzen beziehen sich auf M2/M3]: 39b (Marginalie)/39a:4, 95a (Margina-
lie)/91a:1-2, 99b (Marginalie)/95b:11-96a:11, 106b (Marginalie)/103a:5-12, 112b (Margina-
lie)/109b:2, 129a (Marginalie)/ 125b:6. 

246  M2 12a:12-12b:2, M3 13a:5-7. 
247  M2 10b:6-12, M3:11a:4-10. 
248  M2 2b:6-10, M3 3a:9-3b:1. 
249  M2 115b:9/M3 112b:1, M2 144a:7. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  323 

Hs. Marʿašī 2400 (Qom) 

Hs. Marʿašī 2400 der Kitābḫāna-yi Buzurg Āyatullāh Marʿašī Naǧafī in Qom (M3) 
umfasst 155 Folien.250 Jedes Blatt ist ca. 19 × 13,5 cm groß und zwölfzeilig be-
schrieben. Überschriften sind nach Katalogangaben in roter Tinte hervorgehoben. 
Die Handschrift ist in gutem Zustand, die Taʿlīq-Schrift gut lesbar. Laut Katalog 
befinden sich zwei ovale Stempel vermutlich früherer Besitzer der Handschrift, 
ʿAbduh Maḥmūd b. Muḥammad und ʿAbduh ar-Rāǧī Abū al-Ḥasan, auf Fol. 
1a.251 Koranzitate, der Prophetenname mit Eulogie und Zitate aus Della Valles 
Apologie sind überstrichen. Auf Fol. 152b/153a befindet sich ein kreisrundes Dia-
gramm, das die Namen der schiitischen Imame, biblischen und koranischen Pro-
pheten sowie eine Auswahl der göttlichen Namen ringförmig abbildet.252 Neben 
Verweisen auf ʿAlawīs Polemik Miṣqal-i safā (1032/1622) wird auch der Titel Ṣawā- 
ʿiq-i raḥmān in M3 erwähnt.253 

Die Handschrift kann nicht eindeutig datiert werden, da in M3 verschiedene 
Zeitangaben unterschiedlicher Schreiber belegt sind.254 Möglich wäre eine Datie-
rung (1) in die Regierungszeit Schah Ṣafīs (reg. 1039-52/1629-42) nach der Wid-
mung im Prolog,255 (2) in das Jahr 1195/1780-81 entsprechend dem Vermerk auf 
Fol. 1a oder (3) auf Samstag, den 8. Ramażān 1204/ 22. Mai 1790 gemäß dem an-
onymen Kolophon.256 Möglicherweise stellt die Widmung an Schah Ṣafī das Über- 
bleibsel einer früheren Überlieferungsstufe dar, die in M3 erhalten geblieben ist. 
Dies spräche für eine Datierung von M3 um das Ende des 12. oder den Beginn des 
13./ 18. Jhdts., wie sie im Kolophon und Vermerk bezeugt ist. 

Quelle für M3 war eine Vorlage aus dem Überlieferungsstrang von M2, mögli-
cherweise auch M2 selbst. Dies zeigen zahlreiche Parallelen zwischen beiden 
Handschriften. Neben M2 muss der Kopist aber mindestens eine weitere Vorlage 
herangezogen haben, da er eine Passage im Prolog anführt, die nicht in M2, wohl 
aber in allen anderen mir vorliegenden Handschriften belegt ist.257 Möglicherweise 
griff er auf eine unbekannte Vorlage zurück, die wiederum auf M2 sowie C1/ C2, 
V, M1 oder P/ E zurückging. Gegenüber M2 unterscheidet sich M3 durch ver-

                                                                                          
250  Zwischen M3 68a/68b fehlt offenbar eine Folie mit dem Inhalt entsprechend M2 70a:3-

71a:1. 
251  Ḥusainī, Fihrist-i kitābḫāna, Bd. 6, S. 379-80, Nr. 2400; Muʿǧam, Bd. 4, S. 574, Nr. 10208. 
252  Ein ähnliches Diagramm findet sich auch in ʿAlawī, Miṣqal-i ṣafāʾ, S. 265 und 269. 
253  Zu Miṣqal-i safā vgl. M3 86b:2 (hier lautet die Vokalisierung Maṣaqil-i ṣafā), 125b:2 und 

133a:8 sowie zu Ṣawāʿiq-i raḥmān vgl. M3 148a:12. 
254  Der Katalog setzt den Vermerk auf Fol. 1a, 1195/1780-81, als Datierung an, vgl. Ḥusainī, 

Fihrist-i kitābḫāna, Bd. 6, S. 380. 
255  M3 1b:5-2b:3. 
256  M3 153b. 
257  M3 2b:3-5. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 324 

schiedene Kürzungen und einzelne Ergänzungen, die die Deutung des hebräischen 
Zitats, Gen 17,20, und Imam ʿAlī betreffen.258 

Die größte Differenz zwischen M3 und allen anderen von mir herangezogenen 
Handschriften stellt jedoch der veränderte Schlussteil dar, der mit Fol. 136b:8-153b 
das bisherige Ende der Polemik ersetzt. Vermutlich hat dieser seinen Ursprung in 
einer früheren Überlieferungsstufe und geht aufgrund der Kollationsvermerke 
nicht auf den Schreiber von M3 zurück.259 Im Schlussteil werden die leibliche Auf-
erstehung, die Genealogie Jesu und der Propheten (mit oben beschriebenem Kreis-
diagramm) sowie die christliche Bilder- und Kreuzverehrung in zwei weiteren Zita-
ten (DV 19, 20) thematisiert. Offenbar handelt es sich bei diesen aber nicht um Zi-
tate aus Della Valles Risāla, sondern um Korruptelen, da sie in den Hss. Vat. Pers. 7 
und 81 nicht nachzuweisen sind. 

Kennzeichnend für M3 ist im Vergleich zu den anderen Handschriften eine 
stärkere persische Lexik. So wurden beispielsweise folgende arabische Wörter, wie 
sie noch in M2 belegt sind, durch persische Begriffe ersetzt: pādrīyān (Priester) statt 
qissīsān, dām (Netz) statt šabak, māhīyān (Fische) statt ḥītān, āftāb (Sonne) statt šams, 
āsān (leicht) statt sahl etc.260 Auch in einigen Zeilenzwischenräumen wurden Über-
setzungen von Koranzitaten und einzelnen arabischen Begriffen ins Persische ein-
gefügt.261 Dies mag sich durch einen stärker persisch- als arabischsprachigen Adres-
satenkreis von M3 erklären. Offenbar stellt M3 gemessen an den mir zugänglichen 
Manuskripten die jüngste Textfassung der Lawāmiʿ-i rabbānī mit den stärksten Ab-
weichungen dar. 

Beschreibung der nicht zugänglichen Handschriften 

Hs. Rawżātī (R) befand sich im Privatbesitz von Muḥammad ʿAlī Rawżātī in Isfa-
han, bevor sie mehrfach den Besitzer gewechselt haben soll.262 R umfasst 109 
Blätter,263 die durch Insektenfraß beschädigt sind. Eine Folie misst ca. 19 × 13 cm 
(Text: ca. 13 × 7 cm) mit 12 Zeilen in Nasḫ-Schrift auf indischem Papier. Über-
schriften, die Anrede der Christen und Zitate aus Della Valles Apologie sind laut 

258  M3 11a:10-11b:3, 40a:7-8. 
259  Zwei Randkorrekturen könnten dafür sprechen, dass der Kopist seine Abschrift M3 mit ei-

ner Vorlage abglich, die bereits den veränderten Schlussteil aufwies, vgl. M3 141b, 144a. 
Dies spräche gegen M2 als unmittelbare Quelle für M3. 

260  Vgl. [Referenzen beziehen sich auf M2/M3]: 2a:2/2b:6, 94b:12/91a:2, 95a:1/91a:3, 
98b:9/94b:8, 134b:10/132a:2. 

261  M3 2b, 5a, 6a, 39a, 120b, 122a. 
262  Diesen Hinweis verdanke ich Ḥ.N. Iṣfahānī. Der Kitābḫāna-yi Buzurg Āyatullāh Marʿašī 

Naǧafī, Qom, ist ebenfalls nicht bekannt, wo die Handschrift verblieben ist. Für eine Be-
schreibung vgl. Rawżātī, Fihrist-i kutub, Bd. 1, S. 169-81, Nr. 43; A. Munzawī, Fihrist-i 
nusḫahā-yi ḫaṭṭī-yi fārsī 1-6, Teheran 1348-53/1969-74, Bd. 2, S. 984-5. Rawżātī und Mun-
zawī führen außer R keine weiteren Handschriften für Lawāmiʿ-i rabbānī auf. 

263  Fol. 1 und 109 sind unbeschrieben. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  325 

Katalog in roter Tinte hervorgehoben. Auf Fol. 1 sind zwei unleserliche Stempel 
erkennbar. R trägt keinen Kolophon. 

Nach Katalogangaben weisen zahlreiche Korrekturen und Randbemerkungen 
dieselbe Handschrift wie die der Abschrift auf. Rawżātī vermutete daher, dass es 
sich bei R um das Autograph der Polemik handele. Der Vergleich zwischen den in 
Rawżātīs Katalog wiedergegebenen Auszügen von R mit den mir zugänglichen 
Handschriften zeigt jedoch, dass Anfang und Ende von R wesentlich mit M2 
übereinstimmen.264 Demnach wäre R wie M2 möglicherweise einer jüngeren Fas-
sung zuzuordnen. Im Unterschied zu M2 findet sich in R jedoch keine Widmung, 
sondern der Beginn der Polemik, wie er in C1, C2, V und M1 belegt ist.265 Dass R 
mit M1 oder M3 identisch sein könnte, ist auszuschließen, da diese Handschrif-
ten im Gegensatz zu R Kolophone tragen. 

Daneben sind zwei weitere Handschriften bezeugt, die mit den Lawāmiʿ-i 
rabbānī identifiziert werden. Hs. Naǧaf 3192 der Kitābḫāna-yi Ḥusainīya-yi 
Šūštarīhā in Nadschaf (N) ist in das Jahr 1230/1814-15 datiert und wurde laut Ka-
talog von einem gewissen Hāšim Mūsawī Linǧānī kopiert.266 

In die gleiche Zeit fällt auch Hs. Rašt der Maktabat Ǧamʿīyat Našr at-Ṯaqāfa in 
Rascht (Ra), nämlich in das Jahr 1233/1817-18.267 Sie umfasst 283 Blätter. Der im 
Katalog wiedergegebene Anfang von Ra entspricht keiner der mir vorliegenden 
Handschriften von ʿAlawīs Polemik; möglicherweise handelt es sich deshalb um 
eine Fehlidentifizierung. 

Beschreibung der Drucke der Lawāmiʿ-i rabbānī 

Samuel Lee legte 1824 ausgewählte Auszüge (L) aus ʿAlawīs Polemik mit engli-
scher Übersetzung vor. Dieser Druck ist wahrscheinlich ein Transkript der Hand-
schrift C2, die er zusammen mit einer Kopie von Xaviers Āʾīna-yi ḥaqq-numā in 
der Library of Queen’s College der Universität Cambridge unter der Signatur 
Ll.6.28-29 fand.268 Hingegen scheint Lee von der zweiten Cambridger Hand-
schrift C1 keine Kenntnis gehabt zu haben. 

                                                                                          
264  Vgl. [Referenzen beziehen sich auf Rawżātī, Fihrist-i kutub, Bd. 1/M2] 178:6-8/141a:9-12, 

179:7-180:20/150b:12-151b:4, 9-152a:4 und 6-153a:3. 
265  Vgl. Rawżātī, Fihrist-i kutub, Bd. 1, S. 178:11-179:6 mit M2 1b:2-3a:2. Statt M2 1b:4-1a:2 

führt R Fol. 178:12-15 an. M2 2a:5-8 fehlt in R ganz. 
266  A. Ismaʿīlīyān/R. Ustādī, „Fihrist-i nusḫahā-yi ḫaṭṭī-yi Kitābḫāna-yi Ḥusainīya-yi Šūštarīhā 

dar Naǧaf az āġāyān Asadullāh Ismāʿīlīyān wa dānišmandgirāmī Riżā Ustādī. Az īn fihrist-i 
mā ba āsār-i dānišmandān-i Naǧaf bīštar āgāh mī-šawīm“, Nusḫahā-yi ḫaṭṭī (Našrīya-yi 
Kitābḫāna-yi Markazī wa Markaz-i Asnād-i Dānišgāh-i Tihrān) 11-12 (1362/1983), S. 853, Nr. 
319/2; Muʿǧam, Bd. 4, S. 574, Nr. 10208. 

267  M. Rawšan (ed.) [et al.], Fihrist-i nusḫahā-yi ḫaṭṭī-yi kitābḫānahā-yi Rašt wa Hamadān 17, Te-
heran 1353/1974, Bd. 17, S. 1141; Muʿǧam, Bd. 4, S. 574, Nr. 10208. 

268  Lee, Controversial Tracts, S. v-vi. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 326 

Auch der Teheraner Druck von Ḥasan Saʿīd aus dem Jahr 1406/1985-86 (S) stellt 
keine wissenschaftliche Edition dar. Er ist das Transkript einer Handschrift, deren 
Herkunft Saʿīd – abgesehen von ihrer Datierung in das Jahr 1058269 – nicht nennt. 
Offenbar zog er aber Bildaufnahmen der Pariser Hs. Suppl. persan 10 (P) als Vorla-
ge heran, die er von dem Teheraner Ǧamāl ad-Dīn Mīr Dāmādī erhielt.270 Vermut-
lich stammen diese von dem Mikrofilm Nr. 4200 der Kitābḫāna-yi Markazī-i 
Dānišgāh-i Ṭihrān, der von P angefertigt wurde.271 Die Übereinstimmung ver-
schiedener Merkmale zwischen der Quelle Saʿīds, die er in den Anmerkungen sei-
nes Drucks beschreibt, mit P zeigt, dass es sich um die Pariser Handschrift handeln 
muss. Hingegen schließe ich aus, dass Saʿīd die mit P weitgehend identische Hand-
schrift E als Vorlage herangezogen haben könnte.272 

Einteilung der herangezogenen Manuskripte in Handschriftengruppen 

Die Prüfung der Beziehungen zwischen den Textzeugen von ʿAlawīs Replik er-
laubt eine Gliederung der Handschriften in drei Hauptgruppen mit einzelnen 
Unterkategorien. Die Manuskripte der Hss.-Gruppe 1, die sich in Gruppe 1/1 
(Hss. C1, C2), 1/2 (Hs. V) und 1/3 (Hs. M1) unterteilt, stellen das älteste überlie-
ferte Corpus der Lawāmiʿ-i rabbānī dar. Ihre Datierung liegt abgesehen von M1 
nur wenige Monate hinter der Prologdatierung ʿAlawīs 1031/1621 zurück. Trotz 
einzelner Unterschiede und eigener inhaltlicher Akzente scheinen sie ʿAlawīs Po-
lemik in wesentlichen Teilen wiederzugeben, möglicherweise gehen sie selbst auf 
das Autograph zurück. Mit der Gruppe 1/3 liegt eine Textfassung vor, die noch 
etwa 80 Jahre später in Isfahan Verbreitung fand und den Kern der ältesten Hand- 

269  ʿ Alawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 183, Anm. 69. 
270  Siehe Saʿīds Anmerkungen in ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 16 und 59, Anm. 

18. Er äußert mehrfach, dass ihm lediglich eine Handschrift zugänglich war, vgl. a.a.O., S.
33, Anm. 9 und S. 41, Anm. 3. 

271  M.T. Dānišpazūh (ed.), Fihrist-i mīkrūfīlmhā-yi Kitābḫāna-yi Markazī-i Dānišgāh-i Ṭihrān 1-3, 
Teheran 1348-63/1969-84, Bd. 3, S. 30, Nr. 4200. Neben der Datierung von P in das Jahr 
1058/1648 verweist der Katalog auf Blochet, Catalogue, Bd. 1, S. 34, Nr. 54. 

272  Folgende übereinstimmenden Merkmale zwischen S und P entgegen E: 1. orthographi-
scher Wechsel von ẓahnūn zu żahnūn (vgl. ʿAlawī, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, ed. Saʿīd, S. 33:7 
und Anm. 9; P 9a:13-4; E 25b:4-5), 2. yahūdān wurde vom Kopisten getilgt, E ersetzt das 
Wort durch īšānrā (vgl. ed. Saʿīd, S. 59, Anm. 17; P 22a:15; E 66b:7), 3. Folienende bei 
daʿwat, die entsprechende Folie in E endet an anderer Textstelle (vgl. ed. Saʿīd, S. 59, Anm. 
18; P 22a; E 66b:8), 4. ʿamalīyyāt fehlerhaft mit Šadda angegeben, in E heißt es hingegen 
ʿamalīyāt (vgl. ed. Saʿīd, S. 60, Anm. 22; P 23a:2; E 68b:4), 5. gleiche Randkorrektur des 
Kopisten, in E ist die Korrektur im Fließtext eingearbeitet (vgl. ed. Saʿīd, S. 68:3-5 und 
Anm. 8; P 26a; E 78b:10-12), 6. zweideutige Orthographie der Junktur kitāb-i na-ḫāndan: je 
ein diakritischer Punkt ober- und unterhalb des ersten Graphems des substantivierten 
Verbs lässt sowohl die Lesart na-ḫāndan, als auch bi-ḫāndan zu, in E heißt es hingegen ein-
deutig kitāb-i na-ḫāndan (vgl. ed. Saʿīd, S. 68, Anm. 9; P 26a:10; E 78b:14). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  327 

schriften bewahrt hat. Offenbar hatte die Auseinandersetzung mit dem Christen-
tum und seinen normativen Quellen Anfang des 12./ Ende des 17. Jhdts. im Sa-
fawidenreich nicht an Attraktivität verloren. 

Die Textzeugen der Hss.-Gruppe 2 (Hss. P und E) entstanden rund 25 Jahre 
nach Datierung des Autographen. Sie stellen im Wesentlichen eine gegenüber der 
Hss.-Gruppe 1 gekürzte Textfassung dar. Die Kürzungen betreffen dabei vor allem 
biblische Schriftbelege, Textbeispiele und Erläuterungen, die aber nicht grundle-
gend in ʿAlawīs Argumentation eingreifen. Die Kollationsvermerke sprechen da-
für, dass bereits die Vorlage eine gekürzte Form aufwies.  

Die Hss.-Gruppe 3 gliedert sich in die Gruppe 3/1 (Hs. M2) und 3/2 (Hs. 
M3). Trotz inhaltlicher Parallelen zu den Hss.-Gruppen 1 und 2 weisen sie teil-
weise erhebliche Abweichungen auf, die sich vor allem am redigierten Schlussteil 
von M3 festmachen lassen. Auch wenn eine gewisse Nähe besonders der Gruppe 
3/1 zu 1/3 und den ältesten überlieferten Handschriften vorhanden ist, weist sie 
zahlreiche Kürzungen und Ergänzungen auf, die von der Gruppe 3/2 offenbar 
übernommen wurden. Die Herkunft dieser Abweichungen lässt sich nicht 
bestimmen, eine weitere Rezension ʿAlawīs ist nicht auszuschließen. Die ver-
gleichsweise späte Datierung der Gruppe 3/2 rund 170 Jahre nach ʿAlawīs Pro-
logdatierung könnte auf eine Renaissance antichristlicher Polemik Anfang des 
13./ Ende des 18. Jhdts. im Iran hinweisen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 328 

Übersicht der Handschriftengruppen der Lawāmiʿ-i rabbānī 

Aus der Analyse der Textzeugen ergibt sich folgendes Stemma zur Rezensionsge-
schichte von ʿAlawīs Polemik:273 

Nicht bezeugt (Autograph) oder nicht zugänglich (Handschriften) 

Vermutlich mittelbarer Überlieferungsweg über Archetypus 

273  In dieser Übersicht ordnen sich die Handschriften waagerecht der Zeitachse, ihrer Datie-
rung und den Hss.-Gruppen zu. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  329 

Referenzen 

Abisaab, Rula Jurdi, Converting Persia. Religion and Power in the Safavid Empire, 
London 2004. 

Adabīyāt = Charles Ambrose Storey, Adabīyāt-i fārsī bar mabnā-yi taʾlīf-i istūrī, 
tarǧamah-i Bregel, mutarǧimān-i Yaḥya Āryanpūr, Sīrus Īzadī [wa] Karīm Kišāwarz 
1-2, ed. Aḥmad Munzawī, Teheran 1362/1983. 

Adang, Camilla, Muslim Writers on Judaism and the Hebrew Bible. From Ibn Rabban to 
Ibn Hazm, Leiden 1996. 

Afandī, ʿAbd Allāh b. ʿĪsā, Riyāḍ al-ʿulamāʾ wa-ḥiyāḍ al-fuḍalāʾ 1-6, ed. Aḥmad al-
Ḥusainī, Qom 1401/1981. 

ʿAlawī, Sayyid Aḥmad, Lawāmiʿ-i rabbānī, Hs. Árabe 1622 (El Escorial). 
−, Lawāmiʿ-i rabbānī, Hs. Dd.6.83 (Cambridge). 
−, Lawāmiʿ-i rabbānī, Hs. Ll.6.29 (Cambridge). 
−, Lawāmiʿ-i rabbānī, Hs. Marʿašī 2400 (Qom). 
−, Lawāmiʿ-i rabbānī, Hs. Marʿašī 75911 (Qom). 
−, Lawāmiʿ-i rabbānī, Hs. Marʿašī 8998 (Qom). 
−, Lawāmiʿ-i rabbānī, Hs. Suppl. persan 10 (Paris). 
−, Lawāmiʿ-i rabbānī, Hs. Vat. Pers. 11 (Vatikan). 
−, „Lawāmiʿ-i rabbānī“, in Dāʾirat al-maʿārif-i Qurʾān-i karīm 2, ed. Ḥasan Saʿīd, 

Teheran 1406/1985-86, S. 20-183. 
−, Miṣqal-i ṣafāʾ dar taǧlīya wa taṣfīya-yi Āʾīna-yi ḥaqq-numā, ed. Ḥāmid Nāǧī Iṣfa-

hānī, Qom 1415/1373/1994. 
−, „Risāla dar radd-i dībāča ka ʿālim-i naṣāra ka muṣannif-i Kitāb-i Āʾīna-yi ḥaqq-

numā ast baʿd az dīdan-i Kitāb-i Miṣqal dar radd-i Āʾīna-aš“, veröffentlicht als 
Anhang mit eigener Seitennummerierung in Miṣqal-i ṣafāʾ, ed. Ḥāmid Nāǧī Iṣ-
fahānī, Qom 1415/1373/1994. 

−, „Lamaʿāt-i malakūtīya“, in Mirās-i islāmī-yi Irān 3, ed. Rasūl Ǧaʿfariyān, Teheran 
1373/1994, S. 727-50. 

Amanat, Abbas, „Mujtahids and Missionaries. Shīʿī responses to Christian polem-
ics in the early Qajar period“, in Religion and Society in Qajar Iran, ed. Robert 
Gleave, London 2004, S. 247-69 [leicht veränderter Nachdruck in ders., Apoca-
lyptic Islam and Iranian Shiʿism, London 2009, S. 127-48]. 

Amīn, Ḥasan, Mustadrakāt aʿyān aš-šīʿa 1-, Beirut 1987-. 
al-Amīn ʿĀmilī, Muḥsin, Aʿyān aš-šīʿa 1-, ed. Ḥasan al-Amīn, Beirut 1960-. 
Anāǧīl, Hs. Suppl. persan 6 (Paris). 
Āryān, Qamar, Čihra-yi Masīḥ dar adabiyāt-i fārsī, Teheran 1369/1990. 
Ashtiyani, Jalaloddin, Anthologie des philosophes iraniens depuis le XVIIème siècle jusqu’à 

nos jours (Introduction analytique par Henry Corbin) 1-2, Paris/Teheran 1975. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 330 

Asnād = Asnād-i pādiriyān-i karmilī bāzmānda az ʿaṣr-i Šāh ʿAbbās Ṣafawī (Remained 
Documents of Carmilite Padres Since Shah Abbas Era), ed. Manūčihr Sutūdih in 
Zusammenarbeit mit Īraj Afšār, Teheran 1383/2004. 

Bailey, Gauvin Alexander, „Between Religions: Christianity in a Muslim Empire“, 
in Goa and the Great Mughal, ed. Jorge Flores/Nuno Vassallo e Silva, London 
2004, S. 148-61. 

Bianconi, Luigi, Viaggio in Levante de Pietro Della Valle, Florenz 1942. 
Blochet, Edgar, Catalogue des manuscrits persans de la Bibliothèque nationale 1-4, Paris 

1905-34. 
Browne, Edward Granville, A Catalogue of the Persian Manuscripts in the Library of 

the University of Cambridge, Cambridge 1896. 
−, A Literary History of Persia 1-4, London 1902-28. 
−, „Fihris al-maḫṭūṭāt al-islāmīya bi-Maktabat Ǧāmiʿat Kambriǧ. al-qism al-ḫāmis. 

Tarǧamat d. Yaḥya al-Ǧubūrī“, al-Maurid 10 iii-iv (1981), S. 417-30. 
Camps, Arnulf, „Jerome Xavier S.J. and the Muslims of the Mogul Empire: Con-

troversial Works and Missionary Activity“, Neue Zeitschrift für Missionswissen-
schaft Suppl. 6 (1957), S. 1-260. 

−, „Persian Works of Jerome Xavier, a Jesuit at the Mogul Court“, Islamic Culture 
35 (1961), S. 166-76. 

Chronicle = A Chronicle of the Carmelites in Persia and the Papal Mission of the XVIIth 
and XVIIIth Centuries 1-2, London 1939. 

Corbin, Henry, „Theologoumena iranica“, Studia Iranica 5 (1976), S. 225-35. 
−, La philosophie iranienne islamique aux XVIIe à XVIIIe siècles, Paris 1981. 
−, „Annuaire 1976-1977. Shîʿisme et christianisme à Ispahan au XVIIe siècle: 

L’œuvre de Sayyed Ahmad ʿAlavî Ispahânî“, in Itinéraire d’un enseignement. Ré-
sumé des Conférences à l’Ecole Pratique des Hautes Etudes (Section des Sciences Religieu-
ses) 1955-1979, ed. Henry Corbin/Christian Jambet, Teheran 1993, S. 169-73. 

Dānišpazūh, Muḥammad Taqī (ed.), Fihrist-i mīkrūfīlmhā-yi Kitābḫāna-yi Markazī-i 
Dānišgāh-i Ṭihrān 1-3, Teheran 1348-63/1969-84. 

Ḏarīʿa = Āġā Buzurg aṭ-Ṭihrānī, ad-Ḏarīʿa ilā taṣānīf aš-šīʿa 1-25, Beirut 1403-
06/1983-86. 

Dellavida, Giorgio Levi, George Strachan: Memorials of a Wandering Scottish Scholar of 
the Seventeenth Century, Aberdeen 1956. 

Dérenbourg, Hartwig / Evariste Lévi-Provençal, Les manuscrits arabes de l‘Escurial 1-
3, Paris 1884-1928. 

EI = The Encyclopaedia of Islam. New Edition 1-11, Leiden 1960-2004. 
EIr = Encyclopaedia Iranica, ed. Ehsan Yarshater [et al.], New York 1985-. 
Eszer, Ambrosius, „Sebastianus Knab O.P. Erzbischof von Naxiǰewan (1682-

1690). Neue Forschungen zu seinem Leben“, Archivum Fratrum Praedicatorum 
43 (1973), S. 215-86. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  331 

EQ = Encyclopaedia of the Qurʾān, ed. Jane Dammen McAuliffe [et al.], Leiden 
2001-06. 

Fischel, Walter Joseph, „The Bible in Persian Translation. A Contribution to the 
History of Bible Translation in Persia and India“, The Harvard Theological Review 
45 (1952), S. 3-45. 

Flores, Jorge, „Two Portuguese Visions of Jahangir’s India: Jerónimo Xavier and 
Manuel Godinho de Erédia“, in Goa and the Great Mughal, ed. Jorge Flo-
res/Nuno Vassallo e Silva, London 2004, S. 44-67. 

Garayzabal (Garazzabal), Martino, A briefe relation of the late martyrdome of fiue Per-
sians conuerted to the Catholique faith by the reformed Carmelites, who remaine in the 
mission of Persia, with the King of Persia, in his citty of Haspahan. And of the increase 
of the Christian faith in those parts. Gathered out of the letters, which the Fathers labour-
ing in the said mission, haue written vnto their generall: which letters are printed in the 
Italian and French, and are now translated into English for the good of the Church, 
Doway 1623. 

Graf, Georg, Geschichte der christlichen arabischen Literatur 1-5, Vatikan 1944-53. 
Gregorian, Vartan, „Minorities of Isfahan: The Armenian Community of Isfahan 

1587-1722“, Iranian Studies 7 (1974), S. 652-80. 
Gulbenkian, Robert, „The Translation of the Four Gospels into Persian“, Neue 

Zeitschrift für Missionswissenschaft 36 (1980), S. 186-218 (I); 36 (1980), S. 267-88 
(II); 37 (1981), S. 35-57 (III) [leicht veränderter Nachdruck in ders., Estudos Hi-
stóricos, Lissabon 1995, Bd. 3, S. 9-108]. 

Hairi, Abdul-Hadi, „Reflections on the Shiʿi Responses to Missionary Thought 
and Activities in the Safavid Period“, in Etudes safavides, ed. Jean Calmard, 
Paris/Teheran 1993, S. 151-64. 

Ḥurr al-ʿĀmilī, Muḥammad b. al-Ḥasan, Amal al-āmil 1-2, ed. Aḥmad al-Ḥusainī, 
Qom 1965-66. 

Ḥusainī, Aḥmad (ed.), Fihrist-i kitābḫāna-yi ʿummūmī-yi Ḥażrat Āyat Allāh al-ʿUzmā 
Naǧafī Marʿašī 1-, Qom 1354-/1975-76-. 

−, at-Turāṯ al-ʿarabī fī ḫizānat maḫṭūṭāt maktabat Āyat Allāh al-ʿUzmā al-Marʿašī an-
Naǧafī 1-6, Qom 1414/1993-94. 

Ismaʿīlīyān, Asadullāh / Riżā Ustādī, „Fihrist-i nusḫahā-yi ḫaṭṭī-yi Kitābḫāna-yi 
Ḥusainīya-yi Šūštarīhā dar Naǧaf az āġāyān Asadullāh Ismāʿīlīyān wa dāniš-
mandgirāmī Riżā Ustādī. Az īn fihrist-i mā ba āsār-i dānišmandān-i Naǧaf bīštar 
āgāh mī-šawīm“, Nusḫahā-yi ḫaṭṭī (Našrīya-yi Kitābḫāna-yi Markazī wa Markaz-i 
Asnād-i Dānišgāh-i Tihrān) 11-12 (1362/1983), S. 787-879. 

Lazarus-Yafeh, Hava, Intertwined Worlds. Medieval Islam and Bible Criticism, Prince-
ton 1992. 

Lee, Samuel, Controversial Tracts on Christianity and Mohammedanism. By the late 
Rev. Henry Martyn ... and some of the most eminent Writers of Persia translated and 
explained: To which is appended an additional Tract on the same Question; And, in a 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 332 

Preface, some Account given of a former Controversy on this Subject, with Extracts from 
it, Cambridge 1824, S. i-cxxvii. 

LThK = Lexikon für Theologie und Kirche, ed. Walter Kasper [et al.], Freiburg i. Br. 
³1993-2001. 

Maǧlisī, Muḥammad Bāqir b. Muḥammad Taqī, Biḥār al-anwār. al-Ǧāmiʿa li-durar 
aḫbār al-aʾimma al-aṭhār 0-28, 35-110, ed. Ǧawād ʿAlawī [et. al.], Teheran 1376-
1405/1957-85. 

Matthee, Rudi, „Christians in Safavid Iran: Hospitality and Harassment“, Studies 
on Persianate Societies 3 (1384/2005), S. 1-42. 

Muʿǧam = al-Laǧna al-ʿilmīya fī muʾassassat al-Imām aṣ-Ṣādiq, Muʿǧam at-turāṯ al-
kalāmī. Muʿǧam yatanāwalu ḏikr asmāʾ al-muʾallafāt al-kalāmīya (al-maḫṭūṭāt wa al-
maṭbūʿāt) ʿabra al-qurūn wa al-maktabāt allatī tatawaffiru fīhā nusaḫuhā 1-5, Qom 
1423/2002. 

Munzawī, Aḥmad, Fihrist-i nusḫahā-yi ḫaṭṭī-yi fārsī 1-6, Teheran 1348-53/1969-74. 
−, Fihristwāra-yi kitābhā-yi fārsī 1-, Teheran 1374-/1995-96-. 
Newman, Andrew, Safavid Iran: Rebirth of a Persian Empire, London 2006. 
Piemontese, Angelo Michele, Catalogo dei manoscritti persiani conservati nelle bibliote-

che d’Italia, Rom 1989. 
Pourjavady, Reza / Sabine Schmidtke, „Muslim Polemics against Judaism and 

Christianity in 18th Century Iran. The Literary Sources of Āqā Muḥammad ʿAlī 
Bihbahānī’s (1144/1732-1216/1801) Rādd-i Shubuhāt al-Kuffār“, Studia Iranica 
35 (2006), S. 69-94. 

al-Qazwīnī, ʿAbd al-Nabī, Tatmīm amal al-āmil, ed. Aḥmad Ḥusainī, Qom 1407/ 
1986-87. 

Rawšan, Muḥammad (ed.) [et al.], Fihrist-i nusḫahā-yi ḫaṭṭī-yi kitābḫānahā-yi Rašt wa 
Hamadān 17, Teheran 1353/1974. 

Rawżātī, Muḥammad ʿAlī (ed.), Fihrist-i kutub-i ḫaṭṭī-yi kitābḫānahā-yi Iṣfahān 1-, Is-
fahan 1382-/1341-/[1962-]. 

RGG = Religion in Geschichte und Gegenwart, ed. Hans Dieter Betz [et al.], Tübin-
gen 41998-2007. 

Richard, Francis, „Catholicisme et Islam chiite au « grand siècle ». Autour de 
quelques documents concernant les Missions catholiques au XVIIème siècle“, 
Euntes Docete. Commentaria Urbaniana 33 (1980), S. 339-403. 

−, „Un lectionnaire persan des Évangiles copié en Crimée en 776H./1374“, Studia 
Iranica 10 (1981), S. 225-45. 

−, „Trois conférences de controverse islamo-chrétienne en Géorgie vers 1665-
1666“, Bedi Kartlisa 40 (1982), S. 253-9. 

−, „Un augustin portugais renégat apologiste de l’Islam chiite au début du XVIIIe 
siècle“, Moyen Orient & Océan Indien/ Middle East and Indian Ocean 1 (1984), S. 
73-85. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


SCHIITISCHE POLEMIK GEGEN DAS CHRISTENTUM IM SAFAWIDISCHEN IRAN  333 

−, „Le Franciscain Dominicus Germanus de Silésie. Grammairien et auteur d’apo- 
logie en persan“, Islamochristiana 10 (1984), S. 91-107. 

−, „Les privilèges accordés aux religieux catholiques par les Safavides. Quelques 
documents inédits“, Dabireh 6 (1989), S. 167-82. 

−, „L’apport des missionnaires européens à la connaissance de l’Iran en Europe et 
de l’Europe en Iran“, in Etudes safavides, ed. Jean Calmard, Paris/Teheran 1993, 
S. 251-66. 

−, Raphaël du Mans missionnaire en Perse au XVIIe s. 1-2, Paris 1995. 
−, „Les frères Vecchietti, diplomates, érudits et aventuriers“, in The Republic of Let-

ters and the Levant, ed. Alastair Hamilton/Maurits H. van den Boogert/Bart We-
sterweel, Leiden 2005, S. 11-26. 

−, „Le Père Aimé Chézaud controversiste et ses manuscrits persans“, Nāmeh-ye 
Bahārestān 6-7 (1385-86/2005-06), S. 7-18. 

Rieu, Charles, Catalogue of the Persian Manuscripts in the British Museum 1-3, Lon-
don 1879-83. 

Rossi, Ettore, Elenco dei manoscritti persiani nella Biblioteca Vaticana, Vatikanstadt 
1948. 

Sachau, Eduard / Hermann Ethé / Alfred Felix Landon Beeston, Catalogue of the 
Persian, Turkish, Hindūstānī, and Pushtū Manuscripts in the Bodleian Library 1-3, 
Oxford 1889-1954. 

Savory, Roger M., „Relations between the Safavid State and its Non-Muslim Mi-
norities“, Islam and Christian-Muslim Relations 14 (2003), S. 435-58. 

Steinschneider, Moritz, Polemische und apologetische Literatur in arabischer Sprache 
zwischen Muslimen, Christen und Juden, nebst Anhängen verwandten Inhalts, Leipzig 
1877. 

Thomas, David, „The Bible and the Kalām“, in The Bible in Arab Christianity, ed. 
David Thomas, Leiden 2007, S. 175-91. 

aṭ-Ṭihrānī, Āġā Buzurg, Ṭabaqāt aʿlām aš-šīʿa 1-2, Beirut 1390-91/1971, 3-5, ed. ʿAlī 
Naqī Munzawī, Beirut 1392-95/1972-75, 6, ed. ʿAlī Naqī Munzawī, Teheran 
1362/1983. 

Valle, Pietro Della, Risāla (Epistola ad nobilem Persam: De quibusdam controversiis fi-
dei), Hs. Vat. Pers. 7 (Vatikan). 

−, Risāla (Epistola ad nobilem Persam: De quibusdam controversiis fidei), Hs. Vat. Pers. 
81 (Vatikan). 

−, Eines vornehmen Römischen Patritii Reiß-Beschreibung in unterschiedliche Theile der 
Welt, nemlich in Türckey, Egypten, Palestina, Persien, Ost-Indien und andere weit entlege-
ne Landschaften, samt einer ausführlichen Erzehlung aller Denck- und Merckwürdigster 
Sachen, so darinnen zu finden und anzutreffen, nebenst den Sitten und Gebräuchen dieser 
Nationen und anderen Dingen, dergleichen zuvor niemals von anderen angemercket und 
beschrieben worden. Erstlich von dem Authore selbst, der diese Reisen gethan, in Italia- 
nischer Sprach beschrieben und in vier- und fünffzig Send-Schreiben in vier Theile ver- 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


DENNIS HALFT OP 334 

fasset, nachgehends aus dieser in die Französische und Holländische, anjezo aber auß dem 
Original in die Hoch-Teutsche Sprach übersetzet, mit schönen Kupfferen geziert und vieren 
wohlanständigen Registeren versehen, ed. Johann-Hermann Widerhold, Genf 1674. 

−, Viaggi di Pietro Della Valle, il pellegrino. Descritti da lui medesimo in lettere familiari 
all’erudito suo amico Mario Schipano. Divisi in tre parti. Cioè: la Turchia, la Persia e 
l’India. Colla vita e ritratto dell’autore 1-2, ed. G. Gancia, Brighton 1843. 

Waterfield, Robin Everard, Christians in Persia: Assyrians, Armenians, Roman Catho-
lics and Protestants, London 1973. 

Wilde, Clare, „Is There Room for Corruption in the ‘Books’ of God?“, in The Bi-
ble in Arab Christianity, ed. David Thomas, Leiden 2007, S. 225-40. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273 - am 22.01.2026, 06:22:38. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506826-273
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

