
2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 47

Indieser Spur lassen sich andereTextstellen indenSchriftenHumboldts, indem

es rein um die Entwicklung und Entfaltung des Selbst geht, anders lesen.

»Das höchste Ideal des Zusammenexistierens menschlicher Wesen wäre mir das-

jenige, in dem jeder nur aus sich selbst und um seiner selbst willen sich entwickel-

te« (Humboldt 1792, 138; zit.n. Ricken 2015, 44).

Ricken markiert mit seiner Humboldtrezeption eine Verstellung der sozialen und

politischen Dimension der Bildungsidee in hegemonialen Diskursen. Die »Ehr-

furcht für die Individualität selbstthätiger Wesen« (Humboldt 1792, 245; zit.n.

OdB, 318) und das »Plädoyer für den ›Menschen schlechthin‹« ›verdunkeln‹ wie

›verbergen‹ die utilitaristisch-politische Ausrichtung des Bildungsdenkens Hum-

boldts (OdB, 318) und die damit einhergehende »subtil implizierte spezifische

›Menschenfassung‹« und Subjektivierungsweise (ebd.).

2.3 Ein an radikaler Heterogenität orientierter Bildungsprozess

Bei Christoph Koller lässt sich wie bei Norbert Ricken (vgl. Kapitel 3.2, 4.2) ei-

ne rahmende kritische Gegenüberstellung von Identitäts- und Differenztheorie

ins Zentrum der bildungstheoretischen Iteration rücken, doch werden der Bil-

dungsbegriff und auch die Schriften Humboldts bei Koller nicht einer der beiden

Seiten (Identität/Differenz) zugeordnet, sondern Koller geht, wie Ricken auch

bemerkt, von den »jeweiligen Widersprüchlichkeiten wie inneren Spannungen der

Überlegungen Humboldts« aus (Ricken 2006, 265). Koller wendet die sprach- wie

differenzphilosophischen Texte und Momente in Humboldts Bildungsdenken ge-

gen die vereinheitlichenden und totalisierenden Tendenzen in seinen Schriften.

Hierfür verschränkt Koller unter anderem Jürgen Trabants, Tilman Borsches und

Rainer Kokemohrs sprachphilosophische Humboldtrezeptionen und Lyotards

Sprachphilosophie (1999, im Folgenden BW) und verbindet diese in seiner Aktua-

lisierung und Fortschreibung der Theorie transformatorischer Bildung (2012, im

Folgenden Bad).Mit Ricken ließe sich hier die Irrelevanz solcher sprachphilosophi-

schen Bildungsdiskurse für den hegemonialen Raummarkieren (vgl. Ricken 2006,

265) oder Kollers Bildung als Selbst-Bildung (ungerechtfertigterWeise) verknappen

(Ricken 2019, 108; vgl. ebenso Heinemann undMecheril 2018, 249).

Gegen diese Abwertungen möchte ich Kollers sprachphilosophische Neujustie-

rung der Theorie transformatorischer Bildung als eine weitere wichtige bildungs-

theoretische Intervention bemühen, welche, wie noch zu zeigen ist, ebenso dem

poststrukturalistischen Plädoyer für Differenz folgt und ohne weiteres selbst Kri-

tikkriterien liefert, mit denen die macht- und subjektivierungstheoretische Inter-

pretation der Bildung Rickens kritisiert werden kann.

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008 - am 13.02.2026, 19:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


48 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Koller versuchte mit Bildung undWiderstreit (1999) in den »bildungstheoretischen

Entwürfe[n] [Adornos undHumboldts]Momente […] freizulegen«, »die auchunter

den Bedingungen der (Post-)Moderne nicht abgegolten sind, sondern an denen

der Versuch zur Formulierung eines (post-)modernen Bildungsbegriffs anknüpfen

kann« (BW, 16).

Lässt sich Rickens bildungstheoretischer Zugriff in einem ersten Zugang zunächst

alsmacht-undsubjektivierungstheoretische InterpretationderBildungsgeschichte

fixieren, so lässt sich Kollers Zugriff vorrangig als eine differenz- und sprachphi-

losophische Reformulierung im Nachklang des linguistic turn der 80er und 90er

Jahre verstehen. Denn Koller versteht Bildung als einen »Prozess der Transforma-

tion grundlegender Figuren desWelt- und Selbstverhältnisses« (Bad, 17). Der ›Figu-

ren‹- und der ›Prozess‹-Begriff verweisen dabei auf ein grundlegend sprachtheore-

tisches Bildungsverständnis.Mit dem Figuren-Begriff schließt Koller an Kokemohr

an, dem zufolge der Begriff »auf die Tradition der Rhetorik verweist und andeutet,

dass die Verhältnisse, in denen Menschen zur Welt und zu sich selber stehen, als

sprachlich bzw. semiotisch, d.h. zeichenförmig strukturierte (oder eben figurier-

te) Verhältnisse aufzufassen sind« (Bad, 16). Und auch Bildung als ein »sprachlicher

Prozeß« (BW, 17) oder ein »Prozess, der sich im Medium der Sprache (oder ande-

rer symbolisch-semiotischer Systeme) anundmit Subjekten vollzieht«, verdeutlicht

den Einfluss des linguistic turn (BW, 95).

Die sprachphilosophische (Re-)Formulierung von Bildung mit Lyotard bedingt

zudem einen Differenztyp radikaler Heterogenität (dasWiderstreit-Konzept), wel-

ches Kollers Bildungsverständnis normativ und ethisch (vgl. Koller 1997, 2016) sowie

sein Verständnis von empirischer Bildungsforschung, Bildungstheorie und deren

Verhältnis zueinander wissenschaftstheoretisch rahmt (vgl. Kapitel 4.3). Mit Blick

auf eine »radikal [plurale] […] Verfasstheit gegenwärtiger Gesellschaften« reformu-

liert Koller Bildung und versucht sie gegen große Erzählungen und totalisierende

gesellschaftliche Tendenzen zu positionieren (Bad, 89; vgl. 2016). Bildung wird mit

Koller an eine radikale21 Heterogenität, dem Erzeugen, Anerkennen und Offenhal-

ten22 des Widerstreits gekoppelt. Der schon von Humboldt verwendete Begriff des

21 Der Begriff ›radikal‹ wird von mir verwendet, um dieWiderstreitkonzeption von unter ande-

rem relativen Differenzfiguren abzugrenzen.

22 Es sei hier angemerkt, dass einige Textstellen den Eindruck erzeugen, dass das (bewusste)

Anerkennen und Offenhalten des Widerstreits zunächst eine nachrangige Rolle in der Kol-

ler’schen Bildungskonzeption spielt. Es scheint bei Bildung als Transformationsprozess vor-

rangig um die »innovative Dimension« zu gehen (BW, 152; vgl. Bad, 89), d.h. um die Trans-

formation der (auch unbewussten) Figuren des Selbst-, Anderen- undWeltverhältnisses. Die

bewusste »skeptische Dimension« betrifft hingegenweniger das Bildungsverständnis als die

gesamt-theoretische Bewegung Kollers, die sich beispielsweise gegen totalisierende Ten-

denzen bei Humboldt zu wenden versucht (vgl. BW, 152; 1997).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008 - am 13.02.2026, 19:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 49

›Widerstreits‹ gerät damit im Zuge der sprach- und differenztheoretischen Ausein-

andersetzung mit Lyotard bei Koller in den Mittelpunkt der bildungstheoretischen

Pluralitätskonzeption.

Lyotard schlägt als Alternativen zu den ›großen Erzählungen‹ die »Paralogie«

und den »Widerstreit« vor: In Bezug zu Lyotard ist nach Koller einWissen oder eine

Methode dann erst legitim, »wenn es [entweder] eine bisher geltende Logik bzw. ein

etabliertes Regelsystem durchbricht oder […] wenn es in einem spezifischen Sinne

neu ist« (Bad, 88) oder wenn es dieHeterogenität verschiedener Logiken und Regel-

systeme offen und im Widerstreit hält und dieser Widerstreit ›bezeugt‹ wird (vgl.

ebd., 94). Es lässt sich somit mit Koller erst von Bildung reden, wenn »die Plura-

lität und Heterogenität der Sprachspiele und Diskursarten« anerkannt und bejaht

wird und nicht auf »eine vermeintlich zugrunde liegende Einheit« zurückgeführt

oder eine Einheit anvisiert wird (2001, 47). Bildung findet somit nicht statt, wenn

der »Prozess der Transformation grundlegender Figuren des Welt- und Selbstver-

hältnisses« (Bad, 17) als eine Anpassungsbewegung an eine bestehende Diskursart

oderUnterordnungsbewegungunter eine ›Bildung‹ als Teil einer großenEmanzipa-

tions- oder Verfallserzählung stattfindet. Vielmehr wäre das Subjekt erst ›gebildet‹,

wenn es die eigene (radikale) Vielfalt und Gespaltenheit sowie die der Anderen be-

jaht oder wenn neue Diskursarten entstehen und mit vereinheitlichenden Diskur-

sen oder Ordnungen gebrochen wird (vgl. 2001, 47). Bildung wird so gegen jegliche

sich totalisierenden Tendenzen, welche die Vielfalt der Subjekte und Diskursarten,

wie die Gespaltenheit der Subjekte, übergeht, normativ gewendet (vgl. Koller 1997,

2016).

Mit Koller lässt sich über Trabant, Kokemohr, Ruhloff und Borsche ein bil-

dungstheoretischer Wandel bei den bildungstheoretischen Fortschreibungen des

Humboldt’schen Bildungsdenkens markieren, der von einer harmonischen und

totalisierenden Selbst-Bildungskonzeption bei Humboldt zu einer an radikaler

Heterogenität orientierten Bildungs-Prozess-Konzeption verläuft: »›Gebildet‹ […]

wäre weniger das autonome als das kreative, paralogische Subjekt, das durch ge-

zielte Regelverletzungen Neues hervorbringt und dabei dem Widerstreit Geltung

verschafft« (2001, 47).23 Es geht bei Koller einerseits um einen neuen Blick auf ein

immer schon dezentriertes Subjekt, dass nie ein zumindest rein autonomes und

souveränesSelbstwarundandererseits auchumeingrundlegendanderes, ein krea-

tives und paralogisches Subjekt (vgl. Kapitel 3.3), dass der Pluralität postmoderner

Gesellschaften und demWiderstreit gerecht wird.

23 Die Koller’sche Humboldtrezeption lässt sich auch in der Spur der Arbeiten Ruhloffs positio-

nieren. Bildung wird bei Ruhloff zwar »(trotz positiver Bezugnahme auf Lyotard) nicht aus-

drücklich als sprachlicher Vorgang begriffen«, doch »steht […] im Zentrum von Ruhloffs Bil-

dungsverständnis dieAnerkennungunhintergehbar differenterDiskursartenunddie Skepsis

gegenüber allen Absolutheitsansprüchen undHarmonisierungstendenzen« (Koller BW, 152).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008 - am 13.02.2026, 19:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


50 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Koller knüpft ähnlich der frühen Humboldtrezeption Rickens (1999) affirmativ

an das ›Wechselwirkungskonzept‹ Humboldts an. Es steht im Zentrum Kollers kei-

neKritik undmöglicheVerabschiedungder ›Bildung‹,wie inDieOrdnungderBildung

Rickens, sondern eine Reformulierung des Humboldt’schen Bildungskonzepts. Für

diese Reformulierung der Bildung knüpft Koller unter anderem an die sprachtheo-

retischenTexteHumboldts an,umdannvorrangigmit Lyotard24 dieHumboldt’sche

›Bildung‹ seiner ›großen Erzählung‹ zu entziehen, trotz des historischen Ballasts

(Ricken 2006,27) und trotz der ›semantischenSchwerkraft‹ (ebd., 347) desBildungs-

begriffs.

Zunächst folgt Koller relativ klassisch Humboldts Ausführungen, in denen ›Bil-

dung‹ in einen doppelten Dualismus eingetragen wird: Individuum und Soziales

und IchundWelt.Bei derHumboldt’schen ›Bildung‹ gehe es einerseits umdie ›indi-

viduellen Entwicklungspotentiale‹ und die »Entfaltungmenschlicher Anlagen«, die

in Opposition zu ›äußeren‹, »gesellschaftlichen oder wirtschaftlichen Anforderun-

gen«positioniertwerden (Bad, 11f.).Andererseits bedarf derMensch für die »Entfal-

tungmenschlicher Anlagen« einer »Welt ausser sich« (Humboldt 1792/93, 235; zit.n.

Bad, 11), wobei Welt hier für »die materielle Natur, […] die ideellen Gegenständen

[und] auch [für] andere Menschen« steht (Bad, 12). Bildung bedarf derWechselwir-

kung zwischen Ich undWelt. Die erste Abgrenzungsbewegung zu Gesellschaft und

Wirtschaft mündet bei Humboldt somit nicht in einer Monadentheorie, wo es nur

um die Autonomie des Ichs geht und das Außerhalb des Ichs nur als Abgrenzungs-

punkt eine Rolle spielt. In der Bildungskonzeption Humboldts ist nach Koller das

Ich notwendig aufWelt ver- und angewiesen.

(Abb. 5: )

Auch wenn das Wechselwirkungskonzept in Bezug auf die Figuren der Selbst-,

Anderen-undWeltverhältnissegrundlegend fürKollersTransformationstheorie ist,

scheint jedochder entscheidendeEinsatz dieHinzunahmedes sprachtheoretischen

Schwerpunkts von Humboldts Arbeiten und damit die Anknüpfung an eine auf die

sprachtheoretischen Texte fokussierten Humboldtrezeption zu sein (vgl. Trabant

1986, 1990).Humboldt versteht Sprache als einMedium »jener bildenden Auseinan-

dersetzung des Menschenmit« der materiellen, wie ideellenWelt und den anderen

24 Diese Formulierung oder »Reformulierung« (Bad, 15) wird in »Bildung anders denken« mit

weiteren Bezugsautor:innen ›entfaltet‹ und ›ausgearbeitet‹ (ebd., 17).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008 - am 13.02.2026, 19:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 51

Menschen. »Die sprachtheoretischen Schriftenmachen deutlich, daß dieser Prozeß

[der Bildung] nur mit Hilfe, ja in der Sprache erfolgen kann« (Koller BW, 92).

Sprachewird schonbeiHumboldtnichtmehr »abbildtheoretischbzw.repräsen-

tationistisch« begriffen. Sprache repräsentiert nicht einfach »etwas, was vor bzw.

außerhalb der Sprache existieren würde« (ebd., 12). Sondern sie ist »vielmehr ›kon-

stitutionistisch‹« und an »der Hervorbringung bzw. der Konstitution von Gegen-

ständen und Gedanken« beteiligt (ebd.).

»Die Sprache ist für [Humboldt] […] also kein Werkzeug, um bereits fertig vor-

handene Gedanken auszudrücken, sondern vielmehr ein ›Organ‹, in bzw.mit dem

diese Gedanken überhaupt erst hervorgebracht werden.« (ebd.; vgl. Humboldt

1830-1835b, 426)

Die Sprache wird neben dem Ich und der Welt als eine eigene Instanz mit einer ei-

genen Logik und Wirkung verstanden. Die Sprache ist bei Humboldt kein trans-

parentes und einseitig kontrollierbares Werkzeug des Ichs für die Auseinanderset-

zungmitWelt (vgl. Koller 1997, 56).Die Sprache ist dem Ich vorgängig25 positioniert

undbeeinflusst,prägt undkonstituiert »das gesamteDenken,EmpfindenundHan-

deln desMenschen« (BW, 92), sowie die Gegenstände26 seinerWelt. Das Ich und die

»Auseinandersetzung mit der Welt [sind mit Humboldt] immer schon sprachlich

vermittelt« (ebd.).

Jede sprachliche Vermittlung stellt »eine eigene Sichtweise der Welt dar[…], die

mit Lautsystem, Wortschatz und Grammatik dieser Sprache untrennbar verbun-

den ist« (Bad, 12f.). Die Sprache bedingt eine ›Weltansicht‹ und in HumboldtsTheo-

rie der Bildung desMenschen gehe es genau um die Veränderung dieser ›Weltansicht‹,

um die ›Gabe‹ einer ›eigenen und neuen‹ ›Weltansicht‹. Es gehe bei Bildung darum,

»demGeiste eine eigne und neue Ansicht derWelt und dadurch eine eigne und neue

Stimmung seiner selbst [zu] geben« (Humboldt 1792/93, 239; zit.n. BW, 92).Mit der

engen Verschränkung von Sprache und ›Weltansicht‹ lässt sich die Humboldt’sche

Bildungskonzeption mit Koller so verstehen, dass es bei Bildung um das ›Erlernen‹

einer neuen Sprache geht (vgl. BW, 62).

25 Die Sprache wurde »zwar vomMenschen geschaffen, aber [sie ist] als gesellschaftlich-histo-

risch Gewachsenes dem einzelnen Individuum gegenüber immer schon vorgängig […], kein

bloßes Instrument, über das derMensch beliebig verfügen könnte, sondern etwas ihm Frem-

des, eine ihm auferlegte, seine bewußten Möglichkeiten übersteigende und ihn prägende

Struktur« (Koller 1997, 56; vgl. Humboldt 1810/11, 133f.; 1827–1829, 153ff., 225; 1830–1835b,

437f.).

26 Auch »vermehrt sich in der Welt die Zahl möglicher Gegenstände von Erkenntnis dadurch,

daß jede Sprache ihre Gegenstände auf eine nur ihr eigentümliche Weise konstituiert und

damit letztlich auch nur ihre eigenen Gegenstände hervorbringt« (BW, 90f.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008 - am 13.02.2026, 19:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


52 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»Durch die Mannigfaltigkeit der Sprachen wächst unmittelbar für uns der Reicht-

hum derWelt und die Mannigfaltigkeit dessen, was wir in ihr erkennen; es erwei-

tert sich zugleich dadurch für uns der Umfang des Menschendaseyns, und neue

Arten zu denken und empfinden stehen […] vor uns da.« (Humboldt 1801/02, 111;

zit.n. Bad, 13)

Das »Erlernen fremder Sprachen« lässt sich mit Humboldt als ein, »wenn nicht so-

gar […] [als der] Grundmodus von Bildung« verstehen (Bad, 13). Und dabei geht es

nicht umeineZweit- oderDrittsprache als Erweiterungder bisherigenWeltansicht,

sondern um die »Gewinnung eines neuen Standpunkts in der bisherigen Weltan-

sicht« (Humboldt 1827b, 225; zit.n. Bad, 13). Bildung vollziehe sich somit »nicht nur

in der Entfaltung der menschlichen Kräfte, sondern auch in der Erweiterung und

der Transformation der je eigenenWeltansicht durch die Konfrontation mit neuen

Sprachen« (ebd., 14).

(Abb. 6: )

Neben der zentralen, vorausgehenden, wie auch konstituierenden und media-

len Dimension der Sprache ist es wichtig, mit Koller zu markieren, dass Humboldt

Sprache erstens untrennbar mit den individuellen Weltansichten verschränkt und

dass mit und gegen Humboldt Sprache zweitens nicht als eine Sprache zu denken

ist. Sondern es gehe immer um die »Sprachen im Plural«, wodurch die verschie-

denen Weltansichten und Welterschließungen auch nur im Plural zu denken seien

(Bad, 13).Koller folgtHumboldt nicht,wenn sich die verschiedenen Sprachen »in ei-

ner ursprünglichen oder anzustrebenden Ganzheit« (ebd., 14) und »harmonischen

Totalität« (Koller 1997, 54) wieder aufheben sollen, sondern er weitet und radikali-

siert27 den Pluralitätsgedanken Humboldts mit Lyotard und orientiert die »Plurali-

27 Zur radikalen Pluralität: »Das erste besteht in seiner Bestimmung der postmodernen Ver-

faßtheit gegenwärtiger Gesellschaften als einer radikalen Pluralität von Sprachspielen oder

Diskursarten. Radikal ist diese Pluralität insofern, als Lyotard bestreitet, daß es eine allge-

meine oder universale Grundlage gebe, in der die Verschiedenheit der pluralen Elemente

ihrerseits ›aufgehoben‹ wäre.« (BW, 14f.)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008 - am 13.02.2026, 19:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 53

tät und Heterogenität unterschiedlicher Sprachen und Denkweisen […] stärker am

Dissens« (ebd.). Koller versucht mit Lyotard, »die irreduzible Verschiedenheit sol-

cherWeltansichten« (ebd., 58), »die besondre Eigenthümlichkeit des Individuums«

und die »Mannigfaltigkeit derWeise […], wie sich dieWelt in verschiedenen Indivi-

duen spiegelt« (Humboldt 1792/93, 239; zit.n. Koller 1997, 58.), gegen die ›totalisie-

rendeKonzeption‹Humboldts zuwenden.Oder vielmehrwird derDifferenztyp des

individuellen Allgemeinen bei Humboldt, welcher Mannigfaltigkeit, Relationalität

und Kontingenz zu denken erlaubt, aber an eine totalisierende und harmonische

Einheitskonzeption gebunden bleibt, durch einen unharmonischen und gegen jede

Vereinheitlichung gerichtetenDifferenztyp ersetzt: denWiderstreit. Koller schließt

dafür an einen Humboldt an, bei dem sich das Besondere und die Mannigfaltigkeit

nicht wieder unter einemGanzen oder inHarmonie auflöst. Es findet sich vielmehr

ein »wahrer,nicht aufzuhebenderWiderstreit, und eine unüberspringbareKluft zwi-

schen jedem und jedem« (Humboldt 1788-1796, 27; zit.n. Koller 1997, 51; eig. Herv.)

undeinePluralitätskonzeption,diemensch schonmitHumboldt soweit radikalisie-

ren kann,dass »wirklich jederMensch seine eigne« Sprache undWeltansicht besitzt

(Humboldt 1827b, 228; zit.n. Bad, 13).

Diese mit und gegen Humboldt erzeugte Humboldtrezeption und daran an-

schließende Reformulierung des Bildungsbegriffs scheint auf dem ersten Blick mit

Rickens Perspektive den historischen Ballast der Bildung wie auch die hegemo-

nialen Selbst-Bildungsdiskurse zu übergehen oder zu vernachlässigen. Beschränkt

mensch jedoch die früheren Texte Kollers, dann lässt sich mit den Bezügen zu

Lyotards Bildungskritik eine Perspektive erzeugen, mit der, wie bei Ricken, das

neuhumanistische Bildungsdenken und dessen Erbschaft zur Disposition stehen.

Denn wenn mensch zunächst die Bildungstheorie mit Lyotard betrachtet, dann

arbeitet(e) sie an einer »pädagogische[n] Variante der ›großen‹ Legitimations-

erzählungen« (Koller 1997, 47), die »pädagogisches Wissen und pädagogisches

Handeln« zu rechtfertigen versuch(t)en (Bad, 95). Es lässt sich mit dieser Per-

spektive eine Bildungstheorie denken, die »im Begriff der Bildung eine Einheit

konstruiert, welche die heterogene Vielzahl der Diskursarten zusammenschließt«

und »differente[…] Wissensformen und Sprachspiele unter dem einigenden Dach

des Bildungsbegriffs« vereinheitlicht (Koller 1997, 47).

Als ein Beispiel ließe sich Wolfgang Klafkis Bildungsdenken anführen (Klafki

1985), dem zufolge der Bildungsbegriff (mit Koller gesprochen) »unverzichtbar« sei,

da er gerade in einem reformulierenden und auch kritischen Bezug zu Humboldt

(Koller 2021a, 105) als ›Orientierungskategorie‹ für »Sinn und Zweck einzelner päd-

agogischer Maßnahmen« dient (ebd., 104). Ein weiteres Beispiel führt Koller mit

LyotardsHumboldtrezeption an, in der Lyotard in der Denkschrift HumboldtsÜber

die innere und äußere Organisation der höheren wissenschaftlichen Anstalten in Berlin zwei

Sprachspiele ausmacht, die Humboldt unter dem Bildungsgedanken vereinheitli-

che (vgl. Lyotard 1986, 98ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008 - am 13.02.2026, 19:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


54 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Und zwar sollte nach Humboldt im Studium an der Universität einerseits ›die

Wissenschaft als solche gesucht werden‹ (vgl.Humboldt 1809/10, 259; n. Koller 1997,

47) und andererseits sollte die »Wissenschaft zur Umbildung der Charaktere beitra-

gen und ›der geistigen und sittlichen Bildung‹ der Nation zugute kommen« (Koller

1997, 47). Einwissenschaftliches und ein ethisch-politisches Sprachspiel werden bei

Humboldt nach Lyotard vermengt.

Zudem verweist die Figur der emanzipativen ›Selbst-Bildung‹ in Lyotards Per-

spektive auf eine ›große Erzählung‹, die sich auch bei Humboldt in einer Rhetorik

der Höher- undWeiterentwicklung derMenschheit widerspiegelt. Diese klassische

›Emanzipationserzählung‹ hat die »Menschheit als praktisches Subjekt zumHelden

[…] und das wissenschaftliche Wissen […] [ist] diesem Subjekt bei der Verwirkli-

chung seiner Ziele behilflich« (Koller 2001, 41; vgl. Lyotard 1986, 96ff.).

Lyotard problematisiert die Bemühung einer großen und vereinheitlichenden

Erzählung und die darin immanent erzeugten und zugeordneten Methoden und

Wissensbestände, welche als »Werkzeug zur Emanzipation des Menschen von der

Herrschaft politischer und religiöser Autoritäten« dienen (Bad, 88). An dieser Stelle

lässt sich auch Rickens Humboldtrezeption anführen, nach der ›Bildung‹ bei Hum-

boldt genau als solch eineMethode gedacht wurde, um die alten politischen Autori-

täten loszuwerden.

Doch anders als bei Ricken führt diese Kritik oder Lyotards Kritik bei Koller

nicht zu einem »absoluten Bruch mit der Moderne« und auch Humboldt wird

nicht einfach verabschiedet, sondern Koller radikalisiert (in einer Spur Lyotards)

bestimmte moderne Tendenzen, »die der wissenschaftlichen und ästhetischen

Moderne des 20. Jahrhunderts von Anfang an innewohnten, aber erst im Laufe der

letzten Jahrzehnte zu einer dominanten Struktur geworden sind« (BW, 14f.). Bei

Koller gibt es keinen linearen Zusammenhang zwischen Moderne, Selbstbezüg-

lichkeit, Bildung und Humboldt wie bei der späteren Humboldtrezeption Rickens

(2006).Diese Identifizierung dermodernen Bildungmit bloßer Selbstbezüglichkeit

stellt mit Kollers Perspektive vielmehr selbst eine Vereinheitlichung der Moderne

unter dem Bildungsgedanken da. Mit Koller ließe sich Rickens Interpretation bzw.

Konstruktion der Bildungsgeschichte als eine vereinheitlichende Verfallserzäh-

lung lesen, jedoch nicht wie in der frühen Kritischen Theorie, nach der sich die

Emanzipationsgeschichte des Subjekts in ihr Gegenteil verkehrt (BW, 114-117),

sondern Ricken behauptet eine erfolgreiche Durchsetzung der Bildungs- und auch

Kritiksubjektivität,welche jedochdie hegemonialenHerrschaftsverhältnisse repro-

duziert und stützt. Ricken verschränkt die Moderne und die Ordnung der Bildung

mit der Durchsetzung von Selbstbezüglichkeit und Selbstzentrierung und dem

damit verbundenen Verfall der Zugehörigkeitsmodi und Anderenbezüge. Rickens

kritischer Ansatz lässt sich selbst als vereinheitlichende ›große Erzählung‹ lesen,

die ein Wissen und Methoden erzeugt, um sich von der Autorität der modernen

und selbstbezüglichen Subjektivität zu emanzipieren. Ricken arbeitet damit trotz

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008 - am 13.02.2026, 19:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt 55

aller macht- und differenztheoretischen Rahmung an der vereinheitlichenden

und »pädagogische[n] Variante der ›großen‹ Legitimationserzählungen« (Koller

1997, 47), nur dass die machtheoretische Interpretation von Bildung im Vergleich

zu Humboldts Variante mit einem negativen Narrativ gekoppelt wird. Und diese

Vereinheitlichung reproduziert das, was sie kritisiert: sie erzeugt eine Bildungsge-

schichte und schließt dieDifferenzen,Vermischungen und die Vielfalt derDiskurse

der Moderne aus.Mit beispielsweise Turnheim ließe sich hier hinzufügen, dass Ri-

cken mit seiner individualisierten Moderne und damit verbundenen Verknappung

der Bildungsdiskurse (vgl. OdB, 25) eine hegemoniale Durchsetzung einer speziel-

len Position und (Bildungs-)Geschichtsschreibung (zumindest in Teilen) stützt, die

»den gewaltsamen Ausschlussprozess [des Anderen28], denman kritisierenwollte«,

wiederholt (Turnheim 2009, 103) und das Anderswerden, in ein zukünftiges Abseits

verdrängt, für das noch keine entsprechenden oder ausgereiften Subjektivitäts-

formen, Kritikkonzepte oder Bildungskonzepte zur Verfügung stehen (vgl. Ricken

2006, 337-349; Kapitel 3.2.).

2.4 Eine (immer schon) ruinierte Bildung

Michael Wimmers bildungstheoretisches Programm stellt weniger eine Bildungs-

kritik (Ricken 2006), ein neues Bildungsverständnis (Koller 2012) oder eine Rettung

des neuhumanistischen Bildungsdenkens (Schäfer 2011a) mit poststrukturalisti-

schen Theorien dar, vielmehr lassen sich Wimmers Arbeiten in einer Weise lesen,

nach der er verschiedenste poststrukturalistische Einsätze und die damit ver-

bundenen Irritationen zur Geltung zu bringen versucht und den ›Anderen‹ oder

die damit verbundenen Problematiken und Konsequenzen ins erziehungswissen-

schaftliche und indiesemFall bildungstheoretische Feld einführte (vgl. Forster 2017,

192). Die frühen Arbeiten, darunter Die Sprache und der Andere (1988), lassen sich als

eine erste umfassende Einführung zentraler poststrukturalistischer Einschnitte

in die Erziehungswissenschaft lesen, die beispielsweise lange vor dem Reden von

Heterogenität und Differenz im erziehungswissenschaftlichen Mainstream diese

Themen in den erziehungswissenschaftlichen Diskurs brachten. An immer wie-

der anderen Gegenständen (beispielsweise Kindheit, Humanistische Psychologie,

Bildung, Inklusion, Medien und Technik) wurden bis heute zudem die Relevanz

und Konsequenzen dieser Perspektiven verdeutlicht und mehrere vorrangig kri-

tische und dekonstruktive Diskurse angestoßen. Die späteren Arbeiten Wimmers

halten an diesem Programm fest, erhalten jedoch teils stärker einen Appell- und

28 In Bezug zu Ricken wären hier die zentralen Anderen die Alterität und das Entzogene (vgl.

Kapitel 3.2).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008 - am 13.02.2026, 19:44:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

