2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Indieser Spur lassen sich andere Textstellen in den Schriften Humboldts, indem
es rein um die Entwicklung und Entfaltung des Selbst geht, anders lesen.

»Das hochste Ideal des Zusammenexistierens menschlicher Wesen wire mir das-
jenige, indemjeder nuraussich selbst und um seiner selbst willen sich entwickel-
te« (Humboldt 1792, 138; zit.n. Ricken 2015, 44).

Ricken markiert mit seiner Humboldtrezeption eine Verstellung der sozialen und
politischen Dimension der Bildungsidee in hegemonialen Diskursen. Die »Ehr-
furcht fur die Individualitit selbstthitiger Wesen« (Humboldt 1792, 245; zit.n.
0dB, 318) und das »Plidoyer fiir den >Menschen schlechthin« >verdunkeln« wie
sverbergenc die utilitaristisch-politische Ausrichtung des Bildungsdenkens Hum-
boldts (OdB, 318) und die damit einhergehende »subtil implizierte spezifische
»Menschenfassung« und Subjektivierungsweise (ebd.).

2.3 Ein an radikaler Heterogenitat orientierter Bildungsprozess

Bei Christoph Koller lisst sich wie bei Norbert Ricken (vgl. Kapitel 3.2, 4.2) ei-
ne rahmende kritische Gegeniiberstellung von Identitits- und Differenztheorie
ins Zentrum der bildungstheoretischen Iteration riicken, doch werden der Bil-
dungsbegriff und auch die Schriften Humboldts bei Koller nicht einer der beiden
Seiten (Identitit/Differenz) zugeordnet, sondern Koller geht, wie Ricken auch
bemerkt, von den »jeweiligen Widerspriichlichkeiten wie inneren Spannungen der
Uberlegungen Humboldts« aus (Ricken 2006, 265). Koller wendet die sprach- wie
differenzphilosophischen Texte und Momente in Humboldts Bildungsdenken ge-
gen die vereinheitlichenden und totalisierenden Tendenzen in seinen Schriften.
Hierfuir verschrinkt Koller unter anderem Jiirgen Trabants, Tilman Borsches und
Rainer Kokemohrs sprachphilosophische Humboldtrezeptionen und Lyotards
Sprachphilosophie (1999, im Folgenden BW) und verbindet diese in seiner Aktua-
lisierung und Fortschreibung der Theorie transformatorischer Bildung (2012, im
Folgenden Bad). Mit Ricken liefRe sich hier die Irrelevanz solcher sprachphilosophi-
schen Bildungsdiskurse fiir den hegemonialen Raum markieren (vgl. Ricken 2006,
265) oder Kollers Bildung als Selbst-Bildung (ungerechtfertigter Weise) verknappen
(Ricken 2019, 108; vgl. ebenso Heinemann und Mecheril 2018, 249).

Gegen diese Abwertungen mdchte ich Kollers sprachphilosophische Neujustie-
rung der Theorie transformatorischer Bildung als eine weitere wichtige bildungs-
theoretische Intervention bemithen, welche, wie noch zu zeigen ist, ebenso dem
poststrukturalistischen Plidoyer fiir Differenz folgt und ohne weiteres selbst Kri-
tikkriterien liefert, mit denen die macht- und subjektivierungstheoretische Inter-
pretation der Bildung Rickens kritisiert werden kann.

13.02.2026, 19:44:01. Op:

47


https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

48

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Koller versuchte mit Bildung und Widerstreit (1999) in den »bildungstheoretischen
Entwiirfe[n] [Adornos und Humboldts] Momente [...] freizulegen«, »die auch unter
den Bedingungen der (Post-)Moderne nicht abgegolten sind, sondern an denen
derVersuch zur Formulierung eines (post-)modernen Bildungsbegriffs ankniipfen
kann« (BW, 16).

Lisst sich Rickens bildungstheoretischer Zugriff in einem ersten Zugang zunichst
als macht- und subjektivierungstheoretische Interpretation der Bildungsgeschichte
fixieren, so lisst sich Kollers Zugriff vorrangig als eine differenz- und sprachphi-
losophische Reformulierung im Nachklang des linguistic turn der 8oer und 9oer
Jahre verstehen. Denn Koller versteht Bildung als einen »Prozess der Transforma-
tion grundlegender Figuren des Welt- und Selbstverhiltnisses« (Bad, 17). Der >Figu-
ren<- und der »Prozess«-Begriff verweisen dabei auf ein grundlegend sprachtheore-
tisches Bildungsverstindnis. Mit dem Figuren-Begrift schliefRt Koller an Kokemohr
an, dem zufolge der Begriff »auf die Tradition der Rhetorik verweist und andeutet,
dass die Verhiltnisse, in denen Menschen zur Welt und zu sich selber stehen, als
sprachlich bzw. semiotisch, d.h. zeichenférmig strukturierte (oder eben figurier-
te) Verhiltnisse aufzufassen sind« (Bad, 16). Und auch Bildung als ein »sprachlicher
Prozef3« (BW, 17) oder ein »Prozess, der sich im Medium der Sprache (oder ande-
rer symbolisch-semiotischer Systeme) an und mit Subjekten vollzieht«, verdeutlicht
den Einfluss des linguistic turn (BW, 95).

Die sprachphilosophische (Re-)Formulierung von Bildung mit Lyotard bedingt
zudem einen Differenztyp radikaler Heterogenitit (das Widerstreit-Konzept), wel-
ches Kollers Bildungsverstindnis normativ und ethisch (vgl. Koller 1997, 2016) sowie
sein Verstindnis von empirischer Bildungsforschung, Bildungstheorie und deren
Verhiltnis zueinander wissenschaftstheoretisch rahmt (vgl. Kapitel 4.3). Mit Blick
auf eine »radikal [plurale] [...] Verfasstheit gegenwirtiger Gesellschaften« reformu-
liert Koller Bildung und versucht sie gegen grofle Erzihlungen und totalisierende
gesellschaftliche Tendenzen zu positionieren (Bad, 89; vgl. 2016). Bildung wird mit
Koller an eine radikale* Heterogenitit, dem Erzeugen, Anerkennen und Offenhal-
ten*” des Widerstreits gekoppelt. Der schon von Humboldt verwendete Begriff des

21 Der Begriffs>radikalc wird von mir verwendet, um die Widerstreitkonzeption von unter ande-
rem relativen Differenzfiguren abzugrenzen.

22 Essei hier angemerkt, dass einige Textstellen den Eindruck erzeugen, dass das (bewusste)
Anerkennen und Offenhalten des Widerstreits zunédchst eine nachrangige Rolle in der Kol-
ler'schen Bildungskonzeption spielt. Es scheint bei Bildung als Transformationsprozess vor-
rangig um die »innovative Dimension« zu gehen (BW, 152; vgl. Bad, 89), d.h. um die Trans-
formation der (auch unbewussten) Figuren des Selbst-, Anderen- und Weltverhiltnisses. Die
bewusste »skeptische Dimension«betrifft hingegen weniger das Bildungsverstandnis als die
gesamt-theoretische Bewegung Kollers, die sich beispielsweise gegen totalisierende Ten-
denzen bei Humboldt zu wenden versucht (vgl. BW, 152;1997).

13.02.2026, 19:44:01. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

>Widerstreits< gerit damit im Zuge der sprach- und differenztheoretischen Ausein-
andersetzung mit Lyotard bei Koller in den Mittelpunkt der bildungstheoretischen
Pluralititskonzeption.

Lyotard schligt als Alternativen zu den >grofRen Erzihlungen« die »Paralogie«
und den »Widerstreit« vor: In Bezug zu Lyotard ist nach Koller ein Wissen oder eine
Methode dann erst legitim, »wenn es [entweder] eine bisher geltende Logik bzw. ein
etabliertes Regelsystem durchbricht oder [...] wenn es in einem spezifischen Sinne
neu ist« (Bad, 88) oder wenn es die Heterogenitit verschiedener Logiken und Regel-
systeme offen und im Widerstreit hilt und dieser Widerstreit >bezeugt« wird (vgl.
ebd., 94). Es lasst sich somit mit Koller erst von Bildung reden, wenn »die Plura-
litdt und Heterogenitit der Sprachspiele und Diskursarten« anerkannt und bejaht
wird und nicht auf »eine vermeintlich zugrunde liegende Einheit« zuriickgefiihrt
oder eine Einheit anvisiert wird (2001, 47). Bildung findet somit nicht statt, wenn
der »Prozess der Transformation grundlegender Figuren des Welt- und Selbstver-
hiltnisses« (Bad, 17) als eine Anpassungsbewegung an eine bestehende Diskursart
oder Unterordnungsbewegung unter eine »Bildung«als Teil einer groRen Emanzipa-
tions- oder Verfallserzahlung stattfindet. Vielmehr wire das Subjekt erst>gebildets,
wenn es die eigene (radikale) Vielfalt und Gespaltenheit sowie die der Anderen be-
jaht oder wenn neue Diskursarten entstehen und mit vereinheitlichenden Diskur-
sen oder Ordnungen gebrochen wird (vgl. 2001, 47). Bildung wird so gegen jegliche
sich totalisierenden Tendenzen, welche die Vielfalt der Subjekte und Diskursarten,
wie die Gespaltenheit der Subjekte, ibergeht, normativ gewendet (vgl. Koller 1997,
2016).

Mit Koller lisst sich iiber Trabant, Kokemohr, Ruhloff und Borsche ein bil-
dungstheoretischer Wandel bei den bildungstheoretischen Fortschreibungen des
Humboldt'schen Bildungsdenkens markieren, der von einer harmonischen und
totalisierenden Selbst-Bildungskonzeption bei Humboldt zu einer an radikaler
Heterogenitit orientierten Bildungs-Prozess-Konzeption verliuft: »Gebildet« [..]
wire weniger das autonome als das kreative, paralogische Subjekt, das durch ge-
zielte Regelverletzungen Neues hervorbringt und dabei dem Widerstreit Geltung
verschafft« (2001, 47).” Es geht bei Koller einerseits um einen neuen Blick auf ein
immer schon dezentriertes Subjekt, dass nie ein zumindest rein autonomes und
souveridnes Selbst war und andererseits auch um ein grundlegend anderes, ein krea-
tives und paralogisches Subjekt (vgl. Kapitel 3.3), dass der Pluralitit postmoderner
Gesellschaften und dem Widerstreit gerecht wird.

23 DieKoller'sche Humboldtrezeption lasst sich auch in der Spur der Arbeiten Ruhloffs positio-
nieren. Bildung wird bei Ruhloff zwar »(trotz positiver Bezugnahme auf Lyotard) nicht aus-
dricklich als sprachlicher Vorgang begriffen«, doch »steht [...] im Zentrum von Ruhloffs Bil-
dungsverstandnis die Anerkennung unhintergehbar differenter Diskursarten und die Skepsis
gegeniiberallen Absolutheitsanspriichen und Harmonisierungstendenzen« (Koller BW, 152).

13.02.2026, 19:44:01. Op:

49


https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

50

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Koller kniipft dhnlich der frithen Humboldtrezeption Rickens (1999) affirmativ
an das >Wechselwirkungskonzept« Humboldts an. Es steht im Zentrum Kollers kei-
ne Kritik und mégliche Verabschiedung der>Bildungs, wie in Die Ordnung der Bildung
Rickens, sondern eine Reformulierung des Humboldt'schen Bildungskonzepts. Fiir
diese Reformulierung der Bildung kniipft Koller unter anderem an die sprachtheo-
retischen Texte Humboldts an, um dann vorrangig mit Lyotard** die Humboldt'sche
>Bildung« seiner »grofien Erzihlung« zu entziehen, trotz des historischen Ballasts
(Ricken 2006, 27) und trotz der >semantischen Schwerkraft« (ebd., 347) des Bildungs-
begriffs.

Zunichst folgt Koller relativ klassisch Humboldts Ausfithrungen, in denen >Bil-
dung< in einen doppelten Dualismus eingetragen wird: Individuum und Soziales
und Ich und Welt. Bei der Humboldt'schen >Bildung« gehe es einerseits um die »indi-
viduellen Entwicklungspotentiale< und die »Entfaltung menschlicher Anlagenc, die
in Opposition zu >dufderens, »gesellschaftlichen oder wirtschaftlichen Anforderun-
gen« positioniert werden (Bad, 11f.). Andererseits bedarf der Mensch fiir die »Entfal-
tung menschlicher Anlagen« einer »Welt ausser sich« (Humboldt 1792/93, 235; zit.n.
Bad, 11), wobei Welt hier fiir »die materielle Natur, [...] die ideellen Gegenstinden
[und] auch [fur] andere Menschen« steht (Bad, 12). Bildung bedarf der Wechselwir-
kung zwischen Ich und Welt. Die erste Abgrenzungsbewegung zu Gesellschaft und
Wirtschaft miindet bei Humboldt somit nicht in einer Monadentheorie, wo es nur
um die Autonomie des Ichs geht und das AuRerhalb des Ichs nur als Abgrenzungs-
punkt eine Rolle spielt. In der Bildungskonzeption Humboldts ist nach Koller das
Ich notwendig auf Welt ver- und angewiesen.

(Abb. 5:)

Ich |« > Welt

Auch wenn das Wechselwirkungskonzept in Bezug auf die Figuren der Selbst-,
Anderen- und Weltverhiltnisse grundlegend fiir Kollers Transformationstheorie ist,
scheintjedoch der entscheidende Einsatz die Hinzunahme des sprachtheoretischen
Schwerpunkts von Humboldts Arbeiten und damit die Ankniipfung an eine auf die
sprachtheoretischen Texte fokussierten Humboldtrezeption zu sein (vgl. Trabant
1986, 1990). Humboldt versteht Sprache als ein Medium »jener bildenden Auseinan-
dersetzung des Menschen mit« der materiellen, wie ideellen Welt und den anderen

24  Diese Formulierung oder »Reformulierung« (Bad, 15) wird in »Bildung anders denken« mit
weiteren Bezugsautor:innen >entfaltet< und >ausgearbeitet< (ebd., 17).

13.02.2026, 19:44:01. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

Menschen. »Die sprachtheoretischen Schriften machen deutlich, dafd dieser Prozefd
[der Bildung] nur mit Hilfe, ja in der Sprache erfolgen kann« (Koller BW, 92).

Sprache wird schon bei Humboldt nicht mehr »abbildtheoretisch bzw. reprisen-
tationistisch« begriffen. Sprache reprisentiert nicht einfach »etwas, was vor bzw.
auflerhalb der Sprache existieren wiirde« (ebd., 12). Sondern sie ist »vielmehr >kon-
stitutionistisch« und an »der Hervorbringung bzw. der Konstitution von Gegen-
stinden und Gedanken« beteiligt (ebd.).

»Die Sprache ist fir [Humboldt] [..] also kein Werkzeug, um bereits fertig vor-
handene Gedanken auszudriicken, sondern vielmehr ein>Organs, in bzw. mitdem
diese Gedanken iiberhaupt erst hervorgebracht werden.« (ebd.; vgl. Humboldt
1830-1835b, 426)

Die Sprache wird neben dem Ich und der Welt als eine eigene Instanz mit einer ei-
genen Logik und Wirkung verstanden. Die Sprache ist bei Humboldt kein trans-
parentes und einseitig kontrollierbares Werkzeug des Ichs fiir die Auseinanderset-
zung mit Welt (vgl. Koller 1997, 56). Die Sprache ist dem Ich vorgingig® positioniert
und beeinflusst, prigt und konstituiert »das gesamte Denken, Empfinden und Han-
deln des Menschen« (BW, 92), sowie die Gegenstinde® seiner Welt. Das Ich und die
»Auseinandersetzung mit der Welt [sind mit Humboldt] immer schon sprachlich
vermittelt« (ebd.).

Jede sprachliche Vermittlung stellt »eine eigene Sichtweise der Welt darf...], die
mit Lautsystem, Wortschatz und Grammatik dieser Sprache untrennbar verbun-
den ist« (Bad, 12f.). Die Sprache bedingt eine >Weltansicht« und in Humboldts Theo-
rie der Bildung des Menschen gehe es genau um die Verinderung dieser »Weltansichts,
um die >Gabe« einer seigenen und neuen<>Weltansicht«. Es gehe bei Bildung darum,
»dem Geiste eine eigne und neue Ansicht der Welt und dadurch eine eigne und neue
Stimmung seiner selbst [zu] geben« (Humboldt 1792/93, 239; zit.n. BW, 92). Mit der
engen Verschrinkung von Sprache und sWeltansicht« lisst sich die Humboldt’sche
Bildungskonzeption mit Koller so verstehen, dass es bei Bildung um das >Erlernen
einer neuen Sprache geht (vgl. BW, 62).

25  Die Sprache wurde »zwar vom Menschen geschaffen, aber [sie ist] als gesellschaftlich-histo-
risch Gewachsenes dem einzelnen Individuum gegeniiber immer schon vorgangig [..], kein
bloRes Instrument, (iber das der Mensch beliebig verfiigen kdnnte, sondern etwas ihm Frem-
des, eine ihm auferlegte, seine bewufSten Moglichkeiten tbersteigende und ihn prigende
Struktur« (Koller 1997, 56; vgl. Humboldt 1810/11, 133f.; 1827—1829, 153ff., 225; 1830-1835b,
437f).

26  Auch »vermehrt sich in der Welt die Zahl méglicher Gegenstidnde von Erkenntnis dadurch,
dafd jede Sprache ihre Gegenstinde auf eine nur ihr eigentiimliche Weise konstituiert und
damit letztlich auch nur ihre eigenen Gegenstande hervorbringt« (BW, 90f.).

13.02.2026, 19:44:01. Op:

51


https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

52

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

»Durch die Mannigfaltigkeit der Sprachen wichst unmittelbar fiir uns der Reicht-
hum der Welt und die Mannigfaltigkeit dessen, was wir in ihr erkennen; es erwei-
tert sich zugleich dadurch fir uns der Umfang des Menschendaseyns, und neue
Arten zu denken und empfinden stehen [..] vor uns da.« (Humboldt 1801/02, 111;
zit.n. Bad, 13)

Das »Erlernen fremder Sprachen« lisst sich mit Humboldt als ein, »wenn nicht so-
gar [...] [als der] Grundmodus von Bildung« verstehen (Bad, 13). Und dabei geht es
nicht um eine Zweit- oder Drittsprache als Erweiterung der bisherigen Weltansicht,
sondern um die »Gewinnung eines neuen Standpunkts in der bisherigen Weltan-
sicht« (Humboldt 1827b, 225; zit.n. Bad, 13). Bildung vollziehe sich somit »nicht nur
in der Entfaltung der menschlichen Krifte, sondern auch in der Erweiterung und
der Transformation der je eigenen Weltansicht durch die Konfrontation mit neuen
Sprachenc« (ebd., 14).

(Abb. 6:)

Sprache

/\

SN

Ich Welt

Neben der zentralen, vorausgehenden, wie auch konstituierenden und media-
len Dimension der Sprache ist es wichtig, mit Koller zu markieren, dass Humboldt
Sprache erstens untrennbar mit den individuellen Weltansichten verschrankt und
dass mit und gegen Humboldt Sprache zweitens nicht als eine Sprache zu denken
ist. Sondern es gehe immer um die »Sprachen im Plural«, wodurch die verschie-
denen Weltansichten und Welterschliefungen auch nur im Plural zu denken seien
(Bad, 13). Koller folgt Humboldt nicht, wenn sich die verschiedenen Sprachen »in ei-
ner urspriinglichen oder anzustrebenden Ganzheit« (ebd., 14) und »harmonischen
Totalitit« (Koller 1997, 54) wieder auftheben sollen, sondern er weitet und radikali-
siert’” den Pluralititsgedanken Humboldts mit Lyotard und orientiert die »Plurali-

27  Zur radikalen Pluralitat: »Das erste besteht in seiner Bestimmung der postmodernen Ver-
faRtheit gegenwartiger Gesellschaften als einer radikalen Pluralitdt von Sprachspielen oder
Diskursarten. Radikal ist diese Pluralitat insofern, als Lyotard bestreitet, dafi es eine allge-
meine oder universale Grundlage gebe, in der die Verschiedenheit der pluralen Elemente
ihrerseits >aufgehoben<ware.« (BW, 14f.)

13.02.2026, 19:44:01. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

tit und Heterogenitit unterschiedlicher Sprachen und Denkweisen [..] stirker am
Dissens« (ebd.). Koller versucht mit Lyotard, »die irreduzible Verschiedenheit sol-
cher Weltansichten« (ebd., 58), »die besondre Eigenthiimlichkeit des Individuums«
und die »Mannigfaltigkeit der Weise [...], wie sich die Welt in verschiedenen Indivi-
duen spiegelt« (Humboldt 1792/93, 239; zit.n. Koller 1997, 58.), gegen die >totalisie-
rende Konzeption« Humboldts zu wenden. Oder vielmehr wird der Differenztyp des
individuellen Allgemeinen bei Humboldt, welcher Mannigfaltigkeit, Relationalitit
und Kontingenz zu denken erlaubt, aber an eine totalisierende und harmonische
Einheitskonzeption gebunden bleibt, durch einen unharmonischen und gegen jede
Vereinheitlichung gerichteten Differenztyp ersetzt: den Widerstreit. Koller schlief3t
dafiir an einen Humboldt an, bei dem sich das Besondere und die Mannigfaltigkeit
nicht wieder unter einem Ganzen oder in Harmonie auflést. Es findet sich vielmehr
ein »wahrer, nicht aufzuhebender Widerstreit, und eine uniiberspringbare Kluft zwi-
schen jedem und jedem« (Humboldt 1788-1796, 27; zit.n. Koller 1997, 51; eig. Herv.)
und eine Pluralititskonzeption, die mensch schon mit Humboldt soweit radikalisie-
ren kann, dass »wirklich jeder Mensch seine eigne« Sprache und Weltansicht besitzt
(Humboldt 1827b, 228; zit.n. Bad, 13).

Diese mit und gegen Humboldt erzeugte Humboldtrezeption und daran an-
schlieRende Reformulierung des Bildungsbegriffs scheint auf dem ersten Blick mit
Rickens Perspektive den historischen Ballast der Bildung wie auch die hegemo-
nialen Selbst-Bildungsdiskurse zu iibergehen oder zu vernachlissigen. Beschrinkt
mensch jedoch die fritheren Texte Kollers, dann lisst sich mit den Beziigen zu
Lyotards Bildungskritik eine Perspektive erzeugen, mit der, wie bei Ricken, das
neuhumanistische Bildungsdenken und dessen Erbschaft zur Disposition stehen.
Denn wenn mensch zunichst die Bildungstheorie mit Lyotard betrachtet, dann
arbeitet(e) sie an einer »pidagogische[n] Variante der »groflen< Legitimations-
erzihlungen« (Koller 1997, 47), die »pidagogisches Wissen und pidagogisches
Handeln« zu rechtfertigen versuch(t)en (Bad, 95). Es lisst sich mit dieser Per-
spektive eine Bildungstheorie denken, die »im Begriff der Bildung eine Einheit
konstruiert, welche die heterogene Vielzahl der Diskursarten zusammenschliefRt«
und »differentel..] Wissensformen und Sprachspiele unter dem einigenden Dach
des Bildungsbegriffs« vereinheitlicht (Koller 1997, 47).

Als ein Beispiel lief3e sich Wolfgang Klafkis Bildungsdenken anfithren (Klafki
1985), dem zufolge der Bildungsbegriff (mit Koller gesprochen) »unverzichtbar« sei,
da er gerade in einem reformulierenden und auch kritischen Bezug zu Humboldt
(Koller 2021a, 105) als >Orientierungskategorie« fiir »Sinn und Zweck einzelner pid-
agogischer Mafinahmen« dient (ebd., 104). Ein weiteres Beispiel fithrt Koller mit
Lyotards Humboldtrezeption an, in der Lyotard in der Denkschrift Humboldts Uber
die innere und dufSere Organisation der hoheren wissenschaftlichen Anstalten in Berlin zwei
Sprachspiele ausmacht, die Humboldt unter dem Bildungsgedanken vereinheitli-
che (vgl. Lyotard 1986, 98ft.).

13.02.2026, 19:44:01. Op:

53


https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

54

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

Und zwar sollte nach Humboldt im Studium an der Universitit einerseits »die
Wissenschaft als solche gesucht werdenc« (vgl. Humboldt 1809/10, 259; n. Koller 1997,
47) und andererseits sollte die »Wissenschaft zur Umbildung der Charaktere beitra-
gen und »der geistigen und sittlichen Bildung« der Nation zugute kommen« (Koller
1997, 47). Ein wissenschaftliches und ein ethisch-politisches Sprachspiel werden bei
Humboldt nach Lyotard vermengt.

Zudem verweist die Figur der emanzipativen >Selbst-Bildung« in Lyotards Per-
spektive auf eine >grofde Erzihlungs, die sich auch bei Humboldt in einer Rhetorik
der Hoher- und Weiterentwicklung der Menschheit widerspiegelt. Diese klassische
>Emanzipationserzihlung<hat die »Menschheit als praktisches Subjekt zum Helden
[...] und das wissenschaftliche Wissen [...] [ist] diesem Subjekt bei der Verwirkli-
chung seiner Ziele behilflich« (Koller 2001, 41; vgl. Lyotard 1986, 96ft.).

Lyotard problematisiert die Bemithung einer groflen und vereinheitlichenden
Erzihlung und die darin immanent erzeugten und zugeordneten Methoden und
Wissensbestinde, welche als »Werkzeug zur Emanzipation des Menschen von der
Herrschaft politischer und religidser Autorititen« dienen (Bad, 88). An dieser Stelle
ldsst sich auch Rickens Humboldtrezeption anfithren, nach der>Bildung« bei Hum-
boldt genau als solch eine Methode gedacht wurde, um die alten politischen Autori-
titen loszuwerden.

Doch anders als bei Ricken fithrt diese Kritik oder Lyotards Kritik bei Koller
nicht zu einem »absoluten Bruch mit der Moderne« und auch Humboldt wird
nicht einfach verabschiedet, sondern Koller radikalisiert (in einer Spur Lyotards)
bestimmte moderne Tendenzen, »die der wissenschaftlichen und &isthetischen
Moderne des 20. Jahrhunderts von Anfang an innewohnten, aber erst im Laufe der
letzten Jahrzehnte zu einer dominanten Struktur geworden sind« (BW, 14f.). Bei
Koller gibt es keinen linearen Zusammenhang zwischen Moderne, Selbstbeziig-
lichkeit, Bildung und Humboldt wie bei der spiteren Humboldtrezeption Rickens
(2006). Diese Identifizierung der modernen Bildung mit blof3er Selbstbeziiglichkeit
stellt mit Kollers Perspektive vielmehr selbst eine Vereinheitlichung der Moderne
unter dem Bildungsgedanken da. Mit Koller lief3e sich Rickens Interpretation bzw.
Konstruktion der Bildungsgeschichte als eine vereinheitlichende Verfallserzih-
lung lesen, jedoch nicht wie in der frithen Kritischen Theorie, nach der sich die
Emanzipationsgeschichte des Subjekts in ihr Gegenteil verkehrt (BW, 114-117),
sondern Ricken behauptet eine erfolgreiche Durchsetzung der Bildungs- und auch
Kritiksubjektivitit, welche jedoch die hegemonialen Herrschaftsverhiltnisse repro-
duziert und stittzt. Ricken verschrinkt die Moderne und die Ordnung der Bildung
mit der Durchsetzung von Selbstbeziiglichkeit und Selbstzentrierung und dem
damit verbundenen Verfall der Zugehorigkeitsmodi und Anderenbeziige. Rickens
kritischer Ansatz lasst sich selbst als vereinheitlichende >grof3e Erzahlung« lesen,
die ein Wissen und Methoden erzeugt, um sich von der Autoritit der modernen
und selbstbeziiglichen Subjektivitit zu emanzipieren. Ricken arbeitet damit trotz

13.02.2026, 19:44:01. Op:


https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Bildungsdenken im Anschluss an Humboldt

aller macht- und differenztheoretischen Rahmung an der vereinheitlichenden
und »pidagogische[n] Variante der >groflenc Legitimationserzihlungen« (Koller
1997, 47), nur dass die machtheoretische Interpretation von Bildung im Vergleich
zu Humboldts Variante mit einem negativen Narrativ gekoppelt wird. Und diese
Vereinheitlichung reproduziert das, was sie kritisiert: sie erzeugt eine Bildungsge-
schichte und schlief3t die Differenzen, Vermischungen und die Vielfalt der Diskurse
der Moderne aus. Mit beispielsweise Turnheim lieRe sich hier hinzufiigen, dass Ri-
cken mit seiner individualisierten Moderne und damit verbundenen Verknappung
der Bildungsdiskurse (vgl. OdB, 25) eine hegemoniale Durchsetzung einer speziel-
len Position und (Bildungs-)Geschichtsschreibung (zumindest in Teilen) stiitzt, die
»den gewaltsamen Ausschlussprozess [des Anderen®®], den man kritisieren wollte«,
wiederholt (Turnheim 2009, 103) und das Anderswerden, in ein zukiinftiges Abseits
verdringt, fiir das noch keine entsprechenden oder ausgereiften Subjektivitits-
formen, Kritikkonzepte oder Bildungskonzepte zur Verfiigung stehen (vgl. Ricken
2006, 337-349; Kapitel 3.2.).

2.4 Eine (immer schon) ruinierte Bildung

Michael Wimmers bildungstheoretisches Programm stellt weniger eine Bildungs-
kritik (Ricken 2006), ein neues Bildungsverstindnis (Koller 2012) oder eine Rettung
des neuhumanistischen Bildungsdenkens (Schifer 2011a) mit poststrukturalisti-
schen Theorien dar, vielmehr lassen sich Wimmers Arbeiten in einer Weise lesen,
nach der er verschiedenste poststrukturalistische Einsitze und die damit ver-
bundenen Irritationen zur Geltung zu bringen versucht und den >Anderen< oder
die damit verbundenen Problematiken und Konsequenzen ins erziehungswissen-
schaftliche und in diesem Fall bildungstheoretische Feld einfiihrte (vgl. Forster 2017,
192). Die frithen Arbeiten, darunter Die Sprache und der Andere (1988), lassen sich als
eine erste umfassende Einfithrung zentraler poststrukturalistischer Einschnitte
in die Erziehungswissenschaft lesen, die beispielsweise lange vor dem Reden von
Heterogenitit und Differenz im erziehungswissenschaftlichen Mainstream diese
Themen in den erziehungswissenschaftlichen Diskurs brachten. An immer wie-
der anderen Gegenstinden (beispielsweise Kindheit, Humanistische Psychologie,
Bildung, Inklusion, Medien und Technik) wurden bis heute zudem die Relevanz
und Konsequenzen dieser Perspektiven verdeutlicht und mehrere vorrangig kri-
tische und dekonstruktive Diskurse angestoflen. Die spiteren Arbeiten Wimmers
halten an diesem Programm fest, erhalten jedoch teils stirker einen Appell- und

28  In Bezug zu Ricken waren hier die zentralen Anderen die Alteritidt und das Entzogene (vgl.
Kapitel 3.2).

13.02.2026, 19:44:01. Op:

55


https://doi.org/10.14361/9783839471241-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

