1. Freiheit neu denken

Fiir Freiheit braucht es Wahrheit. Stimmt das? Ist Freiheit nicht vielmehr
das Recht, seine eigene Meinung haben zu diirfen und daher auch nicht
gezwungen zu sein, einer vermeintlichen Wahrheit zustimmen zu miis-
sen? Bedeutet Freiheit nicht gerade Freiheit von absoluten Erkenntnissen
und Wahrheiten? Bedeutet Freiheit also vor allem erst einmal die Plurali-
tit der Wahrheiten? Kann Freiheit realisiert sein, wenn es nur eine Wahr-
heit gibt — etwa von der Idee der Gerechtigkeit?

Nun bedeutet ein Recht auf eigene Meinung schliefllich aber noch
nicht, prinzipiell uneinig sein zu mussen. Nur weil es Meinungsfreiheit
gibt, muss man sich — etwa iiber die Idee der Gerechtigkeit — noch nicht
uneinig sein. Man ist schliefllich auch frei, sich zu einigen. Man ist dem-
nach in einer liberalen Demokratie, in der die Meinungsfreiheit geschiitzt
ist, ebenso frei zum Konsens, wie man frei ist, seine politische Meinung
gegen andere politische Meinungen zu positionieren und durchzusetzen.
Kampf und Konsens liegen beide in der Freiheit jedes Einzelnen. So ist
das in der liberalen Demokratie. Vieles kann, nichts muss. Es liegt im-
mer an den Einzelnen, was sie wollen, und schlieflich ist es die Mehrheit
der Stimmen, welche dariiber entscheidet, welche Gesellschaftsvorstel-
lungen, politischen Ordnungsmodelle und welche konkreten politischen
Mafinahmen tonangebend sind. Wie wir also zusammenleben wollen
und sollen, ist stets in der Diskussion — wenn auch nicht immer auf die
gleiche Weise offentlich sichtbar, denn es gibt diskussionsfreudigere
Zeiten der politischen Kommunikation und stummere Zeiten. Und so
wechseln stets Regierungen, politische Anfiihrer, Parteien. Meinungen
indern sich, und mit ihnen dndert sich auch die Politik. All diese Wechsel
sind getrieben von der Pluralitit der Meinungen. Also auch vom Fehlen der
einen Wahrheit. Die Dynamik des Wechsels in der Politik ist somit angetrie-
ben von der Freiheit — so konnte man sagen. Jeder Versuch der Etablierung

- am 14.02.2026, 11:54:46. N


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Existenzieller Republikanismus

einer Wahrheit wire hingegen die Stilllegung jenes Wechsels — so konnte
man vermuten.

So ist es jedoch nicht. Einigkeit tiber die Idee der Gerechtigkeit wire kei-
ne Stilllegung von Wechsel und Streit, sondern die Frage, wie man die
als wahr ausgemachte Idee von Gerechtigkeit realisieren kann und soll,
wire wohl weiterhin sehr umstritten. Politik ist nimlich zuweilen sehr
technisch. Es geht um mikropolitische Feinheiten — etwa wie hoch der
Spitzensteuersatz sein soll, wie die Rente berechnet werden soll oder wie
man nun genau das Erbschaftssteuergesetz formuliert.

Diese technische Seite der Politik ist in der heutigen liberalen Demo-
kratie jedoch nicht alles. Es geht auch um Gesellschaftsentwiirfe, Vorstel-
lungen politischer Ordnungen und eben um die Frage des Wesens der Ge-
rechtigkeit. Auch diese theoretischen Fragen sind hoch umstritten. Und all
jener Streit speist sich aus dem Recht zur Meinungsfreiheit und dem Ge-
fithl, frei zu sein: Das hief3e doch, sich selbst bestimmen zu kénnen und
damit nur dem zu folgen, was fiir einen selbst einsichtig sei — auch wenn
es andere fiir verbohrt, irrational und eben uneinsichtig halten mogen.

Diese Selbstbestimmung ist die Grundlage der Freiheit jeder politischen
Tat und letztlich auch die Grundlage des liberalen Rechts, diese Selbst-
bestimmung ohne Furcht vor Unterdriickung und Gewalt ausiiben zu
konnen. Somit schafft das Recht nicht weniger als die Erwartungssicher-
heit, dass man die eigene Selbstbestimmung frei von Willkiir ausiiben
kann. Dieses Recht sichert auch das deutsche Grundgesetz. Ohne Rechts-
sicherheit hitten wir somit auch weniger Freiheit in Deutschland. Und
eben weil das Grundgesetz die Meinungsfreiheit schiitzt, ist zugleich das
Recht erteilt und geschiitzt, seine Meinung auch gegen Widerstinde ver-
treten zu diirfen — ohne von Staatsseiten mit Sanktionen rechnen zu miis-
sen. Der Staat als solcher wird so auch weitestgehend von sehr deutlicher
inhaltlicher Ausrichtung entkernt. Dies ist die Neutralitit des Staates, der
es aus liberaler Sicht bedarf, um garantieren zu kénnen, dass in einem
freien Wettbewerb der politischen Ideen, Gruppen und Parteien stets die
Chance besteht, diese politischen Vorstellungen und Wiinsche auch Kraft
des Gesetzes umzusetzen und somit fiir alle Rechtsadressaten allgemein-
verbindlich giiltig zu machen. So kann es konservative, neoliberale oder
sozialdemokratische Mehrheiten geben. Jede hat ein anderes Programm
und jede das Recht, dieses Programm in Gesetze zu gieflen — wenn sie
nur das parlamentarische Verfahren gemif3 der Verfassung einhilt. Und

- am 14.02.2026, 11:54:46. N


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

gerade dieses Recht, nicht an gewisse politische Ewigkeitsklauseln gebun-
den sein zu miissen, sei Freiheit.

Dieser Idee hilt aber noch nicht einmal das deutsche Grundgesetz
stand. Selbst im Grundgesetz gibt es die Ewigkeitsklausel, die verbietet,
dass manche Rechte — eben auch das Recht auf Meinungsfreiheit — kom-
plett abgeschafft werden. Das ist die wehrhafte Demokratie, die den Feinden
der Demokratie zwar erlaubt zu sagen, dass sie die Demokratie hassen, sie
aber bestraft, wenn sie tatsichlich versuchen, die Demokratie — und dabei
vor allem die liberalen Grundrechte — abzuschaffen. Doch diese recht-
liche Bestimmung, dass manche Rechte von Menschen als unantastbar
gelten und somit selbst durch den Willen des Volkes nicht abschaffbar
sein sollen, findet Anklang beim Liberalen — bei vielen Liberalen zumin-
dest. Denn ohne Sicherheit sei die Freiheit letztlich auch nicht viel wert:
Individualrechte sollen gegen den Willen der Mehrheit des Volkes, die
prinzipiell diese Rechte fiir einige Minderheiten auch einschrinken wol-
len kénnte, unbedingt verteidigt werden. Man solle eine Garantie haben,
seine Freiheit auch ausleben zu kénnen; und zwar jeder und nicht nur die
Mehrheit des Volkes. So gilt es — zumindest in der deutschen Offentlich-
keit — mehrheitlich als wahr und gerecht, dass jeder einen Anspruch auf
liberale Grundrechte hat. Freiheit ohne Wahrheit funktioniert also nicht
so recht. Offensichtlich muss immer etwas als unantastbar gelten, damit
man ein Gemeinwesen tiberhaupt einigermaflen ordnen kann.

Doch sagen nun viele Sozialdemokraten, dass zur Sicherheit auch eine
soziale Sicherheit und reale Chancen auf ein gutes Leben gehéren miis-
sen, wenn die Freiheit jedes Einzelnen wirklich real vorhanden sein soll.
Doch viele Liberale — insbesondere neoliberal Denkende — strauben sich
eben gegen jene Forderung. Soziale Biirgerrechte gehorten nicht zu dem,
worauf man sich einigen konne, so etwa libertir denkende Menschen.
SchlieRlich habe jeder die gleiche Chance auf dem Markt reich zu werden,
wenn er nur eine kluge Idee habe. Auch konne sich jeder auf dem Arbeits-
markt durchsetzen, wenn er nur fleifig und geschickt genug sei. Im Sin-
ne der Marktwirtschaft gebe es schliefllich keine Ungleichheit. Jeder habe
die gleiche Chance auf dem Markt erfolgreich zu sein. Freiheit hief3e so,
diese Chance auch ungestért und ungehindert nutzen zu kénnen und zu
diirfen. Freiheit hief3e erst einmal, frei von einem Eingriff des Staates und
anderer Personen in seiner Meinung als auch seinem Eigentum zu sein.

Der Staat solle nur die Aufgabe haben, die liberalen Grundrechte und
die Vertragsfreiheit sowie Eigentumsrechte real zu schiitzen — durch Poli-

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10

Existenzieller Republikanismus

zei und Gerichte. Vielmehr wiirde es auch die eigene Freiheit einschrin-
ken, gar beschneiden, wiirde der Staat sich anmaflen, Teile des eigenen
Eigentums wegzunehmen, um es umzuverteilen. Und deswegen seien
Steuern auch weitestgehend Diebstahl — aufler einem geringen Beitrag
fur die Sicherheitsbehérden und Verwaltungsapparate des Staates. Der
Staat sei so ausschlieflich fiir das Recht und dessen Schutz zustindig,
aber nicht fiir die Herstellung oder Verbesserung von Verteilungsgerech-
tigkeit. Die Primirverteilung tiber die Marktergebnisse sei zu akzeptieren
und die Sekundirverteilung durch progressive Besteuerung ein Akt staat-
licher Willkiir und Bevormundung.

Fuir Libertire ist es somit keineswegs wahr, dass jedem auch soziale
Rechte und deren reale Ausfiillung unbedingt gewihrt werden miissen.
Dieses Recht und vor allem die Pflicht, dieses Recht umzusetzen, sind fiir
sie antastbar. Der Sozialstaat ist fiir sie demnach auch eine Institutionali-
sierung des Unrechts. Wohingegen fiir die meisten Sozialdemokraten der
Sozialstaat die Institutionalisierung der Realisierungschance der sozialen
Rechte eines jeden bedeutet. Fiir die meisten Sozialdemokraten ist somit
der Sozialstaat selbst ein Instrument der Freiheitsschaffung, weil er nicht
nur fiir soziale Sicherheit sorgen kann, sondern auch einen Herkunfts-
ausgleich bei den Lebenschancen vollziehen soll — vor allem, indem er
vergleichbare Bildungschancen garantiert. So streiten Neoliberale und So-
zialdemokraten meist tiber den Sozialstaat als solchen, aber realpolitisch
vor allem um seine Gréfle — denn selbst in eher libertiren Lindern, wie
den USA, gibt es faktisch auch einen solchen Sozialstaat.' Beide politi-
schen Lager nutzen dann aber auch ihre Freiheit, um tiber das Wesen der
Freiheit zu streiten. Denn fiir den einen bedeutet Freiheit schliefllich vor

1 | Dass die europdischen Sozialdemokraten sich in der Ara des »Dritten Weges«
auch rhetorisch und inhaltlich einer neoliberalen Politik angendhert haben, muss
hier allerdings auch erwdhnt werden. Denn es zeigt auf, dass der Streit zwischen
Sozialdemokraten und Neoliberalen keineswegs naturwiichsig ist, sondern viel-
mehr politische Grundausrichtungen offensichtlich auch gewissen Konjunkturen
unterliegen, und so klassisch linke Parteien Programme vertreten kdnnen, die sie
zu anderen Zeiten nicht vertreten wiirden. Ebenso verhdlt es sich mit liberalen
Parteien, die mal nach links und mal nach rechts ausscheren oder konservati-
ven Parteien, die mal eine marktliberale Politik propagieren kdnnen und mal die
eigene Nation wieder von allem duferlich Bedrohlichen abschotten wollen und so
selbst Protektionismus forcieren kdnnen.

- am 14.02.2026, 11:54:46. N


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

allem Freiheit vom Staat, und fiir den anderen gibt es auch Freiheit durch
den Staat.

Gerade aber jene Freiheit durch den Staat miissen aber ja auch die
meisten Neoliberalen anerkennen, sofern es die Sicherung der liberalen
Grundrechte betrifft. Die Freiheit durch den Staat ist also schon — zumin-
dest zum Teil — konsenshaft.

In dieser Arbeit wird es nun darum gehen, zu zeigen, dass auch sozia-
le Rechte und deren Realisierung als konsenswiirdig wahrgenommen werden
miissen. Es geht also letztlich um die Wahrheit iiber die Freiheit. Es geht
um die Realitit der Freiheit und eben nicht nur um ein leeres Verspre-
chen, welches einem die Verfassung geben mag. In der realen Welt gibt es
faktisch unterschiedliche Ausgangsbedingungen. Von neoliberalen Den-
kern werden sie aber oft ignoriert oder als tiberwindbar verklirt. In dieser
Arbeit sollen sie nicht verkldrt werden. Dariiber hinaus soll aber auch das
Ideal des Neoliberalismus selbst, ndmlich, dass man nur auf sich achten
solle und misse und nicht auf die Anderen, widerlegt werden. In dieser
Arbeit wird gezeigt, dass Verantwortung nicht nur fiir sich selbst zu tra-
gen ist, sondern auch fiir andere und dies um Willen der liebenswiirdigen
Einrichtung der Welt. Warum die Welt liebenswiirdig eingerichtet sein
muss und was das real bedeuten kann, darum geht es.

Somit wagt diese Arbeit auch eine Riickkehr zu einer Idee, die als
verloren gilt: Es ist die Vorstellung der einen Wahrheit. Ich glaube, dass es
Wahrheit gibt, aber nicht in einem absoluten oder metaphysischen Sinne,
sondern als etwas, was man mit mehreren Menschen teilen kann.

Ich argumentiere fiir die Riickkehr der Wahrheit als Konsens. Ich glau-
be, dass man die Idee der Gerechtigkeit allgemein anerkennungsfihig
begriinden kann. In dem ich sodann den Versuch einer als allgemein-
giiltig rechtfertigbaren Idee von Gerechtigkeit vollziehe, schaffe ich das
Fundament, aufgrund dessen es die Pflicht sein soll, sich zu dieser Idee
der Gerechtigkeit zu bekennen. Warum diese Pflicht eine Pflicht ist, ist
dabei ebenso zu beweisen. Nur wenn dieser doppelte Beweis gelingt, ist es
gelungen, die Riickkehr der Wahrheit als realisierbar zu behaupten und
dies mit Berechtigung.

Wahrheit muss aus der Freiheit der Einzelnen heraus bekannt werden.
Es ist nicht die Erkenntnis, sondern das Bekenntnis, welches Jemandem
Wahrheit, die allgemein anerkennungsfihig ist, letztlich offenbart. Es geht
somit darum sich auf die Offenbarkeit des Wahren einzulassen. Warum

- am 14.02.2026, 11:54:46.

1


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12

Existenzieller Republikanismus

dieses Wahrheitsverstindnis an Martin Heidegger? anschliet, und wo es
sich von diesem zentral unterscheidet, mochte ich kurz ausfithren.

In der Schrift »Zum Wesen der Wahrheit« von 1930 behandelt Heideg-
ger seinen Wahrheitsbegriff. Zunichst geht er auf den geldufigen Begriff
der Wahrheit ein, um seinen Wahrheitsbegriff dann davon abgrenzen zu
kénnen. Der geldufige Begriff von Wahrheit sei die Korrespondenztheorie
der Wahrheit. »Eine Aussage ist wahr, wenn das, was sie meint und sagt,
uibereinstimmt mit der Sache, woriiber sie aussagt« (Heidegger 1976: 179).
Der geldufige Wahrheitsbegriff konne daher als »veritas est adaequatio rei
et intellectus« (ebenda: 180) gefasst werden. Dies kénne zum Beispiel be-
deuten »Wahrheit ist die Angleichung der Sache an die Erkenntnis« oder
»Wahrheit ist die Angleichung der Erkenntnis an die Sache« (ebenda), wo-
durch Heidegger diesen gelidufigen Wahrheitsbegriff auch mit Richtigkeit
gleichsetzt. Wahrheit versteht Heidegger hingegen als aletheia, das heift
aus dem Altgriechischen tibersetzt: Unverborgenheit. Wahrheit enthiillt
sich in diesem Verstindnis als Freiheit, so Heidegger. Wahrheit miisse
erfahren werden, das heifdt konkret erlebt werden, in dem das Dasein sich
instindig offenhilt fiir das Sein, das heifét sich auf das Seiende einlisst:

»Die Freiheit zum Offenbaren eines Offenen &Rt das jeweilige Seiende das Seiende
sein, das es ist. Freiheit enthillt sich jetzt als das Seinlassen von Seiendem. [...].

2 | Ich mochte an die Philosophie Martin Heideggers nicht undifferenziert an-
schlieRen. GroRRes Unbehagen gegenliber dem Philosophen gab es seit seinem
Engagement fiir den Nationalsozialismus. Seine im Vittorio Klostermann-Verlag
von dem Heidegger-Experten Peter Trawny herausgegebenen »Schwarzen Hefte«
(Heidegger2014a,2014b,2014c und 2015) haben dann fiir viele Kommentatoren
das Fass lberlaufen lassen. Der FAZ-Herausgeber Jirgen Kaube (2014) oder der
Zeit-Journalist Thomas Assheuer (2013 und 2014) haben etwa deutlich markiert,
dass die mediale Schonbehandlung und bewusste Ignoranz von Teilen Heideggers
Denkens nun nicht mehr akzeptabel sind. Zuletzt hatte der Philosoph Micha Brum-
lik (2016) in den »Blattern fiir deutsche und internationale Politik« dann auf die
Berufung von rechten Vordenkern auf Heidegger hingewiesen. Auch wenn Heideg-
ger von linken Denkern weiter genutzt wird (vgl. Heisterhagen 2015 und 2016),
muss ein intellektueller Bezug auf Heidegger stets kritisch sein. Heideggers theo-
retische und praktische Einlassung auf den Nationalsozialismus muss stets préa-
sent und stets reflektiert sein. Unkommentiert und unreflektiert sollte an Heideg-
gernichtangeschlossen werden - vorallem nicht mehr seit den Schwarzen Heften.

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Sein-lassen ist das Sicheinlassen auf das Seiende. [...]. Seinlassen [...] bedeutet,
sich einlassen auf das Offene und dessen Offenheit, in die jegliches Seiende her-
einsteht, das jene gleichsam mit sich bringt. [...]. Das Sein-lassen, d.h. die Freiheit
ist in sich aus-setzend, ek-sistent. Das auf das Wesen der Wahrheit hin erblickte
Wesen der Freiheit zeigt sich als Aussetzung in die Entborgenheit des Seienden.
[...]. Die Freiheit ist [...] die Eingelassenheit in die Entbergung des Seienden als
eines solchen. [...]. Die in der Wahrheit als Freiheit gewurzelte Ek-sistenz ist die
Aus-setzung in die Entborgenheit des Seienden als eines solchen« (ebenda: 188f.).

Heidegger meint also, dass es ein Offenes gibt, welches offenbar sein
kann und dass die Freiheit darin liegt, sich offen gegeniiber der Offen-
barkeit des Offenen zu verhalten. Innerhalb dieser Offenheit existiert der
Mensch: »Ek-sistent ist das Dasein insistent« (ebenda: 196).}

Aletheia meint etwas, das sich von der Sache her zeigt, es meint das
Offenbare, und Heidegger meint, dass man sich auf das Offenbare ein-
lassen miisse, um es sich lichten zu sehen. Will man das Offenbare also
entbergen, muss man sich auch auf das Offenbare einlassen.

Heidegger glaubte aber nun daran, dass die Wirklichkeit nicht nor-
mativ stumm ist, die Dinge also sprechen kénnen. Das heifit, die Dinge
offenbaren sich von sich aus und gerade ihre Offenbarung kénne man
lichten, wenn man sich auf die Offenbarung der Dinge einlasse und da-
durch kénne man ihre Selbstanzeige aus dem Verborgenen ins Unver-
borgene bringen, beziehungsweise daran teilnehmen, wie die Dinge sich
selbst offenbaren.* Karen Gloy nennt das Wahrheitsverstindnis, welches

3 | Alle Hervorhebungen in Zitaten in dieser Arbeit sind Hervorhebungen im
Original.

4 | Lasst sich anhand der Schriften Heideggers belegen, dass er tatsachlich glaub-
te, dass die Wirklichkeit nicht normativ stumm sei? Wenn Heidegger von aletheia
sprach, von Unverborgenheit, auf die es sich einzulassen gelte, dann war er der Auf-
fassung, dass die Wahrheit letztlich doch in einer Aufdeckung besteht. Auch wenn er
die alte griechische Substanzmetaphysik verabschiedet hat, die nach dem Sein des
Seienden fragte und die glaubte, dieses Wesen des Seienden aufdecken zu konnen,
dann heifit dies noch nicht, dass die Perspektive eines Hoheren beziehungsweise
Unsichtbaren auch schon verabschiedet ist. Heidegger unterschied zwischen Sein
und Seiendem. Das ist die ontologische Differenz. Aber was soll das Sein sein? Er
wollte doch sagen: Da gibt es mehr als das, was wir hier so tagtaglich vor uns haben
- es gibt mehr als das Seiende. Sein anzudenken, heifit doch, das Sein ist mehr als

- am 14.02.2026, 11:54:46.

13


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14

Existenzieller Republikanismus

hier vorliegt, die ontische Wahrheitstheorie, womit gemeint ist, dass »die
Wahrheit vom Seienden selbst ausgesagt wird und mit dessen Entber-
gung identisch ist« (2004: 78). Und gerade dieses Wahrheitsverstindnis
des Offenbarseins des Seienden, so Gloy weiter,

»verlangt zu seiner Entfaltung ein bestimmtes Verhalten vom Subjekt, bei dem
sich das Subjekt dem Seienden 6ffnet und das Seiende in seinem Ansichsein hin-
nimmt, ihm die Moglichkeit gibt, sich in dem zu offenbaren, was es von sich her
ist. Dieses Verhalten des Subjekts ist Freiheit, und zwar Freiheit im existentiellen
Sinne. Sie ist das Seinlassen des Seienden und das Sich-Einlassen auf dessen
Entborgenheit« (ebenda).

Dieses Wirklichkeits- und Wahrheitsverstindnis Heideggers ist ziemlich
esoterisch. Es verlangt keine Verifikation durch jemand anderen. Hei-
deggers Wahrheitsverstindnis ist demnach sehr subjektiv. Wahrheit kann
man eigentlich nur bei sich haben und im Prinzip ist jenes Wahrheits-
verstindnis auch in jener Hinsicht esoterisch, sodass man nicht umhin-
kommt, Heidegger zu unterstellen, er glaubte an eine »Selbstgewif3heit
der Erleuchtung« (Frede 2003:134). Letztlich, so meine Schlussfolgerung,
unterscheidet sich diese Wahrheitsidee kaum von der protestantischen
Offenbarungslehre, die behauptet, dass der Sinn des Seins subjektiv of-
fenbarungsfihig ist und zwar durch Gottes persénliche Mitteilung. Der
einzige Unterschied zu der Individualoffenbarungsvorstellung des Pro-
testantismus ist, dass Heidegger — obwohl er auch Theologie studiert hat
— seine Idee der Lichtung der Wahrheit des Seins nie mit Gott verbunden
hat. Heidegger zufolge teilt Gott dem Individuum nichts mit.

Dennoch ist es nach Heidegger moglich, die Sprache des Seins verste-
hen zu lernen. Trotz der theologischen Fremdheit seiner Ontologie kann

das Seiende, und es erzahlt uns etwas iiber sich. Es kann sprechen und wir kdnnen
es horen, wenn wir nur lernen zuzuhdren! Wir miissen nur die Sprache des Seins
lernen! Das Sein ist nach Heidegger etwas vom Seienden Differentes und Héheres.
Dieses Denken vom Sein als das Differente vom Seienden und als das Hohere zum
Seienden wird symbolisch in seiner Schrift »Der Feldweg«: »Der Zuspruch des Feld-
weges ist jetzt ganz deutlich. Spricht die Seele? Spricht die Welt? Spricht Gott?
Alles spricht den Verzicht in das Selbe. Der Verzicht nimmt nicht. Der Verzicht gibt.
Er gibt die unerschopfliche Kraft des Einfachen. Der Zuspruch macht heimisch in
einer langen Herkunft« (Heidegger 2006a: 7).

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

man ihm jedoch eine gewisse pantheistische Neigung unterstellen, nim-
lich dass alle Dinge letztlich Teil eines groflen ganzen Sinnzusammen-
hangs sind, der sich als dieses Ganze nur subjektiv in der Eingelassen-
heit auf diesen entbergen lieRe. Denn das Ganze kénne nur als Ganzes
enthiillt werden. Und das ist ja der Charakter des Seins: Es ist das Ganze
im Vergleich zum individuellen und einzelnen Seienden. Das Seiende ist
iiberdies das, was ist, das heif3t, das, was real da ist und demnach sichtbar
ist. Das Sein hingegen ist nicht sichtbar. Es ist das grofie Ganze. Und Hei-
degger suchte nach dem Sinn des Seins und demnach nach dem Sinn des
groflen Ganzen. Wahrheit hief} fiir ihn sodann, das zu entbergen, was der
Sinn dieses groflen Ganzen ist. Wahrheit hief} fiir ihn die subjektive Er-
leuchtung des Sinns von Sein. Wahrheit wurde demnach als das Ereignis
der Lichtung des Seins verstanden. Diese Erleuchtung der Wahrheit suchte
Heidegger vor allem in der Natur selbst — was symbolisch wird durch den
»Feldweg« (2006a). Daher kam auch Heideggers Technikkritik: Eben weil
die moderne Technik den Menschen nur davon ablenke, in die Natur zu
gehen und dort die Wahrheit des Seins zu finden. Heidegger war somit
wie jene vorsokratischen Naturphilosophen, die staunten, dass alles ist und
so nach dem Grund und Sinn von all dem suchten, was sie bestaunten.
Indem er sich an die vorsokratischen Naturphilosophen erinnerte und da-
hingehend so war wie sie, wollte er die moderne Seinsvergessenheit dest-
ruieren und das Bewusstsein vom Sein als Sinnzusammenhang von allem
zuriickholen. So holte er die Frage nach dem Sinn des Lebens zuriick in
die Philosophie und damit auch zuriick in das Bewusstsein der Menschen.
Dennoch bleibt die Auffassung Heideggers von der Wahrheit esoterisch.
Dieser esoterischen Vorstellung von Wahrheit méchte ich vehement
widersprechen. Ich bin Naturalist. Ich glaube, dass die Wirklichkeit nor-
mativ stumm ist.> Die Dinge kénnen meines Erachtens nicht sprechen.
Auch wenn sie das kénnten und wir als Menschen das sogar prinzipiell
horen konnten, ist es unerheblich fiir die Wahrheit. Denn worauf es bei
der Wahrheit ankommt, ist, dass sie mitteilbar und intersubjektiv besti-
tigbar ist. Wahrheit kann man nur mit Mehreren haben. Sie ist keine rein
individuelle Erleuchtung, sondern die Wahrheit muss auch intersubjektiv
uberpriifbar sein. Und weil sie das muss, kann es keine absolute Wahr-
heit tiber den Sinn des Seins geben, weil diese fiir den Menschen nicht

5 | Hierverstehe ich den Naturalismus in dhnlicher Weise wie ihn Charles Larmore in
seinem Buch »Vernunft und Subjektivitdt« beschreibt (vgl. dazu Larmore 2012: 36).

- am 14.02.2026, 11:54:46.

15


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16

Existenzieller Republikanismus

rational mitteilbar ist. Denn selbst wenn man erleuchtet wire, wire man
nicht in der Lage, die Wahrheit des Seins mitzuteilen. Eine individuell er-
fahrende Wahrheit des Seins ist nicht in Worte tibersetzbar. Die Sprache
des Seins ist in die Sprache zwischen den Menschen nicht tibersetzbar.
Also ist es auch unerheblich, ob es eine absolute Wahrheit des Seins gibt.
Denn man wird sich nie tiber sie verstindigen kénnen. Somit ist die Idee
der Wahrheit lediglich auf den Bereich des Weltlichen beschrinkt. Das
heiflt: Wahrheit kann es in der Ethik und der Politik geben. Denn dartiber
kann man sich verstindigen und einigen.

Obwohl Heidegger nun eine Vorstellung von der Wahrheit hat, der
ich widerspreche, kann man dennoch etwas Zentrales iiber Wahrheit von
ihm lernen.

Wahrheit kann nicht ohne Freiheit gedacht werden und Freiheit nicht
ohne Wahrheit. Freiheit ist uns als Mensch prinzipiell gegeben — auch
wenn nicht immer schon gelebt —, Wahrheit hingegen ist uns immer
aufgegeben. Weil aber die Freiheit auch in unserer Verantwortung liegt,
liegt auch die Wahrheit in unserer Verantwortung. Wir kénnen uns als
Mensch nur konkret selbst auf sie einlassen. Diese Einlassung ist Freiheit
und liegt in unserer Verantwortung; ohne Verantwortung® also auch kei-

6 | Der Begriff und die Idee der Verantwortung sind bei Heidegger jedoch auch kri-
tisch zu hinterfragen. Heidegger spricht von Entschlossenheit und Entwurf, ja, man
spirt einen groflen Ernst in seiner Existenzphilosophie. Heidegger will fundamental
arbeiten. Er will zu den Dingen und sich selbst durchdringen. Heidegger nimmt als
Philosoph eine hohe persdnliche Verantwortung fiir sein Programm auf sich. Man
spiirt diese Verantwortung in dem Umfang des Werks von Heidegger, aber auch
in der analytischen Kleinteiligkeit mit der er vorgeht - vor allem in »Sein und Zeit«
(Heidegger 2006b). Heidegger weif, dass er seinem Programm nur dann den Ernst
verleihen kann, den eine Existenzialontologie braucht, wenn seine Textstruktur und
seine Begriffsarbeit scharf und detailliert sind. Denn Heidegger hat sich nichts we-
nigervorgenommen als den Sinn des Daseins zu kl&ren. Grofer als dieses Programm
geht es kaum. Das notigt dem Philosophen, der sich diesem Programm verschreibt,
und der mit diesem Programm ernst genommen werden will, eine grofe Disziplin in
der eigenen Denkarbeit ab. Auch selbst kann sich der Philosoph mit so einem hohen
Ziel und Anspruch nur dann selbst ernst nehmen, wenn er diese Ernsthaftigkeit in
seiner Arbeit spiegelt. Diese Ernsthaftigkeit in der Arbeit korreliert bei Heidegger
auch mit seinen Schlussfolgerungen aus seiner Daseinsanalyse. Denn das Dasein
muss laut Heidegger Verantwortung fiir seine Existenz iibernehmen. Auch fiir die

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

ne Wahrheit. Ohne unsere je konkrete eigene Einlassung kénnen wir an
der Wahrheit nicht teilhaben und somit liegt ein Aktivititsmoment in der

eigene Lebensfiihrung ist Ernsthaftigkeit gefordert. Nun bleibt Heidegger aber sehr
vage bei der Frage was jene Verantwortung fiir die eigene Existenz eigentlich nun be-
deutet. Wofiir der Mensch konkret Verantwortung zu iibernehmen hat, bleibt offen.
Fiir seinen Weg soll er Verantwortung iibernehmen, bewusst sich entwerfen. Gewiss
das kann man iber die Bedeutung der Verantwortung nach Heidegger sagen. Aber
diese Verantwortung ist - im heideggerischen Sinne - der Mensch sich nur selbst
schuldig. Der Mensch kann nach Heidegger weder von anderen Menschen noch vom
Man zur Verantwortung aufgefordert werden. Denn das Man ist ja eine Verfallsform.
Im Man herrscht nur Gerede. Der Mensch ist nach Heidegger niemand anderem
etwas schuldig. Der Mensch ist nach Heidegger entlastet von Rechtsfertigungsan-
spriichen Anderer. Er ist aber auch entlastet, seine eigenen Urteile in den Augen
der Anderen intersubjektiv zu vertreten. Subjektivitat ist nach Heidegger gewollt,
ja sogar gefordert. Weil sich Heidegger aber dem Anderen, der Offentlichkeit, nicht
gegeniiber verantwortlich sieht, sieht er auch keine Notwendigkeit sich von seinen
eigenen Fehlurteilen distanzieren zu miissen. Denn was die anderen sagen, zahlt ja
nicht. So konnte Heidegger auch all die berechtigten Vorwiirfe ignorieren, die seine
Rolle im Nationalsozialismus zum Thema hatten. Heidegger sah zeitlebens nie einen
Rechtfertigungsdruck fiir seine politischen Fehltritte. Er sah sich nie verantwortet
flir ein »mea culpa«. Er sah diese Verantwortung nicht, weil diese Verantwortlichkeit
vor dem Anderen fiir ihn stets unwichtig war - ja, sogar eine Abkehr von sich selbst
und eine Hinkehr zum Gerede bedeutet hétten. So konnte Heidegger die Verantwor-
tung fiir seine politischen Fehltritte ablehnen - oder zumindest ignorieren. Wenn
politisches Handeln aber mit individueller oder personlicher Verantwortung zu tun
hat, und sogar vielmehr ohne diese gar nicht als etwas Integres und Kohéarentes
aufgefasst werden kann, dann steht Heideggers politische Verantwortung in Frage.
Ja, in diesem Sinne war Heidegger verantwortungslos. Wenn Verantwortung auch
heif3t, sich auch verantworten zu lassen - und das in der Offentlichkeit -, dann ist
das, was in der Offentlichkeit besprochen wird, niemals nur Gerede, sondern stellt
den Rahmen dessen da, innerhalb dessen man sich verorten kann, aber in dem
man auch verantwortet werden kann fiir sein Sprechen und Tun. Die Offentlichkeit
ist das Gericht fiir jeden - auch fiir den Philosophen. Der Philosoph ist der, der die-
se Ansicht zu einer Einsicht geworden ist. Nur dann ist er nicht nur ein politischer
Philosoph, sondern wird auch seiner Verantwortung als Biirger unter Gleichen ge-
recht. Das hatte Heidegger von Sokrates lernen kénnen. Und das hatte ihn auch zum
Republikaner werden lassen.

- am 14.02.2026, 11:54:46.

17


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18

Existenzieller Republikanismus

Wahrheit. Das heifit man muss, wenn man zur Wahrheit gelangen will,
sie aufdecken, erschlieflen, entbergen.

Entgegen Heidegger bin ich tiberzeugt, dass die Wahrheit zu finden,
eine exoterische Angelegenheit ist. Erstim Dialog kann man Wahrheit be-
stitigen — auch wenn ich zeigen werde, dass es eine individuelle Selbstge-
wissheit durch Erschlossenheit gibt. Und letztlich gibt es Wahrheit auch
einzig und allein nur iiber die Idee der Gerechtigkeit und die Gebote des
Humanismus. Uber den Sinn des Seins werden wir keine intersubjektiv
anerkennungsfihige Wahrheit definieren kénnen. Aber wie unsere Welt
aussehen muss, dartiber kann man Wahrheit finden. In diesem Sinne
kann man davon sprechen, dass es intersubjektive Wahrheit in einem
moralischen und politischen Sinne geben kann, aber nicht in einem meta-
physischen Sinne.

Damit ist der Idee einer allgemeingtiltigen und mitteilbaren absoluten
Wabhrheit, einer Wahrheit von allem, eine Absage erteilt. Selbst wenn es
sie gibt, haben wir keine Moglichkeit, sie verstindig zu machen. Und ob
wir sie tiberhaupt erkennen kénnten, bezweifele ich. Ich glaube nicht dar-
an. Der Mensch hat keinen Zugang zum Sinn von allem. Auch Heidegger
hatte diesen Zugang faktisch nicht — auch wenn er sich ihn gewiinscht
und an ihn geglaubt hat.

Die Idee einer moralischen und politischen gemeinsamen Wahrheit
widerspricht aber auch zutiefst dem heutigen Zeitgeist, der meines Erach-
tens von einem radikalen Pluralismus und Relativismus gekennzeichnet ist.
In der Postmoderne wurde die Idee der gemeinsamen und intersubjektiven
Wahrheit als solche und in jeglicher Hinsicht verabschiedet. An ihre Stelle
sind der Relativismus und der radikale Pluralismus getreten.

Als vorherrschendes und bestimmendes Denken der Zeitepoche neh-
me ich das postmoderne Denken an. Obgleich dieses postmoderne Denken
in der Philosophie heftig umstritten ist, nehme ich es als Ausdruck des-
sen an, wie heute zumeist gedacht wird. Dieser postmoderne Pluralismus
ist das vorldufige Ergebnis der — philosophischen — Geschichte. Nachdem
man gemeinsame Wahrheit nicht fand, auch Heidegger nicht, wurde der
Dissens zum Konsens.

Wir leben so heute in einer Zeit der Uneinigkeit, einer Zeit des An-
archismus der Meinungen. Es herrscht der Relativismus. Keine Meinung
hitte das Recht, die richtige Wahrheit zu beanspruchen. Keine Position
kénne und diirfe eine héhere Legitimitit oder Richtigkeit beanspruchen
als eine andere Position. Relativismus heifdt schlicht: Keine Position ist

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

besser oder richtiger als eine andere. Niemand kénne behaupten, er hitte
mehr Recht als ein anderer.

Die Suche nach der Wahrheit wurde ersetzt durch einen Kampf der
Meinungen um Hegemonie. Gerade weil man nicht mehr daran glaubt,
dass man etwas restlos klar und einsichtig beweisen kann, ist man dazu
iibergegangen, darauf zu hoffen, dass sich im Kampf der Meinungen
letztlich zumindest die Menschenrechte als unantastbar halten. Das ist
der postmoderne Minimalkonsens, zu dem man sich ideell noch hinreiflen
lassen kann — auch wenn praktisch in der westlichen Welt diese Men-
schenrechte teilweise nicht immer unantastbar bleiben.

Und jene praktische Inkonsequenz liegt daran, dass selbst die Men-
schenrechte relativiert werden konnen und vor allem selbst heftig um-
stritten sind, namlich deshalb, weil man dariiber streiten kann, was man
darunter eigentlich alles subsummieren solle und welches Menschen-
recht wichtiger sei als ein anderes. So wurde im Zuge der Ausbreitung
des weltweiten Terrorismus die Sicherheit vieler auch wichtiger als die
Freiheit weniger. Staaten beschlossen zu foltern und verletzten so das
Menschenrecht auf Unversehrtheit — und dies aufgrund des Schutzes vie-
ler. Selbst die Menschenrechte sind so eine Frage der Auslegung gewor-
den — je nach dem, was einem wichtiger ist. So entspann sich vor allem
ein Kampf zwischen den Idealen der Sicherheit und Freiheit, der letztlich
schon in der Moderne selbst angelegt war — schlieflich sind sie seit Tho-
mas Hobbes (1986) direkt miteinander verbunden.”

Dieser Kampf zwischen Sicherheit und Freiheit ist nun zum Charak-
teristikum der Postmoderne geworden. Die eigene Sicherheit wird zu-
meist hoher bewertet als die Freiheit anderer. Die eigene Freiheit wird
zumeist hdher bewertet als die Sicherheit anderer.®? Und jene Subjektivie-

7 | Sicherheit und Freiheit sind eigentlich keine Gegenséatze. Sie werden nur oft
zu Gegenséatzen gemacht. Sicherheit und Freiheit sollte man nicht gegeneinander
ausspielen, sondern man sollte sie vereinen. Man sollte sie gemeinsam wachsen
lassen - aneinander und miteinander.

8 | Man sieht: Prinzipiell kdnnte man auch Freiheit und Sicherheit gegeneinander
tauschen und sagen: Die eigene Sicherheit wird zumeist héherer bewertet als die
Sicherheit anderer. Oder man kann sagen: Die eigene Freiheit wird zumeist héher
bewertet als die Freiheit anderer. Freiheit und Sicherheit sind keine Gegenséatze.
Sie driicken das Gleiche aus, je nachdem wie man es interpretiert. Eine Freiheit
von Willkiir ist zugleich die Sicherheit vor der Willkiir anderer. Eine substanzielle

- am 14.02.2026, 11:54:46. N

19


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Existenzieller Republikanismus

rung von Wertvorstellungen und Interessen, die damit verbunden ist, ist
nur wirklich letztendlich moglich geworden, weil die Idee der gemeinsa-
men Wahrheit als Letztinstanz der Bewertung verloren ging. Gerade weil
nichts mehr als beweisbar gilt, ist alles legitim geworden: Denn es zihlt
nur noch das, was man selbst will und nicht mehr das, was einem allge-
meinen Willen entsprechen kénnte. Wahrheit wurde radikal subjektiviert.
Der Glaube an die Wahrheit, die intersubjektiven Sinn und Wert hat, ist —
nahezu — verloren gegangen.

Der fundamentale Glaube der Moderne ist in der Postmoderne erodiert;
niamlich, dass man in der Lage ist, rational einsichtig etwas ein fiir alle
Mal als unantastbar zu beweisen und dies vor allem deshalb, weil es in der
Moderne nie gelang, diese Einsichtigkeit zu erreichen. Die Postmoderne
ist daher das Resultat einer Erniichterung und nicht einer fortschrittlichen
Erkenntnis. Nun regiert jedenfalls der Glaube an den strukturell uniiber-
windbaren Dissens die Postmoderne. Die Suche nach der gemeinsamen
Wahrheit wurde aufgegeben — an ihre Stelle trat die Akzeptanz der struk-
turell uniiberwindbaren Uneinigkeit.

Werte werden daher heute — im Sinne des postmodernen Pluralismus
— als inkommensurabel und daher im Widerstreit angesehen, und dieser
Pluralismus wird als wertvoll fiir die Gesellschaft begriffen. Werte wiir-
den grundsitzlich in Sprachspielen erzeugt. Sie kénnten damit gar nicht
im Gesprich sein, sondern miussten sich widerstreiten, da sie eingebettet
seien in Sprachspiele, die als konstitutiv heterogen angenommen werden.
Jedes Sprachspiel (einer bestimmten gesellschaftlichen Gruppe) sei ein
genealogisches. Es sei gewachsen und rechtfertige sich selbst durch sei-
ne Genealogie. Die postmoderne Gesellschaft spreche so mehrere Spra-
chen, mehrere Diskurse stiinden nebeneinander. Da es keine Sprache an
sich gebe, blieben die Diskurse untibersetzbar. Es fehle eine universale
Urteilsregel auf ungleichartige Diskurse. Die Diskurse blieben so inkom-
mensurabel. In keiner Weise sei damit ein Konsens zu erwarten. Kon-
sens, vor allem in der Politik, sei nicht zu erwarten. Mit dieser Haltung

Freiheit durch 6konomische Grundversorgung ist das Gleiche wie soziale Sicher-
heit durch ein Existenzminimum. Der Andere ist stets der, der die Sicherheit oder
Freiheit rauben kann, genauso wie er Freiheit und Sicherheit auch schenken kann.
Der Andere istimmer entweder das Problem oder die Losung. Der Andere ist somit
entweder die Freiheit oder die Unfreiheit. Erist die Bedingung der Méglichkeit von
Konsens oder von Streit.

- am 14.02.2026, 11:54:46. N


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

wird angestrebt Totalititsdenken und Gesamtlésungen zu tberwinden.
Nach Jean-Francois Lyotard (1987 und 1994) komme es darauf an, das In-
kommensurable zu ertragen und Feingefiihl fiir die Differenzen zu ent-
wickeln. Das Nebeneinanderbestehen dieser Diskurse wird aber vor allem
als Befreiung gefeiert. Man miisse es nur aushalten, dass eine Vielheit
von verschiedensten Perspektiven unauflésbar nebeneinander bestehen.

Was ist das Problem dieses Zeitgeistes?

Dieser postmoderne Pluralismus wichst sich mittlerweile zu einem radi-
kalen Perspektivenegoismus und zu einer radikalen Perspektivenegozentrik
aus und fithrt zu einer Entmiindigung des Anderen. Die eigene Meinung
wird absolut gesetzt. Sie hat Legitimation. Der Andere und sein Denken
spielen keine Rolle. Was der Andere denkt, ist nicht von Belang fiir die
Legitimation des eigenen Denkens. Man braucht dem Anderen noch
nicht mal mehr zuzuhoren. Vor allem das Prinzip der Aligemeinheit wird
damit verabschiedet. Und das bedeutet eben die Absage an die Idee der
gemeinsamen Wahrheit. Der Andere kann sodann sogar zum Feind der
eigenen Wahrheit werden. Aus einer postmodernen Bevormundungsangst
kann auch schnell ein Antagonismus entstehen, weil dem Anderen unter-
stellt werden kann, einem die eigenen Gewissheiten nehmen zu wollen.
Das kann Aggressivitit und Zorn bilden, die sich antagonistisch wenden.
Die Postmoderne legitimiert also nicht nur das Desinteresse am Anderen,
sondern sorgt vielmehr fiir eine Haltung der Distanz zum Anderen, die
dann auch - prinzipiell immer — in eine Haltung des Kampfes gegen den
Anderen umschlagen kann. Und das kann dann selbst fiir eine Erosion
der Toleranz sorgen, und die Toleranz ist es, die die postmodernen Ge-
sellschaften bislang noch einigermaflen zusammenhilt. Schwindet aber
die Toleranz, dann bricht der Antagonismus voll durch — fortgeschrittene
Ansitze dazu sieht man zurzeit vor allem in den USA.

Ich suche nun wieder nach einer allgemein anerkennungsfihigen
Theorie und Praxis von der Gerechtigkeit. Dazu rehabilitiere ich den Be-
griff der Wahrheit, und zwar: Wahrheit als Konsens. Dieser Konsens muss
sich auf das Bekenntnis des Einzelnen stiitzen, beziehungsweise der Ein-
zelne muss sich zu einem allgemein Anerkennungsfihigen bekennen.
Nur so kann er eine Wahrheit als gemeinsame Wahrheit anerkennen. Nur
durch sein Einlassen kann er zulassen, dass er gemeinsame Wahrheit fin-
den kann.

- am 14.02.2026, 11:54:46. N

21


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22

Existenzieller Republikanismus

Diese gemeinsame Wahrheit kann nun nicht iiber die Vernunft gefun-
den werden.

Die Vernunft kann nicht, wie Immanuel Kant meinte, dem Willen
gebieten. Der Wille muss sich an einem allgemeinen Willen ausrichten.
Man mag dies vielleicht den internalistischen Aufbruch des Willens zum
allgemeinen Willen nennen. Dass der Wille gut sein kann und er daher gut
sein soll, nennt Kant eine Pflicht, eine Vernunfttat. Die Vernunft muss
einen dazu nétigen, gut zu sein, wenn man es sein kann, so Kant. Ich
denke auch, dass wenn man gut sein kann, auch gut sein soll.’ Diese ge-
sollte Entwicklung muss man aber durch seinen Willen aus sich selbst
anstoflen. Und dass sich der Wille zum allgemeinen Willen entwickeln
kann und muss, kann man nur durch eine Deontologie des Gefiihls zeigen
und nicht durch eine Deontologie der Vernunfi.

In dieser Arbeit soll iiber die konkrete Ausgestaltung der Deontologie
des Gefiihls gesprochen werden, welche die Methode der Metapsychologie
ausdriicken und darstellen soll.

Was wir heute brauchen, ist eine Kehre zu einer Wahrheit, die man
anerkennen kann, aus Denken, Wollen und Urteilen. Darum soll es in
dieser Arbeit gehen.

Nun kann man einer Unterscheidung zwischen Denken, Wollen und
Urteilen auch widersprechen und zwar aus dem Grund, dass der Wille
nichts anderes ist, als sowohl die emotionale Festlegungsressource des-
sen, was wir Menschen durch unsere Vernunft als zu tun festlegen, als
auch die Motivationsressource, das zu tun, wofiir wir uns qua Vernunft
entschieden haben. Demnach wire die Vernunft notwendig anzuneh-
men, weil sie die menschliche Fihigkeit ist, durch die etwas als zu tun
tiberhaupt definiert werden kann. Die Vernunft sei also die Fahigkeit,
durch die wir tiberhaupt Ziele und Zwecke unseres Handelns definieren
kénnen, und der Wille ist dann nichts mehr als die Fihigkeit, das auszu-
fuhren, wofiir man sich qua Vernunft entschieden hat. Mit der Vernunft
treffe man somit die Entscheidungen, wohingegen man sie mit dem Wil-
len schliefflich umsetzen kénne und durch den man sich tiberdies tiber-
haupt bewusstwerden kénne, was man fiir die eigene Einsicht hilt. Den
Willen kénne es daher auch nur tiberhaupt geben, weil wir etwas als fiir
uns zu tun definieren kénnen. Und diese Definitionsleistung werde eben

9 | Was »gut« ist, ist dabei allerdings zu definieren und so zu begriinden, dass es
intersubjektiv liberzeugt.

- am 14.02.2026, 11:54:46. N


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

durch die Vernunft erbracht. Denn die Vernunft sei es, die uns Griinde
geben kann, und nicht der Wille. Der Wille lege somit die eigenen Zie-
le und Zwecke nicht zuerst fest, sondern ermégliche nur die emotionale
Festlegung auf diese und sorge dafir, dass wir sie umsetzen kénnen und
dies dann gegebenenfalls auch tun. So sagt man daher auch, dass der eine
einen starken und der andere einen schwachen Willen haben kann. Der
eine strebt so nach der Umsetzung dessen, was er als Ziele und Zwecke
setzt, und der andere schreckt davor zuriick. Und dies sei dadurch erklir-
bar, dass der Wille eben nicht das sei, was die Ziele und Zwecke festlegt,
sondern das sei, was einen selbst auf diese Zwecke und Ziele festlegen
lasse und sie so in die Tat kommen konnen.

Meines Erachtens muss man so zwischen Vernunft und Wille unter-
scheiden. Das Denken, beziehungsweise die Vernunft ist der Ausgangs-
punkt. Es gibt eine Fihigkeit, die uns etwas festlegen lisst (Denken be-
ziehungsweise Vernunft)!’, es gibt eine Fihigkeit, die es uns {iberpriifen
lasst (Urteilen) und eine Fahigkeit, die uns eine Tat als unsere Tat bewusst
machen lisst und es dann auch tun lassen kann (Willen). Aber nur der
Wille kann etwas letztlich vollziehen. Ohne ihn geht nichts. Jede Hand-
lung muss ich zunichst als die begreifen, die ich selbst vollziehen kann.
Und nur wenn ich dazu den Willen habe, werde ich die Handlung - als
die meine — vollziehen.

Es ist unméglich, dass die Vernunft den Willen beherrschen kann, so
wie sich das Immanuel Kant gewiinscht und erhofft hat. Es ist ganz und
gar unmoglich, dass der Wille sich bestimmen lisst. Er ist nicht kontrol-
lierbar. Die Vernunft ist auch nicht direkt ein Differentes zum Willen,
sondern Vernunft, Wille und Urteilen sind Teile eines Prozesses, bei dem
nun entscheidend ist, dass dieser Prozess auch so ablaufen kann, dass
bei ihm der Teil der Uberpriifung fehlt. Nur wenn Denken, Wollen und

10 | Indem ich hier behaupte, dass die Vernunft ein Vermogen ist, schlieffe ich
an die kantische Tradition der Begriffsverwendung an. Georg W. F. Hegel hingegen
hatte mit der Interpretation, dass Vernunft ein Vermdgen ist, gebrochen. Die Ver-
nunft ist nach Hegel tatig in der Wirklichkeit. Alle Wirklichkeit ist Geist. Der ab-
solute Geist ist die treibende Kraft hinter allem - er ist Philosophie. Hegel hat
ein dynamisches Versténdnis von Vernunft und Wirklichkeit. Die Wirklichkeit ist
in Bewegung und weil das, was verniinftig ist, wirklich ist und was wirklich ist ver-
niinftig, so wie Hegel es in den »Grundlinien der Philosophie des Rechts« schreibt
(vgl. Hegel 2013: 24), ist die Vernunft selbst etwas Bewegtes und in Bewegung.

- am 14.02.2026, 11:54:46.

23


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24

Existenzieller Republikanismus

Urteilen in eins kommen, als Teil eines Prozesses gedacht und vollzogen
werden, dann ist der Prozess komplett.

Das Urteilen ist dabei von Bedeutung, wie der Wille, den man je selbst
hat, als ein Wille bewusst gemacht werden kann, der seine Berechtigung
hat. Denn Griinde zu finden ist einfach, aber berechtigte Griinde fiir et-
was zu finden nicht. Die Vernunft kann einem alles Mogliche als Ziele
und Zwecke setzen, aber ob sie verallgemeinerbar sind, das kann nur der
Gebrauch der erweiterten Denkungsart™ fiir einen kliren. Nur durch den
Gebrauch der eigenen reflektierenden Urteilskraft kann der Wille zu einem
allgemeinen Willen reifen. Sie ist es, durch die der Wille zum allgemei-
nen Willen gestreckt werden kann. Und erst dann kann das Gewollte im
kantischen Sinne verniinftig sein. Nur wenn der Wille anerkennen kann,
dass die Priifung ergeben hat, dass der Wille berechtigt ist, dann ist der
Wille im kantischen Sinne berechtigt. Der Wille ist es auch, der nur zur
Priiffung motivieren kann. Intersubjektives Urteilen ohne Wollen funk-
tioniert nicht. Und allein durch die Fahigkeit, die man Vernunft nennen
kann, werde ich nicht priifen. Die Vernunft hat also in keiner Weise einen
erhohten Status gegeniiber dem Willen und ist nicht fahig, diesen zu kon-
trollieren.

Dementsprechend sind Vernunft, Wille und die Priifung verschieden,
aber sie sind erstens alle als Teil eines Prozesses zu denken und zweitens
ohne den Willen nichts.

Und wenn die Philosophie und die Geschichte des 19. und 20. Jahr-
hunderts uns etwas gelehrt haben sollten, dann vor allem eines, nimlich,
dass der Wille unausrottbar ist und unwiderruflich die Ressource ist, von
dem alles ausgeht. Der Wille ist die Macht der Welt. Und der Wille zur
Macht, den wir seit der Aufklirung erleben, ist der Wille, den Willen als
Macht der Welt zu finden.

In der Postmoderne ist der Wille als Macht der Welt nun entdeckt.
Was stirker verdeckt wurde, ist das Wesen des Urteilens oder genauer ge-
sagt: die Kraft der Klugheit.”?

11 | Diesen Begriff der erweiterten Denkungsart hat Immanuel Kant in der Kritik
der Urteilskraft (1974) geprégt, ebenso die Idee der reflektierenden Urteilskraft.
12 | Diese Aussage ist natiirlich eine Pauschalisierung. Es gibt Ausnahmen von
dieser Feststellung. Es gibt heute einige - gar eine Menge - Menschen, die in dem
von mir vorgestellten Sinne »klug« sind. Nur bilden sie meines Erachtens nicht die
Mehrheit. Diese Aussage kann als Elitismus kritisiert werden und zudem als nicht

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Das Resultat ist nun: Wir wissen immer weniger, was wir allgemein
wollen sollen. Das ist die postmoderne Orientierungslosigkeit. Die Postmo-
derne ist eine Zeit der Leere. Die weite Verbreitung des Neoliberalismus
als Theorie und Praxis ist dabei zudem das Anzeichen fiir eine Individua-
lisierung, die den Bezug zum groflen Ganzen verloren hat. Die Ordnung
der Welt als Ganzes wurde unwichtig. Was stattdessen wichtig wurde, ist
die Ordnung der eigenen Lebenswelt. Und wie man diesen Ausschnitt
des Lebens blof ordnen und gestalten soll, wird auch zunehmend fiir
viele Personen schwieriger, weil ihnen Orientierung und Struktur fehlt.
Der Welt fehlt so der Sinn und der eigenen Lebenswelt oft die Sinnorien-
tierung. Die Individualisierung stiirzt die Menschheit so langsam in eine
grofle Depression, weil ein allgemeiner Sinn fehlt. Und die Hegemonie
des Neoliberalismus als Theorie und Praxis ist es, die diese Depression
beférdert und beschleunigt. Der Neoliberalismus ist so eine der gréften
Unsinnigkeiten einer Zeit, die selbst unsinnig ist.

Hannah Arendt wollte die Moderne davor retten, in diese Unsinnig-
keit — und damit in die Postmoderne — hineinzugeraten. Sie versuchte
die Klugheitsvergessenheit unserer Welt zu destruieren und die Klugheit zu
erneuern — indem sie Denken, Wollen und Urteilen als Teil eines Prozes-
ses wiederfinden wollte. Damit wollte sie die Moderne letztendlich retten.
Und sie hat uns mit ihrem Werk den Bauplan hinterlassen, wie wir die-
se Rettung vollziehen kénnen. Denn sie wusste durch die Holderlin-Be-
fassung ihres Mentors Martin Heidegger: Wo aber Gefahr ist, wichst das
Rettende auch — wobei man das Rettende selbst hervorbringen muss, denn
das Rettende sind wir selbst.

Finden wir, das heift jeder selbst, zur Klugheit und dem Willen zum
Allgemeinen zurtiick, dann finden wir unsere menschliche Fahigkeit uns
nach einem Allgemeinen zu richten und dieses gemeinsam einzurichten.
Setzen wir auf unseren guten Willen und das Wissen von uns als liebende
Wesen und verbinden dies dann mit unserer Kraft das Wissen auf die
Welt und uns selbst anzuwenden, ndmlich iiber sie und uns im Angesicht
unseres Wissens zu urteilen, dann werden wir etwas schaffen konnen,
was nicht weniger sein wird, als eine neue Epoche zu beginnen, in der die
Welt in groflen Schritten liebenswiirdig eingerichtet wird.

beweisbare Behauptung. Beides ist korrekt. Und doch sollten wir die These der
Klugheitsvergessenheit der Postmoderne ernst nehmen - und dies im Sinne aller.

- am 14.02.2026, 11:54:46. N

25


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26

Existenzieller Republikanismus

Was wir brauchen ist eine Kehre. Dass diese begriindet ist, soll diese
Arbeit zeigen. Mit dieser Kehre muss vor allem ein neues Erziehungs-
system einhergehen.

Nur eine Gesellschaft, in der das Erziehungssystem in der Lage ist,
das Denken, das Wollen und das Urteilen als Einheit allen zu Erziehen-
den in ihnen hervorkommen zu lassen, wird eine Gesellschaft sein, die
wir ideal nennen konnen. Diese Gesellschaft wird dennoch kein System
der volligen Kontrolle sein. Es wird nicht ein platonisches Panoptikum, in
dem Menschen durch Konventionen und Normen, die eine Schicht von
philosophischen Ubervitern predigt, zu dem gebracht werden, was sie
sollen. Denn nur dann wird der Mensch ideal sein, wenn er aus seinem
eigenen Willen heraus in der Lage ist, das richtige Wissen in sich hervor-
kommen zu lassen und die Welt nach diesem Wissen einzurichten. Tétet
man demnach den Willen ab, tétet man das Ideal des Menschen. Man
hindert ihn daran, selbst aufzusteigen.

Aber diese ideale Welt, in der auch die Menschen ideal geworden sind,
ist weit entfernt. Der richtige Anfang wird sein, das Erziehungssystem
umzubauen. Das wusste schon Platon, darum griindete er die Akademie.
Das wusste Aristoteles, als er Alexander den Grofen und spiter die jun-
gen Erwachsenen Athens unterrichtete. Das wussten die Stoiker. In der
Antike wusste man noch vom Wert der Erziehung fiir das Ideal des Men-
schen und der Welt. Heute scheint Erziehung reduziert auf techne. Man
verspricht sich fiir seine Kinder etwa gute Perspektiven, wenn man sie
auf Privatschulen schickt. Man zwingt die Kinder friih viele Sprachen zu
lernen und ebenso alles frith zu erlernen, was ihnen Wettbewerbsvorteile
auf dem spiteren Arbeitsmarkt schaffen konnte. Erziehung wurde so ein
Instrument der Platzierung im soziodkonomischen Arrangement. Die Er-
ziehung wurde generell instrumentalisiert und damit teilweise stark zur
Magd der Wirtschaft degradiert.

Es ist nicht verkehrt, auch Soft Skills und Kompetenzen zu lehren, die
man fiir das spitere Arbeitsleben brauchen wird. Die Digitalisierung etwa
wird eine neue Art von Informatik- und Technikunterricht in den Schu-
len erfordern. Ohne dieses digitale Wissen werden viele Arbeitnehmer —
und Arbeitgeber — in der Zukunft Schwierigkeiten bekommen.

Jede Erziehung wird Kompetenzen ausbilden miissen. Jede Erziehung
muss auf die Bediirfnisse der sozialen Realitit beziehungsweise ihrer
Zeit eingehen kénnen. Jede Erziehung muss auch Fachkrifte fiir morgen
bilden kénnen. Denn Herausforderungen werden bestehen bleiben.

- am 14.02.2026, 11:54:46. N


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Aber ohne die richtige Erziehung mit Philosophie und Ethik bis in
das junge Erwachsenenalter wird die Idealisierung der Welt und des
Menschen scheitern. Was wir demnach zunichst brauchen, ist eine Neu-
orientierung in der Erziehung. Ethik und politische Philosophie werden
massiv ausgebaut werden miissen und ein System der Erziehung des
Menschen als liebendes Wesen mit all seinen Schlussfolgerungen ein-
gefithrt werden. Dieses System wird paternalistisch sein miissen. Phi-
losophische Lehrer, die selbst umfassend und lange ausgebildet werden
miissen, werden umfassenden Einfluss auf ihre Schiiler bekommen so-
wie nehmen miissen.

Bei der Erziehung diirfen und sollen zwar weiterhin auch die Eltern
mitwirken. Aber erst ein System, in dem die Philosophen die Kontrolle
iiber die Ethik und den politischen Philosophieunterricht iibernehmen,
wird in der Lage sein, die Welt ideal zu machen — oder zumindest erst ein-
mal ein Gemeinwesen. Denn von einer weltweiten Umsetzung so einer
doch — unter heutigen Gesichtspunkten und Vorstellungen — drastischen
Kehre in der Erziehungspolitik ist noch lange nicht auszugehen. Die Welt
muss sich langsam dorthin entwickeln. Aber dass sie dort hingehen muss,
bleibt auRer Frage. Doch diese Kehre muss vom Volk" selbst eingefordert
werden. Dieses Volk muss die Erziehung fordern. Denn nur der Wille des
Volkes — der von den Einzelwillen getragen werden muss — wird letztlich
eine Zivilreligion schaffen und erhalten, an die man sich individuell hilt,
indem jemand sich zu ihr bekennt, und die dann fiir eine echte Sicherheit
und Freiheit sorgt. Und dieser Wille des Volkes kann zwar auch ohne je-
nes Erziehungssystem entstehen, wird aber niemals ohne dieses erhalten
bleiben. Denn die Erziehung soll vermitteln, wie die richtige Beziehung
zwischen Menschen auszusehen hat. Von der richtigen Beziehung mag
die Mehrheit eines Volkes — zu gewissen Zeiten — auch ohne das richtige
Erziehungssystem die richtige Intuition haben. Aber vollends sicher ist
dieses Wissen von der richtigen Beziehung erst durch das richtige Erzie-
hungssystem. Daher ist eine Umorientierung in der Erziehungspolitik so
wichtig.

13 | Volkistfirmich weniger eine nationale GroRe, sondern einerseits ein Rechts-
begriff und andererseits eine sittliche Grofie. Das Volk ist fiir mich kein mystisches
Subjekt, sondern ein Begriff gemeinschaftlicher Selbstbestimmung. Das Volk ist
fiir mich sowohl der Souveran im rechtlichen Sinne als auch der Souverén im sitt-
lichen Sinne.

- am 14.02.2026, 11:54:46.

27


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28

Existenzieller Republikanismus

Die Welt wird erst dann zu einem System der Planbarkeit und damit
wirklich zu einem System der techne, wenn es gelingt, das Denken, das
Wollen und das Urteilen als Gesamtheit und Einheit in der je individuel-
len Einzigartigkeit durch das Erziehungssystem auszubilden und so letzt-
lich eine Zivilreligion zu schaffen, die vorgibt, was ethisch und politisch
als Gerechtigkeitsleitlinie annihernd zu realisieren ist. So ein System
muss erst geschaffen werden und das wird Zeit benétigen.

Hierbei ist eines anzuerkennen:

Die Welt wird sich ohne Frage von den Philosophen {iber das Wis-
sen um das Richtige belehren lassen miissen. Das ist nicht einfach in
einer Zeit, in der die Irrationalitit einer neuen spirituellen Religiositit ihr
Unwesen in der Welt treibt. Die Riickkehr des religiésen und ethnischen
Fundamentalismus wird die gréfite Hiirde fiir die Belehrung der Welt
auf Basis des Wissens von der Liebe sein. Nur wenn es gelingt, dieses
Wissen als Religion, und zwar als Zivilreligion zu implementieren, wird es
gelingen, dass sich diese Religion der Liebe in den Herzen der Menschen
durchsetzt. Der Wille des Volkes ist auch hier entscheidend. Nur das Volk
selbst kann jene Zivilreligion schaffen und erhalten. Aber warum jeder
sich dazu bekennen soll, muss bewiesen und gezeigt werden. Das muss
Aufgabe der philosophischen Lehrer sein. Sie miuissen die Begriindung
und die Erziehung leisten.

Philosophische Fiihrerschaft wird unerlisslich sein fur die richtige Ein-
richtung der normenbildenden Erziehungssysteme. Und philosophische
Fiihrerschaft ist das, was seit Platon der Urgedanke der Philosophie ist:
nimlich die Beherrschung des Gemeinwesens Kraft des richtigen Wis-
sens. Philosophie muss politisch wirklich werden. Das ist der zentrale
platonische Gedanke. Das heifdt: Die Institutionen des Gemeinwesens
miissen durch das richtige Wissen geprigt und geleitet werden.

Somit wird sich Philosophie auch erst in der Praxis verwirklichen.
Darauf werde ich in dieser Arbeit noch mehrfach zuriickkommen. Denn
das Ziel ist immer die Praxis, nie allein die Theorie. Und diese Praxis ist
nicht allein eine Aufgabe einiger Weniger, sondern die Griindung und
der Erhalt der auf dem richtigen Wissen basierenden Institutionen sind
Aufgabe aller Citoyen. Nur durch deren Willen kann so ein System ent-
stehen. Es kann nicht allein von einer Kaste philosophischer Fiihrer eta-
bliert und umgesetzt werden. Die lebendige Macht des Volkes muss stets
hinter diesen Institutionen stehen — um mit Hannah Arendt zu sprechen.
Philosophische Fithrerschaft liegt somit in der Aufgabe und Pflicht jedes

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Citoyens. Sie ist Biirgerpflicht — auch wenn sie angestofien werden muss
von den Lehrern des Biirgerseins. Die Pflicht zur philosophischen Fiih-
rerschaft wird der politische Sokratismus in dieser Arbeit beschreiben und
charakterisieren.

Diese Arbeit stellt zunichst aber vorrangig heraus, warum wir Men-
schen liebende Wesen sind und was daraus folgt. Das ist die genannte
Deontologie des Gefiihls. Sie soll die Grundlage all dessen bilden, was dem
Menschen anerzogen werden muss: nimlich das Wissen von sich als lie-
bendes Wesen — mehr nicht. Erst wenn er dies versteht und in seinem
Willen selbst bejaht und dieses Wissen in der Welt zur Realitit bringt,
dann ist geschafft, was die Erziehung bewirken sollte: die gelebte Freiheit
jedes Einzelnen in seiner Fahigkeit, das zu tun, was sein guter Wille ihm
vorgibt zu tun.

Diese Deontologie des Gefiihls behauptet die Existenz eines ersten Ge-
fiihls, nimlich der Liebe. Sie behauptet, dass jeder Mensch, der geboren
wird, in seiner Entwicklung zunichst dieses Gefiihl erfihrt. Warum dies
so ist, wird auszufiihren sein."

Diese Behauptung der Deontologie des Gefiihls kann vielleicht nicht
empirisch durch entwicklungspsychologische und anthropologische Er-
kenntnisse legitimiert werden. Daher ist sie eine Wissenschaft der Uber-
zeugung und demnach letztlich selbst eine Art von Glaube. Trotzdem will
ich versuchen, diese Deontologie des Gefiihls empirisch zu untermauern.'®

14 | Man kdnnte annehmen, dass das erste Gefiihl des Menschen eigentlich eher
Angst ist, weil er schlielich in etwas geworfen wird, was ihm unbekannt ist und
diesihn &ngstigt. Dem kann ich nicht widersprechen. Préziser misste es demnach
heiflen, dass die Liebe das erste Gefiihl gegeniiber einem Anderem ist, welches
ein Mensch erfahrt. So sind Angst und Liebe die zwei Grundbefindlichkeiten des
Menschen: Angst auf sich selbst bezogen - als Grundbefindlichkeit, die ich je
selbst nur habe, weil ich in das Dasein geworfen wurde, dem das Nichts gegen-
ibersteht, was mich angstigt. Liebe ist sodann stets auf einen anderen bezogen.
Angst ist die Grundbefindlichkeit des Selbst, Liebe die Grundbefindlichkeit des
Zwischen.

15 | Doch diese empirische Untermauerung kann und wird nicht in dieser Arbeit
geschehen. Ich werde aber versuchen, in einer Arbeit iiber die »Philosophie und
Psychologie der Liebe«zu beweisen, dass die Liebe als das erste Gefiihl empirisch
belegt werden kann. In einem Abschnitt iber die Psychologie der Liebe werde ich
zeigen (missen), dass aus entwicklungspsychologischer Perspektive, die Liebe

- am 14.02.2026, 11:54:46.

29


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30

Existenzieller Republikanismus

Die Grundthese dieser Arbeit ist, dass das Gefiihl der Liebe relevant ist
fiir Fragen der politischen Ordnung. Diese These zu veranschaulichen,
ist der Sinn der rationalen Argumentation der Deontologie des Gefiihls.!

als das erste Gefiihl des Menschen zu Recht aufgefasst werden kann. Es geht hier
also um die empirische Untermauerung der Liebe als dem ersten Gefiihl des Men-
schen. Damit soll die in dieser Arbeit ndher ausgefiihrte Methode der Metapsycho-
logie eine empirische Fundierung bekommen.

16 | Mit Deontologie ist ein Sollen verbunden - beziehungsweise soll eine Deon-
tologie ein Sollen begriinden. Bei der Deontologie ist ein Sollen also die Konse-
quenz. Insoweit stellt sich die Frage, inwieweit und inwiefern die Deontologie des
Gefiihls normative Implikationen hat, die als allgemeingiiltig angesehen werden.
Zunachst sehe ich mit der Deontologie nur eine Selbstverpflichtung. Die Pflicht,
die hierdem Sollen entspricht, betrifft zunachst nur das Individuum. Weil das Indi-
viduum aber zugleich das Ideal der besten politischen Ordnung durch sich selbst
reprasentieren soll und damit ein Vorlaufer fiir dieses Ideal sein soll, entsteht so-
mit auch eine Verbindung vom Individuum zum Ganzen. Das Sollen betrifft daher
zundchst das Individuum. Aber indem das Individuum seine Selbstverpflichtung
ernst nimmt, und nach der Aufhebung seines Ideals in einem Bund mit anderen
Individuen strebt, wird das Sollen ja dann stérker und zu einem allgemeinen Phé-
nomen, je grofer dieser Bund wird. Warum aber ein Gefiihl, und hier meine ich
die Grundbefindlichkeit der Liebe, iberhaupt normative Implikationen auch nur
fir das Individuum selbst haben kann, werde ich mit der Metapsychologie zeigen.
Dadurch dass die Deontologie des Gefiihls aber zun&chst nur das Individuum be-
trifft, gibt es auch keinen Widerspruch zwischen einer Deontologie und dem Ge-
fiihl. Denn das Gefiihl wird nicht beansprucht, um im kantischen Sinne eine Pflicht
zu begriinden, die fiir alle verpflichtend ist. Sondern ein Geflihl kann nur das Indi-
viduum selbst bewegen. Aber das Individuum kann wiederum andere Individuen
bewegen. Es kann fiir ein Sollen werben, welches auf der Grundbefindlichkeit der
Liebe beruht. Aber um diese Selbstverpflichtung versténdlich zu machen, braucht
es eine Art Protokoll des eigenen liebenden Verstehens. Dieses Protokoll ist die
Deontologie des Gefiihls. Nur durch dieses Protokoll kann das liebende Verstehen
aber iiberhaupt nachvollziehbar werden. Die Deontologie des Gefiihls ist somit
eine rationale Beschreibung eines emotionalen Verstédndnisprozesses. Die Deon-
tologie soll erméglichen, dass das liebende Verstehen des liebenden Wesens als
rationales Verstandnis anerkannt werden kann und zudem von anderen Menschen
aus rationalem Grund iibernommen werden kann.

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Somit kann diese Arbeit, wie das ganze Projekt, welches ich verfolge,
letztlich als der Versuch des Verstindnisses der Liebe interpretiert wer-
den. Darin sehe ich erneut die grofle Linie zu Hannah Arendt, die gerade
dieses Verstindnis versuchte. Arendt hat die Liebe allerdings als weltlos
angesehen und dem will und muss ich widersprechen; denn die Liebe ist
nicht weltlos. Sie ist in der Welt, weil Menschen in der Welt leben, die sie
vergeben. Liebe ist ein Teil des In-der-Welt-Seins, ein Teil des Miteinan-
der-Seins. Liebe ist durch Weltlichkeit vorstrukturiert. Trotz Unterschie-
den im Verstindnis von der Liebe basieren meine Uberlegungen jedoch
auf dem Fundament der Uberlegungen von Hannah Arendt.

Ich will die Liebe verstehen, ohne behaupten zu wollen, sie verstanden
zu haben. Mein Verstindnis ist mein Entwurf. Mein Entwurf muss ver-
standen werden. Mein Verstindnis kann nur durch Sie, den Leser und
Beobachter, Verstindnis und Legitimation erfahren. Das richtige Wissen,
welches ich in dieser Arbeit mit dem Prinzip der Liebe akzentuiere, ist
daran gebunden, dass es intersubjektive Anerkennung erfihrt. Mein Ver-
stindnis wird erst durch Sie, den Leser, zu etwas Verstandenem. Nur Thr
Zugestindnis zu meinem Verstindnis der Liebe kann mein Verstindnis
erhirten. Daher sind Sie, lieber Leser, aufgefordert zu priifen, ob Sie ein
Zugestiandnis erteilen kénnen. Nur wenn ich Thr Zugestindnis gewinnen
kann, darf ich darauf hoffen, verstanden zu haben. Das ist der Anstand,
den es als Philosoph zu haben gilt. Anstindig ist es somit, die intersub-
jektive Anerkennung ernst zu nehmen. Ein Narzisst wird nie Verstindnis
haben. Nur jemand, der — egal wie egozentrisch er wirken mag — in der
Lage ist, zuzuhoren und sich selbst zu hinterfragen und sich stets zu be-
miihen, fiir seine Argumentation eine intersubjektiv anerkennbare Plau-
sibilitit zu gewinnen, kann und wird jemand sein, dem man bereit ist
zuzugestehen, eine allgemein anerkennungsfihige Position zu vertreten.

Auf diese allgemeingiiltige Anerkennungsfihigkeit richte ich mich
stets aus. Ich will so meinen, als ob es wahr sein kann — und dies aus
guten Griinden. Daraufhin habe ich auch die Deontologie des Gefiihls auf-
geschrieben.

Ziel meiner Arbeit soll es sein, eine Bindung durch die Liebe zu le-
gitimieren. Und Selbstbindung ist der Sinn von Religion, wenn man den
lateinischen Ursprung von Religion (lat. religare) zu Grunde setzt.”” Durch

17 | Selbstverstandlich gibt es das lateinische Wort »religio«, was mit Religion,
Bedenken oder Glaube iibersetzt werden kann. Aber Religion impliziert auch im-

- am 14.02.2026, 11:54:46. N

31


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Existenzieller Republikanismus

Religion bindet man sich. Mit Religion ist damit keineswegs eine trans-
zendente Kategorie verbunden. Mit Gott hat Religion erst einmal nichts
zu tun. Religion bedeutet nichts mehr als die Moglichkeit, sich aus freiem
Willen heraus an etwas zu binden; zu glauben, dass es wahr ist. Und in
diesem Sinne befiirworte ich die Etablierung einer auf dem Prinzip der
Liebe basierenden Zivilreligion. Diese Zivilreligion ist dann nichts weiter
als die Hintergrundgerechtigkeit — um ein Wort von John Rawls (2003) zu
benutzen —, auf die die Institutionen des Staates ausgerichtet werden und
welche durch die lebendige Macht des Volkes geschaffen und erhalten
wird. Diese Hintergrundgerechtigkeit ist politisch. Sie ist zu diskutieren.
Uber sie muss gesprochen werden und zwar nicht nur von einigen Philo-
sophen, sondern in der breiten Offentlichkeit — obwohl die Zivilreligion
zugleich auf Grund einer individuellen Selbstgewissheit bejaht wird.
Philosophie findet auf der Agora statt, beziehungsweise hat dort statt-
zufinden und nicht in der Akademie. Diese sokratische Grundiiberzeu-
gung leitet mich. Philosophie heifdt miteinander ins Gesprich zu kommen
und sich tiber unsere Welt auszutauschen. Philosophie heifit miteinander
zu reden. Philosophie heiflt nicht alleine die Weisheit zu lieben, sondern
gemeinsam. Philosophie heifdt, dass man zusammen klug wird und nicht
nur alleine. Der Einzelne kann nur der sein, der klug wird und klug ist,
aber der Einzelne kann es nie alleine, das heifét, er braucht dazu die Mei-
nung der Anderen. Eine Schwarmintelligenz gibt es aber nicht. Klug kann
immer nur ein Einzelner sein beziehungsweise klug kann immer nur ein
konkreter Biirger sein. Nur durch das, was Immanuel Kant als erweiterte
Denkungsart bezeichnet hat, kann der Biirger seine Position erweitern.
Nur durch die Vergegenwirtigung von mehreren méglichen Standpunk-
ten und durch deren Einbeziehung und mit deren Auseinandersetzung,
kann der Einzelne kluge Urteile fillen. Philosophie betreibt man zwar zu-
meist alleine, aber ohne Besuch ist man dabei nicht, man vergegenwirtigt
sich den Anderen. Philosophie kann man nur betreiben, wenn man an-
erkennt, dass man nicht der Einzige ist, der philosophische Fragen stellt.

mer eine Handlung. Und daher muss auch nach einem Verb als Wortursprung ge-
sucht werden. Hier kann sicher das lateinische Wort »relegere« angefiihrt werden,
was so viel heifit wie »bedenken« oder »iiberdenken«. Aber das Verb »religare«
driickt eben einen wesentlichen Aspekt von Religion als Handlung aus; ndmlich
die gewissenhafte Bindung an eine Uberzeugung.

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Die hochste und wichtigste philosophische Frage ist die Frage nach
der Gerechtigkeit. Diese Frage kann man letztlich auch nicht nur bei sich
beantworten, sondern man muss dazu in den Dialog treten. Philosophie
betreibt man vor allem zusammen, das heifst, indem man miteinander re-
det. Egal ob geistiger Besuch oder reales Gesprich: Philosophie zu betreiben,
bedeutet im Gesprich zu sein.

Viele Diskussionen in der akademischen Philosophie sind heute oft
auch interessensgeleitet; sie sind so durch einen Kampf um Hegemonie
gekennzeichnet. Es gibt Philosophieschulen, die sich gegeniiber stehen.
Einig ist man sich heute meist nur in sehr kleinem Kreis und grenzt sich
von anderen kleinen Kreisen ab. Vor allem findet Philosophie zunehmend
in Expertenzirkeln statt — eine Folge der Ausdifferenzierung der Wissen-
schaft, aber auch ein Zeichen fiir den Verlust der 6ffentlichen Gesprichs-
kultur als intellektuelle und reflektierte Dialogkultur.

Ich will, dass die Philosophie wieder &ffentlich wird. Der Platz der
Philosophie ist die Agora. Thr Ort ist die Offentlichkeit, sie ist Angele-
genheit der Offentlichkeit. Aber auch nicht jede Fachdisziplin der Philo-
sophie eignet sich fiir die Offentlichkeit. Mit Erkenntnistheorie und der
Philosophie des Geistes kann der Laie nichts anfangen. Offentliche Philo-
sophie macht nur iiber Themen Sinn, bei denen jeder mitreden kann, die
jeder beurteilen kann. Das ist zentralerweise die politische Philosophie.
Daher war in der sokratisch-platonischen Philosophie auch noch die Iden-
titdt von Philosophie und politischer Philosophie gegeben. Philosophie in
diesem Sinne geht um Fragen des Zusammenlebens. Sie betrifft in zent-
raler Hinsicht die Ordnung des Zusammenlebens. Philosophie in diesem
Sinne geht es zentral um politische Fragen. Es geht um die Frage nach
dem besten Gemeinwesen.

In der Philosophie geht es um Wahrheit. Auch wenn ich denke, dass
es die absolute Wahrheit nicht gibt, kann man sich doch iiber einige Struk-
turgesetze der Gerechtigkeit einig sein. Man kann Wahrheit mit anderen
haben, eben eine Wahrheit, die als Ubereinkunft, als Einigkeit, zu denken
ist.

Philosophie kann man nicht professionell betreiben. Philosophie ist
in zentraler Weise eine Orientierung, nimlich die Ausrichtung auf die
gemeinsame Wahrheit und das heifdt eine Ausrichtung auf den Konsens.
Und ein umfassender Konsens, der ist nur in der Offentlichkeit méglich.
Philosophie muss exoterisch sein. Man muss sich an alle wenden. Philo-
sophie ist Ansprache an alle. Philosophie ist dieser 6ffentliche Diskurs.

- am 14.02.2026, 11:54:46.

33


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Existenzieller Republikanismus

Philosophie ist dieses 6ffentliche Austauschen iiber die Frage, wie wir zu-
sammenleben wollen.

Daher denke ich, dass die groften Philosophen des letzten Jahrhun-
derts auch nicht Ludwig Wittgenstein, Richard Rorty oder Karl Jaspers
hiefRen, sondern, dass Martin Luther King der grofite Philosoph des 20.
Jahrhunderts war. Ich denke, Biirgerrechtler sind heute die eigentlichen
Philosophen beziehungsweise zumindest alle die, die um einen Dialog
mit ihren Mitbiirgern iiber die Frage, wie wir zusammen leben wollen, be-
miiht sind und dies friedfertig tun. Philosophie macht man 6ffentlich zu-
sammen; aber auch nie gegen den Staat, so wie es viele 1968er aber taten.
Ich denke, der March of Washington war die grofite philosophische Bewe-
gung, die es je gab. Bei dieser Zusammenkuntft fiir die soziale Gerechtig-
keit und fiir den Humanismus, da war Philosophie fiir alle sichtbar an-
wesend. Diese Zusammenkunft war Philosophie, diese Zusammenkunft
stellte die zentrale politische Frage: Wie wollen wir zusammenleben? Diese
Frage offentlich zu diskutieren ist Philosophie. Eigentlich ist die Diskus-
sion in der Tagespolitik Philosophie, wire sie nicht durch das durchzogen,
was man strategische Kommunikation'® nennen kann — und die sich auch

18 | Vor allem Jiirgen Habermas (unter anderem 2014) hat diese strategische
Kommunikation oft kritisiert und ihr eine eigentliche, bessere, freiere Kommuni-
kationsidee entgegengestellt. In diesem Sinne kann man - in begrifflicher, doch
nicht inhaltlicher Anlehnung an Heidegger - sagen, dass es eine eigentliche und
uneigentliche Kommunikationsform gibt. Nur ist diese Eigentlichkeit des »richti-
gen Kommunizierens« genau dem gleichen Problem der Eigentlichkeitsidee unter-
worfen, wie bei Heidegger: Wann weifl man, ob man eigentlich lebt? Und wann
weiff man demnach, wann man eigentlich kommuniziert? Die »strategische Kom-
munikation« sollte insgesamt nicht vollends abgewertet werden. Auch der die
Politik beratende Philosoph berat den Politiker in einer gewissen strategischen
Absicht. Er teilt sein Wissen mit dem Zweck seiner Umsetzung mit. Er hat ein Ziel
vor Augen, zu dessen Umsetzung er den Politiker bringen will. Auch macht der Phi-
losoph sich als Politikberater dariiber Gedanken, wie seine Ziele kommunizierbar
sind. Der Philosoph, der glaubt, nie strategisch zu denken, der beliigt sich selbst.
Worauf es vielmehr ankommt, ist, einen exoterischen Moment zu schaffen, indem
man von dieser Strategie abkehrt und sich ganzin den Dialog einldsst - und damit
in die Philosophie. Wenn man es schafft, eine politische Diskussion oder Rede zur
Philosophie selbst zu machen, dann zeigt dieses Ereignis die Macht der Philoso-
phie selbst - ndmlich ihre Freiheit. Uberdies verstehe ich mich auch als Platoniker,

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

nicht immer so einfach vermeiden lisst. Die ehrliche und wahrhaftige
Diskussion dariiber, wie wir zusammenleben wollen, die konsensorientier-
te Kommunikation, die ist Philosophie. Und gerade weil diese Momente
der wahrhaften Diskussion selten sind, ist die Politik zumeist nicht Philo-
sophie. Immer nur dann, wenn sich ein politischer Dialog ereignet oder
eine politische Rede eigenmichtig wird, in dem die Diskutanten oder der
Redner vergessen, dass sie eine Strategie haben oder hatten, nur dann er-
eignet sich Philosophie.”

Philosophie ist Dialog iiber Fragen des Zusammenlebens. Philosophie
betrifft demnach in zentraler Hinsicht nicht das Verhiltnis von allem
Seienden zum Sinn dieses Seienden. Philosophie ist meiner Ansicht nach
als Metaphysik vollig falsch verstanden. Philosophie ist weder Ontologie,
noch Erkenntnistheorie. Philosophie ist eine Sache zwischen Menschen.
Philosophie hat mit dem Verhiltnis der Menschen untereinander zu tun
und sofern sie in einer Polis zusammenleben, hat Philosophie mit dem
Verhiltnis der Biirger untereinander zu tun.

Aber Philosophie hat mit gemeinsamer Wahrheit zu tun. Der heutige
radikale Pluralismus verdeckt aber den eigentlichen Sinn von Philoso-
phie, ndmlich den konsensorientierten Dialog iiber Fragen des Zusam-
menlebens, vollstindig. Der heutige radikale Pluralismus beziehungswei-
se Relativismus widerspricht vollig der sokratisch-platonischen Idee von
der Moglichkeit der Einigkeit in Hinsicht auf die wichtigsten Struktur-
gesetze des gemeinsamen Lebens. Diese Idee der postmodernen liberalen
Demokratie, dass subjektive Interessen vollig normal, gar natiirlich seien,
und dass jeder ein Recht auf die Vertretung dieser subjektiven Interes-
sen habe, halte ich fiir die grofite Verdeckung des Sinns von Philosophie.
Die Idee der radikal-pluralistischen Reprisentativdemokratie: Jeder was er
will und jedem Wollen seine Vertretung, halte ich fiir die demokratieschid-
lichste »demokratietheoretische« Idee, die es je gab. Dieser radikale Plu-
ralismus und Relativismus schadet dem gemeinsamen Leben, weil das

und der Platoniker sollte eigentlich immer nicht nur Philosoph, sondern auch Poli-
tikberater oder sogar Politiker selbst sein.

19 | Deshalb muss man dem Sokratiker auch immer eine gewisse Strategie unter-
stellen. Er hat ja schon immer ein Ziel, zu dem er seine Gesprachspartner brin-
gen will. Das Besondere der Strategie des Sokratikers ist aber gerade die Auflo-
sung aller Strategie. Sein Ziel ist selbst strategiebefreit, aber sein Weg durchaus
strategievoll.

- am 14.02.2026, 11:54:46.

35


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Existenzieller Republikanismus

gemeinsame Leben fiir alle am besten wahrgenommen wird, wenn man
sich von der Idee der Philosophie, das heifdt von der Orientierung am Kon-
sens, leiten ldsst. Und Konsens ist moglich. Man kann beweisen, worin
die grundlegenden Strukturgesetze der Gerechtigkeit bestehen miissen.
Dies ist Aufgabe der Metapsychologie. Was sie plausibilisiert, das kann aus
und mit guten Griinden anerkannt werden.

Der Sokratismus war schon immer eine Konsenspraxis, die nicht in ers-
ter Linie zum Ziel hatte, dass man doch bitte aufeinander eingehen und
nach dem Konsens suchen solle, wenn man politische Fragen diskutiert,
sondern er war immer schon eine Konsenspraxis, die den Gesprichspart-
ner vor die Wahrheit warf, die immer schon wusste, was als allgemein
anerkennungsfihig zu gelten hat. Das heift, der Sokratismus war und
ist in einer Hinsicht kompromisslos und zwar, was die Strukturgesetze
der Gerechtigkeit angeht. Der Sokratiker hilt sie fiir wahr. Davon weicht
er nicht mehr ab. Da toleriert er keinen anderen Konsens, als den, den
er vorgibt. Das war schon immer die grofite Leistung, aber auch schon
immer die grofite Schwiche des Sokratikers. Denn er wirkte immer sehr
paternalistisch. Er wirkte und wirkt als jemand, der den Anderen seine
Wahrheit aufdriicken will. Sokrates wiirde heute als eine sehr stérende
Person wahrgenommen werden, die sich anmafen wiirde zu wissen was
wahr sei. Aber das ist es gerade: Es gibt Wahres. Einige Strukturgesetze
der Gerechtigkeit konnen als wahr argumentativ bewiesen werden. Was die
soziale Grundstrukiur des Gemeinwesens — um einen Terminus von John
Rawls zu verwenden — angeht, kann man eine Einigung erzielen, die als
wahr gelten kann.

Es kann und muss eine Hintergrundgerechtigkeit geben, wenn die
Philosophie das Gemeinwesen ordnen soll und das soll sie, weil das der
Sinn von Philosophie ist. Der Sinn der Philosophie ist es, das Gemeinwe-
sen zu ordnen, das heiflt ihm sein Wesen (Substanz; in Form der Grund-
struktur; das Unsichtbare in Form von Ubereinkunft und das Sichtbare in
Form der politisch-rechtlichen Festlegung der Verfassung auf die Grund-
struktur) vorzugeben und seine Verfahren der Diskussion zu bestimmen
sowie real zu erhalten (Form; das Sichtbare; die Art und Weise des mit-
einander Umgehens und die reale reflexive Anndherung an die Substanz).
Philosophie formt das gute Gemeinwesen. Philosophie als politische Phi-
losophie ist also einerseits die grofite Aufgabe fiir jeden Einzelnen, um
die Offentlichkeit als Philosophie zu konstituieren, und andererseits hat
die Philosophie die Aufgabe die Offentlichkeit an eine als wahr zu bewei-

- am 14.02.2026, 11:54:46. N


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

sende Grundstruktur zu binden, das heifdt aufzuzeigen, warum eine be-
stimmte Grundstruktur nicht nur als wahr gelten kann, sondern, warum
ihre Realitit auch erfordert ist. Sie ist erfordert, aufgrund der Wahrheit,
und fiir diese Ausrichtung auf die Wahrheit muss die Philosophie sorgen.

Wir kénnen unterschiedliche Theorien schreiben, dariiber, was Ge-
rechtigkeit sei, wie sich politische Legitimitit verstehen lasse, wir kénnen
Demokratie unterschiedlich auffassen und begriinden; iiber Theorie lisst
sich streiten.

In einer Hinsicht bleibt die elfte Feuerbachthese von Karl Marx richtig.
Es kommt nicht darauf an, die Welt zu interpretieren, sondern darauf sie
zu verindern. Theorie muss aufrufen zur Praxis der Gerechtigkeit. Aber
in einer Hinsicht muss man diese These auch hinterfragen: Praxis ohne
eine Handlungsanleitung bleibt ndmlich sinnlos. Und eigentlich sah Marx
das genauso. Er wollte ja dem Proletariat eine Theorie als Grundlage an
die Hand geben — und verwirklichte diese Handreichung zusammen mit
Friedrich Engels mit dem »Kommunistischen Manifest«. Ohne Theorie
sah Marx das Proletariat nicht gewappnet und fokussiert genug fiir den
Kampf. Insofern hatte Marx bereits selbst seine 11. Feuerbachthese hin-
terfragt. Ohne Interpretation — also Theorie — fehlt der Kompass fiir die
Praxis. Die Interpretation geht der Verinderung immer voraus. Nichts-
destotrotz liegt ein kluger Gedanke der 11. Feuerbachthese zu Grunde: Es
gilt etwas zu bewirken, und nicht beim Debattieren zu versauern. Nicht
der Debattierclub verindert die Welt, sondern das Gesetz.

Allerdings muss die Theorie der Gerechtigkeit der Praxis der Gerechtig-
keit eben vorausgehen. Denn was soll Gerechtigkeit sein? Was ist eigent-
lich Gerechtigkeit? Man kann nicht fiir die Verwirklichung von »Gerech-
tigkeit« arbeiten, wenn man nicht zuvor geklart hat, worin sie besteht. Die
Priifung muss der Umsetzung immer vorausgehen. Erst muss man also
Theorie betreiben, bevor man Praxis betreiben kann.?

20 | Der deliberative Theoretiker - ebenso der Hegelianer - wiirde dies negieren,
weil er glaubt, dass Theorie und Praxis sich in einem Wechselspiel aneinander
fortentwickeln miissen, das heifit, dass die Theorie durch die Praxis korrigiert und
die Praxis durch die Theorie verbessert werden kann und somit Theorie und Praxis
sténdig voneinander lernen (missen) und standig im flieBenden Austausch mit-
einander stehen (miissen). Der Sokratiker jedoch, als der ich mich verstehe, der
gehtin den Dialog mit einem Wissen, welches er zum Versténdnis bringen will. Das
Problem dieses Sokratikers ist nun, dass er gezwungen ist, Uber allen anderen

- am 14.02.2026, 11:54:46. N

37


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Existenzieller Republikanismus

Marx hatte mit seiner Theorie eine Handlungsanleitung gegeben. Sei-
ne Theorie wollte Schluss machen mit dem philosophischen Geschwafel
und endlich Theorie fiir die Praxis sein. Ohne Theorie geht es also auch
nicht. Die Praxis ist ohne die Theorie leer, selbst wenn die Theorie von
sich behauptet, die letzte Theorie zu sein, die man noch brauche. Marx
hatte das Denken tiber alles Spekulative beenden wollen und die Prob-
leme der Philosophie in diese Welt gelegt, in reale Probleme, in 6kono-
mische Probleme. Indem er Hegel vom Kopf auf die Fiifle stellen wollte,
hat er darauf hingewiesen, dass man nun aufhéren solle mit dem Ge-
streite dariiber, was man ohnehin nicht entscheiden kénne und das end-
lich entscheiden solle, was man entscheiden kénne und das sei, wie wir

zu stehen, eben tatséchlich alles besser zu wissen. Er kann eigentlich nicht der
deliberative Geist sein, der noch {iberzeugt werden kann, weil er derjenige ist, der
die Anderen iiberzeugt. Das Problem der Uberheblichkeit und der Besserwisse-
rei stellt sich dem Sokratiker daher. Aber ich glaube, was den Sokratiker vor dem
deliberativen Theoretiker auszeichnet, ist, dass er deliberiert, in Hinsicht auf die
Verwirklichung des Konsenses, und diese Verwirklichung des Konsenses ist ein-
facher, wenn man sich dessen bewusst ist, was den Konsens darstellen soll, was
also die Wahrheit ist, auf die man sich aus guten Griinden einigen kann. Der Sok-
ratiker deliberiert auch, nur mit dem Unterschied, dass er schon weif3, was das Er-
gebnis sein soll. Erist nicht mehr unvoreingenommen, er war es schon, ndmlich als
er nach der Wahrheit suchte. Und ja, bis zu der Erkenntnis dessen, was er als die
Idee der Gerechtigkeit ausmachte, war er ein deliberativer Typ. Er hat es erortert
im Dialog. Der Sokratiker war ein deliberativer Theoretiker und Praktiker. Aber als
er die Idee der Gerechtigkeit gefunden hat, stieg er dariiber hinaus. Er kann nun
nicht mehr ein deliberativer Praktiker sein, sondern nur noch ein deliberierender
Wissender. Er teilt nun nur noch mit, in Absicht zu iberzeugen. Er kann nicht mehr
iber die ldee der Gerechtigkeit belehrt werden, aufier die Idee der Gerechtig-
keit ist noch widerspriichlich. Das heifit, der Sokratiker scheitert solange an sich
selbst, solange die Idee der Gerechtigkeit, die er kundgibt, noch ausdifferenziert,
noch genauer gefasst, noch widerspruchsfreier gemacht werden muss. Erst wenn
es ihm gelungen ist, die perfekte Theorie zu présentieren, das heifit eine Idee der
Gerechtigkeit, fiir die die Macht der intersubjektiven Gerechtfertigkeit spricht,
dann darf er sich Sokratiker nennen. Bis dahin ist er zwar seinem Anspruch nach
Sokratiker, muss sich aber noch auf die guten Gegenargumente einlassen. Sprich,
solange die Idee der Gerechtigkeit, die ich in dieser Schrift ausmache, noch Fra-
gen offenlasst, habe ich ein deliberierender Praktiker zu sein.

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

zusammen leben. In gewisser aristotelischer Absicht ging es Marx um
den Vorrang der Praxis vor der Theorie, dem Handeln vor dem Denken.
So konnte noch Hannah Arendt sagen, dass die Philosophie mit Marx
an ihr Ende gekommen sei, nimlich deshalb, weil mit Marx die Philo-
sophie als Geschift des Denkens zum Ende gekommen sei. Marx wollte
die Philosophie zu einem Geschift des Handelns machen, zu etwas, das
einem Griinde gibt, zu tun, was zu tun nétig sei. Seine Philosophie wollte
eine begriindete Motivationshilfe sein und zwar fiir all die unterdriickten,
geschundenen, leidenden Massen des 19. Jahrhunderts. Er wollte sie zum
Aufstand aufrufen, er wollte, dass sie sich erheben und endlich die Welt
zu etwas machen, was das praktisch einzuldsen gedachte, wovon die Phi-
losophen vor ihm immer nur redeten. Man sollte endlich aufhéren nur zu
reden, man sollte endlich aufhéren sich die Welt im Salon nur schén oder
hisslich zu reden. Wen interessiere es schon, was ein Gelehrter zu sagen
habe, bei all dieser realen Ungerechtigkeit in dieser Welt.

Und in der Tat: Die Massen verstanden Marx’ Aufruf. In der Tat: Sie
erhoben sich. In GrofSbritannien, im deutschen Kaiserreich, in Russland.
Sie schickten sich an — mit der marxistischen Theorie im Kopf —, die Welt
von der realen Ungerechtigkeit zu befreien und erzeugten zunichst nur
neue Ungerechtigkeiten. Die Befreier in einigen Lindern, wie in Russ-
land, wurden zu neuen Tyrannen. Die richtige Intuition endete in Ge-
walt, Chaos und Unterdriickung. Man versuchte alte Unterdriickung mit
neuer Unterdriickung zu 16sen. Ein Weg, der mit dem Zusammenbruch
der Sowijetunion scheiterte. Und seither sprach man von der Dominanz
der Freiheit, die aber ihre Zeit brauche. Man sollte sich dem {iberlassen,
wie der Markt alles regele, man sollte aufhéren, Gerechtigkeit herstellen
zu wollen, man sollte sich schlicht der Geschichte {iberlassen und darauf
warten, wie der Markt in ihr, alle eines Tages zum Gliick fithre und jedem
seine Chance gebe. Man sollte sich passiv dem hingeben und einfach nur
Geduld haben, weil der Markt dem eigenen Wissen ohnehin tiberlegen
sei. Irgendwann werde es schon so weit sein, dass auch der marxistische
Traum von einer gerechten Welt Realitit werden wiirde. Eines Tages da
werde es so weit sein, aber dazu miisse man Geduld haben und den Markt
alles regeln lassen. Durch eine 30-jihrige Entwicklung ist dies eines Tages
zu einem leeren Versprechen geworden. Der Scheck, den man allen aus-
stellte, ist bei zunehmend mehr Leuten ungedeckt. Die Freiheit des Mark-
tes machte einige freier (gab ihnen mehr Moglichkeiten und mehr Wohl-
stand), machte viele aber auch unfreier. Die Freiheit des Marktes befreite

- am 14.02.2026, 11:54:46.

39


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Existenzieller Republikanismus

diese Welt nicht von all den Ungerechtigkeiten. Und das Argument von
den Verteidigern des Marktes ist stets: Habt Geduld, der Markt hat vielen
schon Freiheit und Wohlstand geschenkt, er wird auch noch mehr Freiheit und
Wohlstand schenken. Am Ende wird der Markt fiir alle Gerechtigkeit schaffen.
Doch nach dieser 30-jihrigen Entwicklung muss man doch fragen: Wann
soll das Ende sein? Denn in Sicht ist es nicht. Eher ist es wieder aus der
Sicht geriickt. Die Globalisierung hat zu einer enormen intra- und inter-
staatlichen Ungleichheit gefiihrt.

Anfang des Jahres 2015 sagte die Hilfsorganisation Oxfam voraus,
dass im Jahr 2016 das reichste Prozent der Weltbevolkerung mehr als 50
Prozent des weltweiten Wohlstands besitzen wird (vgl. dazu Oxfam 2o015).

Nach einer neuen Studie von Oxfam Anfang 2016 (vgl. dazu Oxfam
20106) ist dies schon ein Jahr frither der Fall. Laut der neuen Studie be-
sitzen nun auch die 62 reichsten Menschen der Welt genauso viel wie die
irmere Hilfte der Weltbevolkerung (3,6 Milliarden Menschen). Die Ge-
schwindigkeit der zunehmend ungleichen Verteilung ist somit rasant.”

Neben dieser zunehmend ungleichen Verteilung des Vermégens be-
obachtet man auch eine starke Privilegierung aufgrund der Herkunft.
Wie eine Studie des Deutschen Instituts fiir Wirtschaftsforschung (DIW
2013) zeigt, werden 40 Prozent der Ungleichheit im individuellen Arbeits-
einkommen in Deutschland durch den Familienhintergrund erklirt. Beim
Bildungserfolg liegt der Erklidrungsbeitrag der Herkunft immer noch bei
iiber 50 Prozent. Und in Deutschland gibt es im Vergleich zu anderen
Lindern noch einen stirkeren Sozialstaat. Je geringer der Sozial- und
Bildungsetat aber noch ist, desto hoher fillt letztlich dann noch die Pri-
vilegierung aus. Eine zunehmende Privilegierung bei Einkommen, Ver-
méogen und Chancen ist empirisch kaum zu widerlegen.

21 | In ihrer Neuauflage der Studie im Januar 2017 bestatigt Oxfam den Wert,
dass das reichste Prozent der Weltbevdlkerung mehr als die Halfte des globalen
Vermégens besitzt und damit auch mehr als die restlichen 99 Prozent der Welt-
bevélkerung zusammengenommen. Aufgrund einer neuen Datengrundlage stellt
Oxfam flir 2016 nun auch heraus, dass die acht reichsten Menschen zusammen so
viel besitzen wie die &rmere Hélfte der Weltbevdlkerung. Da die Datengrundlage
sich aber geandert hat, ist die Studie nicht eins zu eins mit der Vorjahresstudie
vergleichbar (vgl. Oxfam 2017).

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

Diese grofRe soziale Spaltung betrifft vor allem die Entwicklungs- und
Schwellenlinder, aber auch die meisten alten Industrienationen, sowie
die Verhiltnisse zwischen den einzelnen Lindern.*

Aber Empirie ist noch nicht Theorie. Die Theorie ist nicht gebunden
an empirische Fakten. Normativitit ist nicht abhdngig von Statistik.

Was haben all diese Entwicklungen also mit Theorie zu tun?

Man kann iiber die Gerechtigkeit in dieser Welt normativ streiten,
man kann empirische Daten anfiihren, von denen man behauptet, dass
sie die eigene Position stiitzen und doch muss man eines konstatieren:
Auf die Gerechtigkeit warten wir noch lange, wenn wir uns weiter passiv

22 | Einerseits kann man annehmen, dass die soziale Spaltung - wenn man nicht
gegensteuert - weiterwdchst, andererseits kann man annehmen, dass durch die
Digitalisierung es auch eine zunehmende Entlastung des Menschen von kdrper-
licher harter Arbeit geben wird, wodurch irgendwann eine arbeitsunabhéngige
Grundversorgung (bedingungsloses Grundeinkommen) notwendig wird, weil es
gar nicht mehr so viele Jobs gibt, die in der Gesellschaft von Menschen ausgeiibt
werden miissten. So wéren zwar die grofiten Probleme der Armut durch die von
auBen angestofiene Weiterentwicklung der Technik quasi automatisch beseitigt,
allerdings ist weder der Weg dahin als armutsfrei zu kennzeichnen, noch wiirde in
dieser Situation, in der die technische Entwicklung als Sachzwang eine politische
Streitfrage gel6st hat, die soziale Spaltung notwendigerweise aufgehoben sein.
Sich auf einen geschichtlichen Automatismus zu verlassen, bedeutet stets die
Gestaltung der Welt als politisches Gefiige aus der Hand zu lassen. Ja, es kann
so kommen - und vieles spricht dafiir, dass es kommen wird -, dass zumindest
die grobsten Probleme der Armut quasi automatisch durch die Weiterentwicklung
der Technik aufgelost werden kdnnten. Und dazu bediirfte es daher wirklich nur
Geduld. Wenn man sich auf diese Argumentation allerdings zuriicklehnen wiirde,
bedeutet das auch, dass man die heutigen Armutsprobleme fiir nebenséchlich
erkldrt und sich damit entschuldigt, dass man eben solange warten misse, wie
die technische Entwicklung einen Sachzwang zur Neuordnung der Armutsfrage for-
ciert. Zudem ist die soziale Spaltung zu jedem Zeitpunkt potenziell ein Problem.
Der gesellschaftliche Zusammenhalt und die damit verbundene soziale Balance
miissen stets in den Augen der Gegenwart betrachtet werden. Das gebietet fiir
heute eine neue Aktivitatin der Neustrukturierung der Ordnung des globalisierten
Kapitalismus, sowie in der Zukunft - wo die Armut besiegt sein kdnnte - bedeutet
es die Aufmerksamkeit die dort je gegebene Lage der Verteilungsgerechtigkeit an
Chancen und Gitern neu zu bewerten.

- am 14.02.2026, 11:54:46.

41


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Existenzieller Republikanismus

verhalten.” Gerechtigkeit gibt es nicht im Plural. Es gibt nur eine Idee
von Gerechtigkeit und folgt man dieser, kann man jene empirischen Ent-
wicklungen nicht gutheiflen.

Es bestehen Griinde fiir Aktivitit, fiir biirgerliches Aufbegehren. Wir
sollten wieder anfangen im groflen Stil zu protestieren, so wie in den
1960er Jahren. Diesmal miissen wir fiir die Gerechtigkeit protestieren.
Dieser Protest, der zu einer besseren Welt fithren soll, soll aber nicht ein-
fach gegen etwas sein. Er soll insbesondere nicht gegen die Regierung
sein, so wie Protest sich meist geriert. Der Protest der 1968er war hin-
gegen vor allem ein Protest gegen die Regierung und gegen den Staat. Die
1968er wollten eine auflerparlamentarische Opposition sein.

Der Protest, den ich meine, soll nicht gegen die Regierung oder den
Staat sein, sondern fiir eine Welt, die man auch lieben kann. Parlamenta-
rier der Regierungsfraktionen sind zu diesem Protest genauso aufgerufen
wie die Parlamentarier der Oppositionsfraktionen sowie alle Biirger. Der
Protest, den ich meine, richtet sich gegen die Sachzwanglogik in der Poli-
tik, er richtet sich gegen die Wirtschaftsliberalisierung des Parlamentes
von auflen, nimlich durch die Finanzmairkte. Er richtet sich gegen die
Pleonexie und gegen die Gestaltungslosigkeit und Visionslosigkeit von
Politik. Dieser Protest soll ein Protest vom Volkssouverin fiir den Volks-
souverdn sein. Er soll deutlich machen, dass die Biirger, das Recht und die
Moglichkeit haben, das Gemeinwesen so zu gestalten, dass wir es auch lie-
ben konnen. So wie wir als Biirger dieser Welt das Recht, die Moglichkeit
und die Pflicht haben, die Welt so einzurichten, dass wir sie auch lieben
kénnen. Es geht bei diesem Protest nicht um eine Entscheidung zwischen
Protest und Gestaltung, sondern dieser Protest will und soll die eigent-
liche Gestaltung des Gemeinwesens zuriickgewinnen, namlich durch die
Biirger selbst. Die Finanzmirkte und die Profiteure des Neoliberalismus
sollen nicht mehr bestimmen kénnen, welchen Gang die Demokratien
dieser Welt einzuschlagen haben. Der Einfluss der Profiteure des Neolibe-
ralismus ist nur deswegen so stark, weil sich die Biirger uneins geworden

23 | Von dem, was ich hier an Ungerechtigkeit voraussetze, muss ich aber bewei-
sen, dass es auch ungerechtist. Ich begehe quasi hiernach Sokrates einen Fehler,
indem ich schon von Ungerechtigkeiten rede, ohne schon gezeigt zu haben, was
Gerechtigkeit beziehungsweise Ungerechtigkeit eigentlich ist. Fiir den Sokratiker
ware diese Methodik falsch, weil ich, bevor ich etwas gezeigt habe, schon von der
Richtigkeit des noch zu Zeigenden ausgehe.

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

sind, welche Welt sie eigentlich wollen. Die Finanzelite nutzt nur dieses
Machtvakuum und fiillt es mit ihrer Macht — die aber letztlich keine ist.?*

Insofern kann man von einem asymmetrischen Einfluss der Finanz-
elite auf die Politik sprechen, der wiederum ein Defizit der momentanen
liberalen Demokratie anzeigt. Dieses Defizit des privilegierten politischen
Einflusses der Finanzelite ist so ein weiteres wesentliches Kennzeichen
des Neoliberalismus und ist mit dem Begriff der Postdemokratisierung
umschrieben® — als partielle Ausnahme kann die Schweiz gelten, sofern
diese als liberale Demokratie gefasst wird. Es mangelt an einer vergleich-
baren Kraft der Mitbestimmung. Die Biirger haben nicht mehr alle den
gleichen Einfluss. Und die Wahl bestimmter Parteien in die Regierungs-
verantwortung muss noch nicht bedeuten, dass diese Parteien ihre Wahl-
versprechen iiberhaupt realisieren kénnen.

Aber stimmt dieses Bild von der mangelnden Macht der demokrati-
schen Krifte?

24 | Mein Pladoyerfiireinen Protest fiir progressiven Wandel unterstellt allerdings
nicht, dass esin den letzten Jahrzehnten nur bergab ging. In Deutschland zum Bei-
spiel ist nicht alles schlecht, aber vieles auch noch nicht wirklich gut. In Deutsch-
land, das unter den entwickelten Industrienationen sogar im Vergleich besser bei
Arbeitsmarkt- und Wirtschaftsentwicklung dasteht, kdnnte somit liberhaupt kein
mehrheitliches Versténdnis dafiir da sein, am status quo etwas zu dndern. So héat-
ten vielleicht die Spanier oder Griechen oder Biirger in Schwellenldandern Grund,
sich zu erheben und ihren Willen auszudriicken, dass die Globalisierung neu ge-
ordnet werden miisse, aber die Deutschen, so kénnte man leicht sagen, die htten
gar keinen Grund sich zu beschweren, denn schliefllich wiirde es doch 6konomisch
ziemlich gut laufen in Deutschland. Und in der Tat kann man in Deutschland zur-
zeit einen gewissen Konservatismus beobachten, durch den die Bereitschaft - vor
allem bei Globalisierungsgewinnern - sich {iber die 6konomischen Verhéltnisse zu
emporen, doch relativ gering ist. In meinem Pladoyer fiir einen gestaltenden Wan-
del und der 6ffentlichen Anzeige dafiir, dass wir ihn brauchen (zum Beispiel iiber
Protest), ist allerdings ein Urteil liber die Welt als politisches Gefiige als solches
geduRert. Diese Welt im Gesamten als politisches Gefiige kann ich nicht mit gu-
ten Griinden lieben. Das zu @ndern, dufert sich in meiner Entschlossenheit (siehe
dazu unten).

25 | Siehe zum Begriff der Postdemokratie vor allem Colin Crouch (2008) und
(2011).

- am 14.02.2026, 11:54:46.

43


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Existenzieller Republikanismus

In vielen europiischen Lindern gibt es etwa einen Mindestlohn.
Dieser wurde aber von den Regierenden beschlossen. Von den Mirkten
ferngesteuert, kénnen die Parlamente und Regierungen dann eigentlich
nicht sein, mag man hier vermuten, und in der Tat sind Parlamente und
Regierungen noch nicht ginzlich zur Magd der Okonomie geworden. Das
widerlegt dennoch nicht die These, dass die Globalisierung zu enormen
Ungleichheiten und Privilegien gefithrt hat. Empirisch gesehen ist zu
konstatieren: Es ist eine Welt entstanden, in der die einen viel arbeiten
und sehr abhingig sind und die anderen davon profitieren. Manchmal
nimmt dies sogar Ziige der Lohnsklaverei an. Und das ist einfach nicht
in Ordnung, und ja, das kann und muss man so deutlich sagen. Der
Lohnsklave kann nicht im Ernst die Welt als liebenswiirdig eingerichtet
empfinden. Er wird sie vielmehr als massiv ungerecht empfinden, und da
tauscht ihn sein Eindruck nicht. Keine Kommunikationsstrategie kann
dies hinweg reden. Es geht in unserer Welt immer noch sehr ungerecht
zu und ich glaube man kann das 4dndern, und ja, man muss es dndern.

Ich glaube, dass die liberalen Demokratien und das kapitalistische
Wirtschaftssystem sich dndern miissen, wenn eine Welt entstehen soll,
die man auch lieben kann.

Kapitalismuskritik ist allerdings auch keine Innovation. Daher sei es
wissenschaftlich, so sagt man, wenn man in der Lage sei, konkrete Vor-
schlige zu machen, wie der Kapitalismus sich dndern kénne. Ich habe da-
fur keinen Masterplan, ich glaube auch nicht, dass es den gibt. Ich denke,
dass sich die Biirger dandern miissen. Denn die Biirger dieser Welt richten
die Welt ein. Die Biirger sind die Schopfer der Ordnung des Zusammen-
lebens. Und sie miissen meiner Ansicht nach ihre Logik des Egoismus ab-
mildern. Sie miissen ihre Einstellung dndern. Sie miissen Leute werden,
die in einer Welt leben wollen, die man auch lieben kann. Warum sie das
kénnen und sollen, mdchte ich in dieser Arbeit mit der Methode der Meta-
psychologie zeigen.

Und wenn die Biirger (in grofler Zahl) den Willen ausdriicken, dass
man zusammen in einer Welt leben will, die man auch lieben kann, dann
werden die Regierungen dies nicht ignorieren kénnen. Die Regierungen
sollen dann auf die sich erhebenden Biirger, die nach einer liebenswiirdigen
Welt streben, horen.

Dieser Protest fiir eine liebenswiirdige Welt, fiir den ich plidiere, soll
gestalten. Er hat die Macht, die Volksvertreter daran zu erinnern, wen sie
vertreten, in wessen Namen sie sprechen. Was die internationale Politik

- am 14.02.2026, 11:54:46. N


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

und die nationalstaatlichen Parlamente dann konkret machen sollen, um
die Welt besser zu machen, dies will ich nicht ginzlich vordiktieren, weil
ich glaube, dass man sich auch hier {iber die richtigen Mafinahmen ver-
stindigen muss. Einzige Ausnahme ist jedoch die richtige Einrichtung
des Erziehungssystems. Dass der Anteil des Ethik- und Philosophieunter-
richts immens ausgebaut werden muss und neue Institutionen geschaf-
fen werden miissen, in die jeder Jugendliche auch nach Schulabschluss
bis zu einem gewissen Alter in den Philosophieunterricht muss, gilt als
gesetzt. Das muss passieren, wenn die Institutionalisierung eines biirg-
erbildendenden Erziehungssystems gelingen soll. Angeregt werden kann
diese Griindung so eines pidagogischen Institutionengefiiges aber nur
durch den Willen des Volkssouverdns. Er muss dies wollen.

Ein Protest nur um die Zuriickerlangung der Gestaltungsmacht er-
gibt auch generell keinen Sinn, weil im Gestalten schon immer das, was
gestaltet werden soll, mitgegeben ist. Ohne den theoretischen Motiva-
tionsfaden weifl man nicht, warum man fiir welche soziale Gerechtigkeit
sein soll. Diesen Leitfaden sollen die Metapsychologie und der politische
Sokratismus darlegen. Aber gleichsam haben die Metapsychologie und
der politische Sokratismus die Aufgabe nicht nur Griinde darzulegen,
sondern auch dazu aufzurufen, sich fiir die Realitit der sozialen Gerech-
tigkeit einzusetzen, die sie vorgeben.

Dieses Argumentationsprogramm hat nichts anderes im Sinn, als zu
erweisen, dass es eine Idee der Gerechtigkeit gibt, die verallgemeinerbar
ist, und der man gedanklich zustimmen sollte. Der Metapsychologie und
dem politischen Sokratismus im Besonderen geht es nicht um klare Ge-
rechtigkeitsprinzipien, wie sie etwa ein John Rawls gewinnen konnte. Es
geht einfach nur um eine Haltung gegeniiber den Mitmenschen und der
gemeinsamen Welt. Was aus dieser Haltung alles konkret folgt, ist relativ
offen — obgleich ich selber im Bewusstsein dieser Haltung, Vorstellungen
von den Konsequenzen habe, die aber diskutierbar sind und sein sollen.

Es geht darum, dass man sich tiber die Idee der Gerechtigkeit einig
wird.

Das wird kein leichter Prozess, doch sollte man ihn beginnen, weil,
wenn die Biirger sich von der Idee der Gerechtigkeit leiten lassen, die
Steuerung des Zusammenlebens nicht nur besser funktioniert, sondern
uiberhaupt erst inklusiv und einheitlich funktioniert. Dies mag ein Libe-
raler kritisieren, weil er generell Steuerung fiir einen Mythos hilt. Er mag
argumentieren, dass die Steuerung des Zusammenlebens durch Maxi-

- am 14.02.2026, 11:54:46. N

45


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Existenzieller Republikanismus

men des Marktes immer noch am besten funktioniert, wenn auch nicht
ideal. Idealismus kénne man sich nicht leisten. Utopien blieben eben Uto-
pien. Man solle nicht zu viel vom Zusammenleben erwarten. Der Liberale
glaubt nimlich zumeist an das Bése.?® Der heutige Liberale ist zumeist
eher misstrauisch. Er unterstellt dem Anderen zunichst meist erst ein-
mal nicht, dass man von diesem per se nur Gutes zu erwarten habe. Weil
fur den Liberalen heute zumeist sein eigenes Wohl iiber dem Wohl der
Anderen steht, hat er sich schon bewusst gemacht, dass er im Zweifel kei-
ne Nichstenliebe zu erwarten hat. Der Liberale sieht die Laster des Men-
schen und verurteilt diese nicht. Fiir ihn ist auch Egoismus zumeist eine
gute Sache. Weil er das aber glaubt, muss er die Konsequenz zumindest
denken, dass der Andere selbst den Humanismus opfern konnte — und
das aus egoistischen Motiven. Egoismus erzeugt eher Misstrauen als Ver-
trauen. Doch der Liberale schreckt zumeist davor zuriick, den Menschen
aus dieser Zwickmiihle befreien zu wollen. Denn er kann dem Menschen
nur schwer unterstellen, dass er viel besser werden kann als er ihn real
im Durchschnitt erlebt. Egal, wie gut die Erziehung sei, der Mensch be-
halte seine Laster und seine Verfithrbarkeit. Das ist ein Ausdruck von
Realismus — die Schwichen des Menschen anzuerkennen und damit zu
rechnen. Aber dieser Realismus verhindert es zumeist, dass der Liberale
ein Idealist wird, der an eine platonisch hervorragend organisierte Welt
glaubt.

Der durchschnittliche Liberale glaubt also daran, dass man den Men-
schen nicht idealer machen solle als er ist und es doch heute schon ganz
gut funktioniere. Die Welt sei doch besser geworden und man miisse sich
in Geduld tiben, dann werde sie noch besser. Die meisten Biirger seien
doch heute ganz ordentliche Typen. Das sei doch schon mal ein Erfolg,
man sollte diesen fragilen Erfolg nicht durch utopische Vorstellungen ris-
kieren. Die Totalitarismen der Vergangenheit hitten gezeigt, dass grofRer
Steuerungswille nur Unheil bringe. Und so Unrecht hat jener Liberale
nicht. Man kann nicht alles so planen, dass es reibungslos funktioniert.
Das Uhrenwerk lauft nicht endlos ohne Fehler. Aber Steuerung muss

26 | Dass es einige Liberale gibt, die diese Vorstellung nicht haben, so wie John
Locke (1977) einst, der - im Gegensatz zu Thomas Hobbes (1986) - eine gute
Meinung von den natiirlichen Eigenschaften des Menschen hatte, soll hier aller-
dings nicht verschwiegen werden. Der Liberale kann sowohl ein anthropologischer
Optimist wie anthropologischer Pessimist sein.

- am 14.02.2026, 11:54:46. N


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Freiheit neu denken

nicht heiflen, dass die gesellschaftliche Realitit von einigen Wenigen ge-
plant wird und alle anderen zu funktionieren haben.

Die Weisheit der Masse,” die dadurch entspringt, dass jeder einen
Vorschlag zur Lésung eines Problems machen darf, wird meines Erach-
tens nicht mehr abzuschaffen sein. Die Liberalitit des Denkens wird man
nicht mehr auflésen, weil sie selbst ein Problemlésungsmechanismus
ist. Die Pluralitit wird bleiben. Aber ich bin der Uberzeugung, dass sich
die Pluralitit in der Frage nach der Gerechtigkeit auflésen lisst, weil ich
glaube, dass man sich auf eine Idee der Gerechtigkeit verstindigen kann.
Die Idee der Gerechtigkeit ist dem Konsens zuginglich. Und ich verstehe
Gerechtigkeit im klassischen Sinne »als Handlungsmotivation und damit
Verinderungsressource gesellschaftlicher Strukturen« (Minkler/Llan-
que 1999: 17). Die Idee der Gerechtigkeit ist dafiir da, die Welt nach ihr
zu formen. Sie sucht einen umfassenden Konsens tiber sich selbst. Und
solange die Idee der Gerechtigkeit nicht verwirklicht ist, ist sie zu verwirk-
lichen. Daher bleibt sie solange der Motivationsfaden, bis sie verwirklicht
ist. Der Sinn der Philosophie ist nach Platon und Heidegger, dass man
sie verwirklicht, und Leo Strauss und Karl Marx sagten, dass dies nicht
nur eine politische Dimension bedeutet, sondern, dass dies eine politische
Mission bedeutet. Daher geht es in der Theorie und der Praxis der Politik
um das beste Gemeinwesen. Die Theorie der Politik und die Praxis der
Politik sind in dieser Deutung eigentlich ein und dasselbe, und weil sie
eigentlich identisch sind, miissen Theorie und Praxis zusammen vollzo-
gen werden — beziehungsweise erst die Theorie und dann die Praxis. Das
ist das platonische Erbe und dieser platonische Gedanke sucht den all-
umfassenden Konsens.

In einer Welt, in der jeder versucht, ein anstindiger Biirger zu sein
und sich auf den Konsens ausrichtet, wird man auch Probleme besser 16-
sen kénnen — das meint der Funktionalititsgewinn durch Inklusion und
Einigkeit. Wenn man sich einig dariiber ist, was man einander schuldet,

27 | Mit der Weisheit der Masse ist hier keine Schwarmintelligenz gemeint - die
ich zuvor kritisierte. Fiir mich kann eine Masse an sich keine Klugheit haben. Wenn
jedoch ein freier Raum der Meinungen und Ideen gegeben ist, in dem jeder einen
Vorschlag machen darf, dann ist dieser Raum selbst ein Problemlésungsmecha-
nismus. Das meine ich, wenn ich von der Weisheit der Masse spreche. Diese Weis-
heit der Masse wird jedoch nur durch die Versammlung der Einzelweisheiten er-
zeugt. Die Weisheit der Masse ist ein Forum, keine Substanz.

- am 14.02.2026, 11:54:46.

47


https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Existenzieller Republikanismus

kann man darauf eine Welt bauen, die man auch aus guten Griinden lie-
ben kann. Vielleicht kann nicht jeder ein anstindiger, den Konsens su-
chender Biirger werden, vielleicht wird man mit dem Aufbau einer Ge-
sellschaft von Citoyen scheitern, aber die Moglichkeit ist da, und sie ist
da durch Erziehung. Sie kann gelingen, wenn man sie versucht. Und sie
zu versuchen, ist einen Versuch wert. Warum nicht hoffen? Warum nicht
hoffen, dass unser Zusammenleben (noch) besser werden kann? Warum
nicht? Die Hoffnung stirbt zuletzt und zwar weil das gute Leben immer
noch fehlt. Das Zusammenleben kann eben noch besser werden. Und das
hat zentralerweise etwas mit der richtigen Einrichtung des Erziehungs-
systems zu tun, einer gewissen konomischen Grundversorgung und der
Verteilung der Verwirklichungschancen.?®

Im nun folgenden Abschnitt geht es um die Beziehung der Liebe zur
Liebe zur Welt, sowie um eine politische Legitimationstheorie, die deutlich
machen soll, dass die Biirger als Souverin, die bleiben, die {iber den Gang
der Demokratie zu entscheiden haben und den Gang auch entscheiden
kénnen. Es wird auch darum gehen, warum das Existenzielle sowie Indi-
viduelle und der Republikanismus kein Widerspruch sind.

28 | Der Begriff der Verwirklichungschancen kann neben dem Begriff der Fahig-
keiten als deutsche Ubersetzung von capabilities gelten. Capability ist der zent-
rale Begriff in Amartya Sens politischer Philosophie (1992 und 2000), auch bei
Martha Nussbaum ist er zentral (2002).

- am 14.02.2026, 11:54:46.



https://doi.org/10.14361/9783839440292-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

