1. Nassif Nassar als Text

Seine Werke und Tendenzen ihrer Rezeption

Nassif Nassar versteht sein eigenes philosophisches Projekt als eines,
das sich von Buch zu Buch kontinuierlich entfaltet hat. Darauf macht er
in vielen seiner Monographien und Aufsatzsammlungen jeweils auf den
ersten Seiten aufmerksam: Er weist darauf hin, dass ein bestimmter Text
auf den vorangegangenen basiert und in einer sie erganzenden Kontinui-
tat steht und dass schlussendlich sein ganzes Denken in seiner Disserta-
tion iiber Ibn Haldan griindet.

Das gegenwairtige erste Kapitel will Nassar in dieser Anordnung und
Entfaltung seines Denkens in Blichern tuiber mittlerweile gut fiinfzig Jah-
re folgen, indem es zu jedem seiner einzelnen Werke in chronologischer
Reihenfolge eine kurze Inhaltsangabe liefert. Die Werkexzerpte bilden
textnah die thematische Breite sowie die wichtigsten Thesen von Nas-
sars Abhandlungen ab, bereiten aber auch die Argumentation der nach-
folgenden Kapitel vor, die punktuell auf den hier geschaffenen Informa-
tionsteppich zurtickgreifen werden. Allerdings wird es auch spater nicht
zu vermeiden sein, einzelne Gedankenginge nahe an Nassars eigener
Argumentation zu rekonstruieren. Des Weiteren werden im Folgenden
eine Anzahl von Stimmen zu Nassars einzelnen Schriften zu Wort kom-
men, die auf sein philosophisches Schaffen Bezug nehmen. Sie wurden so
ausgewahlt, dass ein moglichst breites geographisches und disziplinires
Panorama seiner Rezeption entsteht, wobei diese Rezeption, die zurzeit
noch in vollem Gange ist, hier nicht systematisch aufgearbeitet, sondern
nur in ihren Tendenzen aufgezeichnet werden kann. Einige Rezipienten
werden spater in dieser Untersuchung nochmals ausfiihrlicher zu Wort
kommen. Insgesamt hat das Kapitel damit einen deskriptiven und do-
kumentierenden Anspruch.

Damit Nassars einzelne Schriften einfacher zitiert werden konnen,
wurde jedem seiner mittlerweile 18 Biicher® ein Kurztitel zugewiesen,
der, mit einer Ausnahme, aus einem einzigen Begriff besteht. Diese Kurz-
titel sind allerdings mehr als ein technisches Hilfsmittel: Sie stehen auch

1 Sie sind am Ende dieses Buches tabellarisch aufgelistet. Es sind zwolf
Monographien — ich zihle auch Nahwa zu seinen Monographien, da der
GrofSteil der darin versammelten Aufsitze zum Thema Konfessionalis-
mus zuvor unverdffentlicht war — sowie sechs Aufsatzsammlungen, die
bereits zuvor sowohl fiir Tages- und Wochenzeitungen als auch fiir Fach-
zeitschriften oder Tagungen verfasste philosophische Abhandlungen als
Erstveroffentlichungen, im Nachdruck oder in arabischer Ubersetzung
enthalten.

44

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SEINE WERKE UND TENDENZEN IHRER REZEPTION

fur ein Leitmotiv des jeweiligen Textes oder einer Textsammlung und
erschliefSen als solche bereits epistemische Riaume. Die Geschichte von
Nassars Textwelt, die auf den folgenden Seiten dieses Kapitels in mehre-
ren einzelnen Geschichten entfaltet wird, lasst sich somit bereits mithil-
fe dieser Kurztitel in groben Ziigen erzihlen.

Diese Geschichte beginnt damit, dass Nassar zunichst das Denken
selbst ins Zentrum seiner philosophischen Uberlegungen stellt: Pensée
bezieht Stellung zu den Moglichkeiten und Grenzen menschlicher Er-
kenntnis, die Nassar im Gesprich mit dem Historiker und Sozialphi-
losophen Ibn Haldan erkundet und in klaren Linien absteckt. Als Aus-
einandersetzung mit Ibn Haldan ist Pensée aber zugleich auch eine
Auseinandersetzung mit und eine Standortbestimmung gegentiber dem
Umgang mit der arabisch-islamischen philosophischen Tradition und
zu ihrer Rolle in der Moderne. Die Recherches stehen zu der doppel-
ten klaren Positionierung, die Nassar bezuglich dieser beiden Probleme
in Pensée entwickelt, in Kontrast: Er ist hier ein Suchender, der selbst
nicht so richtig zu wissen scheint, wo seine intellektuelle Reise hinge-
hen soll. Er muht sich in den Recherches mit dem Denken Gabriel Mar-
cels ab, einem Denken, das er letzten Endes nicht zu bandigen weifd und
das er zu einem nur schwer zugianglichen Text verarbeitet, der erst Jah-
re spiter auf mehrere Zeitschriftenartikel verteilt an die Offentlichkeit
gelangen wird.

Die Orientierungslosigkeit, die die Recherches offenbaren, war aller-
dings nur von kurzer Dauer: In seinem nichsten Text, Nahwa (>In Rich-
tung:), hat Nassar sie bereits uberwunden. Nahwa, das er nach seiner
Riickkehr aus Paris nach Beirut verfasst hat, strotzt nur so vor Selbstbe-
wusstsein, Zuversicht und Debattierlust eines jungen Denkers und spie-
gelt damit auch die Aufbruchsstimmung einer ganzen Generation von
engagierten Intellektuellen wider, die die Geschichte hinter sich lassen
wollten und jeweils unterschiedliche, aber klare Vorstellungen davon
hatten, in welche Richtung sich die arabischen Gesellschaften, und be-
sonders die libanesische, verdndern sollten. In Nahwa geht Nassar sei-
nen eigenen diesbeziiglichen Ideen, die in ihrer zukunftsorientierten Zu-
versicht an das Utopische heranreichen, auf den Grund. Auch Istiglal
(-Unabhdngigkeit< oder >Autonomie<) steht fur diesen auf Veranderung
bedachten Geist der 1960er und 1970er Jahre und besonders firr den
Glauben daran, dass Intellektuelle als denkende Avantgarde den Wan-
del durch radikale Kritik herbeifithren konnen. Fiir Nassar selbst war
ein notwendiger erster Schritt zu einem Denken, das diese Aufgabe er-
fiillen kann, die Befreiung individueller Uberzeugungswelten von deren
Vereinnahmung entweder durch traditionelle arabisch-islamische oder
durch westliche philosophische Systeme, um so unabhingig von diesen
die Probleme der eigenen Gegenwart mit gekldrtem Blick direkt angehen
und neue Ideen entwickeln zu konnen.

45

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

Nassars nachster Text, Mafhim al-umma (>Der Begriff der Nation:
oder >Der Begriff der Gesellschaft<), deutet allerdings in erniichternder
Weise bereits auch an, woran diese Generation von Intellektuellen letzt-
lich gescheitert ist: Zu stark unterschieden sich die Vorstellungen davon,
was ein Gemeinwesen und seine Identitit konstituiert, was eine Nati-
on ist, wie sie politisch ausgestaltet werden soll. Sein Ma‘raka (»Kampi<)
steht einerseits fiir diese ideellen Konflikte unterschiedlicher Vorstellun-
gen eines besseren Gemeinwesens, andererseits fiir den existenziellen
physischen Kampf, fiir die Katastrophe des libanesischen Biirgerkriegs,
in den diese ideellen Konflikte miindeten.

Dieser Krieg hat Nassar wieder auf sich selbst zuriickgeworfen, seiner
Uberzeugung jedoch keinen Abbruch getan, dass die menschliche Ver-
nunft und besonders das philosophische Denken einen Ausweg aus den
ideologischen Konflikten weisen und die Probleme einer Gesellschaft
l6sen konnen. Seine Mutarahat (»Ansprachen<) sind das eindricklichs-
te Zeugnis dafiir, wie Nassar auch wahrend des Kriegs fiir ein philoso-
phisches Vernunftdenken eintritt und ihm die Gesellschaft als Ort sei-
ner Betitigung zuweist. In diesem Sinne sind seine Mutarahat nicht in
erster Linie Ansprachen an die engagierte Vernunft, sondern ein Plado-
yer fiir ein engagiertes Nachdenken. Die Tasawwurat (> Vorstellungen)
stehen allerdings wiederum fur das Paradox, dem ein solches Denken
stets unweigerlich ausgesetzt ist und dem sich auch Nassar nicht entwin-
den konnte: Im Kampf gegen das Ideologische gerat — wie bereits Karl
Mannheim festgestellt hat — auch die vermeintlich neutrale Vernunft in
Verdacht, selbst Ideologie zu sein, auch wenn sie, wie dies Nassar in den
Tasawwurat tut, nur unterschiedliche > Vorstellungen< vom Begriff der
Nation historisch aufzuarbeiten vorgibt oder mit allem Selbstbewusst-
sein, das sie aufbringen kann, die Ideologie auf den epistemologischen
>Priifstein< (Mihakk) stellt.

Mit Sulta (-Herrschaft<) treten bei Nassar Fragen nach der gerechten
politischen und sozialen Ausgestaltung eines menschlichen Gemeinwe-
sens und damit die klassischen Probleme der politischen Philosophie in
den Vordergrund. Fragen des >Denkens« (Tafkir) sind jedoch auch in die-
ser Schaffenszeit allgegenwirtig. So hilt Nassar auch hier stets den An-
spruch aufrecht, die Fragen nach den gerechten Strukturen einer politi-
schen Ordnung mit der Stimme der neutralen philosophischen Vernunft
zu beantworten. Zudem riickt bei ihm bereits in Sulta, besonders aber
in Tarbiya (>Bildung<) die Frage in den Vordergrund, wie die Philosophie
das Individuum zu einem aufgeklirten Biirger formen kann, der seinen
Mitmenschen gegenuber solidarisch handelt, d.h. sowohl seine Rechte

2 Vgl. zur Ubersetzung von umma mit >Gesellschaft< Florian Zemmin, Moder-
nity in Islamic tradition. The concept of »Society< in the Journal al-Manar
(Cairo, 1898-1940), Berlin, Boston: De Gruyter 2018.

46

22.01.2026, 00:14:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

SEINE WERKE UND TENDENZEN IHRER REZEPTION

als auch seine Pflichten gegeniiber anderen kennt. Der Philosophie wird
hier in der alltdglichen sozialen »Existenz< (Wugnd) eine Rolle zugewie-
sen, und sie wird darauf verpflichtet, nicht einer privilegierten Bildungs-
elite zu dienen, sondern alle dazu zu befihigen, den demokratischen
Konsens mit auszugestalten. Auch Hurriyya (>Freibeit<) ist diesem demo-
kratischen Konsens verpflichtet, den Nassar hier sowohl gegen den Tota-
litarismus der Regimes in der Region als auch gegen neoliberale philoso-
phische Pramissen verteidigt. Hurriyya ist damit stiarker noch als Nassars
frithere Texte zugleich ein Buch, das einem libanesischen, einem arabi-
schen und einem globalen Publikum etwas zu sagen hat.

Dat (>Selbst<) ruckt das selbstermichtigte Individuum aus ontologi-
scher Perspektive in den Mittelpunkt, womit Nassar nochmals philoso-
phisches Neuland betritt. Indem Dat viele Themen von Nassars fritheren
Texten nochmals aufnimmt, sie jedoch einer tiefer schiirfenden und be-
grifflich differenzierteren philosophischen Untersuchung unterzieht, ist
dieses umfangreiche Buch aber auch ein Spiegel seines eigenen philoso-
phischen Selbst. Ahnlich greifen die >Zeichen« in Nassars Isarat wichtige
Stationen seines philosophischen Lebensweges nochmals auf, so etwa in
zwei Aufsitzen tber Ibn Haldian, mit dem sein philosophisches Projekt
Mitte der 1960er Jahre begonnen hatte. In Dimigratiyya (-Demokratie),
diesem kurzen Essay, kehrt Nassar nochmals zum Thema Ideologie zu-
ruck, behandelt hier jedoch nicht wie friher die epistemischen Grenzen
ideologischen Denkens, sondern zeigt, dass demokratische Strukturen
die friedliche Koexistenz legitimer Unterschiede in der ideologischen und
religiosen Weltdeutung ermoglichen. Auch unter dem Begriff der >Bedeu-
tung« (Mana), den er in seinem neuesten Werk ins Zentrum stellt, be-
rithrt Nassar, dhnlich wie in Dat, nochmals eine Vielzahl philosophischer
Themen, indem er der Frage der Entstehung von Sinn, ausgehend vom
Individuum bis hin zum Absoluten, nachgeht und sich dort auch Fra-
gen der Metaphysik widmet — einem Themenfeld also, das er vorher zu-
mindest explizit nur selten anging. Dieser vorlaufige Schlusspunkt seines
Schaffens ist damit kein Abschluss der Entfaltung seiner Gedankenwelt
im Sinne einer endgiiltigen Beantwortung von Fragen, sondern vielmehr
eine Offnung mithilfe des Begriffs der »Bedeutung< hin zu neuen Frage-
stellungen, deren Erkundungen durch Nassar moglicherweise auch As-
pekte seines friheren Schaffens in ein neues Licht stellen.

Wir werden am Ende der folgenden Exzerpte nochmals auf diese Ge-
schichte zuriickkommen, uns nun jedoch zunichst den einzelnen Wer-
ken Nassars widmen.

47

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

1.1 La pensée réaliste d’1bn Khaldun (Pensée)?

Inhalt. — Nassif Nassars 1967 veroffentlichte Pariser Dissertation be-
schaftigt sich mit den philosophischen Aspekten des historischen und so-
zialwissenschaftlichen Denkens von Ibn Haldan (1332-1406).4 Das An-
liegen der Studie sei dabei gleichermafien historisch wie philosophisch
und gegenwartsbezogen: Zwar wolle er Ibn Haldins Denken in dessen
eigenem historischen Kontext verstehen. Weil die durch einen »Impératif
religieux« (3)5 bestimmte soziohistorische Realitat der arabischen Welt
um die Wende zum 15. Jahrhundert jedoch nach wie vor gegenwirtig
sei, konne eine Auseinandersetzung mit diesem Denken auch dem Ziel
dienen, die Kreativitit des arabischen Denkens der Gegenwart zu for-
dern (14).

Mit seiner Konzentration auf die philosophischen Grundlagen von
Ibn Haldins Denken schliefSt Nassar im Kontext der zeitnah erschie-
nenen, insgesamt kaum mehr zu tiberblickenden Untersuchungen tiber
den nordafrikanischen Denker® am ehesten an Muhsin Mahdis 1957
veroffentlichtes Werk Ibn Khaldan’s philosophy of history” an, auf das
er sich auch immer wieder bezieht. Mit Mahdi teilt er nicht nur den Fo-
kus auf das Philosophische, sondern versucht zudem wie letzterer, Ibn
Haldans Denken in seiner Ganzheit zu fassen, weshalb er neben der Mu-
gaddima auch andere Schriften in seine Untersuchung mit einbezieht,

3 Nassar, Pensée.

4 Das Buch wurde ins Spanische sowie ins Persische tibersetzt, zudem von
Nassar selber auch ins Arabische: Nassif Nassar, El pensamiento realista
de Ibn Jaldiin, México: Fondo de Cultura Econémica 1980; Nasif Nassar,
Andisebh wagqe gara-ye Ebn-e Haldun, Tehran: Markaz-e Nasr-e Danesgahi
1366/1987; Nasif Nassar, Al-Fikr al-waqii inda 1bn Haldian. Tafsir tahlili
wa-gadali li-fiky 1bn Haldun fi bunyatibi wa-manabu, Bairtt: Dar at-Tali‘a
1994 [1981].

5 Um eine Hiufung von Fuflnoten zu vermeiden, wird in diesem Kapitel in
runden Klammern im FliefStext auf die Seitenzahlen des Werkes verwiesen,
das besprochen wird.

6  Zur Ibn-Haldin-Rezeption allgemein vgl. Aziz al-Azmeh, Ibn Khaldun in
modern scholarship. A study in orientalism, London: Third World Cen-
tre for Research and Publishing 1981; Ahmed Abdesselem, Ibn Khaldun
et ses lecteurs, Paris: Presses Universitaires de France 1983; Robert Simon,
Ibn Khaldin. History as science and the patrimonial empire, Budapest:
Akadémiai Kiad6 2002, 11-80; Suhail al-Habib, »Fi Qira’at at-turat. Rahini-
yyat Ibn Haldan fi masra‘ at-tagyir al-hadari al-‘arabi unmuadagan«, in: ders.,
Hitab an-naqd at-taqafi fi I-fikr al-arabi al-muasir. Ma‘alim fi masra‘ ahar,
Bairit: Dar at-Tali‘a 2008, 71-122.

7 Mubhsin Mahdi, Ibn Khaldin’s philosophy of history, Chicago, London:
Chicago University Press *1971 [1957].

48

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LA PENSEE REALISTE D’IBN KHALDUN (PENSEE)

insbesondere sein Ta7if (Ibn Haldins >Autobiographie<) sowie das
Lubab. Wie Mahdi misst Nassar zudem dem autobiographischen Mo-
ment in der Entstehungsgeschichte der Mugaddima eine grofse Bedeu-
tung zu: den politischen Turbulenzen sowie dem Pesttod seiner Eltern,
seinem Unterricht bei Muhammad b. Ibrahim al-Abili oder dem person-
lichen politischen Scheitern — alles Aspekte, die ihn dazu brachten, der
soziohistorischen Realitit seine intellektuelle Aufmerksamkeit zu wid-
men (14—42).% In klarer Abgrenzung zu Mahdi liest Nassar Ibn Haldin
jedoch als Denker, dessen philosophische Wurzeln nicht direkt in der tra-
ditionellen arabisch-islamischen Philosophie, insbesondere jener Aver-
roes’, liegen,® sondern als einen, der in wichtigen Belangen damit brach:

La culture philosophique d’Ibn Khaldiin ne I’a pas placé devant le pro-
bléme épineux de la coexistence de la philosophie et de la Loi, mais de-
vant le probléme de la validité de la philosophie en tant que résultat de
la spéculation rationnelle. Par 1a, la position d’Ibn Khaldan transcen-
de la tradition de la philosophie arabo-musulmane, et comporte une
problématique novelle. Les résumés des ouvrages d’Ibn Rushd n’ont
donc qu’une valeur réduite, plus pédagogique que proprement philo-
sophique. (28)

Damit zeigt Nassar auch eine Nahe zur Ibn-Haldan-Lektiire ‘Ali al-
Wardis in seiner Logik Ibn Halduns, wo der nordafrikanische Gelehr-
te in expliziter Abgrenzung zu Mahdi in Opposition zur aristotelischen
Logik und ihren arabisch-islamischen Anhiangern gelesen wird,"* wobei
Nassar Ibn Haldan nicht ganz so klar in Kontrast zu Aristoteles liest
(vgl. v.a. 72~73) wie Wardi. Eine weitere zeitnah erschienene Publika-
tion, von der Nassars Studie abzugrenzen ist, ist jene von Yves Lacoste,
der Ibn Haldtin marxistisch, d.h. als Vorlaufer des historischen Materia-
lismus, liest.™>

Nassars Untersuchung besteht aus einer >analytischen< (43-214) und
einer »dialektischen< (215-271), d.h. historisch kontextualisierenden

8  Nassar hat al-Abili einen separaten Artikel gewidmet: Nassif Nassar, »Le
Maitre d’Ibn Khaldin: Al-Abili«, in: Studia Islamica 20 (1964), 103-114.

9  Vgl. z. B. Mahdi, Ibn Khaldin’s philosophy of history, 8. Vgl. zu Mahdis
Positionen auch Abdesselem, Ibn Khaldun et ses lecteurs, 90—-92, 97, To1—
102; Simon, Ibn Khaldan, 56—57.

10 ‘Ali al-Wardi, Mantiq I1bn Haldin, Bairut, Bagdad, London: Dar al-Warraq
2009 [1962].

11 Vgl. zu Wardis Positionen und seiner Abgrenzung zu Mahdi auch Abdes-
selem, Ibn Khaldun et ses lecteurs, 95—96; Simon, Ibn Khaldun, 54, 57-58;
Muhammad Hafiz Diyab, al-Halduniyya wa-t-talaqqi, al-Qahira: Ruya li-
n-Nasr wa-t-Tawzl' 2009, 361-362.

12 So in seinem Ibn Khaldoun. Naissance de I’bistoire, passé du tiers-monde,
Paris: Francois Maspéro 1966. Nassar bezieht sich in Pensée noch nicht auf
dieses Buch von Lacoste, sondern auf einen frither von ihm erschienenen

49

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

Untersuchung des Denkens von Ibn Haldan. Ziel von ersterer ist es, den
logischen Zusammenhang zwischen seinen philosophischen Pramissen
und seiner >Soziologie« (so Uibersetzt Nassar den Begriff ilm al-umran),
via seiner Neukonzipierung der Geschichtswissenschaft, aufzuzeigen.
Diese Soziologie fufst nimlich, wie Nassar meint, auf einer Neukonzipie-
rung der Philosophie, die in einer Kritik der spekulativen, syllogistischen
Auswiichse sowohl in der Theologie als auch in der traditionellen Meta-
physik ihren Anfang nahm. Beide, so Nassar, tiberschitzten v.a. in ihrem
Missverstiandnis der Kausalitit, das sie zur Suche nach rersten Ursachenc«
verleitete, die Fahigkeit der Vernunft, und strebten deshalb nach >allum-
fassendem Wissenc« (savoir englobant, al-ilm al-muhit) jenseits der unend-
lichen Diversitit des sinnlich Wahrnehmbaren (52~56). Ibn Haldan dage-
gen sei der Uberzeugung gewesen, dass die Vernunft keinen Zugang zum
Absoluten und Transzendenten habe, und beschrinke deshalb den Be-
reich ihrer Erkenntnismoglichkeiten auf die phanomenale Welt, d.h. die
vom menschlichen Geist unabhingige, sinnlich wahrnehmbare >Realitét,
al-waqi (74—75). Um ihrer intellektuell habhaft zu werden, arbeite sich
die menschliche Vernunft von dieser Realitit ausgehend tiber den >Be-
griff< (concept) zum >Urteil< (jugement) vor, welches dieser Realitit inha-
rente Gesetze (loi) beschreibt. Der >Begriff< sei dabei fur Ibn Haldin »plus
empiriste que rationaliste« (68) als bei Aristoteles und beziehe sich nicht
auf Essenzen, sondern die Eigenschaften von Dingen (71); zudem will ihn
Nassar scharf von der universellen >Idee< unterschieden sehen (63, 71,
80)." Das »>Urteil wiederum sei in dem Sinne eine Synthese von Realem
und Vernunft, als es dadurch zustande komme, dass die Vernunft durch
Beobachtung und Erfahrung in die Kausalititen der Realitit vordringe
und diese anhand der Induktion (so Nassars Ubersetzung von istigra) sys-
tematisiere. Das im Urteil zum Ausdruck gebrachte Gesetz sei dabei fiir
Ibn Haldan das Auflerste, zu dem die menschliche Vernunft vorzustoflen
vermoge (76-78). Folglich habe Ibn Haldan wie Aba Hamid Muhammad
al-Gazili die Vernunft als legitimes, aber eingeschrinktes Mittel, um Wis-
sen zu erlangen, betrachtet, er habe sie jedoch nicht mit der Offenbarung
in Konflikt gesehen. Wihrend Ibn Rusd in der Entgegnung auf die Ver-
nunftkritik Gazalis Offenbarung und Vernunft, gestiitzt auf Aristoteles,
habe verschwimmen lassen, habe Ibn Haldan beide gerettet, indem er der
Vernunft ihre Grenzen aufgezeigt habe (80).

Aufsatz (169-170, 231). Er hat jedoch Lacostes Studie kurz nach deren
Veroffentlichung in einer Rezension einer vernichtenden Kritik unterzogen.
Vgl. Nassif Nassar, »Le point de vue de Nassif Nassar. Ibn Khaldoun par
Yves Lacoste, Edition maspéro 1966« in: Cabiers de I'Oronte 2/6 (1966),
T00-T104.

13 Weder fiir Gesetz (loi) noch Urteil (jugement) nennt Nassar arabische Be-
grifflichkeiten.

5O

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LA PENSEE REALISTE D’IBN KHALDUN (PENSEE)

Wie fugt sich nun Ibn Haldins Geschichtsdenken in diese realisti-
schen epistemologischen Pramissen ein? Objekt der Geschichtswissen-
schaft ist gemafs Nassar bei Ibn Haldan die historische Realitit. Die-
se sei zwar anders beschaffen als die natiirliche und damit schwieriger
zu fassen. Trotzdem weise sie Ahnlichkeiten mit ihr auf: Sie bestehe
aus einer Vielzahl menschlicher Handlungen, die in ihrer vollzogenen
Form einen dhnlichen Status hitten wie alles andere Kontingente (ét-
res contingents). Diese Handlungen liefSen sich zwar nicht direkt in
ihrer subjektiven Motivation nachvollziehen, jedoch in ihrer Ausfiih-
rung verstehen (1oo-102, 108-109). Sie seien aber keine Einzelereig-
nisse, sondern stets Teil ibergeordneter sozialer Strukturen, zu denen
sie der Historiker in Beziehung zu setzen habe, so etwa zur fiir Ibn
Haldtn so wichtigen Entitdt des Staates. Damit komme die Vernunft
des Historikers ins Spiel und werde die Geschichtswissenschaft zu et-
was, das an der Schnittstelle von historischer Realitit und Vernunft
stattfinde. Damit sei Geschichte bei Ibn Haldan etwas positiv Erkenn-
bares und nichts Theologisches oder (im traditionellen Sinne) Meta-
physisches (to9-1171).

Mit der Einordnung historischer Einzeltatsachen in tibergeordnete so-
ziale Strukturen und in der Beschaftigung mit diesen Strukturen wer-
de der Historiker zunehmend zum Soziologen. In dieser Hinsicht sei
die Soziologie eine Uberhéhung und Uberwindung einer traditionellen
Auseinandersetzung mit der Geschichte als Akkumulation von Einzel-
ereignissen. Mit der Soziologie erhalte die Geschichtsforschung aber
auch ein Instrument der methodischen Kritik: Das Studium der Gesell-
schaft ermogliche es, darin reale, aber nicht unbedingt universell gulti-
ge Gesetze des Konkreten zu finden, anhand derer wahre von falschen
Uberlieferungen unterschieden werden kénnten. Historische Handlun-
gen entstiinden innerhalb bestimmter geographischer und soziohistori-
scher Bedingungen, deren existenzieller Logik diese Tatsachen nicht wi-
dersprechen konnten. Die Soziologie sei damit auch das Studium der
menschlichen Gesellschaft und der ihr eigenen 6konomischen, poli-
tischen, moralischen und kulturellen Phinomene im Dienste der Ge-
schichtswissenschaft (110-133).

Wie Ibn Halduns epistemische Pramissen zeichnet Nassar auch dessen
»soziologischen Realismusc< selbst in deutlicher Differenz zur arabisch-is-
lamischen Tradition nach. So kontrastiert er etwa seine Sichtweise auf
das Politische, die »la réalité politique elle-méme« (153) als Ausgangs-
punkt nehme, mit der ihm zufolge realitatsvergessenen politischen Philo-
sophie Farabis. Letzterer habe sein vortreffliches Gemeinwesen nicht von
den Bedurfnissen der politischen Gemeinschaft her entworfen, sondern
von kosmologisch-metaphysischen Pramissen ausgehend (149-156).
Trotzdem sei Ibn Haldins Realismus in der Lage, das Religionsgesetz
durch eine partiell soziologische Lesart desselben in sich zu integrieren:

ST

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

Als gottliche Offenbarung benenne die Scharia das Schicksal des Men-
schen — als Offenbarung an die Menschen, die in einer bestimmten Ge-
sellschaft lebten, miisse sie sich aber auch fiir das Interesse dieser Men-
schen in der Welt interessieren (1 56). Schlussendlich gelangt Nassar zur
Konklusion, dass im Innern von Ibn Haldins Soziologie eine neue An-
thropologie angelegt sei. Zwar beschreibe er empirisch soziohistorische
Tatsachen und Phinomene, letzten Endes gehe es ihm aber darum, auf-
grund dieser Beschreibungen Riickschliisse auf den Menschen zu ziehen:
»[’homme en tant qu’étre naturel, social et historique, tel est ’objet que
tend a embrasser la pensée d’Ibn Khaldin.« (210) Vor Ibn Haldan sei
der Mensch sowohl in der antiken Philosophie als auch in den Offen-
barungsreligionen spekulativ tiberhoht und deshalb als Essenz (essence)
und nicht als Seiendes (étre) gedacht worden. Erst Ibn Haldtan habe da-
mit begonnen, die Natur des Menschen von der phinomenalen Welt her
zu denken. Auch bei Ibn Haldan sei eine solche Anthropologie zwar noch
nicht ausformuliert, doch sei sie in der Logik seines Gedankengangs und
seiner philosophischen Annahmen notwendig angelegt: Seiner Beschran-
kung des verniinftig Denkbaren auf das sinnlich Wahrnehmbare habe
gar keine metaphysisch angelegte Anthropologie folgen konnen (211).

Weshalb gelang es jedoch Ibn Haldiin im Kontext der Dominanz dieser
spekulativen Denkgewohnheiten, »’étre humain, engagé dans I’évolu-
tion socio-historique« (220) ins Zentrum seiner Untersuchungen stellen?

Nassar sieht in Ibn Haldins Umdenken trotz seiner Einzigartigkeit
und seines Bruchs mit dem Alten auch Kontinuititen mit der Tradition.
Diese Einzigartigkeit rithre namlich nicht zuletzt daher, dass er es ver-
mocht habe, die Ganzheit einer »grande période historique finie« (237)
— Nassar meint damit die an ihrem Ende angelangte arabisch-islamische
Bliitezeit im ausgehenden Mittelalter — in seinem Denken zu synthetisie-
ren und all jene Fragen zu beantworten, welche diese Kultur je beschif-
tigt hatten. Sein Denken sei deshalb auch die »conscience de soi de la
societé arabo-musulmane« (222).

So, wie dieses Denken nicht in bipolarer Opposition zur Tradition
stehe, enthalte es neben seinem revolutioniren auch ein konservatives
Element — eine Ambivalenz, die allerdings jeder Form von realistischem
Denken inhirent sei: Dieses konne namlich grundsatzlich entweder re-
volutiondre Zuige annehmen, wenn das Studium der Realitit der Zerset-
zung iiberkommener Uberzeugungen beziiglich dieser Realitit diene, es
konne aber auch konservativ sein, wenn die passive Untersuchung des
Seienden zuungunsten seiner Veranderung aufgegeben werde, also nor-
mative Fragen unberiihrt lasse. Ibn Haldans Denken war, indem es sich
im Bereich der Epistemologie (connaissance) der Tradition entgegenstell-
te und davon ausgehend die Soziologie begrundete, revolutionar, so Nas-
sar. Da es aber den Bereich der Handlung (action) nicht mit einbezog,
konnte daruber der Konservativismus Eingang in sein Denken finden:

52

22.01.2026, 00:14:59. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LA PENSEE REALISTE D’IBN KHALDUN (PENSEE)

In diesem Bereich blieb Ibn Haldin dem Religionsgesetz (la Loi) voll-
kommen treu. Aus diesem Grund beinhalte Ibn Haldtns Werk auch kei-
ne grundsitzliche Neukonzipierung der menschlichen Welt als solcher,
d.h. war bar jeglichen utopischen Gehalts und damit auch keine >allum-
fassende Philosophie« (philosophie totale) (223—228, 254).

Nassar glaubt, dass Ibn Haldans Denken von den Vorarbeiten von Ta-
bari, Masadi und Mawardi profitiert hat. Tabari (gest. 923), der die Ge-
schichte als die Manifestation eines gottlichen Willens sah, stellte seine
Geschichtsschreibung zwar in den Dienst der durch den Zerfall des is-
lamischen Imperiums und andere Faktoren bedrohten Einheit der reli-
giosen Gemeinschaft, in seinen Werken manifestierte sich aber zum ers-
ten Mal eine synthetisierende, globale Sichtweise auf die Geschichte, wie
Nassar meint. Das Denken des weitgereisten Mas‘adi (gest. 956) dagegen
sei weniger von der koranischen Offenbarung geprigt gewesen. Er habe
mit seiner auf Kausalititen und Beobachtungen abhebenden Geschichts-
wissenschaft deren Unabhingigkeit von der Tradition begriindet und da-
mit wichtige Aspekte von Ibn Haldtns soziologischem Realismus vorweg-
genommen, ohne ihn jedoch philosophisch zu fundieren. Mawardi (gest.
1058) schliefSlich habe sich zwar mit idealen Formen der Herrschaft be-
schiftigt und war damit weniger Historiker, ahnlich wie Tabaris Traditio-
nalismus war Mawardis Denken aber eine globale Sichtweise auf eine sich
vom Ideal entfernende Realitat. Ibn Haldan, der wie Tabari ein grofSes reli-
gioses Wissen gehabt habe, wie Mas‘di weit gereist sei und wie Mawardi
aus seinem Staatsdienst gewusst habe, wie der Staat funktionierte, habe
deren Vorarbeiten zu einer »vaste totalité sociologique« (251) vereinen
konnen, in der sich die ganze Komplexitat der gesellschaftlichen Reali-
tat seiner Zeit in ihrer historischen Dimension widerspiegele (237-251).

Das revolutionire Moment in Ibn Haldans Denken deutet Nassar al-
lerdings v.a. als Antwort auf ein Problem der Philosophie in der Gesell-
schaft, in welcher der mittelalterliche Autor wirkte, weshalb auch die
Implikationen dieses Denkens in erster Linie philosophisch zu verstehen
seien. In der Kultur der Gesellschaft, in der Ibn Haldin seine Ideen for-
mulierte, sei die Philosophie namlich von Anfang an in einem Engpass
gefangen gewesen: Die Dominanz der Offenbarung sowie der Einfluss
der hellenistischen und der persischen Kulturen habe sie von Beginn an
von ihrem eigentlichen Ziel abriicken lassen, namlich der »recherche de
la vérité des choses, de ’homme, de I’étre« (225). Nassar spricht auch
von einer »Verzweiflung der Philosophie« (désespoir de la philosophie)
in der arabisch-islamischen Welt des Mittelalters, auf die Ibn Haldtn re-
agiert habe (266).

Die Verantwortung fiir dieses Abriicken und damit fiir das Schei-
tern der Philosophie in der arabisch-islamischen Welt ladt Nassar auf
die Schultern Farabis. Zwar beinhalte etwa seine politische Philosophie
durchaus realistische Elemente: Die Beschreibung der unvollkommenen

53

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

Gemeinwesen stelle zahlreiche Aspekte der soziohistorischen Realitit
dar, in der Farabi seine Ideen formuliert hatte. Uber diesem soziologi-
schen Realismus, ja seiner ganzen politischen Philosophie, stehe aller-
dings seine Metaphysik: Der Mensch und das Gemeinwesen, die im
Zentrum von Farabis politischer Philosophie stiinden, miissten sich der
stabilen, perfekten und ewigen Ordnung des allumfassenden Kosmos
angleichen und sich auf diesen zu bewegen, um das Gliick zu erreichen.
Seine spekulative Philosophie habe damit eine wahrhafte Anerkennung
des Sozialen verhindert, sein emanatistischer Idealismus die realistischen
Elemente verschluckt. Doch nicht nur das: Da sein philosophisches Sys-
tem alle Themen beinhaltet habe, die spiter in irgendeiner Weise im ara-
bisch-islamischen Denken ausfiihrlich besprochen wurden, konnten sich
alle daran bedienen. Damit habe Farabi aber auch die gesamte philoso-
phische Kultur des arabisch-islamischen Mittelalters in den spekulativen
Ruin gestiirzt. Farabi sei firr »une vaste activité spéculative« (261) in der
arabisch-islamischen Kultur verantwortlich und damit auch fiir »I’échec
final de la philosophie dans cette méme culture.« (261) Erst Ibn Haldans
soziologischer Realismus habe komplett mit Farabi gebrochen, der Scha-
den sei allerdings bereits angerichtet gewesen (257-266).

Es sei denn auch der Philosoph und nicht der Soziologe oder der
Historiker, dem Ibn Haldtan heute in erster Linie noch etwas zu sagen
habe. Fiir ihn enthalte sein Denken auch in der Gegenwart noch ein
Moment der »libération intellectuelle extrémement précieuse« (269).
Zwar konne das philosophische Bewusstsein sich nicht mehr nur wie
bei Ibn Haldin mit der Vergangenheit beschiftigen, sondern miisse
auch prospektiv denken. Zudem miisse es Ibn Haldans Gedankengang
umkehren: Es miisse sich nicht von der Kritik der spekulativen Ver-
nunft zum wissenschaftlichen Studium der Gesellschaft, sondern von
dorther kommend zur philosophischen Reflexion hinbewegen. Trotz-
dem glaubt Nassar, dass der mittelalterliche Autor dem Denken der
Gegenwart dabei helfen konne, ein wahres historisches Bewusstsein
zu entwickeln und sich damit jener dogmatischen Residuen zu entledi-
gen, die den Blick auf das Reale triibten. Er fordert deshalb, der Philo-
sophie unter Beriicksichtigung der Lektionen, die Ibn Haldtan aus der
Verzweiflung der Philosophie im islamischen Mittelalter gezogen hat-
te, all ihre Rechte zuriickzugeben. Die grofite Ehre, welche die Gegen-
wart Ibn Haldtn erweisen konne, sei es, den Sinn seines Werkes ernst
zu nehmen: »[L]’histoire a un besoin impériaux de philosophie, et tout
philosophie de ’homme doit se fonder sur les données de I’existence,
dans et a travers I’histoire.« (271)

Rezeption. — Die Rezeption von Pensée beschrinkte sich zunichst auf

den franzosischsprachigen, sowohl europdischen als auch libanesischen
akademischen Kontext, wo Nassars Dissertation eine betrichtliche

54

22.01.2026, 00:14:59. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

LA PENSEE REALISTE D’IBN KHALDUN (PENSEE)

Anzahl von Rezensionen zuteilwurden.™ Darin wird die Originalitat
dieser auf den philosophischen Gehalt von Ibn Haldans Werk fokussier-
ten Studie gelobt, die sowohl den traditionellen als auch den modernen
Aspekten seines Denkens gerecht zu werden und damit eine Briicke zwi-
schen beiden zu bauen vermoge.'s Kritisiert wird hingegen Nassars Jar-
gon, der seinen Text ungemein schwer zugidnglich mache.

Den sprachlichen Schwierigkeiten diirfte es auch geschuldet sein, dass
Pensée erst 1981, und zwar in einer von Nassar selbst angefertigten
Ubersetzung, auf Arabisch erschien, wobei er selbst findet, dass der ara-
bische Text nicht ganz an das franzosische Original heranreiche.” Dass
die Ubersetzung mehrere Male neu aufgelegt wurde ist ein Indiz fiir die
weite Verbreitung des Textes in der arabischen Welt. Die meisten ara-
bischsprachigen Rezipienten, die sich mit Nassars Ibn-Haldan-Lektiire
auseinandersetzen, verweisen allerdings auf zwei spiter erschienene und
einfacher verstindliche Aufsatze von ihm tiber den mittelalterlichen Au-
tor, zwei Aufsitze, auf die weiter unten noch eingegangen wird.*

14 Roger Le Tourneau, »Nassif Nassar, La pensée réaliste d’Ibn Khaldin«, in:
Revue de I'Occident musulman et de la Méditerranée 4 (1967), 189-191;
Michel Allard, »Une interprétation moderne de la pensée d’Ibn Khaldin«,
in: Travaux et Jours 28 (1968), 71—79; Youakim Moubarac, »Nassif Nas-
sar, La Pensée réaliste d’Ibn Khaldun«, in: Revue des Etudes Islamiques
37/1 (1969), 172—174; P. Pellegrin, »Nassif Nassar. La pensée réaliste d’Ibn
Khaldin«, in: Archives de Philosophie 33/4 (1970), 1007-1009; Olivier
Carré, »A propos de la sociologie politique d’Ibn Khaldan«, in: Revue
francaise de sociologie 14/1 (1973), 115-124.

15 So z.B. Allard, »Interprétation moderne«, 71-72; Moubarac, »Nassif Nas-
sar«, 172; Pellegrin, »Nassif Nassar«, 1009. Ahnlich auch Simon, Ibn
Kbhaldun, 55; Abdesselem, Ibn Khaldun et ses lecteurs, 97, 1o1-1025 Aziz
Al-Azmeh, Ibn Khaldin. An essay in reinterpretation, Budapest, New York:
Central European University Press *2003 [1982], 151.

16 Tourneau kommentiert diesbeziiglich: »A ce jeu I’on se fait probablement
applaudir des spécialistes, mais il faut savoir que 'on se coupe de plus en
plus du public cultivé. Curieuse monde que d’écrire pour le petit nombre des
élus (the happy few) en temps de démocratie triomphante.« Vgl. Le Tour-
neau, »Nassif Nassar«, 189. Ahnlich Allard, »Interprétation moderne«, 79.

17 So im Vorwort der zweiten Auflage des franzosischen Originals, vgl. Nassif
Nassar, La pensée réaliste d’Ibn Khaldin, Paris: Presses Universitaires de
France *1997, VI. Diese zweite Auflage des Textes ist grofStenteils unveran-
dert. Sie enthilt jedoch einige typographisch deutlich erkennbare kleinere
Veranderungen.

18 2016 erschien die vierte Auflage, mit einem neuen Vorwort von Ziyad Hafiz,
in einem neuen Verlag: Nasif Nassar, Al-Fikr al-waqi7 inda Ibn Haldian.
Tafsir tahlili wa-gadali li-fikr Ibn Haldun fi bunyatibi wa-manabu, Bairut:
Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 2016.

19 Vgl. unten 1.16 zu Isarat.

55

22.01.2026, 00:14:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

An dieser Stelle sei aber Muhammad al-Misbahi erwihnt, der mit Ver-
weis auf Pensée die Erfahrung eines >dreifachen Scheiterns« (fasl mutal-
lat) fiir Nassars philosophisches Gesamtprojekt als konstitutiv geltend
macht: das Scheitern der Reformbemiithungen der Nahda im 19. und
zu Beginn des 20. Jahrhunderts (1.), jenes der nationalistischen Revolu-
tionen danach (2.) sowie dasjenige des >Theoretikers des Scheiterns und
des Niedergangs«< (mufakkir al-fasl wa-l-inbiyar),Ibn Haldan (3.). Nassar
blicke, so Misbahi, auf das Scheitern der Nahda und der Revolutionen
aus der Perspektive des Scheiterns der arabisch-islamischen Zivilisation
im Mittelalter, also aus der Perspektive der intellektuellen Verarbeitung
dieses friiheren Scheiterns durch Ibn Haldan in seiner Mugaddima. Ahn-
lich wie Ibn Haldin im Mittelalter erachte Nassar das Scheitern der Ge-
genwart als >total< (kulli) und >global« (§amil). Im Unterschied zu Ibn
Haldin sehe Nassar die arabischen Gesellschaften aber nicht >statisch«
(rakid), sondern dynamisch und deshalb als zu Wandel und Fortschritt
fahig, weshalb er sein philosophisches Projekt im Gegensatz zu jenem
Ibn Haldans ganz in den Dienst der Verdnderung des Bestehenden stel-
le.>

1.2 Recherches sur la notion d’approche de I’étre
[d’aprés Gabriel Marcel] (Recherches)*

Inbalt. — Nassars 1967 entstandene Thése complémentaire beschiftigt
sich mit dem franzésischen Philosophen und Dramatiker Gabriel Mar-
cel (1889-1973). Die Recherches blieben bis in die 1990er Jahre un-
veroffentlicht, als sie in vier Artikeln in den beiden Zeitschriften Azn-
nales de philosophie — herausgegeben vom Religionsphilosophen Jad
Hatem (geb. 1952) — und Annales de lettres francaises der Université
Saint-Joseph in Beirut erschienen.** Er sei zwar darum gebeten worden,

20 Vgl. al-Misbahi, Gadaliyya, 64-66.

21 Nassar, »Recherches«. Die Erganzung des Titels durch die eckige Klammer
stammt aus dem Katalogvermerk der Universititsbibliothek der Pariser Sor-
bonne. Das maschinengeschriebene Exemplar, das im Rahmen dieser Arbeit
eingesehen werden konnte, ist Eigentum der Bibliothéque Orientale der Uni-
versité Saint-Joseph in Beirut und stammt aus dem Nachlass von René Ha-
bachi (1915-2003).

22 Nassif Nassar, »La mystére de I’étre dans le théitre de Gabriel Marcel«,
in: Annales de lettres frangaises 7—-8 (1989-1990), 87-105; Nassif Nassar,
»La critique du cogito chez Gabriel Marcel«, in: Annales de philosophie
13 (1992), 1-15; Nassif Nassar, »La méthode ontologique de Gabriel Mar-
cel«, in: Annales de philosophie 14 (1993), 25-36; Nassif Nassar, » Gabriel
Marcel. De I’existence a Pétre«, in: Annales de philosophie 15 (1994), 21—
43. Die Seitenzahlen beziehen sich in der folgenden Darstellung auf die

56

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHERCHES SUR LA NOTION D’APPROCHE DE I’ETRE (RECHERCHES)

die Arbeit gleich nach ihrer Fertigstellung zu publizieren, nach seiner
Riickkehr aus Paris in den Libanon habe er aber andere Priorititen ge-
habt, so Nassar.>

Zunichst hatte sich Nassar nach seiner Dissertation uber Ibn Haldin
nach eigenen Angaben mit Seren Kierkegaard auseinandersetzen wollen.
Maurice de Gandillac, der die Arbeit betreute, habe ihm jedoch davon
abgeraten, weil ihm Kierkegaards Schriften nicht in dessen Originalspra-
che zuginglich gewesen seien. Nassar sicht seine Auseinandersetzung
mit Marcel insofern in Kontinuitit zu Pensée und auch als diese ergin-
zend, als er bei Ibn Haldan einen an Kant erinnernden, der Metaphy-
sik gegeniiber negativ eingestellten Standpunkt angetroffen habe. Da er
selbst sich aber doch auch fiir metaphysische Fragen interessierte, habe
er sich im Rahmen des damals auch in der arabischen Welt allgegenwir-
tigen Existenzialismus mit diesen Fragen auseinanderzusetzen entschie-
den. In Marcel habe er einen Metaphysiker gefunden, der seine Meta-
physik nicht von Gott, sondern der menschlichen Existenz her dachte
- so Nassars Auffassung. Auch wollte er mit seiner Auseinandersetzung
mit Marcel ein Zeichen gegen die Dominanz Sartres in der franzosischen
sowie Heideggers in der deutschen Existenzphilosophie setzen. Mit Mar-
cel hatte er in Paris angeblich auch mehrere Male personlichen Kontakt
und nahm an von ihm organisierten Lesezirkeln teil.*

Nassar zeigt in seinen Recherches, wie Marcel in kritischer Abgren-
zung zum cartesianischen Idealismus — ausgehend von einer Epistemolo-
gie jenseits der Subjekt-Objekt-Dualitdt — eine »métaphysique du concret
existentiel« (1992: 3) entwirft, d.h. eine Metaphysik, die an die Stel-
le des nicht anzweifelbaren cogito ein »indubitable existentiel« (1992:
12) setzt. Descartes und der idealistischen Tradition sei es mit ihrem Fo-
kus auf das cogito im Gegensatz zu Marcel nicht gelungen, eine »méta-
physique véritable« (1992: 4) zu begriinden, d.h. »une philosophie de

veroffentlichten Artikel, wobei zuerst das Jahr der Veroffentlichung des je-
weiligen Artikels genannt wird. Der Text der Artikel stimmt groftenteils
mit demjenigen des Originals iberein. Die einzige grofSere Umstellung be-
steht darin, dass die Konklusionen der Arbeit (1994: 41—43) im Original
an das vierte und letzte Kapitel, d.h. jenes tiber das Theater bei Marcel
(1989-1990), anschlossen, fur die Veroffentlichung aber dem urspriinglich
dritten Kapitel angefiigt wurden. Die Uberschriften der vier Hauptkapitel
sind im Original folgende: 1. Critique du cogito (11-38); 2. La méthode de
I’approche (39-64); 3. De lexistence a I’étre (65-117); 4. Théitre et philo-
sophie (119-162).

23 So Nassar in einem personlichen Gesprich, das im Rahmen dieser Studie
am 26. August 2014 in Nabaih (Libanon) gefithrt wurde.

24 So Nassar in zwei personlichen Gesprichen, die im Rahmen dieser Studie
am 30. Juli 2013 in Gal ad-Dib sowie am 26. August 2014 in Nabaih (Li-
banon) gefithrt wurden.

57

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

la réalité totale de ’lhomme et du monde«* (1991: 4). Descartes und
Marcel stiinden sich deshalb diametral gegentiber, wie Nassar erklart
(1994: 41).

Fiir Nassar ist Marcel der einzige Existenzphilosoph, der eine tiber-
zeugende Analyse des Seins (étre) vorgelegt hat. Schliissel dieses Erfolgs
war seines Erachtens der Umstand, dass Marcel das Problem des Seins
sempirisch« (empiriquement), d.h. direkt von der menschlichen Erfah-
rung (expérience humaine) her dachte, wihrend andere, etwa Sartre und
Heidegger, zwischen Idealismus und Realismus schwankten (1994: 21,
41). Auch Marcels Theaterstiicke stehen laut Nassar im Zeichen der
Klarung dieser »situation fondamentale de ’homme dans le monde«
(1989-1990: 89). Die Methode allerdings, derer sich diese >empirische«
Vorgehensweise bedient, sei nicht empirisch im eigentlichen Sinne, son-
dern das, was Marcel >sekundire Reflexion« nennt: Sie zertrenne und zer-
store ihr Objekt nicht analytisch wie die >primare Reflexion<, sondern
synthetisiere das von der ersten Zertrennte. Wahrend die primare Refle-
xion das Objekt zum Gegenstand habe, sei die sekundire auch nach in-
nen gerichtete Andacht (recueillement) und nichtkonzeptionell. Sie sei
damit nicht passive connaissance, sondern Subjektivitit implizierende
reconnaissance (1993: 30—33). Ihren Denkgegenstand fasse sie damit
nicht im Sinne eines wissenschaftlich formulierbaren und objektivierba-
ren Problems (probléme), sondern metaproblematisch, d.h. als Mysteri-
um (mystere), als etwas, das eng mit dem personlichen In-der-Welt-Sein
des Individuums verbunden, aber trotzdem vollig real sei (1994: 21-24).

Nassar streicht v.a. zwei Ideen aus Marcels >konkreter Metaphysik«
heraus, zunichst jene der Verkorperung (incarnation). Die primare Form
des menschlichen Seins (étre de I’lhomme) sei bei Marcel das Verkorpert-
sein (étre incarné), eine Idee, die bereits zeige, wie weit sein Denken vom
Idealismus Descartes entfernt sei. Der Korper sei eine ontologische Brii-
cke zwischen zwei Bereichen, die ihn gleichzeitig fiir sich in Anspruch
nehmen: das Bewusstsein und die AufSenwelt. Das Bewusstsein nehme
den Korper als seinen unmittelbaren Vorhof ein, wihrend der objekti-
ve Raum ihn als dem Bewusstsein fremd fiir sich haben wolle. Damit sei
der menschliche Kérper Ort einer Dialektik zwischen Haben und Sein:
Er konne als Teil der objektiven Welt in Besitz genommen und instru-
mentalisiert werden, als Repositorium des Bewusstseins in der Welt sei
er aber auch Sein: »[C]’est I’étre de ’homme existant pour soi et pour les
autres« (1994: 32). Verkorpertsein (étre incarné) bedeute, das vollstandi-
ge Sein zu sein, also Bewusstsein und Korper, jenseits der Reduktion des
Korpers auf das Haben. Wenn der Korper auf das Objektive und damit
Instrumentelle reduziert werde, hore er auf, ontologischer Mediator zu
sein, der Bezug zum Sein werde unterbrochen (1994: 33). Der Korper als

25 Hervorhebung im Original.

58

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

RECHERCHES SUR LA NOTION D’APPROCHE DE I’ETRE (RECHERCHES)

ontologischer Mediator verandere schliefSlich auch die Verbindung zwi-
schen esse und percipi, da die Welt nur mittelbar wahrgenommen wer-
den konne. >Objektives« Wissen sei deshalb nur auf einem Grundstock
personalisierten Wissens, des sogenannten >existenziellen Wissens« (sa-
voir existentiel), moglich (1994: 34). Sinneswahrnehmung (sensation)
sei folglich auch kein Prozess, bei dem das Bewusstsein eine von aufSen
kommende Nachricht passiv empfange, sondern ein Prozess der parti-
zipierenden Rezeptivitit, ein »rencontre synthétique de I’étre incarné
et de I’étre au monde en tant que celui-ci est visé et assumé par la con-
science« (1994: 3§).

Das étre incarné ist jedoch noch nicht das vollstindige étre, denn die-
ses ist stets auch intersubjektiv, ein étre-avec. Die >Intersubjektivitat« (-
ter-subjectivité) ist deshalb die zweite Idee von Marcels Metaphysik, die
Nassar herausstreicht. Diese sei namlich nicht blofS eine Metaphysik des
Seins (métaphysique de Iétre), sondern eine Metaphysik des >Wir-sind«
(métaphysique du nous sommes), wie Marcel selbst betont. Eine Onto-
logie, die sich dieser Tatsache nicht bewusst werde, drohe dem Solipsis-
mus und dem Egozentrismus zu verfallen bzw. sich in einem Kreis zwi-
schen Bewusstsein und AufSenwelt zu verfangen. Intersubjektivitit setze
voraus, dass das Andere nicht auf die Ebene des Habens reduziert und
so als Sein verneint werde. Jemandem das Sein abzusprechen, wiirde das
étre-avec verunmoglichen und auch das eigene Sein verhindern, denn
»mon étre ne s’affirme pour lui-méme que par la méditation d’autrui«
(1994: 38). Etre incarné und étre-avec erginzen sich und entstehen mit-
einander, so Nassar (1994: 38).

Dieses Verstindnis des Seins als étre incarné und étre-avec ermoglicht
es, das Sein zu verneinen, wie Nassar schliefSlich erklirt, und zwar etwa
durch Suizid oder Treuebruch (trabison). Marcels Konzeption des Seins
komme daher nicht ohne Jenseitsbezug aus. Nassar fragt deshalb zum
Schluss seiner Ausfithrungen, ob dies bedeute, dass das é#re nur »par une
référence a la Transcendance et a ’Espérance« (1994: 40) verstanden
werden konne, und antwortet: Marcel gehe diesen Weg, er selbst erachte
es aber nicht als zwingend, ihm im Rahmen seiner Untersuchung dorthin
zu folgen. Nassar scheint Marcel gar vor der Gefahr warnen zu wollen,
sich wieder in den Bereich der traditionellen Metaphysik zu begeben,
wenn er schreibt: »Si incarnation et I’inter-subjectivité sont apparues
comme les pierres angulaires de la recherche ontologique, c’est parce que
la restauration de "ontologie par-dela I’idéalisme ne peut suivre le vec-
teur de la métaphysique traditionnelle.« (1994: 41) Die philosophische
Reflexion zeige, dass das Sein die Bestimmung (vocation) des Menschen
sei. Dieses sei nicht aufSerhalb dessen zu finden, was der Mensch erken-
nen konne, und deshalb mit dem gleichzusetzen, was man »’entreprise
majeure de ’homme« (1994: 41) nennen konne. »La réussite de cette
entreprise dépend des conditions structurelles de la réalité humaine, que

59

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

la réflexion éclaire du dedans, et de la réponse de la liberté. Dapproche
de Pétre est simultanément I’étre que nous réalisons et ’étre qui se ré-
vele a nous.« (1994: 41)

In eine dhnliche Richtung gehen Nassars kritische Konklusionen, wo
er die Frage in den Raum stellt, ob Marcels Beziige zur Mystik, mit der
seine Ontologie von Beginn an eng verkniipft gewesen sei, einer Me-
taphysik, verstanden als »science de I’étre en tant qu’étre« (1994: 43),
nicht im Wege stehe. Zudem kritisiert Nassar, dass die Erfahrung (ex-
périence), die Marcel in seinen Untersuchungen in den Blick nimmt, ein
zentrales Element des menschlichen Seins (de I’étre humain) vermissen
lasse, und zwar die Historizitit: »’homme est un étre fonciérement his-
torique« (1994: 43), wie Nassar betont — ein Punkt, den andere Existen-
zialisten erkannt hatten, Marcel jedoch nicht (1994: 43).

Rezeption. — Nassars Studie zu Gabriel Marcel hat bisher keine Re-
zeption erfahren; Hauptgrund dafiir dirfte sein, dass der Text bis in
die 1990er Jahre unveroffentlicht blieb und dann in Zeitschriften abge-
druckt wurde, die nur eine geringe Zirkulation haben. Als Grund, wes-
halb er die Arbeit nicht gleich nach ihrer Fertigstellung publiziert hat,
gibt Nassar an, dass er nach seiner Riickkehr aus Paris nach Beirut im
durch den Krieg von 1967 aufgeheizten politischen und intellektuellen
Klima sich lieber anderen Projekten zuwenden wollte, als seine Studie
fur eine Publikation zu tiberarbeiten. Dafiir hitte er in Paris zugegen sein
miissen, wie er meint.>¢ Die Rezeption ebenfalls erschwert haben diirfte
der Umstand, dass die Recherches sprachlich ahnlich sperrig daherkom-
men wie Pensée, was den Zugang zu Marcels an sich schon unsystema-
tischem Denken noch erschwert.

1.3 In Richtung einer neuen Gesellschaft.

Prolegomena zur Kritik der konfessionalistischen
Gesellschaft (Nahwa)*

Inhalt. — Mit Nahwa, Nassars erstem arabischsprachigen Werk, wird
sich die vorliegende Studie in Kapitel 3 ausfiihrlich beschiftigen. Nahwa,
das 1970 erstmals erschienen ist, enthalt sechs Aufsitze, die Nassar zwi-
schen 1968 und 1969 verfasst hat. Zwei davon sind bereits vorher in

26 So Nassar in einem personlichen Gesprich, das im Rahmen dieser Arbeit
am 26. August 2014 in Nabaih (Libanon) gefithrt wurde.

27 Nassar, Nahwa. Eine sehr ausfiihrliche Inhaltsangabe von Nahwa auf Fran-
zosisch findet sich auch bei Paul Khoury, Tradition et modernité. Materi-
aux pour servir a I’étude de la pensée arabe actuelle, I11: Analyse descriptive
d’ouvrages arabes typiques, Beyrouth: [0.A.] 1985, §78-605.

60

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IN RICHTUNG EINER NEUEN GESELLSCHAFT

der Beiruter, vom syrisch-libanesischen Dichter Adonis (Adiinis, mit biir-
gerlichem Namen ‘Ali Ahmad Sa‘id) herausgegebenen Zeitschrift Mawa-
qif veroffentlicht worden.*® Alle Artikel beschiftigen sich in irgendeiner
Weise mit dem libanesischen >Konfessionalismus« (t@ifiyya), den Nassar
aus betont autonomer philosophischer Perspektive untersuchen will (6),
wie er im Vorwort zur dritten Auflage von 1977 betont.

Nahwa beginnt mit einem Aufsatz, der die sozialreformerischen Ide-
en der beiden »arabischen Aufklarer< Butrus al-Bustani (1819-1883) und
Sibli Sumayyil (1850-1917) vergegenwirtigt. Die Ideen dieser Pioniere
der arabischen Renaissance (Nahda) erachtet Nassar als nach wie vor
aktuell, da der Kontext, in dem sie wirkten, bisher keine tiefgreifenden
Verdnderungen erfahren habe. Wegen ihrer kritischen Haltung gerade
auch der libanesischen Gesellschaft und ihrem Staat gegentiber wiirden
sie allerdings im Libanon der Gegenwart weitgehend ignoriert, so auch
etwa in den Schulkurrikula (15-16). Von Bustani rekonstruiert Nassar
v.a. dessen Kritik einer falsch verstandenen Religiositit, die fiir den Biir-
gerkrieg von 1860 verantwortlich gewesen sei, sowie seine Bemuhungen
um Bildungsreformen, Toleranz und patriotische Briiderlichkeit (17-31).
In Bezug auf den Arzt und Darwinisten Sumayyil hebt Nassar dessen
Bemithungen um Demokratie und freie MeinungsiufSerung positiv her-
vor (39, 45), sieht Sumayyils dogmatischen Szientismus und die daraus
hervorgehende fundamentale Religionskritik jedoch eher kritisch (40—
43,47-78).

In einem zweiten Aufsatz unterzieht Nassar den Versuch Kamal al-
Haggs (1916-1976) — seinerzeit Leiter des Philosophie-Instituts der
Université Libanaise* —, eine betont philosophische Rechtfertigung
der bestehenden konfessionalistischen Ordnung des Libanon zu un-
ternehmen, einer scharfen Kritik. Nassar stellt dabei nicht nur die Ar-
gumentation des Maroniten Hagg in Frage, die davon ausgeht, dass
die konfessionalistische Ordnung des Libanon eine Manifestation der
religiosen Essenz des Menschen in der Existenz sei (58-60), sondern
kritisiert auch dessen explizite Verbindung von Philosophie und Po-
litik scharf, eine Verbindung, deretwegen Nassar Hagg den Rang ei-
nes Philosophen abspricht und ihn zum >politischen Denker« degra-
diert (53-58).

Der dritte Aufsatz ist eine ausfiihrliche Klarung der Begriffe >Gesell-
schaft« (mugtama’) und >Zivilisation« (haddra) im Sinne von Prolegomena

—v v

28 Und zwar den zweiten Artikel in Nahwa tiber Kamal al-Hagg (zuerst erschie-
nen unter dem Titel »‘Audat ila quran al-wusta. Mulahazat haula ara’ Kamal
al-Hagg fi t-t&’ifiyya«, in: Mawagqif 1/1 (1968), 88—107) sowie den vierten
(zuerst erschienen unter dem Titel »Ma hiya tariq al-amal?«, in: Mawagqif
1/6 (1968), 58—72).

29 Vgl. zu Kamal al-Hagg: Suleiman, Arabic language, 210-219.

61

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

zu einer Untersuchung des Konfessionalismus aus >gesellschaftlicher Per-
spektive« (zawiya mugtamaiyya) (77). Der Konfessionalismus der liba-
nesischen Gesellschaft riickt dann aber erst in einem weiteren Aufsatz in
Nahwa in den Vordergrund, wo Nassar ihn als stotales Sozialphdnomenc«
(103) analysiert, d. h. als etwas, das die gesellschaftlichen Strukturen des
Libanon vollstindig durchdrungen hat und die Entstehung wahrer de-
mokratischer Institutionen verhindert (108-119). Nassar warnt davor,
dass das starre konfessionalistische System es nicht mehr vermoge, die
anwachsende Masse wirtschaftlich Marginalisierter in den politischen
Prozess zu integrieren, weshalb es zu implodieren drohe, sofern es nicht
grundlegend reformiert werde (124—131). Dabei glaubt Nassar, dass der
Impetus der Reformen von konfessionell durchmischten politischen Par-
teien wie derjenigen der Syrischen Nationalisten (SSNP) ausgehen sol-
le, die sich besser dazu eigneten, die traditionellen Strukturen zu tiber-
winden, als der Klassenkampf. Klassen seien im Libanon namlich nicht
wirklich existent — von Klassen zu sprechen habe daher etwas Irreales
und sei eher politisches Wunschdenken, wie Nassar in einem weiteren
Artikel argumentiert (161-178).

Im letzten Aufsatz von Nahwa macht sich Nassar daran, seine Vorstel-
lung einer >neuen«< Gesellschaft zu entwerfen, die an die Stelle der kon-
fessionalistischen treten soll. Er bezeichnet sie als >wissenschaftlich-sa-
kulare Gesellschaft« (mugtama“ ilmi ‘almani), wobei er sich bei seinen
Ausfuhrungen dazu teilweise an Bertrand Russells scientific society ori-
entiert, die dieser im letzten Kapitel seines 1931 erschienenen Werkes
The scientific outlook entworfen hatte. Nassar pladiert u.a. dafiir, dass
die bestehende >konfessionalistische Kultur< des Libanon, die das Den-
ken beherrsche, durch wissenschaftliches Vernunftdenken beseitigt wer-
de, damit sich die libanesische Gesellschaft nachhaltig veriandere (179—

207).

Rezeption. — Nassar bot mit Nahwa und der darin in vielerlei Richtun-
gen geduflerten Kritik an der konfessionalistischen libanesischen Gesell-
schaft und ihren Apologeten selbst reichlich Angriffsfliche. Zwar erhielt
er etwa von der libanesischen Philosophin Baskal Lahhtd auch Zuspruch
fiir seine Deutung der libanesischen Situation,?® erntete jedoch mehrheit-
lich klaren Widerspruch. Die heftigsten Reaktionen erreichten Nassar
vonseiten marxistischer Denker, deren eigene Argumente gegen das >li-
banesische System« er teils explizit, teils implizit angriff. So schrieben Al-
bert Mansour sowie der Literaturkritiker und Journalist Husain Muru-
wwa (1910-1987), einer der wichtigsten arabischen Intellektuellen der

30 Vgl. Baskal Lahhud, »at-Tafkir ‘ala $-safir. Mas’alat at-t@’ifiyya fi fikr Nasif
Nassar«, in: B. Lahhad (Hg.), Nasif Nassar. ‘Alam al-istiqlal al-falsaft, [Bab-
da]: Mansarat al-Gami‘a al-Antaniyya *2012, mazida, 155-199.

62

22.01.2026, 00:14:59. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IN RICHTUNG EINER NEUEN GESELLSCHAFT

zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts,3* bereits kurz nach der Veroffentli-
chung von Nahwa lange und scharfe Kritiken dariiber.>* Auch Michel ‘Asi
(geb. 1927) verfasste eine kiirzere Rezension, dies jedoch nicht eindeutig
aus einer marxistischen Perspektive.’? Zwei andere marxistische Schwer-
gewichte dufSerten sich etwas spater zu Nassars Konfessionalismuskritik:
Waddah Sarara (geb. 1942) in seinem 1975 erstmals erschienenen Werk
Uber die Urspriinge des konfessionalistischen Libanon** sowie Mahdi
‘Amil (1936-1987) in seiner 1983 verdffentlichten Abhandlung Uber den
konfessionalistischen Staat,?s wobei sich letztere nicht auf Nahwa selbst,
sondern auf einen spiteren, kiirzeren Text Nassars tiber das gleiche The-
ma bezieht;3¢ ‘Amils Argumente verfangen aber grofStenteils auch in Be-
zug auf Nahwa und sind jenen anderer Marxisten dhnlich.

Alle genannten Kritiker stellen grundsitzlich Nassars Behauptung, er
habe mit Nahwa einen unvoreingenommenen Blick auf die libanesische
historische Realitiat geworfen, in Frage. Sie machen geltend, dass Nas-
sar gerade diesen Bezug zur Realitdt missen lasse, weil er aus einer >ide-
alistischen« (mitali) Perspektive argumentiere, die ihm die Sicht auf die
wahren historischen Gegebenheiten verstelle. Hinter dieser idealistischen
Perspektive glauben sie Nassars eigene ideologische Voreingenommen-
heit zu erkennen: Sie werfen ihm vor, aus der Perspektive der >natio-
nal-sozialen< (qaumi-igtima’i) Ideologie der SSNP zu argumentieren.3”

31 Vgl. jingst zu Muruwwa: Yoav Di-Capua, »Homeward bound. Husayn
Muruwwah’s integrative quest for authenticity«, in: Journal of Arabic
Literature 44 (2013), 21-52.

32 Albir Mansar, »Nahwa mugtama‘ gadid. Kaif yatimm al-intiqal min
mugtama‘ qadim ila mugtama‘ gadid?«, in: Mawagqif 2/9 (1970), 119-131;
Husain Muruwwa, »al-Mugtama* al-ilmi al-‘almani fi Lubnan kama yarsu-
muhu Nasif Nassar«, in: at-Tarig 30/4 (1971), 17-42.

33 Misal ‘Asi, »Nahwa mugtama‘ gadid«. Falsafa mitaliyya fi taub al-gadaliyya
wa-l-ilm«, in: Mawagqif 2/7 (1970), 196—203.

34 Waddah Sarara, Fi Usil Lubnan at-taifi. Hatt al-yamin al-gamabiri, Bairat:
Dir al-Gadawil 2011. Vgl. zu Sarara Axel Havemann, Geschichte und Ge-
schichtsschreibung im Libanon des 19. und 20. Jahrhunderts. Formen und
Funktionen des bistorischen Selbstverstandnisses, Wiirzburg: Ergon-Ver-
lag 2002, 245-249; Ahmad Beydoun, Identité confessionnelle et temps so-
cial chez les historiens libanais contemporains, Beyrouth: Librairie orientale
1984, 44_6—464.

35 Mahdi ‘Amil, Fi d-Daula at-taifiyya, Bairtt: Dar al-Farabi 32003. Vgl. zu
‘Amil jiingst Frangie, » Theorizing from the periphery. The intellectual pro-
ject of Mahdi ‘Amil«, 211-214; Corm, Pensée et politique.

36 Nasif Nassar, »Lubnan baina l-infigar wa-l-insihar«, in: al-Wagqi* 5/6 (1983).

37 So besonders explizit Mansar, »Nahwa mugtama‘ gadid«, 119-120, 127;
‘Asi, »Nahwa mugtama‘ gadid«, 196, 198, 202-203; Muruwwa, »al-
Mugtama“ al-ilmi al-‘almani«, 34, 40, 42. Vgl. zur SSNP unten 2.4.

63

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

Kaum uberraschend kommt der Idealismus-Vorwurf aus der Feder
Muruwwas, sind doch seine Schriften von der grundlegenden Tendenz
durchzogen, Literatur in progressiv-materialistische einerseits und reak-
tionir-idealistische andererseits zu unterteilen.’® In diesem Sinne wirft
Muruwwa auch Nassar vor, den Konfessionalismus idealistisch, d.h.
ausschlieSlich als religioses Phinomen zu deuten, als etwas, das seinen
Ursprung im Bewusstsein des Menschen hat und sich folglich in der ma-
teriellen Realitdt konstituiert und nicht umgekehrt von dieser her aus-
gehend entsteht. Dem hilt Muruwwa eine klassisch marxistisch-leni-
nistische Sichtweise des Konfessionalismus entgegen, welche eine enge
Verbindung zwischen der Entstehung eines kapitalistischen, imperialis-
tischen Weltsystems im 19. Jahrhundert und dem Konfessionalismus im
Libanon annimmt bzw. letzteren als Symptom des ersteren deutet, also
materielle Grinde fir seine Genese und Persistenz annimmt und den
Klassenkampf als Mittel fur seine Bekampfung propagiert. In diesem
Sinne hilt Muruwwa Nassar nicht nur seine eigene, betont wissenschaft-
liche und realistische, d.h. leninistisch-marxistische Deutung der histo-
rischen Genese des Konfessionalismus seit dem 19. Jahrhundert entge-
gen,? sondern weist auch darauf hin, dass Nassar selbst die Verbindung
zwischen Wirtschaftssystem und politischer Ordnung zwar erkannt, da-
raus aber nicht die richtigen Schliisse gezogen habe, etwa als er darauf
aufmerksam machte, dass die politische Ordnung im Libanon in der Ge-
genwart nicht mit der Dynamik des Wirtschaftssystems Schritt halten
konne. Die wachsende Unzufriedenheit iiber das bestehende politische
System in breiten Bevolkerungsschichten ist Muruwwa zufolge namlich
als Beginn des Klassenkampfes gegen dieses System zu deuten und las-
se klar erkennen, dass es wirtschaftliche Beziehungen seien, welche die
Art des politischen Uberbaus einer Gesellschaft bestimmten, und nicht
umgekehrt. Solange sich folglich nichts an den wirtschaftlichen Bezie-
hungen dndere, sprich die kapitalistische Ausbeutung fortbestehe, kon-
ne auch der politische Konfessionalismus nicht iiberwunden werden.
Nassar sehe diese Verbindung nicht, obwohl er sie selbst als Anzeichen
einer bevorstehenden Systeminderung deute, sondern nehme in seinem
von Muruwwa auch als metaphysisch gebrandmarkten Denken an, es
gebe eine klare Trennung zwischen Wirtschaft und Politik, weshalb sich
das politische System veriandern lasse, ohne dass dabei die kapitalistisch-
liberale Wirtschaftsordnung umgewailzt werden miisse.*°

Ahnliche Argumente fithrt ‘Amil gegen Nassar an. Auch er glaubrt,
bei ihm eine Essentialisierung des Konfessionell-Religiosen zu erkennen,
die nicht nur in Widerspruch zu seiner Annahme stehe, der libanesische

38 Vgl. dazu Di-Capua, »Homeward bound«, 44.
39 Vgl. Muruwwa, »al-Mugtama“ al-ilmi al-‘almani«, 23-27.

40 Vgl.ibid., 28-32.

64

22.01.2026, 00:14:59. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IN RICHTUNG EINER NEUEN GESELLSCHAFT

Konfessionalismus konne historisch iberwunden werden — schliefSlich
hitten Essenzen keine Geschichte —, sondern ihn auch die wahren his-
torischen Griinde nicht erkennen lasse, die das bestehende System kon-
stituiert hatten. Bei Nassar sei die Konfessionsgemeinschaft das in sich
geschlossene >einfache Grundelement« (al-unsur al-basit al-awwal), aus
dem sich das >komplexe Ganze« (al-kull al-murakkab), d.h. die Gesell-
schaft, tiber die Geschichte immer wieder von Neuem zusammengesetzt
habe. Dabei habe das essentialisierte Konfessionelle selbst ja keine Ge-
schichte. ‘Amil erachtet Nassars Argumentation deshalb, obwohl die-
ser sich gegen die konfessionalistische Ordnung ausspreche, als von der
gleichen >konfessionalistischen Logik« (mantiq ta’ifi) bestimmt, derer sich
auch ihre Apologeten bedienten. Wolle Nassar das bestehende System
wirklich tiberwinden, miisse er seine Argumentation aber auf anderen
Pramissen als denen des >Bourgeoisie-Denkens« (al-fikr al-birguwazi) be-
griinden, und zwar jenen des historischen Materialismus. Dann wiir-
de Nassar erkennen, dass die Etablierung des libanesischen >Bourgeoi-
sie-Staates< als konfessionalistischer Staat mit der kolonialen Phase des
Kapitalismus zusammenfalle und nur durch die Bekimpfung der Klas-
senherrschaft des libanesischen kolonialistischen Biirgertums, also in der
Logik des Klassenkampfes, iiberwunden werden konne.*

Auch Sarara argumentiert aus marxistischer Perspektive, und auch bei
ihm spielt der Begriff der Realitit eine wichtige Rolle. Den Blick darauf
sieht er aber nicht nur bei Nassar verstellt, sondern auch bei Verfechtern
jener >klassisch« marxistischen Positionen, die auch Muruwwa und ‘Amil
vertreten.+* Beider Positionen sieht er von der Vorstellung bestimmt, et-
was aufserhalb der Geschichte selbst Liegendes miisse in die Geschich-
te hereingeholt werden, um dort seine den Konfessionalismus zerstoren-
de Wirkung zu entfalten. Damit konnte die Geschichte, die sich in ihrer
konfessionalistischen Deformation zeige, auf den Weg ihrer eigentlichen
Bestimmung gebracht werden, wie sie glaubten: Bei den >klassischenc«
Marxisten sei es der Klassenkampf, der sich angeblich unter der konfes-
sionellen Illusion verberge, der diese Rolle tibernehmen soll. Bei Denkern
wie Nassar hingegen, beseelt von einer >vulgarisierten Geschichtsphilo-
sophie« (falsafa mubassata li-t-tarih), die sich auf die >Ideologie der fran-
zosischen Aufklarung« und einen naiven Fortschrittsglauben stiitze, seien
es Technik, Wissenschaft oder Vernunft, deren >Planierraupenc (garrafat)
die Grundlagen der konfessionellen Gesellschaft zerstoren sollten.#> In
letzterer Sichtweise, und im Speziellen jener Nassars, sei der Konfessio-
nalismus der Gegenwart eine Art verlingerter Arm des Mittelalters, mit

41 Vgl. v.a. ‘Amil, Fi d-Daula, 74-79, 83, 99-To0T.

42 Er macht diese allerdings v.a. an Muhammad Kisli fest, vgl. Sarara, Fi Usiil,
I2, I5-16.

43 Vgl.ibid., 9-14.

65

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

dem eine langst vergangene Zeit in der Gegenwart ihre Herrschaft aus-
iibe, ein Atavismus, der durch die wissenschaftlich-siakulare Gesellschaft
iiberwunden werden miisse.* Dementgegen ist Sarara darum bemiiht,
dem libanesischen System seine eigene Historizitit zuriickzugegeben.
Dazu stiitzt er sich auf Antonio Gramscis Hegemoniebegriff und ver-
ortet die Entstehung des modernen libanesischen Systems am Ubergang
der Macht von einem drusischen zu einem maronitischen >hegemonialen
Block<im Verlaufe des 19. Jahrhunderts: Es waren die progressiven ma-
ronitischen Bauernmassen, die, unter der Fithrung ihrer Kirche, im 19.
Jahrhundert zur Avantgarde einer kapitalistischen Moderne wurden und
so als Klasse und zugleich Konfessionsgemeinschaft, beeinflusst von so-
zialrevolutionidren und demokratischen Ideen aus Europa, die Hegemo-
nie auf Kosten der Drusen erlangten und eine sowohl kapitalistische als
auch konfessionelle Gesellschaft errichten konnten.+s

Weniger differenziert als Sarara sind Mansour und ‘Asi, doch auch
sie machen einige wichtige Punkte aus. Mansour etwa hilt Nassar u.a.
vor, dass seine >wissenschaftlich-sikulare Gesellschaft« insofern totaliti-
re Zuige habe bzw. der Klassenausbeutung diene, als sie es einer kleinen
Gruppe von Technikern im Dienste der Besitzer der Produktionsmittel
erlaube, die ganze Gesellschaft nach ihren eigenen, einheitlichen Stan-
dards zu modellieren und zu beherrschen. Diese Gruppe unterwirft die
Individuen ihren eigenen Vorstellungen von >Produktivitit« (intagiyya),
>Disziplin« (indibat) und >Expertise< (mahara), beraubt damit die Gesell-
schaft aber der menschlichen Dimension und damit des eigentlichen Mo-
tors des Fortschritts.+

Beide, sowohl Mansour als auch ‘Asi, halten Nassar auch vor, ei-
nem vulgiren Verstindnis von Marxismus verfallen zu sein. ‘Asi macht
das etwa daran fest, dass Nassar den Marxismus als geschlossenes
Ideengebiaude verstehe, das zu einem bestimmten historischen Zeit-
punkt von einigen groflen Denkern in feste Formen gegossen wor-
den sei, anstatt ihn als Denkmethode (manhag at-tafkir) zur wissen-
schaftlichen Gesellschaftsanalyse zu sehen.+” Ahnlich will Mansour
den Marxismus als Wissenschaft verstanden haben, im Speziellen als
eine, die es ermoglicht, eine Gesellschaft von einem Zustand in den
anderen zu transferieren, im libanesischen Fall von einer kapitalis-
tischen mit feudalistischen und konfessionalistischen Ziigen in eine

44 Vgl.ibid., 25-26.

45 Vgl fiir Details zu Sararas schwieriger, weil oft in literarischem Stil gehalte-
ner Argumentation Havemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 246—
248, sowie detailliert und kritisch Beydoun, Identité confessionnelle, 446—
465.

46 Vgl. Mangir, »Nahwa mugtama‘ gadid«, 129.

47 Vgl. ‘Asi, »Nahwa mugtama‘ gadid«, 202.

66

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE METHODE DER PHILOSOPHISCHEN AUTONOMIE

sdemokratisch-sakular-progressiv-wissenschaftliche«, wie er es nennt.**
Uberhaupt fehle Nassar ein konkreter Plan, um die konfessionalistische
in eine neue Gesellschaft umzuwandeln. Dies scheine bei ihm >magisch«
(sihriyyan) vonstattenzugehen, wie Mansour und auch Muruwwa an-
merken.+

1.4 Die Methode der philosophischen Autonomie.
Der Weg des arabischen Denkens zu Freiheit und
Innovation (Istiglal)s°

Inhalt. - Istiqlal ist wegen des Ausbruchs des libanesischen Biirgerkriegs
nicht wie im Impressum vermerkt 1975, sondern erst 1977 auf den
Markt gelangt. In der Einleitung (9—16) bekraftigt Nassar, dass der von
den arabischen Gesellschaften angestrebte >zivilisatorische Aufbruchz«
(nabda hadariyya) eines autonomen philosophischen Standpunkts be-
diirfe. Wie die Araber zu einem solchen gelangen konnen, will er in Is-
tiqlal aufzeigen.

Ein erster Schritt auf dem Weg zur philosophischen Autonomie beste-
he in der Befreiung des Denkens von dessen Vereinnahmung durch die
Geschichte der Philosophie, so Nassar im ersten Teil. Er unterscheidet
zunichst zwei Formen der Abhingigkeit von der Geschichte der Philo-
sophie. (1.) Yusuf Karam (1886-1959) verkorpere die Abhangigkeit von
der mittelalterlichen Philosophie: Er fordere eine Riickkehr zur aristote-
lisch-thomistischen Philosophie, die mit ihrer verniinftig-dogmatischen
Sichtweise auf das Wissen und die Existenz >Gewissheit schaffe« (tugad-
dim al-yaqin), aber auch Platz zum Glauben lasse und so die beiden fiir
das menschliche Leben unabdingbaren Elemente verbinde (22-25). (2.)
Fiir Zaki Nagib Mahmad (1905-1993) fuhre dagegen kein Weg an der
westlichen Philosophie vorbei: Er spreche sich fiir eine Ankniipfung an
den logischen Positivismus aus, um die Probleme der arabischen Welt

48 Vgl. Mangir, »Nahwa mugtama“ gadid«, 130-131.

49 Vgl. ibid., 131; Muruwwa, »al-Mugtama* al-ilmi al-‘almani«, 33, 42.

so Nasif Nassar, Tarig al-istiqlal al-falsafi. Sabil al-fikr al-‘arabi ila I-hurriyya
wa-l-ibda’, Bairut: Dar at-Talia 42009 [1975]. Die folgende Werkbeschrei-
bung deckt sich grofStenteils mit jener in meinem Beitrag tiber Nassar im
bald erscheinenden Grundriss der Geschichte der Philosophie: Philosophie
in der islamischen Welt, Band IV (Basel: Schwabe). Eine sehr ausfiihrli-
che Inhaltsangabe von Istiglal auf Franzosisch findet sich auch bei Khoury,
Tradition et modernité, materiaux, 534-578, zudem bei Mohamed Seghir
Janjar, »Nassar Nasif«, in: André Jacob (Hg.), Encyclopédie Philisophique
Universelle, I11: Les oeuvres philosophiques, Paris: Presses Universitaires de
France 1992, 3589.

67

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

zu losen (25-28). Ein autonomer philosophischer Standpunkt, so Nas-
sar, konne weder durch die Nachahmung von Lehren der mittelalterli-
chen Philosophie wie des Thomismus noch durch die Ubernahme west-
licher Philosophien wie des logischen Positivismus erreicht werden, und
auch nicht durch eine eklektische Vermischung der beiden, sondern nur,
indem sich das Denken den Fragen zuwende, die sich aus der eigenen
gesellschaftlichen Realitit ergeben (31-37). Die zentrale Frage, die sich
in der gegenwirtigen historisch-zivilisatorischen Situation in der arabi-
schen Welt aufdringe, sei dabei die des Menschen. Die Philosophie miis-
se deshalb eine >grundsitzlich-rationale Sichtweise« (nazra ‘aqliyya asa-
siyya) auf die menschliche Existenz als aktive, d.h. historische Existenz
einnehmen (38-42).

Nicht im Denken eines Zaki Nagib Mahmud oder eines Yasuf Ka-
ram, sondern im ideologischen Denken, wie es sich seit Beginn der ara-
bischen Renaissance (Nahda) herausgebildet habe, macht Nassar eine
Bereitschaft zum philosophischen Denken aus, die er als geeigneten Aus-
gangspunkt fur die Begriindung einer autonomen arabischen Philoso-
phie sieht. Wie er zu Beginn des zweiten Teils von Istiglal herausstreicht,
habe sich dieses Denken in einer bestimmten historisch-zivilisatorischen
Situation grundsitzlichen philosophischen Fragen wie jenen der Freiheit,
der Gerechtigkeit oder des Despotismus zugewandt (45—47). Obwohl
es einer Ideologie nicht primar um Wahrheitsfindung gehe, sondern um
die Rechtfertigung der Existenz einer >Gemeinschaft« (§amaa) und ihrer
Handlungen, und obgleich sie in ihrem gesellschaftshistorischen Kontext
somit >zweckgerichtetes< (¢a7) und >nutzenorientiertes< (nafai) Denken
sei, kann sie gemafS Nassar nicht einfach als >falsches Bewusstsein« (waf
za’if) abgetan werden. Vielmehr habe jede Ideologie einen wahren philo-
sophischen Kern. Trotz dieser Interaktion von Philosophie und Ideologie
seien die beiden jedoch voneinander zu trennen (48-60, 78-87). Welchen
philosophischen Kern bestimmte Ideologien haben, erortert Nassar aus-
fiihrlich anhand der Schriften Antin Sa‘adahs (1904-1949) und Zaki al-
Arsuzis (1899-1968) (88—234), aber auch anhand von Nadim al-Bitars
Versuch, durch eine historische Untersuchung von Revolutionen nach
einer >Philosophie des Umsturzes« (falsafat al-inqilab) zu suchen. Nassar
lobt, dass Bitar erkannt habe, dass jede Revolution ihren Ausgangspunkt
in einer revolutiondren Philosophie habe, kritisiert aber, dass Bitar selbst
keine solche formuliert habe (61-77).

Im letzten Kapitel des zweiten Teils nennt Nassar schliefSlich die Vo-
raussetzungen fiir philosophische Autonomie in der arabischen Welt.
Autonomie will er dabei nicht als Isolation, sondern negativ als Zu-
rickweisung der Unterwerfung und positiv als Freiheit, Souveranitat
und Verantwortlichkeit verstanden wissen (255-256). Er listet fiinf Vo-
raussetzungen auf, die in die philosophische Autonomie fiihren: (1.) Die
Ablehnung der Zugehorigkeit (rafd al-intima) zu einer philosophischen

68

22.01.2026, 00:14:59. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE METHODE DER PHILOSOPHISCHEN AUTONOMIE

Schule, die ihren Ursprung aufSerhalb der neuen arabischen zivilisatori-
schen Situation hat. (2.) Die Bestimmung der Haupt- und der Nebenpro-
bleme, die es zu 16sen gelte, sowie der Methoden, wie sie zu lsen seien.
(3.) Die philosophische, logische und historisch-zivilisatorische Kritik
anderer philosophischer Schulen. (4.) Die Rekapitulation aller Antwor-
ten, die bisher in der Geschichte auf ein bestimmtes, festgelegtes Problem
gegeben wurden. (5.) Die stete Bereitschaft zur Selbstkritik. Nassar sub-
sumiert diese fiinf Voraussetzungen unter dem Begriff der >Dialektik der
philosophischen Autonomie« (gadaliyyat al-istiqlal al-falsafi) (256—263).

Rezeption. — Istiglal ist fraglos noch immer das bekannteste Werk Nas-
sars — und auch eines der umstrittensten. Es hat Nassar wegen seiner sehr
ausfiihrlichen Erlduterungen zum ideologischen Denken v.a. Sa‘adahs,
aber auch Arsuzis, wie Nahwa den Vorwurf eingetragen, eine Nahe zu
diesem Denken zu hegens' — ein Vorwurf, den er spiter in einem Inter-
view uber Istiglal zuruckwies.s* Der marokkanische Philosophieprofes-
sor und Literat ‘Abdalillah Balqaziz erklart sich Nassars Ausfiihrungen
zum Denken Sa‘adahs damit, dass Nassar an Sa‘adahs Ideologie habe
illustrieren wollen, dass die Idee des Sikularismus auch im 20. Jahr-
hundert, als die Nahda bereits im Niedergang begriffen war, noch von
wichtigen Denkern verfochten worden sei.s> Erwahnt sei in diesem Zu-
sammenhang auch der in Rabat lehrende Professor fur politische Philo-
sophie Kamal ‘Abdallatif, der Nassar vorwirft, in Istiglal die Frage der
philosophischen Innovation nicht nur stark zu vereinfachen, sondern
letzten Endes auch eine Art >salafistische<, weil nach Authentizitit und
Selbstvergewisserung verlangende Position zu vertreten. s+

Die sorgfiltigste Auseinandersetzung mit Istiglal stammt von Ah-
mad Barqawi, der viele Punkte anspricht, die auch andere Kritiker die-
ser Schrift Nassars vorgebracht haben. Anders als Nassar glaubt Barqawi

51 So etwa Muhammad Nuraddin Afaya, »ad-Datiyya wa-l-wa‘ al-falsafi bi-I-
wugud fi nazarat Nasif Nassar«, in: ‘Abdalillah Balqaziz (Hg.), Nasif Nassar.
Min al-istiglal al-falsafi ila falsafat al-hudir, Bairat: Markaz Dirasat al-Wah-
da al-‘Arabiyya 2014, 119-136: 126-127, oder al-Misbahi, Gadaliyya, 70~
72.

52 Das Interview ist urspriinglich 1978 in der Zeitschrift Dirasat ‘Arabiyya er-
schienen und in Tafkir nachgedruckt, vgl. Nasif Nassar, »Haula >Tariq al-is-
tiqlal al-falsafic«, in: ders., at-Tafkir wa-I-higra. Min at-turat ila n-nahda
al-‘arabiyya at-taniya, Bairtt: Dar at-Tali'a 2004 [1997], 283-293.

53 Vgl. Balqaziz, al-‘Arab wa-Il-hadata, I1, 99—100.

54 Vgl. Kamal ‘Abdallatif, » Tabiat al-hudar al-falsafi al-garbi fi I-fikr al-arabi
al-musir«, in: [Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya] (Hg.), al-Falsafa fi
l-watan al-‘arabi al-mu‘asir. Buhit al-mu’tamar al-falsafi al-arabi al-awwal
alladi nazzamathu al-Gami‘a al-Urdunniyya, Bairat: Markaz Dirasat al-Wah-
da al-‘Arabiyya 1987, 203-214: 212.

69

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

nicht, dass Karam und Mahmud blinde Nachahmer von Aspekten der
mittelalterlichen respektive der europaischen Philosophie gewesen seien,
sondern vielmehr, dass sie genau das getan hitten, was Nassar letztend-
lich verlange, namlich Antworten auf Fragen zu suchen, die ihnen die Re-
alitat ihrer Gegenwart aufgedringt habe. Antworten fanden die beiden
dabei aufgrund ganz unterschiedlicher Weltanschauungen und Interpre-
tationen dieser Realitdt im Neothomismus bzw. dem logischen Positivis-
mus. Dass diese nicht dem arabischsprachigen Kontext erwachsen sei-
en, disqualifiziere sie nicht als mogliche Quellen fiir Antworten auf diese
Fragen, denn beide konnten aus regionalen, nichteuropaischen Kontex-
ten heraus neu interpretiert werden. Des Weiteren glaubt Barqawi, dass
der Unterschied zwischen Ideologie und Philosophie anders zu bestim-
men sei als dahingehend, dass erstere als eine partiell-gemeinschaftliche,
letztere als eine allgemein-universelle Denkweise zu verstehen sei. Die
Unterschiede seien methodischer Natur: Die Ideologie argumentiere —
im Sinne Ibn Rusds - rhetorisch und dialektisch, die Philosophie hin-
gegen apodiktisch. Deshalb bediirfe das Uberzeugtsein von philosophi-
schen Wahrheiten der Beweise, Ideologien dagegen nur des Glaubens.
Ebenfalls Miihe bekundet Barqawi mit Nassars Vorstellung, man konne
ein Programm im Sinne seiner >Dialektik der philosophischen Autono-
mie« formulieren, das in die philosophische Autonomie fiithre. Es habe
in der Geschichte weder je eine Nation gegeben, die sich bewusst das
Ziel gesetzt habe, eine bestimmte Philosophie zu formulieren, noch einen
Philosophen, der anderen die Bedingungen diktierte, wie sie zu philoso-
phieren hitten. Die Philosophie bringe vielmehr alle Widerspriichlichkei-
ten und Differenzen aller denkerischen Bemiihungen einer Epoche zum
Ausdruck, ein Denken, das auf Probleme reagiere, deren man entweder
durch den Riickgriff auf das eigene Erbe oder aber unter Zuhilfenahme
der Philosophie anderer Nationen habhaft zu werden versuche. Schlief3-
lich nimmt Barqawi Sa‘adah und Arzasi gegen den Ideologievorwurf in
Schutz. Es sei schlicht unmoglich, in der arabischen Welt der Moderne
philosophische Positionen losgelést von Uberlegungen zum Schicksal
der Nation zu formulieren, sie also vom Politisch-Ideologischen kom-
plett zu trennen. Denn das Philosophieren sei bei allen arabischen Phi-
losophen — vom Existenzialisten ‘Abdarrahman Badawi tiber den Positi-
visten Mahmaud bis hin zum Marxisten Samir Amin — stets eng mit dem
Waunsch nach Fortschritt einhergegangen. Nassars Ruf nach philosophi-
scher Autonomie sei nur ein weiterer Beweis dafuir.ss

55 Vgl. Barqawi, al-‘Arab wa-audat al-falsafa, 110-128.

70

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.5 Der Begriff der Nation zwischen Religion und Geschichte.
Studie iiber die Bedeutung von umma« im
arabisch-islamischen kulturellen Erbe (Mafhim al-umma)s

Inhalt. — Nassars erstmals 1978 erschienenes und 2003 zum fiinften Mal
aufgelegtes Buch Mafhim al-umma ist eines von zweien seiner begriffs-
geschichtlich orientierten Werke zur Bedeutung von umma (>Nation<)
im arabisch-islamischen Denken. Wihrend sein spiteres, um einiges um-
fangreicheres Tasawwurat sich mit der modernen Semantik von umma
befasst, fokussiert Mafhum al-umma auf ausgewihlte Denker des isla-
mischen Mittelalters.

Das Anliegen, das Nassar mit Mafhum al-umma verfolgt, ist klar: Er
will zeigen, dass es in der mittelalterlichen arabisch-islamischen Tradi-
tion ein Verstindnis von umma gab, das von religiosen Idealvorstellun-
gen der Gemeinschaft losgelost war. Der Begriff umma konnte, wie er
zu zeigen versucht, bei einigen Gelehrten auch eine rein >soziohistori-
sche Bedeutung« (mana igtimaf tarihi) annehmen, die auch nichtreligi-
Ose Parameter ins Verstindnis von umma integrierte, um so einer sich
stets wandelnden Realitdt besser gerecht werden zu konnen. Der Begriff
umma im Sinne einer sikularen Nation, die nicht deckungsgleich ist mit
der Gemeinschaft der Muslime, war folglich bereits bei mittelalterlichen
Denkern angelegt, wie Nassar glaubt (7).

Diesen eher >soziohistorischen« Begriff von umma glaubt Nassar bei
Farabi, Mas‘adi (31-78), Ibn Haldan und Ibn al-Azraq (109-129) erken-
nen zu konnen. Das religiose Verstindnis von umma dagegen verortet
er u.a. bei Aba Mansar ‘Abdalqahir al-Bagdadi und Mawardi (79-92).
Zwar sei auch das Denken der letzteren beiden von der soziopolitischen
Realitit gekennzeichnet gewesen, und zwar von der politischen und dog-
matischen Desintegration des Abbasidenreichs unter den Buyiden so-
wie dessen Bedrohung durch die Fatimiden in der ersten Hilfte des 11.
Jh. Gegen diese Desintegration hielten jedoch beide in unterschiedlicher
Weise ein Ideal der geeinten, sunnitisch-islamischen umma hoch, wie
Nassar argumentiert (79—92).

Nassar glaubt, dass auch arabische Nationalisten der Gegenwart noch
mehrheitlich diesem aus einem spezifisch abbasidischen Kontext erwach-
senen religiosen Verstindnis von umma und dessen mangelhafter the-
oretischer Elaboration anhiangen. Doch er will nicht nur ihnen zeigen,
dass es im arabischen Erbe auch ein >sakulares<« Verstandnis von Nation
gibt. Auch die von ihm als >Liberale« bezeichneten Intellektuellen miiss-
ten verstehen, dass das sozio-historische Verstindnis von Nation im ei-
genen Erbe Wurzeln habe und folglich entgegen ihren Behauptungen

56 Nagsif Nassar, Mafhim al-umma baina d-din wa-t-tarih. Dirasa fi madlul
al-umma fi t-turat al-‘arabi al-islami, Bairat: Dar at-Talia 1978 [52003].

71

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

nicht aus dem Westen in das moderne arabische Denken importiert wor-
den sei (7-8).

Rezeption. — Zu erwihnen ist hier die Kritik des bekannten islami-
schen Reformdenkers und Koranwissenschaftlers Muhammad Ahmad
Halafallah,57 Nassar habe in Mafham al-umma, ausgehend von einem
modernen, aus dem 19. Jh. stammenden Verstindnis von Nation, den
umma-Begriff mittelalterlicher Denker wertend betrachtet.s® Nassar hat
diesen Vorwurf, er argumentiere ahistorisch, in einem neuen Vorwort
zur 4. Auflage (1o-11) sowie — etwas ausfiihrlicher — als Kommentar zu
Halafallahs Ausfithrungen zurtickgewiesen,’ allerdings ohne seiner eige-
nen Argumentation Wesentliches hinzuzuftigen. Nabil Faziyt hat Mafhum
al-umma sowie Nassars anderem umma-Buch vor Kurzem ebenfalls einen
Artikel gewidmet® — wir werden gleich (1.8) darauf zu sprechen kommen.

1.6 Die Philosophie im Kampf mit
der Ideologie (Ma‘raka)®

Inhalt. — Ma‘raka, dessen funf Beitrdage in den ersten fiinf Jahren des li-
banesischen Biirgerkriegs entstanden sind, beginnt zum 100-Jahr-Jubili-
um der Grindung der populdrwissenschaftlichen Zeitschrift al-Mugtataf
mit einem Artikel iiber deren Urheber, Ya'qab Sarraf (1852-1927). Nassar
sieht Sarrufs journalistische Bemithungen um die Verbreitung moderner
naturwissenschaftlicher Erkenntnisse von einer »Wissenschaftsideologie«
(aidiyalagiyyat al-ilm) untermauert (18-22). Er bewertet diese wissen-
schaftsideologischen Bemithungen jedoch nicht etwa negativ, auch weil
Sarraf ihnen einen gemifigten Positivismus zugrunde legte, der Religion

57 Zu Halafallah vgl. Filali-Ansary, Réformer lislam?, 9—39.

58 Vgl. Muhammad Ahmad Halafallah, »at-Takwin at-tarthi li-mafahim al-um-
ma, al-qaumiyya, al-wataniyya, ad-daula, wa-1-alaqa fima bainaha«, in:
Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya (Hg.), al-Qaumiyya al-arabiyya wa-
l-islam. Buhiit wa-munaqasat an-nadwa al-fikriyya allati nazzamaha Markaz
Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya, Bairat: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabi-
yya 1981, 17-29: 21I.

59 Nasif Nassar, »al-Munaqas$at«, in: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya
(Hg.), al-Qaumiyya al-‘arabiyya wa-l-islam. Buhit wa-munaqasat an-nadwa
al-fikriyya allati nazzamaha Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya, Bairut:
Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 1981, 49-60: 52—54.

60 Nabil Faziya, »Mafhim al-umma ‘inda Nasif Nassar«, in: al-Mustaqbal al-
‘Arabi 39/450 (2016), 133-138.

61 Nasif Nassar, al-Falsafa fi ma‘rakat al-aidiyiligiyya, Bairtt: Dar at-Tali‘a
21986 [1980].

72

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE PHILOSOPHIE IM KAMPF MIT DER IDEOLOGIE (MARAKA)

und Wissenschaft nicht in ein Verhiltnis absoluten gegenseitigen Wider-
spruchs setzte (47—55). Nassar lobt das mutige Eintreten fur den wissen-
schaftlichen Fortschritt in Zeiten des religiosen Traditionalismus und des
politischen Totalitarismus (56—57, 60—62).

Der zweite Beitrag ist eine vorbereitende Studie, um den libanesischen
Biirgerkrieg als \Dogmenkampf« (sira“aqaidi) zu analysieren (65-69). Ei-
ner Klarung der Begriffe \Dogma< und >Kampf« (67-83) sowie der theo-
retischen Grundlagen, die Nassars Studie zugrunde liegen sollen — er be-
zeichnet diese Theorie sie als >dialektischen Realismus« (84—95) —, folgt
eine Taxonomie der verschiedenen dogmatischen Richtungen (95-112)
sowie ein Plan, wie er diese zu untersuchen gedenkt (113-133).* Der
Libanon ist auch im vierten Aufsatz von Ma‘raka Thema, wo sich Nas-
sar mit ideologischen Tendenzen der libanesischen Geschichtsschreibung
auseinandersetzt (155-224).

Der dritte Aufsatz von Ma‘aka ist in Briefform an den bekannten
libanesischen Dichter Adonis (Adunis) gerichtet, in dessen Zeitschrift
Mawagif der Text urspriinglich erschienen ist.%> Nassar begriindet die
Briefform damit, dass sie dem Dialog und der offenen Untersuchung am
nachsten sei (137). Gegenstand des Artikels ist die Bedeutung der Mo-
derne in der Philosophie. Nassar macht zunachst geltend, dass es ihm als
arabischem Philosophen schwerer falle als dem Literaten Adonis, im ara-
bischen Kontext fiir eine Moderne zu kimpfen, da Adonis eine umfang-
reiche poetische Tradition im Herzen der arabischen Kultur zur Verfu-
gung stehe, die etwa in den Erfahrungen eines Abi Nuwas (gest. ca. 8 10)
oder eines Imrv’ al-Qais (gest. ca. 550) auf eine Art die Bedeutungen der
poetischen Moderne selbst zum Ausdruck bringe. Dagegen sei die Phi-
losophie im arabischen Erbe viel weniger priasent. Der Philosoph habe
deshalb im arabischen Kulturbetrieb nach wie vor gegen die religiosen
und politischen Autoritdten, die von Natur aus philosophiefeindlich sei-
en, fiir die Existenzberechtigung der Philosophie zu kimpfen (137-139).
Ins Zentrum seiner Definition einer philosophischen Moderne stellt er
dann den Begriff der >Innovation« (ibda‘), wobei Innovation bedeute, dem
Alten etwas wesentlich Neues hinzuzufigen. Anders als in der Kunst
oder der Wissenschaft befinde sich die philosophische Innovation je-
doch stets in einem Dialog mit ihrer Geschichte, von der sie sich nie ganz
trenne, obwohl sie stets Neues schaffe. Das heifSe aber nicht, dass sie nur
Bestehendes auslege. Wahres Philosophieren nehme die philosophische

62 Dieser vorbereitenden Studie hat Nassar meines Wissens bisher keine Un-
tersuchung der libanesischen \Dogmenkampfe« folgen lassen.

63 Und zwar in einer Spezialnummer von Mawagqif mit dem Titel Die Moderne
im Denken und der Literatur (Al-Hadata fi I-fikr wa-l-adab). Vgl. Mawagqif
35 (1979); Nassars Text befinet sich dort auf S. 61-67. Die nachfolgende
Nummer von Mawagqif (1980) ist demselben Thema gewidmet.

73

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

Vergangenheit auf und tiberwinde sie in einem >Selbstbildungsprozess«
(amaliyyat taskil nafsihi), der Teil eines Prozesses der Ausformung des
allgemeinen gesellschaftlichen Lebens sei (§uz’ min ‘amaliyyat taskil
al-hayat al-mugtama‘ al-amm) (139-141). Die philosophische Innova-
tion der Moderne kontrastiert Nassar mit der Behauptung Farabis, alle
philosophischen Fragen seien bereits in den Texten von Aristoteles und
Platon beantwortet worden, womit diese Texte dem Koran gleichgestellt
wiirden. Dagegen macht er geltend, dass die philosophische Moderne
gerade die Revolution gegen diese Ansicht sei (141-143). Als philoso-
phische Innovation sieht er zudem die Moglichkeiten einer Moderne in
der Philosophie, die durchaus unabhingig vom europdischen Kontext
und einem bestimmten Zeitalter denkbar sei. Dies bedeute gleichzeitig
aber auch, dass das arabische Denken nicht automatisch Eingang in die
Moderne finde, indem es das moderne europdische Denken tibernehme
(143-145). Obwohl er eine philosophische Moderne fur schwieriger be-
griundbar halt als eine literarische, ist Nassar tiberzeugt, dass auch ers-
tere in der arabischen Welt begonnen habe (152~153).

Im vorletzten Artikel von Ma‘raka untersucht er unterschiedliche phi-
losophische Zugiange zum Phianomen der Politik und spricht sich letzt-
lich fiir ein »konstruktives« (insa7), d.h. normatives Nachdenken dariiber
aus (225-280). Im letzten Beitrag schliefSlich beschiftigt sich Nassar in
kritischer Auseinandersetzung mit Gazali sowie Jakob Burckhardt (290
307) mit dem Begriff der historischen Personlichkeit. Er kritisiert dabei
die ihm zufolge in der arabischen Welt v.a. im ideologischen Denken
vorherrschende religiose Sichtweise auf historische Personen, die diese
zu prophetenidhnlichen Gestalten stilisiere, und pladiert dafiir, die histo-
rischen Umstinde, welche die GrofSartigkeit eines Menschen befordern,
vermehrt mitzudenken (283-287, 307-312).

Rezeption.— Erwihnt sei hier der libanesische Philosophieprofessor Ant-
wan Saif, der darauf aufmerksam macht, dass Nassar in diesem zweiten
Buch iiber das Verhiltnis von Ideologie und Philosophie zwar wie in Is-
tiqlal nach wie vor an seiner These festhalte, dass Ideologien einen Kern
an philosophischen Wahrheiten beinhalteten und nicht einfach »falsches
Bewusstsein« seien, dass er das nationalistisch-ideologische Denken aber
nicht mehr als Vorbild eines sozial engagierten Philosophierens nenne.
Saif hebt v.a. hervor, dass Nassars in Istiglal anzutreffende Begeiste-
rung fiir Bitar und dessen Rede von einer >Philosophie des Umsturzes< in
Ma‘raka nicht mehr zu erkennen sei, was Saif positiv wertet, da der Be-
griff des >Umsturzes« (ingilab) anders als derjenige der >Revolution« (tau-
ra) all die negativen Konnotationen mit den Militardiktaturen der >Drit-
ten Welt« hervorrufe.®

64 Vgl. Saif, »al-Istiqlal al-falsafi inda Nasif Nassar«, 57—58.

74

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.7 Ansprachen an die engagierte Vernunft.
Uber einige Probleme von Politik, Religion und
Ideologie (Mutarahat)®s

Inbalt. — Explizit nicht als akademische Arbeiten, sondern als Kritik ge-
genwirtiger Geschichte durch die Lektiire philosophischer Texte will
Nassar die in den Mutarahat versammelten neun Aufsitze verstanden
wissen. Die Artikel sind alle zwischen den spaten 1970er und der Mit-
te der 1980er Jahre entstanden — mit Ausnahme des 1972 erstmals er-
schienenen ersten Aufsatzes, in dem Nassar im Wesentlichen seine The-
sen von Istiglal vorwegnimmt.5¢

Im zweiten Aufsatz nimmt Nassar zum 2300. Todestag von Aristote-
les seine bereits in Pensée geaufserte Kritik an Ibn Haldins politischem
Realismus wieder auf, der seines Erachtens keinen Platz fiir ein normati-
ves Nachdenken tiber Politik jenseits religionsrechtlicher Bestimmungen
zulief§ (28-29). Diesen politischen Realismus des Nordafrikaners kon-
trastiert er mit jenem des Stagiriten, der auch ein freies, vernunftbasier-
tes Nachdenken tber ein >mogliches Ideal< (mital mumkin) politischer
Ordnung erlaube (29—-33). In Aristoteles’ eigenem Ideal sieht Nassar die
Ansicht angelegt, dass ein politisches Gemeinwesen aus freien und ver-
niinftigen Biirgern®” bestehe und keine Gemeinschaft von Gldubigen sei.

65 Nasif Nassar, Mutarahat li-l-‘aql al-multazim. Fi ba'd muskilat as-siyasa wa-
d-din wa-l-aydiyalugiyya, Bairut: Dar at-Tali'a 1986.

66 Der zunichst auf Franzosisch publizierte Text war urspriinglich ein Beitrag
Nassars zu einem >interarabischen Kolloquiumc« in Louvain 1970 zur ara-
bischen Renaissance. An einigen Stellen weicht die arabische Ubersetzung
vom franzosischen Original ab, so v.a. am Ende. Zu den Kolloquiumsteil-
nehmern gehorten u.a. Hasan Hanafi, Anuar ‘Abdalmalik, Abdallah Laroui,
René Habachi, Malcom Kerr, Boutros Boutros-Ghali und Hicham Djaid.
Vgl. Nassif Nassar, »Remarques sur la renaissance de la philosophie dans la
culture arabe moderne«, in: Anouar Abdel-Malek, Abdel-Aziz Belal, Hassan
Hanafi (Hg.), Renaissance du Monde Arabe. Colloque interarabe de Lou-
vain, Gembloux: Duculot 1972, 331-341.

67 Nassar verwendet hier wie auch anderswo den Begriff nur in seiner mann-
lichen Form. Es kann allerdings mit Sicherheit davon ausgegangen werden,
dass er damit nicht nur Mianner meinte. Dies wage ich hier besonders des-
halb zu behaupten, weil Nassar in einem Vorwort zu der von ihm betreuten
Dissertation von Hadiga al-‘Azizi tiber die philosophischen Grundlagen des
westlichen Feminismus die Notwendigkeit betont, dass sich auch der Femi-
nismus in den arabischen Staaten mit philosophischen Ideen bewaffnet, um
den Kampf gegen die patriarchalischen Strukturen arabischer Gesellschaften
zu gewinnen. Vgl. Nasif Nassar, »Ma hiya al-usus al-falsafiyya li-l-fikr an-
niswi?«, in: Hadiga al-‘Azizi, al-Usus al-falsafiyya li-l-fikr an-niswi al-garbi,
Bairat: Bisan li-n-Nasr wa-t-Tawzi‘ wa-l-Ilan 2005, 5-7.

75

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

Zudem sicht er darin die Uberzeugung vertreten, dass der Zweck des
Staates das Gliick des Menschen und nicht nur Sicherheit und Ordnung
sei (36-37).%

Im dritten wie auch im vierten Aufsatz fordert Nassar einen Bruch
mit dem religios-legalistischen politischen Denken des islamischen Mit-
telalters, einem Denken, von dem er auch gegenwirtige Ideologien — ge-
rade auch seit der Iranischen Revolution (76) — noch beeinflusst sieht
(69—72). Als exemplarisch fiir dieses Denken erachtet er dasjenige Ibn
al-Azraqs (1427-1491). Nassar zeigt, wie Ibn al-Azraq in Anlehnung an
Ibn Haldin von einer verniinftig einsehbaren Notwendigkeit politischer
Herrschaft fiir das menschliche Zusammenleben ausging, diese selbst
dann jedoch im Wesentlichen autoritdr konzipierte und einem Gerech-
tigkeitsverstandnis anhing, das nicht tiber den religionsrechtlichen Rah-
men hinausging (55-69). Hingegen fordert Nassar, das Politische los-
gelost vom Religiosen aus einer rein menschlichen Perspektive neu zu
denken, und zwar rein theoretisch, d. h. losgelost von nationalstaatlichen
und nationalistisch-ideologischen sowie auf das politische Handeln be-
grenzten Uberlegungen (83—87). Nur so kénne die Idee der Demokratie
in der arabischen Welt stabile Wurzeln schlagen und den bestehenden
Totalitarismus ablésen (88-89).

In einer weiteren, fiinften »Ansprache« gelangt Nassar von einer Kri-
tik an Hegels metaphysischem Verstindnis der Vernunft, die bei diesem
als teleologischer Geschichtsprozess den einzelnen Menschen mithilfe von
dessen Leidenschaft listig ubergeht (96-97), zu einer Kritik am marxisti-
schen Ideologiebegriff. Nicht eine >List der Vernunft, sondern eine >List der
Ideologie« sieht er hier am Werk, wenn sich der historische Materialismus
als einzig wahre Wissenschaft ausgebe und dagegen das Wissenschafts-
verstandnis der biirgerlich-liberalen Gesellschaft wie auch deren Philoso-
phie als eine die Wirklichkeit verfilschend wiedergebende Ideologie deute
(ror-105). Vor dem Hintergrund eines anderen Verstandnisses von Ideo-
logie, das diese als gemeinschaftlich-interessengebundenes Denken in ei-
ner bestimmten historischen Situation versteht, konne aber der Marxis-
mus selbst als Ideologe gedeutet werden, da er Teil einer revolutiondren

68 Der Text war urspriinglich ein auf Franzosisch verfasster Beitrag Nassars zu
einem im Juni 1978 zum 2300. Todestag Aristoteles’ von der UNESCO in
Paris abgehaltenen Tagung zur Aktualitit des Stagiriten. Nassars Beitrag ist
allerdings nicht, wie in den Mutarahat (S. 25) angegeben, im Tagungsband
erschienen. Vgl. Mohammed Allal Sinaceur (Hg.), Aristote aujourd’hui.
Etudes réunies sous la direction de M.A. Sinaceur a I'occasion du 2300e
anniversaire de la mord du philosophe, Paris, Toulouse: Unesco, Editions
Erés 1988. Nassar hat den franzosischen Text aber 1991 in den Annales de
Philosophie der Université Saint-Joseph (Beirut) publiziert. Vgl. Nassif Nas-
sar, »Réflexions sur le réalisme politique d’Aristote et d’Ibn Khaldoun«, in:
Annales de Philosophie 12 (1991), 57-64.

76

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ANSPRACHEN AN DIE ENGAGIERTE VERNUNFT

Bewegung gewesen sei, die sich im 19. Jh. um die Arbeiterbewegung im
Kontext der biirgerlich-liberalen Gesellschaft gebildet habe (to5-107).

Im sechsten Aufsatz der Mutarahat geht Nassar von der Pramisse aus,
dass der Mensch tiber eine sontologisch-prospektive Transzendenz« (ta‘ali
untulugi masri’) verfuge, die es ihm erlaube, sich tiber die Realitét zu er-
heben und die Welt im Sinne eigener Vorstellungen umzugestalten (112~
114). Diese Pramisse verbindet er in einer komplexen Argumentation mit
einem Plidoyer dafiir, mit etwas anderem Transzendenten, nimlich dem
axiologischen, eine vernunftbasierte Verbindung zu suchen, um so fiir
die gesamte Menschheit gultige MafSstibe ausfindig zu machen, anhand
derer die Welt zum Besseren verandert werden konne. Diesen vernunft-
basierten, philosophischen Zugang zum Axiologischen unterscheidet er
vom religiosen, wo die Offenbarung das Wertvolle bestimmt, sowie vom
ideologischen, wo sich Werte in der Geschichte der Gemeinschaft her-
ausbilden (116-118, 121-130).

In einer weiteren >Ansprache« erortert Nassar das Verhiltnis von Staat
und Religion, und zwar mit Fokus auf Rousseaus >biirgerliche Religion«.
An dieser kritisiert er sieben Punkte, so etwa, dass es dem Staatsober-
haupt zustehe, das biirgerliche Glaubensbekenntnis festzulegen. Nassar
fragt sich zudem, ob es in Rousseaus Staatsverstindnis iberhaupt der
Idee der burgerlichen Religion als etwas bediirfe, das die Buirger zur Be-
folgung der Gesetze motiviert, da bei ihm das Staatsoberhaupt sowieso
uber allumfassende Macht- und Zwangsbefugnisse verfuge (145-154).
Nassar kommt zu dem Schluss, dass Religion weder Basis des Staates
noch Instrument seiner Regierung sein solle. Sie konne jedoch als Teil
der politischen Kultur, die wiederum Teil der Gesellschaftskultur sei,
gleichberechtigt mit Ideologien, der Philosophie und den Wissenschaf-
ten an der politisch-diskursiven Ausgestaltung des Gemeinwesens teil-
haben (157-158).

In einem weiteren Aufsatz, verfasst zum 1o0. Todestag Karl Marx’
(159), kritisiert Nassar dessen Ansicht, dass die Befreiung des Menschen
einer kompletten Entsagung vom sreligiosen Widerschein< bediirfe und
er sich nicht mit Religionsfreiheit begniige. Die wahre Philosophie der
Freiheit verurteile den Zwang zur Religion gleich wie den Zwang zum
Atheismus, halt Nassar fest (170-183).

In der letzten Ansprache macht sich Nassar auf die Suche nach einem
geeigneten Aufklarungsdenken fur die arabische Welt. Er vergleicht dazu
Kants Aufklarungsphilosophie (falsafat al-anmwar), in der die Vernunft
von innerhalb des Menschen her die Welt beleuchtet, mit derjenigen
von Gazili (gest. 1111), wo die Aufkldrung als >mystische Erleuchtung«
(iSraq ‘irfani) von Gott herkomme (197-215).% Gemafs Nassar gibt es

69 Er bezieht sich dabei auf Kants Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung
sowie Gazalis Nische der Lichter (Miskat al-anwar).

77

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

im arabisch-islamischen Erbe unterschiedliche Ansitze von Aufklarungs-
philosophien, so etwa bei Abt Bakr ar-Razi, Ibn Rusd, den Mu‘tazila oder
Ibn Haldin (218). Doch erachtet er auch fiir die arabische Welt Kants
Verstindnis von Aufklirung als gegenwirtig am geeignetsten, da es einer
Pluralitit von Denkformen Raum lasse, aber auch ein stetes Hinterfragen
des Vernunftdenkens und seiner Errungenschaften einfordere (215-222).

Rezeption. — Der libanesische Soziologe, Historiker und Philosoph Ah-
mad Baidan fragt sich in einem tiefgrindigen, teils literarisch gehal-
tenen Artikel iiber die Mutarahat zunichst, wie es Nassar tiberhaupt
gelingen konnte, wiahrend der schwierigen Jahre des libanesischen Biir-
gerkriegs diese philosophischen Uberlegungen anzustellen — in einer Zeit,
als andere stundenlang Schlange gestanden seien, um Brot zu kaufen.”*
Er erklart sich dies mit einer grundsitzlichen Welt- und Demokratie-
fremdheit der Philosophie, lasst aber auch eine gewisse Bewunderung
dafiir erkennen, dass Nassar in diesen Zeiten keinem Nihilismus verfiel
und gar den Mut aufbrachte, eine Art >Programmc fiir die arabische Ver-
nunft zu formulieren. Er konne auch nachvollziehen, dass gerade die-
se Umstande zum Philosophieren anregen. Allerdings wurde er, Baidan,
dabei anders vorgehen.”

Baidun kritisiert u. a., dass Nassar in seinen >Ansprachen< nur negativ
zu erkennen gebe, was er mit der von ihm geforderten Vernunft eigent-
lich meine, aufSer dass sie nicht Religion und nicht Ideologie sei. Letzten
Endes glaubt er jedoch, bei Nassar ein traditionelles, skontemplatives<
(taammuli) Vernunftdenken zu bemerken. Dieses lasse aber nicht nur
neuere Erkenntnisse in der Philosophie zum Begriff der Rationalitit au-
Ber Acht, sondern sei allgemein ein von der objektiven Geschichte abge-
wandtes Denken. Er fordere von Nassar zwar keine detaillierte Unter-
suchung etwa der traditionellen Strukturen arabischer Gesellschaften,

70 Baidin, der wie Nassar in Paris studiert hatte, war Mitte der 1960er Jah-
re u.a. zusammen mit dem oben erwihnten Waddah Sarara eines der Griin-
dungsmitglieder der marxistischen Untergrundorganisation Lubnan al-
Istiraki (>Sozialistischer Libanon«), zog sich aber bereits frith aus der Politik
zuriick, um sich als Intellektueller zu betitigen. Vgl. Fadi A. Bardawil,
»Dreams of a dual birth. Socialist Lebanon’s world and ours«, in: Bound-
ary 2. An International Journal of Literature and Culture 43/3 (2016),313—
335

71 Der Artikel wurde zuerst in zwei Teilen in der libanesischen Tageszeitung
an-Nabhar veroffentlicht, am 8. und am 10. Juli. 1991. Er war Gegenstand
eines Kolloquiums in Antaliyas, das eigentlich bereits 1989 hitte stattfin-
den sollen, wegen >der Umstinde« aber um zwei Jahre verschoben werden
musste. Dies bemerkt Baidin im Nachdruck des Textes. Vgl. Baidan, »Fal-
safat al-mital al-mumkin«, 295.

72 Vgl.ibid., 295-298.

78

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VORSTELLUNGEN VON DER ZEITGENOSSISCHEN NATION

zudem stehe es ihm natiirlich frei zu behaupten, dass die Philosophie ihre
ganz eigene Geschichte habe und Aristoteles heute nach wie vor gleich
aktuell sei wie vor 2300 Jahren. Baidan stellt allerdings in Frage, ob es
gelingen konne, ohne Analyse des Sozialen und der Geschichte etwa ein
smogliches Ideal< politischer Ordnung zu formulieren, wie Nassar es mit
Aristoteles fordert. Auch die Notwendigkeit von Demokratie und Si-
kularismus lasse sich nicht ohne Blick auf die Geschichte ergriinden.”

Baidan glaubt deshalb, dass Nassars Philosophie eher eine >Vorliebe«
(mail) oder einen >Wunsch« (raghba) zum Ausdruck bringe — einen Wunsch
allerdings, den viele hegten, er selbst eingeschlossen, und zwar jenen
nach Demokratie und Sikularismus. Trotz seiner Kritik lobt Baidin
denn auch Nassars einzigartige Bemithung um das philosophische Den-
ken im Libanon. Doch glaube er, dass die Schlussel zur philosophischen
Veranderung anderswo liegen, als Nassar es vermute.’+

1.8 Vorstellungen von der zeitgendssischen Nation.
Analytische Studie des Begriffs der »umma< im
modernen und zeitgendssischen arabischen Denken
(Tasawwurat)’s

Inhalt. — Nassars zweites Buch tiber den umma-Begriff ist um einiges
umfangreicher als sein erstes, Mafhiam al-umma. In Tasawwurat unter-
sucht er das Verstindnis von umma bei einer Vielzahl moderner Den-
ker, die in ausfithrlichen Abhandlungen oder auch kiirzeren Texten wie
etwa Zeitungsartikeln Uberlegungen zur >Nation« angestellt haben. Zu-
dem schaut er sich den umma-Begriff in den arabischen Verfassungen an
(489—535). Dabei unterscheidet er zwischen vier Kategorien der Vorstel-
lung von umma, und zwar nach dem Hauptmerkmal, das seiner Ansicht
nach fiir bestimmte Theoretiker eine Nation ausmacht: Er unterschei-
det die religiose (15-203), die sprachliche (205-344), die geographische
(345—448) sowie die politische (449—543) Vorstellung von Nation, wo-
bei er sie jeweils noch ausdifferenziert.

Unter diesen vier Kategorien beschaftigt er sich ausfithrlich sowohl
mit bekannten Denkern wie Gamaladdin al-Afgani, Rasid Rida, Sayyid

73 Vgl.ibid., 305-309.

74 Vgl.ibid., 311-314.

75 Nasif Nassar, Tasawwurat al-umma al-muasira. Dirasa tahliliyya li-mafabim
al-umma fi l-fikr al-arabi al-hadit wa-l-musir, Bairat: Dar Amwag *1994
[1986]. Vgl. zu den Mutarahat auch Jad Hatem, » Chronique de la recher-
che philosophique au Liban I : de la mystique a la raison«, in: Annales de
Philosophie 9 (1988), 103-113: 100-113.

79

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

Qutb, Taha Husain, Fransis al-Marras, Sati‘ al-Husri, Antiin Saadah oder
Michel Aflaq als auch mit weniger bekannten wie Muhammad an-Nu-
waihi, ‘Abdalqadir ‘Auda, Kamal al-Hagg, Gamal Hamdan und vielen
weiteren — so dass das Werk fast enzyklopadischen Charakter annimmt.

Allerdings hat Tasawwurat gleich wie das frither erschienene Mafhium
al-umma nicht nur einen ideenhistorischen Anspruch. Zum einen will
Nassar, wie er in der Einleitung schreibt, damit auch zeigen, dass das Ver-
stindnis von Nation im arabischsprachigen Raum sich nicht auf dasje-
nige des arabischen Nationalismus beschrankt, fir das sich die meisten,
auch westlichen Studien interessierten. Zum anderen wolle er damit die
wichtigsten theoretischen Defizite dieses arabischen Nationalismus zur
Sprache bringen (5-6).

Rezeption. — Aus einer dezidiert arabisch-nationalistischen Perspekti-
ve kritisierte Ma‘an Basar denn auch Nassars Tasawwurat. Er liest das
Werk als Angriff auf seinen Glauben an die Einheit der arabischen Na-
tion. Zudem sieht er sich bei dessen Lektiire in vergangene Tage zu-
rickversetzt, als sich arabische, syrische und libanesische Nationalisten
untereinander und mit Islamisten und Marxisten mufSige intellektuelle
Gefechte geliefert hatten. Schwiachen in Nassars Studie macht er in des-
sen strikter Kategorisierung aus. Eine Unterteilung in >geschlossene« und
soffene« Konzepte von Nation hitte seiner Ansicht nach zeigen konnen,
dass es zwar tatsdchlich Vorstellungen gebe, die strikt nur auf einen Pa-
rameter setzten, dass es aber auch deutliche konzeptuelle Uberschnei-
dungen gebe, was sich in der politischen Praxis auch in der Zusam-
menarbeit unterschiedlicher ideologischer Stromungen duflere. Zudem
kritisiert Basir, dass Nassar nicht jenen Ideen am meisten Aufmerksam-
keit gewidmet habe, die auch tatsichlich politisch am einflussreichsten
waren — so etwa dem Nasserismus oder dem Ba‘tismus.”¢

Der libanesische Historiker Wagth Kautarani sieht insofern eine Kon-
tinuitidt zwischen Mafhiam al-umma und Tasawwurat, als beide darum
bemiiht seien, das Religiose aus dem Verstandnis von >Nation« zuriick-
zudriangen. Dies habe zur Folge, dass Nassar religiose Auffassungen von
umma deutlich kritisiert, andere Vorstellungen von Nation dagegen zu
wenig, so v.a. die geographischen etwa eines Antin Sa‘adah. Grundsatz-
lich vermisst Kautarani ein Bewusstsein fur die historischen Gegeben-
heiten, auf die das Denken, das Nassar untersucht, referiert. Im Falle
Afganis etwa ubergehe er die Tatsache, dass dessen religiose Rhetorik
und sein Pan-Islamismus den Despotismus des osmanischen Sultans und
ein verkrustetes religioses Establishment herausforderten sowie gegen

76 Vgl. Ma‘an Basir, »Nasif Nagsar: Tasawwur al-umma al-mu‘sira. Dirasa
tahliliyya li-mafahim al-umma fi I-fikr al-‘arabi al-hadit wa-l-muasir«, in:
al-Mustaqgbal al-Arabi 18/198 (1995), 122-127.

8o

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE IDEOLOGIE AUF DEM PRUFSTEIN

den britischen Imperialismus gerichtet waren, weshalb Afgani nicht ein-
fach als Theokrat oder religioser Idealist denunziert werden konne, wie
Nassar dies tue. Des Weiteren fragt sich Kautarani, ob es iberhaupt noch
sinnvoll sei, sich dieses Denken zu vergegenwirtigen, aufSer aus histo-
risch distanziertem Interesse. Denn zum einen konstituierten sich die
Probleme der Gegenwart anders als im Bewusstsein dieser Intellektuel-
len und zum anderen beruhten die Sozialwissenschaften heute auf ganz
anderen Primissen als die Ideen etwa eines Antin Sa‘adah, dessen Mo-
dernitit Nassar gerade wegen seines sozialwissenschaftlichen Ansatzes
herausstreicht.””

Der junge marokkanische Philosoph Nabil Faziya hat 2016 in ei-
nem Artikel erneut einen Blick in Nassars beide umma-Biicher gewor-
fen. Er glaubt, dass fir Nassar umma v.a. ein Diagnosebegriff sei, an
dem er aufzeigen konne, weshalb die arabische Renaissance (Nahda)
scheiterte. Denn in diesem Begriff kimen unterschiedliche ideologi-
sche Vorstellungen einer Zukunft der arabischen Welt und der Aus-
wege aus der Krise zum Ausdruck. In diesem Sinne reihten sich Nas-
sars Untersuchungen zum wumma-Begriff sowohl in seine Kritik des
ideologischen Denkens als auch sein Postulat einer zweiten arabischen
Renaissance ein.”®

1.9 Die Ideologie auf dem Priifstein.
Neue Artikel zur Analyse der Ideologie sowie ibrer
Kritik (Mihakk)7

Inhalt. — Mihakk ist Nassars letzte Schriftensammlung, die sich aus-
schliefSlich dem Thema Ideologie widmet. Sie beinhaltet finf Aufsitze,
die er zwischen dem Ende der 198cer und dem Beginn der 199o0er Jah-
re verfasst hat.

In der Einleitung wie auch im zweiten und im vierten Aufsatz von
Mihakk weist Nassar die Behauptung zuriick, dass mit dem Ende der
Sowijetunion auch ein postideologisches Zeitalter angebrochen sei. Er
erachtet das nach den 1950er und 1960er Jahren nun erneute Auf-
flackern der Rede vom Ende der Ideologien selbst als ideologisches
Konstrukt, das die Ideologiehaftigkeit des westlichen kapitalistischen

77 Vgl. Wagih Kautarani, » Tas@'ulat haula I-mugtama‘ wa-d-daula wa-l-umma
wa-waz®'if al-ulam al-igtima‘iyya«, in: ders., Masra‘ an-nubid al-arabi, au,
Azmat al-intiqal min al-igtima* as-sultani ila l-igtima’ al-watan, Bairat: Dar
at-Tali‘a 1995, 157-172: 158-162, 167-172.

78 Vgl. Faziyq, »Mafhim al-umma ‘inda Nasif Nassar«, 133-135.

79 Nasif Nassar, al-Aydiyalugiya ala l-mihakk. Fusal gadida fi tahlil al-aydiyalagi-
yya wa-naqdiba, Bairtt: Dar at-Talia 1994.

81

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

Weltsystems vertuschen helfen und jene Bewegungen hemmen solle,
die es verandern wollten (5, 31-32, 97-98). Zudem verweist er darauf,
dass tiberall in der Welt gerade neue Ideologien entstiinden, so etwa in
der ehemaligen Sowjetunion religiose und nationalistische (34-36, 98—
99). Fiir Nassar zeigt das Ende der Sowjetunion dagegen, dass eine to-
talitire Durchsetzung ideologischer Uberzeugungssysteme immer zum
Scheitern verurteilt sei (98). Zudem glaubt er, dass die Ereignisse zeig-
ten, dass jede Ideologie von der Geschichte irgendwann in eine >Sack-
gasse« (maziq) gefithrt werde, wo ihr mehr oder weniger brutales Ende
liege. Dessen mussten sich auch die arabischen Regimes bewusst sein
(102-104).

Der dritte Artikel von Mihakk stellt wohl Nassars systematischsten
Versuch dar, Unterschiede zwischen dem vernunftbasierten Philosophie-
ren und dem glaubensbasierten ideologischen Denken zu skizzieren. Er
zeigt, wie ideologische und philosophische Gedankensysteme einen je-
weils ganz unterschiedlichen Umgang mit der Wahrheit, der Idee des
Menschen und mit Werten haben (71-92).

Der erste Beitrag stellt eine methodische Vorstudie zu Nassars Tasaw-
wurat dar. Nassar erldutert darin, wie in unterschiedlichen Ideologien
verschiedene Vorstellungen etwa von >Nation« untersucht werden kon-
nen (9-10). Im letzten Aufsatz zeigt er, wie in einer Ideologie ein Bild
des »Anderen« entsteht, welche Funktion dieses hat und wie es sich ver-
andert (to5-139). Dies illustriert er am Bild Israels in der Ideologie des
palistinensischen Nationalismus (139-153).

Rezeption. — Antwan Saif glaubt, dass Nassar in Mihakk eine Tendenz
erkennen lasst, das ideologische Denken weniger deutlich als frither zu
verurteilen und es vielmehr als festen Bestandteil des soziopolitischen
Alltagslebens zu verstehen. Nassars Auseinandersetzung mit der Be-
hauptung eines Endes der Ideologien zeigt Saif zufolge zudem, dass sein
Nachdenken iiber Ideologie mit der Zeit gehe. Ahnlich deutet Saif einige
Beziige Nassars auf neuere Erkenntnisse der Psychoanalyse zum ideolo-
gischen Denken — diese gehen bei Nassar allerdings nicht iiber Anspie-
lungen hinaus (38); dieser Punkt wird bei Saif denn auch nicht weiter
spezifiziert.*

8o Vgl. Saif, »al-Istiglal al-falsafi inda Nasif Nassar«, 60-63, 65-66. Vgl. zu
Mihakk auch die lingere Rezension von Hadi Fadlallah, »>al-Idiyalagiyya
‘ala I-mihakke«. Dirasat tahliliyya«, in: al-Fikr al-‘Arabi 16/81 (1995), 199—
21T.

82

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.10 Die Logik der Herrschaft.
Einfiihrung in die Philosophie des Befehls (Sulta)®

Inhalt. — In Sulta, seinem wichtigsten Werk zur politischen Philosophie,
wendet Nassar sich dem Begriff der >Herrschaft< (sulta) zu, die er als
srechtmifiges< oder >legitimes Befehlen« (al-haqq fi I-amr) definiert und
von der unrechtmifSigen oder illegitimen >Kontrolle« (saitara) abgrenzt.
>Herrschaft<, wie er sie in Sulta untersucht, ist bei Nassar also ein norma-
tiver, kein deskriptiver Begriff, wie der Titel Logik der Herrschaft mog-
licherweise suggeriert.®*

Zunichst bekriftigt Nassar, dass Herrschaft als Befehlsbeziehung et-
was rein Zwischenmenschliches sei, weshalb ihr Ursprung weder in der
>Welt des Verborgenenc (gaib) noch in hypothetischen Naturzustinden
oder Vertragstheorien, sondern in der >natiirlichen Geselligkeit/Sozia-
litdit des Menschenc (igtimatiyyat al-insan at-tabtiyya) liege, welche die
Notwendigkeit des Politischen impliziere (15-31). Der Ursprung der
Herrschaft der Regierenden (hukkam) wiederum, denen die Regierten
(mahkamun) oder das >Volk« (sa'b) gegentiberstehen, beruhe auf >Er-
michtigung« oder »Autorisierung« (tafwid) und nicht auf der Natur oder
einem Vertrag. Subjekt dieser >Ermachtigung: sei die >unabhingige poli-
tische Gesellschaft« (mugtama’ siyasi mustaqill) oder der >Staat« (daula),
d.h. die aus Regierenden und Volk bestehende Ganzheit. Thr gegeniiber
blieben die Regierenden stets Rechenschaft schuldig, da die politische
Gesellschaft die natiirliche Besitzerin politischer Herrschaft sei (36, 65—

75)-

81 Nasif Nassar, Mantiq as-sulta. Madhal ila falsafat al-amr, Bairat: Dar Am-
wag *2001 [1995]. Die folgende Werkbeschreibung deckt sich grofitenteils
mit jener in meinem Beitrag tiber Nassar im bald erscheinenden Grundriss
der Geschichte der Philosophie: Philosopbhie in der islamischen Welt, Band
IV (Basel: Schwabe).

82 Es wire moglich, sulta auch mit >Autoritit« zu tibersetzen, gerade auch,
weil die Definition von sulfa als srechtmifliges Befehlen< an eine gingige
Definition von Autoritit bzw. authority als »the right to command, to give
an ultimate decision« erinnert; vgl. Amy Gutmann, Democratic education,
Princeton, N.].: Princeton University Press 1987, 16, FN 32. Bei Nassar ist
jedoch sultan eher mit >Autoritit« zu tibersetzen. >Macht< hingegen ist bei
ihm qudra. Vgl. dazu seine Begriffsklarungen in Nassar, Sulta, 8—9, zu qudra
auch 357. Keine Rolle scheint firr Nassar die Befehlstheorie des Rechts von
H.L.A. Hart gespielt zu haben, wie seine Rede von Herrschaft als Recht zu
befehlen suggerieren mag. Moglicherweise hat allerdings Max Webers Defi-
nition von Herrschaft als »die Chance, fiir einen Befehl bestimmten Inhalts
bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden«, hier seine Spuren hinterlas-
sen. Vgl. Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen: J.C.B. Mohr
1922, Kapitel 1, § 16.

83

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

Der Herrschaft der Regierenden setzt Nassar klare Grenzen: Sie diir-
fen weder ihren Willen mit jenem des Staates gleichsetzen noch die po-
litischen Aktivititen in der Gesellschaft monopolisieren, miissen also
Opposition zulassen, so Nassar. Grenzen seien ihnen zudem durch die
natiirlichen Rechte der einzelnen Biirger sowie die Souverinitit anderer
Staaten gesetzt. Zudem misse sich der Staat aus nichtpolitischen Ange-
legenheiten moglichst heraushalten (91-113). Politische Herrschaft habe
aber bestimmte Dienstleistungen zu erbringen — Nassar nennt als solche
etwa die Garantie der o6ffentlichen, aber auch der wirtschaftlichen und
gesundheitlichen Sicherheit, den Schutz der freien Meinungsiuflerung
(124-133) sowie die Forderung des Gemeinwohls, was die Forderung
der Fihigkeiten der Individuen sowie anderer gesellschaftlicher Ressour-
cen impliziere (133-144).

Grenzen sind politischer Herrschaft auch in ihrem Verhiltnis
zum Religiosen gesetzt. Zwischen Religion und Politik solle nam-
lich eine Beziehung der >Autonomie« (istiglal) bestehen, damit beide
in gegenseitiger Anerkennung ihre natirlichen Funktionen wahrneh-
men konnten (176-180). Eine >Integration« (indimag) oder »>Allianz«
(tahaluf) der beiden wiirde in eine theokratische Unterdriickung der
Uberzeugungsvielfalt miinden (147-176), eine >Verneinung« (inkar)
oder >Zurtickweisung« (istib‘ad) der Religion durch politische Herr-
schaft dagegen bedeuten, dass sich der Staat wie z.B. in der Sowje-
tunion einer bestimmten Ideologie verschreibt, womit er das Recht
seiner Mitglieder unterschlage, ihre eigenen Uberzeugungen zu ha-
ben (185-230).

Ausfthrlich widmet sich Nassar auch dem Begriff der Gerechtigkeit,
die er definiert als »soziohistorische Anordnung, die jedem, der ein Recht
und einen Rechtsanspruch hat, sein Recht und seinen Rechtsanspruch zu-
erkennt und ihm die Moglichkeit gibt, ihn zu genieffen sowie die damit
einhergehenden Pflichten wahrzunehmen, dies unter bestimmten Bedin-
gungen« (237). Ausgehend von dieser Definition analysiert Nassar, begin-
nend mit der Frage nach dem Existenzrecht von Staaten tiberhaupt (247—
253), Teilbereiche der Gerechtigkeit, so etwa die >legislative Gerechtigkeit<
(adl tasrit) oder die >soziale Gerechtigkeit« (adl igtima?), die auch die wirt-
schaftliche miteinschliefSt (2 54—280).

Weiter analysiert Nassar das Verhaltnis von Herrschaft und Vernunft.
Grundsitzlich braucht Herrschaft gemafs Nassar Vernunft, da ihre Le-
gitimitat auf dem Respekt von Rechten basiere, die nur vernunftig ein-
sehbar seien (314-315). Zudem konne politische Herrschaft die ana-
lytischen bzw. hermeneutischen, die normativen und instrumentellen
Funktionen der Vernunft in Anspruch nehmen, um ihre Aufgaben zu er-
fullen (322-325). Nassar lehnt jedoch technokratische Herrschaft ab, da
ihre Legitimitdt nicht auf dem Prinzip der Ermachtigung, sondern jenem
der >Leistungsfahigkeit< (kafaa) beruhe (331-343).

84

22.01.2026, 00:14:59. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE LOGIK DER HERRSCHAFT

Weiter geht Nassar in Sulta der Frage nach, ob es legitim sei, einer »er-
michtigten« Regierung vor dem Ende ihrer Amtszeit durch zivilen Unge-
horsam, Streiks und Demonstrationen oder gar eine Revolution ein Ende
zu bereiten (368-387).

Zuletzt untersucht er das Verhiltnis von Herrschaft und Geschichte.
Zum einen hebt er hier hervor, dass politische Herrschaft ihre feststehen-
den Zwecke und Funktionen im Wandel der Geschichte stets neu inter-
pretieren und umsetzen miisse (399—410). Zum anderen macht er darauf
aufmerksam, dass Geschichte etwa in Form des >eigenkulturellen Erbes«
(turat) per se keinen Autoritdtsanspruch in der Gegenwart geltend ma-
chen konne. In einem die Vergangenheit vergegenwartigenden, verniinf-
tigen Dialog konne der Geschichte jedoch insofern legitime Herrschaft
zugesprochen werden, als sie Losungsansitze fiir Fragen der Gegenwart
beinhalten konne (419-431).

Rezeption. — Sulta hat eine breite Rezeption erfahren.®s Mehrere Au-
torinnen und Autoren haben dabei hervorgehoben, wie wichtig es sei,
dass ein solches Werk, das in der arabischen Welt einzigartig sei, in
arabischer Sprache und fiir ein breites Publikum verstandlich geschrie-
ben worden sei;* der libanesische Philosophieprofessor Faris Sasin
spricht diesbeziglich auch vom >bildenden< (tarbawi) Charakter von
Sulta.’s

Die in Jordanien lehrende Philosophin Hadiga al-‘Azizi sieht die Wich-
tigkeit von Sulfa fir die arabische Welt u. a. darin, dass Nassar damit als
einziger arabischer Denker eine politische Philosophie vorgelegt habe,
aus der sich eine Demokratietheorie ableiten lasse. Sie ist denn auch der
Ansicht, dass der Begriff sulta bei Nassar mit -Demokratie< identisch

83 ‘Abdalhalim ‘Atiyya hat in seinem Sammelband ein Dutzend Texte zu Sulta
zusammengetragen: ‘Atiyya, Nasif Nassar. Al-Hadata wa-falsafat as-sulta
wa-l-hurriyya, 135-254.

84 So etwa Muhammad Gamal Barat, »Nasif Nassar wa-nazariyyat as-sulta.
Taala nuid gir&@at al-failasaf min gadid«, in: Ahmad ‘Abdalhalim ‘Atiyya
(Hg.), Nasif Nassar. Al-Hadata wa-falsafat as-sulta wa-I-hurriyya, al-Qahi-
ra: Isdarat Multaqa al-Falasifa al-‘Arab *2016, 187-190: 189; Ibrahim an-
Naggar, »as-Sulta bi-wasfiha hidma li-§-8a‘b wa-laisat sila«, in: Ahmad
‘Abdalhalim ‘Atiyya (Hg.), Nasif Nassar. Al-Hadata wa-falsafat as-sulta
wa-l-hurriyya, al-Qahira: Isdarat Multaqa al-Falasifa al-‘Arab *2016, 177-
186: 185-186; Fadiya Kaiwan, »Falsafa naqdiyya li-I-falsafa as-siyasiyya«,
in: Ahmad ‘Abdalhalim ‘Atiyya (Hg.), Nasif Nassar. Al-Hadata wa-falsafat
as-sulta wa-l-hurriyya, al-Qahira: Isdarat Multaqa al-Falasifa al-‘Arab *2016,
I5I-164: 164.

85 Vgl. Faris Sasin, »as-Sulta baina I-hudid wa-l-huliad «, in: Ahmad ‘Abdalhalim
‘Atiyya (Hg.), Nasif Nassar. Al-Hadata wa-falsafat as-sulta wa-I-hurriyya,
al-Qahira: Isdarat Multaqa al-Falasifa al-‘Arab *2016, 201-210: 204-205.

85

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

sei.’* Ahmad Barqawi sieht den Wert von Sulfa v.a. darin, dass es dem
arabischen Leser vor Augen fiihre, wie weit die Regimes der arabischen
Welt von jenem Entwurf legitimer Herrschaft entfernt seien, den Nas-
sar in diesem Werk skizziere, da die »RechtmifSigkeit« dieser Regimes
auf einer >Erbeutungc« (igtisab) des Rechts auf Herrschaft beruhe, nicht
auf >Ermichtigung<.®” Einige Autoren bemingeln allerdings, dass Nas-
sar zeitgenossische Denkerinnen und Denker, die wichtige Beitrage zum
Thema Herrschaft, Macht und Autoritit geliefert haben — so etwa Han-
nah Arendt, Jiirgen Habermas, Michel Foucault oder Bertrand Russell
—, mehrheitlich aufSer Acht lief3.?®

Der in Kanada promovierte Philosoph Ibrahim an-Naggar macht auf
Parallelen zwischen Nassars und John Lockes politischer Philosophie
aufmerksam, obwohl sich ersterer von Vertragstheorien zu distanzieren
suche. Naggar stellt dabei in Frage, ob die Pramisse der natiirlichen Ge-
selligkeit des Menschen, von der Nassar ausgeht, sowie allgemein seine
konstanten Beziige auf die >Natur der Dinge« tatsachlich weniger hypo-
thetisch seien als die Vertragstheorien.®

Letzteren Punkt kritisiert auch Faris Sasin, der nach dem epistemolo-
gischen sowie ontologischen Status dieser stets behaupteten >Natur der
Dinge« fragt. Zudem kritisiert er, dass Sulfa vorwiegend die vertikalen
Dimensionen der Politik beschreibe, also etwa das Verhiltnis zwischen
Regierenden und Regierten, das Horizontale des Politischen dagegen
mehrheitlich aufler Acht lasse.?® Einen dhnlichen Punkt macht auch Na-
bil Faziyu aus, der dieses Horizontale v.a. in Nassars auf Rechte fokus-
siertem und damit starrem Gerechtigkeitsverstandnis vermisst, also dort
das Fehlen einer deliberativen Komponente bemingelt, die gesellschaft-
lichen Eigenheiten besser gerecht zu werden vermochte.”*

86 Vgl. Hadiga al-‘Azizi, »an-Nazariyya ad-dimuqratiyya wa-falsafat al-amr«,
in: Ahmad ‘Abdalhalim ‘Atiyya (Hg.), Nasif Nassar. Al-Hadata wa-falsafat
as-sulta wa-l-hurriyya, al-Qahira: Isdarat Multaqa al-Falasifa al-‘Arab *2016,
231-254: 235, 250.

87 Vgl. Ahmad Barqawi, »Falsafat as-sulta ‘inda Nasif Nassar wa-s-sulta al-ara-
biyya«, in: Baskal Lahhad (Hg.), Nasif Nassar. ‘Alam al-istiglal al-falsafi,
[Babda]: Mansarat al-Gami‘a al-Antaniyya 22012, 137-I54: 143.

88 Vgl. Issam Na‘man, »Min al-hudar ila l-imra irtiqa’ ila n-nubawa«, in: Ah-
mad ‘Abdalhalim ‘Atiyya (Hg.), Nasif Nassar. Al-Hadata wa-falsafat as-
sulta wa-I-hurriyya, al-Qahira: Isdarat Multaqa al-Falasifa al-‘Arab *2016,
169-176; Muhammad ad-Dahahani (11.01.2015), »al-Inaya al-falsafiyya
bi-s-sulta ‘inda Nasif Nassar«, in: at-Taqrir, altagreer.com, letzter Zugriff:
26.01.2015.

89 Vgl. an-Naggar, »as-Sulta bi-wasfiha hidma«, 181, 182.

90 Sasin, »as-Sulta baina l-hudiad wa-l-hulad«, 209.

91 Vgl. Nabil Faziyu, »al-Falsafa fi mu‘tarak al-adl. Qir&a fi tasawwur Nasif
Nassar li-gadaliyyat as-sulta wa-1-adl«, in: ‘Abdalillah Balqaziz (Hg.), Nasif

86

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.11 Das Denken und die Emigration.
Vom eigenkulturellen Erbe zur zweiten arabischen
Renaissance (Tafkir)**

Inhalt. — Das umfangreiche Tafkir beinhaltet 18 zwischen 1974 und
1997 publizierte Aufsitze Nassars, die, wie er in der Einleitung hervor-
hebt, sich alle auf eine Weise mit dem Thema Freiheit beschaftigten. Sie
seien zudem alle im Geiste der Freiheit, im Speziellen der Freiheit der
Vernunft, verfasst worden, in einem Gebiet, in dem die Freiheit zuneh-
mend unter Druck gerate (9). Die Aufsitze sind in vier Rubriken unter-
teilt.

Die ersten fiinf Aufsitze, die sich dem im Titel erwahnten >eigenkultu-
rellen Erbe« (turat) zuwenden, subsumiert Nassar unter dem Titel >Uber
die Geschichte des arabischen Denkens<. Die Rubrik beinhaltet Arti-
kel zu den Eigenheiten des Rationalismus von Ibn Rusd und Farabi so-
wie zum metaphysischen Blick auf die Asthetik bei Farabi, Ibn Sina und
Yasuf Karam, des Weiteren zum Freiheitsdenken der Nahda-Intellektu-
ellen Ni‘mat Yafit (1860-1923) sowie Fransis al-Marras (1836-1874). In
seiner Auseinandersetzung mit letzterem streicht Nassar heraus, dass die
arabische Philosophie der Gegenwart sich nicht nur mit der Geschich-
te des islamischen Mittelalters sowie des modernen westlichen Denkens
auseinandersetzen solle, sondern auch der von Marras mitgepragte »ara-
bische Aufklarungsdiskurs< (hitab at-tanwiri al-arabi) in Erwigung ge-
zogen werden miisse. Dieser Diskurs gehore ungeachtet seines Erfolgs
genauso zur Geschichte des arabischen Denkens (94-95).

Die zweite Gruppe von Aufsitzen betitelte Nassar mit >Uber das So-
ziale und das Politische<. Neben Abhandlungen zum Begriff der >Zivil-
gesellschaft« (al-mugtama’ al-madani) sowie zum Status der Frau in den
Verfassungen arabischer Staaten beinhaltet diese Rubrik eine Kritik to-
talitarer politischer Systeme sowie der Art und Weise, wie diese mit ei-
nem totalitdren, ideologischen oder religiosen Dogma die Gesellschaft
vereinnahmen. In einem weiteren Aufsatz widmet sich Nassar dem The-
ma >Differenz« (ihtilaf). Zudem enthalt diese Rubrik einen Artikel, in
dem Nassar den taassub kritisiert. Dies ist ein schwierig ins Deutsche
zu Ubertragender Begriff, der in etwa >Gemeinschaftseifer< oder >Chau-
vinismus«< bedeutet, heute aber meist im Sinne von >Fanatismus«< oder

Nassar. Min al-istiqlal al-falsafi ila falsafat al-hudir, Bairat: Markaz Dirasat
al-Wahda al-‘Arabiyya 2014, 189-222: 203, 206—207.

92 Nasif Nassar, at-Tafkir wa-I-higra. Min at-turat ila n-nahda al-arabiyya
at-taniya, Bairut: Dar at-Tali‘a *2004 [1997]. Mit dem Titel at-Tafkir wa-I-
higra spielt Nassar wohl auf die dgyptische, aus den Muslimbriidern hervor-
gegangene islamistische Gruppierung at-Takfir wa-1-Higra (Das Zum-Un-
glaubigen-Erkldren und die Emigration) an.

87

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

>Bigotterie« verwendet wird, besonders im Zusammenhang mit ultrais-
lamischen Gruppierungen. Nassar kritisiert darin Gamaladdin al-Afgant,
der einen gemifSigten ta‘assub als probates Mittel anpries, um die Ge-
meinschaft der Muslime gegen inneren Zerfall sowie dufSere Feindselig-
keiten zu stirken (174-177). Nassar bringt dagegen den Begriff der >So-
lidaritat« (tadamun) ins Spiel, der die Gemeinschaft ebenso stirke, ohne
aber im Innern das Individuelle dem Gemeinschaftlichen zu opfern so-
wie ohne Animosititen gegen aufSen zu schiiren (190-193).

Die dritte Rubrik von Aufsitzen in Tafkir ist mit >Uber das religiose
Denken und das wissenschaftliche Denken« tiberschrieben. In den ersten
vier Artikeln dieses Teils beschaftigt sich Nassar mit dem Zusammen-
hang von Arabischsein und Muslimsein sowie dem islamistischen Den-
ken, so etwa dem Islamverstindnis der Iranischen Revolution von 1979.
Bezuglich letzterer kritisiert er u. a., dass sie »eine Revolution mit dem Is-
lam« gegen die bestehende Ordnung sei, ohne aber zugleich eine >Revo-
lution im Islam« zu sein, eine Revolution also, die — wie es in der islami-
schen Geschichte so oft geschehen sei — aus dem islamischen Dogma eine
neue Perspektive auf eine sich verandernde Realitit gewinne (223-2275).
Im letzten Aufsatz, einer kritischen Auseinandersetzung mit Ernest Re-
nans L'avenir de la science (erschienen 1890), kritisiert Nassar dagegen
einen unkritischen Wissenschaftsglauben und pladiert zudem dafir, die
funktionale Pluralitit des menschlichen Geistes anzuerkennen, d.h. ihn
nicht auf die Funktion des Vernunftdenkens zu reduzieren (265-279).

Der mit >Uber die Methode der philosophischen Autonomie« betitel-
te letzte Teil von Tafkir beinhaltet ein Interview, das Nassar 1978 der
Zeitschrift Dirasat ‘Arabiyya uber sein Istiglal gegeben hat, sowie eine
Erwiderung auf die Behauptung von Ahmad Baidan, die Philosophie sei
ein weltfremdes und elitires Unterfangen.?> Im letzten Aufsatz schlief3-
lich, der aus einem Vortrag hervorging, den Nassar im Februar 1997 an
der American University of Beirut (AUB) gehalten hatte, pladiert Nas-
sar dafir, das Projekt der arabischen Renaissance (Nahda) in einer zwei-
ten Nahda (nahda ‘arabiyya taniya) wiederaufzunehmen. Er geht davon
aus, dass die »erste« Nahda, deren Beginn er mit der Besetzung Agyptens
durch Napoleon ans Ende des 18. Jh. setzt, mit dem Zweiten Weltkrieg
und der Griindung Israels 1948 und dem darauf folgenden >Zeitalter der
Revolution« (marhalat at-taura) zu einem Ende kam. Das >Zeitalter der
Revolution« wiederum, wihrend dessen in der arabischen Welt totali-
tare Regimes entstanden, miindete mit dem Sechstagekrieg 1967 in das
nach wie vor andauernde >Zeitalter der Niederlage« (marhalat al-hazi-
ma), in dem ein Bewusstsein dafiir aufgekommen sei, dass die arabische
Welt in einer vollumfanglichen zivilisatorischen Krise stecke, die sowohl

93 Er hat diese Behauptung in seiner Rezension von Nassars Mutarahat geiu-
fert. Vgl. dazu oben 1.7.

88

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UBER BILDUNG UND POLITIK

die Politik als auch Wirtschaft und Kultur betreffe. Diese vollumfingli-
che Krise solle mit dem Selbstbewusstsein und dem Mut, den die Araber
wihrend der Revolutionsjahre gewonnen hitten, in einer zweiten Nahda
tiberwunden werden, wobei in deren Zentrum die Frage der Freiheit ste-
hen solle (309—322). Der Philosophie als hochster Form des Vernunft-
denkens soll in dieser zweiten Nahda die Rolle einer Art Leitwissenschaft
zukommen, wie Nassar zudem argumentiert (326-337).

Rezeption.—Von Tafkir hat v.a. Nassars Aufsatz tiber die >zweite Nahda<
fiir Nachhall gesorgt — ein Begriff, mit dem sein philosophisches Projekt
seither ahnlich wie mit seinem Aufruf zur philosophischen Autonomie
oft assoziiert wird. Zu nennen ist diesbeztiglich etwa der bereits in der
Einleitung erwihnte Clemens Recker, der einige zentrale Aspekte von
Nassars Denken von dieser Idee her aufgearbeitet hat.>* Kritische Stim-
men haben aber auch auf den ideologischen Gehalt dieser Parole einer
zweiten Nahda bei Nassar aufmerksam gemacht.®s

1.12 Uber Bildung und Politik.
Wann wird das Individuum in der arabischen Welt
ein Biirger? (Tarbiya)*®

Inhalt. - In Tarbiya, das erstmals im Jahr 2000 und danach 2005 in ei-
ner erganzten Auflage erschienenen ist, beschiftigt Nassar sich mit dem,
was er als >Bildungsphilosophie« (falsafat at-tarbiya) bezeichnet und von
der >Padagogik< (ulim tarbawiyya) unterschieden sehen will. Die darin
versammelten Aufsitze sind zuvor zwischen 1986 und 2004 publiziert
worden (297-298). Tarbiya enthilt insofern ein autobiographisches Ele-
ment, als Nassar darin seine Erfahrungen aus seiner Studienzeit am Leh-
rerseminar der Université Libanaise (UL) sowie als Hochschullehrer und
Dekan an der UL einflieSen liefs (5).

In den ersten beiden Aufsitzen kritisiert Nassar das Fehlen eines Biir-
gerstatus im Libanon, da das Individuum dort primidr Mitglied einer
Konfessionsgemeinschaft sei und folglich nur mittelbar Staatsmitglied
(33—48, 74—75). Diesem defizitiren Begriff des Staatsbiirgers stellt er
einen von ihm als philosophisch bezeichneten gegentiber (18, 72), wo-
runter er eine absolute Gleichheit in den Rechten und Pflichten zwischen
den Staatsbiirgern, losgelost von ihrer Zugehorigkeit zu einer Religions-
gemeinschaft, versteht. Ein solch philosophischer Biirgerbegriff sollte

94 Vgl. Recker, »Nassif Nassar and the quest for a second Arab Nahda«.
95 So etwa al-Misbahi, Gadaliyya, 113-114.
96 Nassar, Tarbiya.

89

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

seines Erachtens Gegenstand einer Burgerbildung sein, welche die ein-
zelnen Mitglieder des Gemeinwesens tiber ihre Rechte und Pflichten auf-
klart (48-53), sie aber auch zum eigenstindigen und autoritdtskritischen
wie auch gemeinsinnigen Denken befahigt (55-56, 76).

Zwei weitere Artikel in Tarbiya beschiftigen sich mit Aspekten der
ideologischen Vereinnahmung der Bildung in der arabischsprachigen
Welt. Im einen zeigt Nassar, wie die syrische und die irakische Verfas-
sung die Bildung in erster Linie so definieren, dass sie dazu dienen kann,
die Ideologie des Ba‘tismus zu verbreiten (92—102). Er bezeichnet dies
als ta'lim madhabi (103—-105), was in etwa mit >dogmatische Indok-
trination« tibersetzt werden kann. Einen ebenfalls dem arabischen Na-
tionalismus verpflichteten und damit ideologischen, nicht universellen
Bildungsbegriff glaubt Nassar in ‘Abdallah ‘Abdadd@’ims In Richtung
einer arabischen Bildungsphilosophie®” zu erkennen, das er ausfihrlich
rezensiert. ‘Abdadd@’ims Aussage, es brauche in den arabischen Staa-
ten eine aus einer bestimmten Sozialphilosophie abgeleitete Bildungs-
philosophie, deutet Nassar als Ideologisierung derselben (124-125).
Gegen ‘Abdadda’ims auf eine >Pidagogik der Existenz« ausgerichteten
Bildungsbegriff verteidigt Nassar zudem eine >Padagogik der Essenz«
(rr1-115, 132-137).%®

In den darauffolgenden beiden Aufsitzen illustriert Nassar detailliert,
wie die libanesischen Philosophiekurrikula von 1968 sowie 1997 von
konfessionalistischen Ordnungsvorstellungen durchdrungen sind und sie
reproduzieren, etwa indem sie eine klare Trennung zwischen dem Un-
terricht des arabisch-mittelalterlichen einerseits und des westlichen Den-
kens andererseits vornehmen (146-153, 189-192, 201-202). Dagegen
fordert Nassar einen Philosophieunterricht ein, der aus der Perspektive
dringlicher Fragen der Gegenwart beide Traditionen gleichermafSen be-
fragt (203) und dabei hilft, den konfessionsiibergreifenden gesellschaft-
lichen Zusammenhalt zu starken.*

In einem weiteren Artikel bringt Nassar Vorschldge zu einer Refor-
mierung der UL vor, und zwar aus der Perspektive einer >Philosophie

97 ‘Abdallah ‘Abdadd@im, Nahwa falsafa tarbawiyya arabiyya. Al-Falsa-
fa at-tarbawiyya wa-mustaqbal al-watan al-arabi, Bairut: Markaz Dirasat
al-Wahda al-‘Arabiyya *2000 [1991].

98 Die Unterscheidung zwischen einer >Pidagogik der Essenz< und einer >Pada-
gogik der Existenz«< geht auf den polnischen, marxistisch inspirierten Piada-
gogen Bodogan Suchodolski (1903-1992) zuriick, vgl. Sabine Seichter,
»Bogdan Suchodolski: La Pédagogie et les grands courants philosophiques«,
in: Winfried Bohn, Brigitta Fuchs, S. Seichter (Hg.), Hauptwerke der Pida-
gogik, Paderborn: Schoningh-Verlag 2009, 450-453. Nassar nennt Sucho-
dolski allerdings nicht namentlich.

99 Diese beiden Aufsitze werden uns unten in Kapitel 7 noch ausfiihrlich be-
schiftigen.

90

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UBER BILDUNG UND POLITIK

der Universitit« (falsafat al-gamia) (228), so u.a. zur Uberwindung ihrer
Zerstiickelung in verschiedene regionale Teilinstitutionen als Folge der
prekidren Sicherheitslage wihrend des Biirgerkriegs. Er schlagt vor, die-
se Teilinstitutionen zu wissenschaftlich, finanziell und verwaltungsmafig
unabhingigen, aber gleichgestellten Universitdten unter einem gemein-
samen Dach der UL und einem neuen Ministerium fiir hohere Bildung
zu machen, um so einen Mittelweg zwischen Regionalisierung und Zen-
tralisierung zu finden. Letzten Endes sei jedoch die UL nur in eine mo-
derne Forschungsinstitution, in eine Statte der Vernunft umzuwandeln,
wenn sie im Kontext eines modernen Nationalstaates jenseits des Kon-
fessionalismus agieren konne (237-246).

In einem letzten Aufsatz spricht sich Nassar fur die >liberal-republika-
nische Demokratie« (dimuqratiyya wataniyya libraliyya) als idealen Mit-
telweg zwischen Liberalismus, verstanden als Verabsolutierung individu-
eller politischer Freiheit, und Demokratie, verstanden als Herrschaft der
Massen, aus (290). Er unterscheidet die liberal-republikanische Demo-
kratie von den >sozialistisch-revolutioniren Demokratien< etwa Syriens
oder des Irak sowie von der Konkordanzdemokratie etwa des Libanon,
die er beide ablehnt (260-285).

Rezeption. — Der an der Universitit von Kafr as-Sayh (Agypten) lehren-
de Professor fur Erziehungswissenschaften ‘Assamaddin Hilal meinte mit
Verweis auf Tarbyia, Nassar habe sich dem Thema Bildung zugewandt,
um sein philosophisches Projekt in der alltaglichen Praxis verkorpert zu
sehen. Er bezeichnet aber auch Nassars philosophisches Gesamtprojekt
als ein >Erziehungsprojekts, da es darauf abziele, den Menschen und die
Gesellschaft zu verdndern.™® Hadiga al-‘Azizi verleiht in einer Rezen-
sion von Tarbiya dhnlich wie der marokkanische Intellektuelle Muntasir
Hamada u.a. dem Umstand Nachdruck, dass die ideologische Vereinnah-
mung der Bildung nicht nur im Libanon, sondern auch in anderen ara-
bischen Staaten der kulturellen und wissenschaftlichen Innovation und
folglich auch der demokratischen Entwicklung im Wege stehe.™!

100 Vgl. Tsamaddin Hilal, »at-Tarbiya wa-l-aql al-multazim. Mudahala tar-
bawiyya fi fikr Nasif Nassar«, in: Ahmad ‘Abdalhalim ‘Atiyya (Hg.), Nasif
Nassar. Al-Hadata wa-falsafat as-sulta wa-I-hurriyya, al-Qahira: Isdarat Mul-
taqa al-Falasifa al-‘Arab 2016, 79-98: 80, 84.

ro1 Vgl. Hadiga al-‘Azizi, »Nasif Nasgsar fi kitabihi Fi t-Tarbiya wa-s-siyasa,
1-2«, in: dies., Mugarabat naqdiyya. Fi I-Fikr al-falsafi al-muasir, Bairut:
al-Furat 2018, 73-86: 85; Muntasir Hammada, »Nasif Nassar mufakkikan
gadaliyyat at-tarbiya wa-s-siyasa«, in: al-Azmina al-Hadita 3—4 (2011), 48—
49.

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

1.13 Abhandlung iiber die Existenz.
Kritische Lektiire einer philosophischen
Autobiographie (Wugnud)™>

Inbalt. — Wugnd ging aus dem Wunsch Faris Sasins, eines libanesischen
Philosophieprofessors und Freund Nassars, hervor, letzterer moge fiir
die libanesische Tageszeitung an-Nahar die 2001 posthum erschienene
zweite, erganzte Auflage von Charles Maliks (1906-1987) philosophi-
scher Autobiographie al-Muqaddima* rezensieren (11). Der Naturwis-
senschaftler, Philosoph und Diplomat Malik — er hatte u. a. bei Alfred
North Whitehead in den USA studiert und in Freiburg auch Martin Hei-
degger gehort — war wesentlich an der Konzeption der Allgemeinen Er-
klarung der Menschenrechte 1948 beteiligt, wurde spiter aber auch fiir
seine Parteinahme wihrend des libanesischen Buirgerkriegs fur rechtsge-
richtete christliche Milizen bekannt.™+ Aus dem von Sasin gewunschten
Rezensionsartikel wurde mit Wugiid eine kurze Monographie.

Zunichst verweist Nassar darauf, dass Maliks al-Mugaddima kei-
ne konventionelle Autobiographie ist, die eine Lebensgeschichte erzahlt,
sondern Malik von einer >existenziellen Entwicklung« (tatawwur kiyani)
als einer Art >Entfaltungc« (afattuh) seiner Person in acht >Stufen der Exis-
tenz« (maratib al-wugid) spreche. Dabei seien diese acht Stufen — Mathe-
matik, Wissenschaft, Kosmologie, Pantheismus (huliliyya), Idealismus,
Existenzialismus (kiyaniyya),'°s Vitalismus (hayatiyya), Glaube (iman) —
eigentlich verschiedene Arten des Bewusstseins fiir unterschiedliche Ge-
genstinde in der Existenz, die Malik in seinem Leben durchlaufen habe,
d.h. unterschiedliche Arten der Integration von Erkenntnis und Existenz
jenseits des cartesianischen Dualismus. Die Rede von acht >Stufen der
Existenz« erinnerten ihn an Jacques Maritains Degrés du savoir und da-
mit an ein Schliisselwerk des Neothomismus, so Nassar (19-2.6).

Die neothomistischen Tendenzen in Maliks Denken zu kritisieren ist
denn auch eines der Hauptanliegen von Wugid. In Einklang mit dem
Neothomismus sieht Nassar Malik etwa bezuglich seines Versuches, hin-
ter die Philosophie des Cogito und v.a. zurick zu Aristoteles zu gehen
und die Wichtigkeit der Existenz gegeniiber dem Denken zu rehabilitieren
(36). Nassar geht zwar mit Maliks modernekritischer Haltung einig, dass

102 Nagsif Nassar, Maqgala fi l-wugad. Qiraa naqdiyya fi sira datiyya falsafiyya,
Bairat: Dar an-Nahar 2001.

103 Sarl Malik, al-Mugaddima. Sira datiyya falsafiyya, Bairat: Dar an-Nahar
22001 [1977].

104 Vgl. zu Malik und seiner Biographie den Artikel iiber ihn von Sarhan
Dhouib im bald erscheinenden Grundriss der Geschichte der Philosophie:
Philosophie in der islamischen Welt, Band IV (Basel: Schwabe).

105 Vgl. zur Ubersetzung dieses Begriffs bei Malik Nassar, Wugid, 67-70.

92

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ABHANDLUNG UBER DIE EXISTENZ

die mathematische und technische Vernunft nicht die gesamte menschli-
che Welt kontrollieren solle. Er glaube jedoch nicht, dass es moglich sei,
hinter das Cogito zuriickzugehen, und pladiert deshalb dafiir, dieses als
>Fahigkeit« (qudra) des Menschen zu verstehen, schopferisch mit seinem
Denken und seinem Handeln in die Welt einzugreifen, wobei die >Kon-
trolle« (saitara) nur eine mogliche Art dieses Eingreifens darstelle (38—40).

In gleicher Weise kritisiert Nassar, dass Malik zwischen einer rationa-
listischen >griechischen< und einer glaubensbasierten >abrahamitischenc
Mentalitdt unterscheidet und dabei letztere ersterer gegeniiber als tiber-
legen ansehe, d.h. die Vernunft dem Glauben unterstelle. Dies macht
Nassar auch daran fest, dass der Glaube bei Malik die oberste und letz-
te seiner acht >Stufen der Existenz« ist. Er glaubt auch, dass Maliks Be-
geisterung fur Whitehead daher rithrte, dass dieser neben den natur-
wissenschaftlichen Erkenntnissen Platz fir einen Glauben an Gott lief§
(46-53, T19-126).

Ebenfalls nicht einverstanden ist Nassar mit Maliks Sichtweise, das
Philosophieren sei eine Art >Gipfelhiipfen<, bei dem man sich vom ei-
nen zum anderen groflen Geist der Geschichte fort- und mit ihnen mit-
denke; Malik macht 30 solch unterschiedlich hohe philosophische Gip-
fel aus, wobei Aristoteles der hochste sei. Nassar findet, dass ein solches
Mitdenken mit den grofSen, in einer Hierarchie angeordneten Geistern
nur wenigen geschulten Personen moglich sei und folglich Malik damit
ein elitares Philosophieverstindnis zu erkennen gebe. Zudem sieht Nas-
sar in diesem >Gipfelhtupfen< nicht ein innovatives Philosophieren, son-
dern eher eine philosophiehistorische Tatigkeit. Dass Malik Aristoteles
als den alles tiberragenden Geist ausmacht, erklart sich Nassar wiede-
rum mit Maliks angeblichem Neothomismus (55-66).

SchliefSlich glaubt Nassar bei Malik einen philosophischen Stand-
punkt zu erkennen, in dem der Mensch vollig der Existenz ergeben sei.
Die Existenz bilde sich nach Malik im Bewusstsein des Menschen ab,
dieser konne aber nicht willentlich etwa durch ein dialektisches Fragen
Wissen schaffen oder verandernd und kreativ mit der Existenz umgehen.
Bei Malik komme das >Vorfinden« (wagada) deshalb vor dem >Hervor-
bringen« (augada), so Nassar (95, 97-118).:°¢

Rezeption. — Faris Sasin, der Wugnd angeregt hatte, verweist mit Bezug
auf Nassars Kritik an Maliks >Gipfelhiipfen«< darauf, dass Nassar und
Malik zwei einander sehr verschiedene Philosophieverstandnisse vertre-
ten, die jedoch nicht vollig unvereinbar seien. Briicken zu Malik schla-
gen wolle Nassar allerdings nicht und sei eher an der Konfrontation

106 Nassar bezieht sich bei letzterer Kritik nicht auf Maliks al-Mugaddima,
sondern dessen Aufsatz »al-Wugud bi-I-fil«, in: Muhadarat an-Nadwa 7/12

(1956), 442—466.

93

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

interessiert, die Sasin in einigen Punkten zu weit geht. Er liest Wugud je-
doch auch als Bemiihen Nassars, einen Teil eines Erbes zu konfrontie-
ren, das sowohl Maliks Beftirworter wie auch seine Gegner lieber ad acta
gelegt hitten, um nicht die Verantwortung tibernehmen zu miissen, sich
kritisch damit auseinanderzusetzen und daraus Lehren fiir die Zukunft
zu ziehen. Was Sasin damit meint, ist nicht ganz klar, doch spricht er da-
mit wohl die Verbindung von Maliks Philosophie zu den rechtsgerichte-
ten christlichen Parteiungen an, denen Malik nahestand.*

1.14 Das Tor zur Freiheit.
Das Ausstromen der Existenz durch
die Handlung (Hurriyya)™*

Inbalt. — Hurriyya beschiftigt sich in 21 Kapiteln mit dem Thema Frei-
heit. Uber Freiheit nachzudenken betrachtet Nassar als Aufgabe, der sich
jedes Zeitalter von Neuem stellen muss. Besonders in der arabischen
Welt erachtet er dies auch deshalb als dringlich, um eine >zweite arabi-
sche Renaissance« anzustoflen und so Eingang in eine global gewordene
Moderne zu finden (27-46). Er versteht Hurriyya jedoch nicht primir
als Schrift der politischen Philosophie oder als politisches Buch, denn er
wolle sich darin nicht einem bestimmten Teilbereich der Freiheit widmen
— etwa der wirtschaftlichen oder der politischen —, sondern der >Freiheit
als Ursprungc« (al-hurriyya ka-asl), der Freiheit an sich (5—10). Hurriyya
greift denn auch in eine Vielzahl von Themen aus, die mit dem Thema
Freiheit zusammenhingen.

Zum erneuten Nachdenken tber Freiheit gehort bei Nassar auch ein
Neudenken des Liberalismus. Ein solches bedeutet fiir ihn, die individu-
elle Freiheit vor dem Hintergrund von vier Prinzipien neu zu uberden-
ken: dem Prinzip der natiirlichen Geselligkeit des Menschen, dem Prin-
zip des Zusammenhangs zwischen Freiheit und Vernunft, demjenigen
des Zusammenhangs zwischen Freiheit und Gerechtigkeit sowie schlief3-
lich dem Prinzip des Zusammenhangs zwischen Freiheit und Herrschaft.
So konne das entstehen, was Nassar libraliyya takafuliyya nennt, was
sich in etwa mit >solidarischer Liberalismus« oder >Liberalismus mit Ge-
meinsinn« iibersetzen ldsst (§3—63). Nassar glaubt, dass ein solcher

107 Vgl. Faris Sasin, »al-Muwagaha al-falsafiyya bain al-Maqala wa-I-Mugad-
dima. Fi Qirzat Nasif Nassar an-naqdiyya li-Sarl Malik«, in: Baskal Lahhad
(Hg.), Nasif Nassar. ‘Alam al-istiglal al-falsaft, [Ba‘bda]: Mansarat al-Gami‘a
al-Antlniyya *2012, mazida, 201-222: 214-215, 221.

108 Nasif Nassar, Bab al-hurriyya. Inbitaq al-wugid bi-I-fil, Bairut: Dar at-Talia
22013 [2003].

109 Vgl. dazu ausfihrlich unten Kapitel 4.

94

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS TOR ZUR FREIHEIT

Liberalismus den Gegnern individueller Freiheiten, die diese entweder
der Einheit der Nation und der Sicherheit des Staates unterordneten oder
aber durch traditionelle Familienstrukturen in Gefahr gebracht sihen,
ihre Furcht vor einer Liberalisierung gesellschaftlicher Strukturen neh-
men konne. Dass das Zugestiandnis individueller Freiheiten Staaten nicht
destabilisiere, zeige ein Blick in den Westen. Denjenigen, die die individu-
ellen Freiheiten im Namen traditioneller Familienstrukturen ablehnten
und sie mit einer »Amerikanisierung« des Zwischenmenschlichen gleich-
setzten, gehe es zudem nicht um den Wert der Familie, sondern nur dar-
um, ihre personliche Machstellung zu behaupten (65-75).

Nassar spricht sich in Hurriyya fiir eine Form der Denk- und Uberzeu-
gungsfreiheit aus, die verschiedenen Denkarten in ihren eigenen Gebie-
ten ihre Freiheit zugesteht, denn jede dieser Denkarten erfiille in einem
Bereich spezifische Aufgaben. Dass eine Denkart in all diesen Bereichen
bestimmend sei, schliefSt er dagegen aus (1o9-112). Zudem setzt er die
menschliche Freiheit und das Denken mit dem >Begehren« (ragba) in eine
Dreiecksbeziehung: Der Mensch sei weder ein Wesen, das von seinen Lei-
denschaften vollig bestimmt werde, wie es die moderne Konsumgesell-
schaft suggeriere, noch eines, das seine Neigungen etwa einer vom Re-
ligionsgesetz inspirierten Vernunftigkeit vollig unterzuordnen habe, wie
es eine ihm zufolge in der arabischen Welt verbreitete Mentalitit wolle.
Vielmehr sei der Mensch frei, zu begehren, aber auch frei, um tber seine
Leidenschaften verniinftig nachzudenken (112-125).

Sein Begehren reflektiere der Mensch dabei immer vor dem Hinter-
grund seines >Interesses« (maslaha), das wiederum bestimmten >Bediirfnis-
sen« (hagat) und >Bestrebungenc« (tafallu‘ar) unterstehe (133-135). Maslaha
ist dabei fiirr Nassar etwas, das jedes Individuum selbstindig aus seiner ei-
genen existenziellen Situation heraus zu klaren hat, und nichts Fremdbe-
stimmtes — nichts, das etwa wie in religiés-moralischen Uberlegungen den
»Zwecken des Religionsgesetzes«< (magqasid as-sarta) unterstehe. Grenzen
seien der individuellen Interessenbestimmung aber durch bestimmte Inte-
ressen anderer Individuen (140-141) gesetzt, zudem miisse das Individu-
um seine personlichen Interessen mit dem >6ffentlichen< oder »allgemeinen
Interesse« (maslaha Gmma) in Einklang bringen (143-158).

Weiter fragt sich Nassar in Hurriyya, wie frei der Mensch bei der Be-
stimmung eines >Zwecks« (¢aya) sei. Dabei grenzt er sich in einer schwer
nachvollziehbaren Argumentation einerseits von Jean-Paul Sartre ab, der
das menschliche Wesen auf dessen Verdammung zum absolut freien und
unbedingten Handeln reduziere (165-170). Andererseits weist er Kants
transzendentale Idee der kosmologischen Freiheit zuriick: Dort sei die
Handlungsfreiheit, die der Mensch in der ansonsten nach Kausalgeset-
zen geordneten Welt der Phanomene genief3t, und folglich auch sein Wil-
le, dem verniinftig einsehbaren Sittengesetz absolut unterstellt, wie Nas-
sar argumentiert (170-175).

95

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

Danach kommt Nassar auf den Begriff der >Verantwortung:
(mas’aliyya) zu sprechen, die er als >die andere Seite der Freiheit< des
Menschen versteht: »Ich bin frei, also bin ich verantwortlich« (185), so
Nassar. In Anlehnung an Hans Jonas geht er dabei von der >ontologi-
schen Verantwortung« aus, die als solche der Verantwortung als recht-
licher und moralischer Kategorie vorausgehe (179-182). Zudem argu-
mentiert er, dass der Mensch in allerletzter Instanz >hochsten Wertenc«
verantwortlich sei. Er illustriert dies etwa am Beispiel des Physikstuden-
ten, der letzten Endes nicht seinem Professor, sondern der Wahrheit ge-
geniiber verpflichtet sei, dem Offizier, der Verantwortung gegeniiber dem
Wert des Friedens habe, sowie der Mutter, die die Verantwortung gegen-
uiber dem Wert des Lebens spiire (188-193).

In zwei weiteren Kapiteln widmet sich Nassar sodann Richard Rortys
liberalem Ironismus, den dieser in seinem Buch Contingency, irony, and so-
lidarity entwickelt hat. Gegen Rorty und dessen Behauptung einer abso-
luten Kontingenz menschlicher Erkenntnisse verteidigt Nassar die Annah-
me, dass es universell guiltige Wahrheiten und eine menschliche Natur gibt
(195—219), und bestreitet, dass es ohne sie moglich sei, eine solidarische
Gesellschaft zu begriinden, wie sie auch Rorty vorschwebte (221-246).

Danach erortert Nassar sogenannte >Paradoxien der Freiheit< — so
etwa das Paradox, dass, wenn die Freiheit absolut gesetzt werde, sie im
Chaos der Anarchie verloren gehe (248-254) — sowie >Krankheiten der
Freiheit« wie etwa die »Ver-Babelung« (mard at-tabalbul) der Gesellschaft,
die dann drohe, wenn sich die Individuen zu stark auf ihre privaten Frei-
heiten zuriickzogen, wodurch das Gemeinwesen einer gemeinsamen Of-
fentlichkeit beraubt wiirde (299-307).

Im vorletzten Kapitel geht Nassar der Frage nach dem Verhiltnis zwi-
schen Liberalismus und Geschichte auf den Grund, wobei er sich dazu mit
Francis Fukuyamas These beschiftigt, die Menschheitsgeschichte sei mit
dem Sieg des kapitalistisch-liberalen Westens tiber den Sozialismus an ihr
teleologisches Ende gelangt. Nassar kritisiert Fukuyamas an Alexandre
Kojeéve angelehnte Hegellektiire, indem er zeigt, dass das Denken Hegels
selbst antiliberale Ziige hat, angefangen bei dem Umstand, dass Hegel
Freiheit nicht vom Individuum her gedacht habe, das sein Schicksal selbst
bestimme, sondern vom absoluten Geist bzw. Gott her (320-330). Zu-
dem stellt er die These Fukuyamas in Frage, dass der Geschichte alleini-
ger Antrieb das Freiheitsstreben des Menschen sei, gehe doch Fukuyama
selbst von Platons drei Seelenteilen aus, womit er neben dem nach Frei-
heit strebenden Thymos im Menschen auch dessen Vernunft und sein Be-
gehren anerkenne (317, 330-331)."*° Zudem macht Nassar auf neue Kon-
flikte innerhalb des Liberalismus aufmerksam, die ganz unterschiedliche

110 Nassar bezieht sich hier auf Francis Fukuyama, The end of history and the
last man, New York etc.: Free Press 2006 [1992], 204.

96

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS TOR ZUR FREIHEIT

Interpretationen beziiglich der Reichweiten und Grenzen individueller
Freiheiten innerhalb der Gesellschaft zum Ausdruck briachten (330-334).
Das letzte Kapitel von Hurriyya beginnt Nassar mit der Aussage, dass
er, als er das Gefiihl hatte, sein Buch wiirde sich von ihm >entfernens, ei-
nen Sufi aufsuchte, den er regelmiafig treffe, um ihn nach seiner Meinung
zur Freiheit zu befragen. Der Sufi habe ihm nach einiger Zeit geantwor-
tet, indem er ihm einige Zeilen aus einer Schrift mit dem Titel Das Buch
Adams (Kitab Adam) habe zukommen lassen. Diese Zeilen wiirden seine
Positionen beziiglich Freiheit sehr schon widerspiegeln, so Nassar, wenn
auch symbolisch und fern der Analyse- und Argumentationsweise, die er
normalerweise praktiziere. Er wolle deshalb anstelle eines Schlusswortes
diese Zeilen wiedergeben (335). Dass Nassar die Geschichte selbst ver-
fasst hat, scheint mittlerweile allerdings ein offenes Geheimnis zu sein.
Sie ist den Mawadgqif des wahrscheinlich in den 3 5oer Jahren H. in Agyp-
ten verstorbenen islamischen Mystikers an-Niffari nachempfunden.**

Rezeption. — Fir Muhammad al-Misbahi ist Hurriyya ein zu wenig ent-
schiedenes Pladoyer fiir die individuelle Freiheit, was er daran fest-
macht, dass Nassar sie in seinem >Liberalismus mit Gemeinsinn« durch
vier Prinzipien eingrenzt. Er glaubt darin eine auch bei anderen arabi-
schen Pionieren des Freiheitsdenkens wie z. B. Mohamed Aziz Lahba-
bi (Muhammad ‘Aziz al-Hababi) nach wie vor vorhandene Sehnsucht
nach dem Harmonischen in der Gesellschaft zu erkennen, dem aber die
latente Gefahr innewohne, das Individuelle wiederum im Kollektiven
zu verlieren, sei es in jenem des Staates, der Partei oder der Religion.
Misbahi spricht auch von einer tbertriebenen >Furcht vor der Freiheit<
(hauf min al-hurriyya) bei Denkern wie Nassar und kritisiert deren zu
starke Zugestindnisse an die bestehenden politischen und kulturellen
Institutionen arabischer Gesellschaften, Zugestandnisse, die den veridn-
dernden Impetus, den der Aufruf zur Freiheit in sich berge, zunichte-
machen wiirden.'™

Der in Kuweit zeitgendssische Philosophie lehrende az-Zawawi
Bagirah fragt sich u.a., weshalb Nassar Rorty in Hurriyya so viel Platz

111 Nassar hat mir in einem Gesprich, das im Rahmen dieser Untersuchung am
26.8.2014 in Nabih im Libanon gefithrt wurde, sowohl seine eigene Urhe-
berschaft dieser Geschichte als auch die Nachempfindung an-Niffaris besta-
tigt. Fiir den Marokkaner Kamal ‘Abdallatif war beides bereits einige Jah-
re frither klar, vgl. Kamal ‘Abdallatif, »Min al-hurriyyat ila Bab al-hurriyya.
Al-Mumatala at-tarihiyya wa-wa‘i ad-dat«, in: ders., Asilat al-hadata fi I-fikr
al-arabi. Min idrak al-fariq ila wai ad-dat, Bairat: a§-Sabaka al-‘Arabiyya li-
1-Abhat wa-n-Nasr 2009, 141-168: 164-165.

112 Vgl. Muhammad al-Misbahi, »Rihan al-hurriyya fi l-alam al-‘arabi«, in:
ders., Min agli hadata muta‘addidat al-aswat. Wiras li-falsafat al-haqq wa-t-
taqafa wa-s-siyasa wa-d-din, Bairut: Dar at-Talia 2010, 229-255: 246-249.

97

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

einraumt, hatten doch andere Denker wie John Rawls den sich globali-
sierenden amerikanischen Liberalismus der Gegenwart viel starker ge-
prégt als der Pragmatiker. Zudem setze Nassar seine eigene Liberalismus-
kritik zu wenig in Beziehung zu anderen solchen Kritiken - so etwa zu
jener von Monique Canto-Sperber, mit deren Projekt dasjenige Nassars
eigene Ahnlichkeiten aufweise. Des Weiteren sieht Bagiirah in Nassars
Versuch, den Liberalismus an die arabischen Gegebenheiten anzupassen,
einen dhnlichen identitdtserhaltenden Impetus am Werk wie in vergan-
genen Jahrzehnten bei Intellektuellen, die versuchten, einen islamischen
oder arabischen Sozialismus zu begriinden. Er sieht denn auch in Nassars
Liberalismus das Ideologische starker am Werk als das Philosophische.**3

Ganz anderer Meinung sind diesbeziiglich Hadiga al-‘Azizi und Kamal
‘Abdallatif. Fur ‘Azizi ist mit Hurriyya ein vorlaufiger Hohepunkt in ei-
nem mittlerweile zweihundertjihrigen Freiheitsdenken in der arabischen
Welt erreicht.”+ Ahnlich sieht ‘Abdallatif in Hurriyya ein theoretisches
Niveau erreicht, an welches das arabischsprachige Nachdenken tiber
Freiheit bisher nicht herangekommen sei. Er erkennt in Hurriyya einen
Text, der das bisher eher parolenhafte und dogmatische Freiheitsden-
ken in der arabischen Welt hinter sich lisst. Fiir ‘Abdallatif steht Nassar
auch fiir eine neue, selbstbewusste Generation von Freiheitsdenkern in
der arabischen Welt am Anfang des 21. Jh., dhnlich wie zu Beginn des
20. Jh. der Agypter Lutfi as-Sayyid (1872-1963), wobei diese neue Ge-
neration auch von verbesserten Bildungsinstitutionen und besonders ei-
ner Verbesserung des Philosophieunterrichts an den Universititen pro-
fitieren konne.™ s

1.15 Das Selbst und die Gegenwidrtigkeit.
Untersuchung iiber die Prinzipien der
historischen Existenz (Dat)'

Inhalt. — Dat ist mit gut 630 Seiten Nassars bisher umfangreichstes Werk.
Er geht darin der Frage nach: »Was bedeutet es, dass der Mensch sich
selber schafft?« (6) Bei der Beantwortung dieser Frage vertieft Nassar

113 Vgl. az-Zawawi Bagurah, »Nasif Nassar wa-mas’alat al-hurriyya«, in: Baskal
Lahhad (Hg.), Nasif Nassar. ‘Alam al-istiqlal al-falsaft, [Ba‘bda]: Mansurat al-
Gami‘a al-Antiniyya *2012, mazida, 223-253: 230-231, 246-251T.

114 Vgl. Hadiga al-‘Azizi, »Qir@’a fi kitab Nasif Nassar Bab al-hurriyya. Tatwir
falsafat al-hurriya«, in: dies., Mugarabat naqdiyya. Fi I-Fikr al-falsafi al-
mu‘dsir, Bairat: al-Furat 2018, 62—72: 62.

115 Vgl. ‘Abdallatif, »Min al-hurriyyat«, 143-152, 165-166.

116 Nasif Nassar, ad-Dat wa-I-hudar. Baht fi mabadi’ al-wugnd at-tarihi, Bairut:
Dar at-Talia 2008.

98

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS SELBST UND DIE GEGENWARTIGKEIT

Aspekte, die er bereits in fritheren Schriften philosophisch erortert hat,
beschaftigt sich aber auch mit neuen Problemen; er sieht Dat selbst auch
als Sulta und Hurriyya komplettierend (5). Daraus entsteht eine enorme
Themenvielfalt, die Dat in insgesamt 28 Kapiteln abdeckt."'” Diese kon-
nen auch als eigenstindige philosophische Abhandlungen gelesen wer-
den, wie Muhammad al-Misbahi bemerkt hat.™®

Eines der zentralen Anliegen von Dat ist zu zeigen, dass das Sein in
der Gegenwart Vorrang hat vor dem Sein in der Vergangenheit sowie
der Zukunft (59-86). Uber weite Strecken beschiftigt sich Dat denn
auch mit der Frage, was es fir das menschliche Subjekt oder das >sub-
jektiv Seiende« (al-ka’in ad-dati) bedeutet, in der Gegenwart zu sein.
Nassar klirt diese >Gegenwartigkeit« (hudir) ontologisch, wobei hier
ein zentraler Begriff die >Selbstwerdung« (inwigad) des subjektiv Seien-
den ist (87-164). Er zeigt aber auch, wie der Mensch in der Gegenwart
vermittels seines Vernunftvermogens mit sich selbst und der ihn um-
gebenden Umwelt in Verbindung tritt — er spricht diesbezuiglich auch
von der >rationalen Gegenwartigkeit« (hudir ‘aqlani) des subjektiv Sei-
enden (165-217).

Des Weiteren fragt sich Nassar nach dem Verhaltnis des subjektiv Sei-
enden zur Welt der Werte. Er argumentiert hier zunichst, dass die Welt
der Werte an einem zwischen der materiellen Realitit und dem Absolu-
ten liegenden Ort dadurch entstehe, dass der Mensch nach >Ganzheit-
lichkeit« (kamal) strebt, sie sich also in einem Prozess der menschlichen
Selbstvervollkommnung ausbilden. Zu dieser Welt der Werte hat der
Mensch durch >Einsicht« (istibsar) verniinftigen Zugang (221-274). Im
Anschluss an diese Betrachtungen, die sich wohl am ehesten als eine Art
Metaphysik der Moral bezeichnen lassen, entwirft Nassar eine Axiolo-
gie, bestehend aus sieben >hochsten Werten« (qiyam ‘ulya) — Wiirde, Ar-
beit, Gesundheit, Wahrheit, Gerechtigkeit, Schonheit und Liebe —, die er
alle ausfiihrlich erortert (275-446).

Den Erlduterungen zur Gegenwart folgen Ausfithrungen zur Erinne-
rung des Vergangenen (447-537) sowie der Imagination der Zukunft
(539—633) aus der Perspektive des gegenwartigen, subjektiv Seien-
den. Hauptanliegen von Nassars Betonung der Gegenwartigkeit ge-
geniiber der Vergangenheit ist es, den Menschen davor zu bewahren,

117 Gerade wegen dieser Themenvielfalt wird im Verlaufe dieser Arbeit aber
auch immer wieder auf Dat Bezug genommen.

118 Vgl. al-Misbahi, »Qira’a«, 108-109. Ahnlich auch Musir Basil ‘Aun,
Kitab al-mabragan 2010 fi itar Bairat ‘asimat ‘alamiyya li-I-kitab, [Bairut]:
Matabi‘ Dar Sadir 2010, 399—412: 399, sowie Hadiga al-‘Azizi, »ad-Dat wa-
l-hudar li-Nasif Nasgsar. Kaif yasna“ al-insan huwiyyatahu wa-tarihahu, in:
dies., Mugarabat naqdiyya. Fi I-Fikr al-falsaft al-muasir, Bairut: al-Furat
2018, 17—24: 18.

929

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

den Problemen der Gegenwart durch eine Flucht in die Vergangen-
heit, welche die Einbildungskraft lahmt, zu entkommen. Gegentiber
der Zukunft streicht er die Wichtigkeit der Gegenwirtigkeit heraus,
um den Menschen vor einem blinden Fortschrittsglauben zu bewah-
ren (59-86).

Rezeption. — Dat ist nicht nur wegen seiner Themenvielfalt teils sehr an-
spruchsvoll, sondern auch wegen der Sprache. Nassar schafft darin eine
Vielzahl arabischer Neologismen, deren Sinngehalt teils schwierig zu
verstehen ist: al-afagiyya (in etwa >die Horizontalitdt, 72), al-ha-ana-
da (in etwa >das Hier-bin-ich«, 13-15), al-inniyya (in etwa >das Wahr-
lich-bin-ich¢, T22~123) sind nur ein paar wenige Beispiele. Muham-
mad al-Misbahi deutet diese sprachliche Kreativitiat Nassars in Dat als
Beweis dafiir, dass das Arabische der Gegenwart die Moglichkeit bie-
tet, die Feinheiten der modernen Philosophie zum Ausdruck zu brin-
gen und neue philosophische Gedanken zu schopfen. Zugleich glaubt
er aber, dass die Schwierigkeit von Dat seiner Rezeption im Wege ste-
he. Insgesamt ist Misbahi der Ansicht, dass Dat als eine Untersuchung
iiber den Menschen, d.h. als Anthropologie, zu lesen sei. Ferner hailt
er fest — gleich wie zuvor bereits Musir Basil ‘Aun —, dass Nassar mit
Dat fur seine Philosophie insgesamt eine einheitliche Bezeichnung ge-
schaffen habe, und zwar >Philosophie der Gegenwirtigkeit« (falsafat
al-hudir).' ™

Der libanesische Theologe und Philosoph Musir Basil ‘Aun fragt
sich in einem Artikel uber Dat, auf welchem metaphysischen Unterbau
Nassars Philosophie der Gegenwirtigkeit griunde. Er zeigt, wie Nas-
sar in seinen Ausfiihrungen zur Natur des Menschen, zum Ursprung
der Gegenwirtigkeit selbst sowie zur Entstehung von Werten bewusst
versucht, seine Ideen von metaphysischem Territorium fernzuhalten,
trotzdem aber nicht ohne Anspielungen auskommt, die auf bestimm-
te metaphysische Uberzeugungen hindeuten. ‘Aun fragt sich, ob Nas-
sar das Geheimnis seiner metaphysischen Uberzeugungen — wie am
Ende von Dat vage angekiindigt — in einem weiteren Buch noch lif-
ten werde.'*®

399. ‘Aun spricht auch von der >Philosophie der historischen Existenz« (fal-
safat al-wugud at-tarihi), vgl. ibid.

finden sich auch drei weitere, kiirzere Besprechungen von Dat, verfasst von
Antwan Saif, Wagih Qanst sowie Baskal Lahhad.

I00

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1.16 Zeichen und Wege.
Vom Gebetsraum Ibn Rusds in die Weiten
des Siakularismus (Isarat)™**

Inhalt. — Isarat, das acht zwischen 1998 und 2009 veroffentlichte Arti-
kel bzw. gehaltene Vortrage enthilt, beginnt mit einem Aufsatz tiber Ibn
Rusd, dessen Denken Nassar einer entmystifizierenden Lekture unter-
ziehen will (13).”>* Entgegen etwa Muhammad ‘Abid al-Gabiri und an-
deren, die in dem Andalusier einen Vorreiter der Moderne und Verteidi-
ger des Vernunftdenkens gegeniiber der Religion sehen, liest Nassar ihn
als jemanden, der die Philosophie in religionsrechtliche Schranken wies
— Nassar spricht deshalb von deiner >umzingelten Philosophie« (falsafa
muhdasara) — und die Vernunft von praktischen Uberlegungen fernzuhal-
ten suchte und so ihre soziale Relevanz beschnitt (1 5—21). Er deutet Ibn
Rusd als einen Philosophen, der das Philosophieren als elitiares Unter-
fangen verstand (21-27) und dessen Denken letzten Endes v.a. eine Ver-
ehrung der Lehren und der Person Aristoteles’ gewesen sei (27-34). In
einem Punkt allerdings kann auch Nassar Averroes etwas Positives und
dufserst Aktuelles abgewinnen: Ibn Rusd habe die Philosophie als etwas
Universelles verstanden, als etwas, das keine nationalen Grenzen kennt,
und konne daher als Kritiker gegenwirtig erstarkender kulturalistischer
oder kulturrelativistischer Ideologien gelesen werden (39).

Die Kritik kulturrelativistischer Positionen ist Nassar auch in einem
weiteren Artikel in Isarat ein Anliegen: In einer Auseinandersetzung mit
Taha ‘Abdarrahmans Abhandlung Das arabische Recht auf philosophi-
sche Differenz'> kritisiert er dessen Versuch, aus sprachlichen und re-
ligiosen Besonderheiten eine spezifisch arabisch-islamische Philosophie
zu begriinden (127-128). Gegen diesen Versuch einer Nationalisierung
der Philosophie, die er auch von seinem eigenen Plidoyer fir philo-
sophische Autonomie in Istiglal unterschieden sehen will (124-125),
verteidigt Nassar die Moglichkeit eines entgrenzten, universellen und
offen-kritischen philosophischen Dialogs, ohne zu verneinen, dass die
Philosophie bestimmte kulturelle oder gesellschaftsspezifische Eigenhei-
ten haben kann (r15-1271).

121 Nasif Nassar, al-Isarat wa-l-masalik. Min iwan Ibn Rusd ila rihab al-almani-
yya, Bairat: Dar at-Talia 2o11.

122 Der Artikel ist zunichst auf Franzosisch erschienen: Nassif Nassar, » Averroés
ou la philosophie encerclée«, in: Raif Georges Khoury (Hg.), Averroes (1126-
1198) oder der Triumph des Rationalismus. Internationales Symposium an-
ldsslich des 8oo. Todestages des islamischen Philosophen. Heidelberg, 7.—11.
Oktober 1998, Heidelberg: Universitatsverlag C. Winter 2002, 117-138.

123 Taha ‘Abdarrahman, al-Haqq al-‘arabi fi l-ibtilaf al-falsafi, ad-Dar al-Baida™
al-Markaz at-Taqafi al-‘Arabi 2002.

I0I

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

In zwei weiteren Artikeln kehrt Nassar zum Denken Ibn Haldiins zu-
rick.’>+ Im ersten fragt er sich, was an diesem Denken modern sei, ohne
behaupten zu wollen, Ibn Haldan habe die europiische Moderne vor-
weggenommen. Nassar erkennt dieses Moderne in der Entdeckung der
fundamentalen Wandelbarkeit der Welt, inklusive des Sozialen (43—51),
und damit einem neuen historischen Bewusstsein, das auch in eine Neu-
begrindung der Geschichtswissenschaft miindete (54). Zudem weist er
darauf hin, dass, obwohl Ibn Haldan wie Kant die spekulative Vernunft
in ihre Schranken wies (59), er dem Vernunftdenken mit seiner >Soziolo-
gie« (lm al-‘wmran) auch neue Erkenntnisfelder erschloss, weshalb er als
Vorreiter einer wissenschaftlichen Rationalisierung gesehen werden kon-
ne (58-59). Ebenfalls modern ist laut Nassar Ibn Halduns realistisch-so-
ziologische Erklarung des Politischen — religiose Herrschaft mit einge-
schlossen —, was ihn entgegen gingigen Lehrmeinungen zu dem Schluss
gefiihrt habe, dass ein politisches Gemeinwesen keiner offenbarten Re-
ligion bediirfe, um existieren zu konnen (68-69). Gerade im Bereich des
Politischen sieht Nassar allerdings auch die Grenzen der Modernitit von
Ibn Haldans Denken. Dieses blieb namlich einem traditionellen, despo-
tischen (istibdad) Herrschaftsverstindnis des mulk verpflichtet und bot
keine Moglichkeit, dariiber hinaus philosophisch-normativ iiber Politik
nachzudenken, so Nassar (63—71, 75).

An diesen letzten Punkt kniipft er im zweiten Aufsatz an, wo er ein
deutlich pessimistischeres Bild beziiglich der Anschlussfihigkeit Ibn
Haldtns an die Moderne zeichnet. Er zeigt, wie bei Ibn Haldan die the-
oretische Vernunft zwar neue Phinomene auch im Bereich der mensch-
lichen Lebenswelt zu verstehen lernt, das Erkenntnisfeld der praktischen
Vernunft aber nicht erweitert wird. Es ist eine Vernunft, die viel zu er-
kldren, aber nichts zu verandern weif§ (9o—91). V.a. Ibn Haldins politi-
schen Realismus, in dessen Zentrum der Begriff der ‘asabiyya steht, sieht
Nassar mit einem modernen Verstindnis von Demokratie und Gerech-
tigkeit unvereinbar, zudem vermisst er darin das willensfreie Individu-
um, das sein Verhiltnis zur Gemeinschaft selbstbestimmt ausgestalten
kann (104-109).

In einem weiteren Artikel untersucht Nassar das philosophische Fun-
dament der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte. Sie sei bewusst
aus einer metaphysisch neutralen naturrechtlichen Perspektive formu-
liert worden, wie Nassar herausstreicht, was >religiosen Denkern«, die
daran mitarbeiteten, so etwa Charles Malik, nicht gefallen habe (155-
159). Zudem sah die Erkliarung die Menschheit losgelost von partiku-
lar-gemeinschaftlichen Zugehorigkeiten der einzelnen Individuen als
einzige Schicksalsgemeinschaft, in der allen die gleiche Wirde und die
gleichen Rechte und Freiheiten zukommen (159-162). Ferner verneint

124 Nassar hat sie zum Gedenken an den 60o. Todestag Ibn Haldtins verfasst.

I02

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ZEICHEN UND WEGE

Nassar, dass die Idee der Menschenrechte etwas Idealistisches habe. Thre
Verwirklichung sei aber ein kontinuierlicher Kampf, bei dem die Bil-
dung eine zentrale Rolle spiele (167-168). Kritische Argumente, die die
Menschenrechte wegen ihres angeblich westlichen kulturellen Ursprungs
zuriickweisen oder die Moglichkeiten ihrer Ratifizierung aus Griinden
der mangelnden Entwicklung einer Gesellschaft in Frage stellen, ldsst er
nicht gelten (169-170).

In einem weiteren Text legt Nassar zentrale Thesen {iber den Begriff
der Herrschaft dar, die er bereits in Sulta entwickelt hatte (173-204). In
einem anderen Aufsatz wendet er sich dem libanesisch-syrischen Verhalt-
nis zu, das er aus betont philosophischer Warte betrachten will (209—
212). Er spricht sich darin fir ein >pragmatisches« Zusammenwirken
Syriens und des Libanon aus (218-222), das dogmatische Differenzen
bezuglich der Identitat der beiden Staaten ausklammert. Dies ist seines
Erachtens aber letzten Endes nur moglich, wenn beide demokratische,
sakulare Rechtsstaaten werden, die die Rechte der absolut gleichgestell-
ten Burger respektieren (226—235).

Im letzten Artikel in ISarar geht es Nassar um den Begriff des >Siku-
larismus< (‘almaniyya). Er definiert ihn als Befreiung von der Hegemonie
der Religion sowohl im Bereich der Politik als auch bei der Suche nach
Wahrheit. Er nennt ersteres einen Sikularismus im engeren oder poli-
tischen Sinne, letzteres in Kombination mit ersterem einen Sikularis-
mus im weiteren oder aufklirerischen Sinne. Er betont jedoch, dass der
Sakularismus auch im aufkldrerischen Sinne blof§ eine Autonomie der
menschlichen Vernunft gegentiber der Religion bedeute und nicht not-
wendigerweise eine materialistische Philosophie. Der Sikularismus zie-
he folglich keine absolute Verneinung der Religion nach sich. Er sei kei-
ne metaphysische Position (255-262). Vorldufer sikularer Positionen
erkennt Nassar auch in der islamischen Tradition selbst, so etwa bei der
Muc‘tazila, bei Farabi, Ibn Tufail oder Ibn Haldtn, wo ein Vernunftden-
ken innerhalb oder iiber die Religion oder die sozialen Urspriinge von
politischer Herrschaft stattgefunden habe (263). Nassar verbindet so-
dann diese Definition von Sikularismus mit dem Begriff der »Gerechtig-
keit< (‘adl). Er argumentiert hier offenbar, dass es Teil einer gerechten,
sakularen Ordnung sei, dass die Religion das Verhiltnis des Menschen
zum Absoluten regle, der Vernunft dagegen der Bereich des Wissens vor-
behalten sei. Zur sikularen Gerechtigkeit gehort aber ebenso, dass ver-
schiedene religiose Dogmen in einem Staat gleichgestellt sind (266-274)
und unterschiedliche, auch nichtreligiose Glaubensformen miteinander
konkurrieren und mit ihren Wahrheitsanspriichen untereinander kom-
munizieren konnen (274-278).

Rezeption. — Muhammad al-Misbahi stellt Nassar aufgrund seiner
Averroes- und seiner Ibn-Haldan-Lektiiren in Isarat in eine Reihe mit

103

22.01.2026, 00:14:59. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

anderen Denkern, die im andalusischen Erbe »in den Zeiten der arabi-
schen Moderne eine Inspirationsquelle fur den Aufbau der neuen kultu-
rellen Renaissance«'s suchten. Aufgrund seiner Kritik an Averroes zahlt
er ihn aber wie Abdallah Laoui zu jenen, die v.a. die Grenzen einer Wie-
derbelebung des averroischen Rationalismus zur Begriindung einer ara-
bischen Moderne aufzeigen wollten.

‘Abdalillah Balqaziz hilt Nassar vor, unterschlagen zu haben, dass
Averroes’ Einschrankung des philosophischen Denkens bzw. der apodik-
tischen Interpretation einiger Koranverse auf eine schmale Elite daher
rithrte, dass er damit jene Konflikte zu verhindern suchte, welche theo-
logische Dispute typischerweise verursachten, Konflikte also, die die Ge-
meinschaft der Muslime spalteten, gerade auch weil sie in die Massen
getragen wurden. Auch habe er das Wissen vor dessen Verunreinigung
durch die dialektische Argumentationsweise der Theologen bewahren
wollen. Nassar versteht gemafs Balqaziz folglich weder die historischen
noch die epistemischen Notwendigkeiten, die ihn zu dieser Einschran-
kung veranlassten. Zudem tibersehe Nassar, dass die Philosophie in der
Zeit von Aristoteles bis Descartes nie klar von der Religion getrennt war.
Averroes vorzuwerfen, dass er sie nicht genau trenne, wire deshalb ahis-
torisch — genauso ahistorisch wie der Versuch, ihn als jemanden zu lesen,
der eine solche Trennung bereits im Mittelalter vorgenommen habe.**7
Ibn Haldan konne man, so Balqaziz weiter, nicht vorwerfen, innerhalb
der Grenzen seines Realismus verharrt und deshalb nicht normativ iiber
Politik nachgedacht zu haben. Denn sein Anliegen sei ganz einfach nicht
philosophisch gewesen, vielmehr habe er die Geschichtswissenschaft neu
zu begrunden versucht, womit er allerdings die Philosophie nicht ganz
unberiihrt belassen habe. Auch hier sieht Balqaziz das Problem nicht in
Ibn Haldans Text, sondern darin, dass von ihm Sachen verlangt wiirden,
die er in seiner Zeit und mit seinem Anliegen schlicht nicht hatte leisten
konnen und wollen.™*

Der dgyptische Anthropologe Muhammad Hafiz Diyab verweist dage-
gen auf die positiven Aspekte, die Nassar in Ibn Haldtns Denken ausfin-
dig macht, und zeigt sich grundsitzlich dartiber erstaunt, wie modern die-
ses sei. Dass Nassar die Moderne als Bewusstsein fiir die Wandelbarkeit

125 Vgl. Mohamed Mesbahi, » Aspekte des philosophischen Andalusien in der
zeitgenodssischen arabischen Kultur. Ubersetzung aus dem Arabischen von
Sarhan Dhouib und Ina Khiari-Loch«, in: Polylog 32 (2014), 49-76: 51.

126 Ibid., 67-68.

127 Vgl. ‘Abdalillah Balqaziz, al-‘Arab wa-I-hadata, I11I: Naqd at-turat, Bairit:
Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 2014, 290-293.

128 Ibid., 303. Balqaziz’ Kritik ist auch abgedruckt in ‘Abdalillah Balqaziz, »Fi
I-Manhag at-tarihi an-naqdi. Hudad al-aglaniyya al-falsafiyya fil-islam«, in:
‘A. Balqaziz (Hg.), Nasif Nassar. Min al-istiglal al-falsafi ila falsafat al-hudir,
Bairat: Markaz Dirasat al-Wahda al-‘Arabiyya 2014, 137-170.

104

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DIE DEMOKRATIE UND DER DOGMENSTREIT (DIMUQRATIYYA)

und die Wichtigkeit des Neuen und der Innovation verstehe, gebe ihm
die Moglichkeit, die spezifisch historischen Umstande der europaischen
Moderne zu umgehen und sie im Denken Ibn Haldans, d.h. in der ara-
bischen Tradition, zu verankern.™

Huda Ni‘ma stiitzt sich mehrheitlich auf Nassars Artikel tiber ‘Abdar-
rahman, wenn sie argumentiert, er habe wie kaum ein anderer moder-
ner Denker einen Weg gefunden, aus dem spezifischen arabischsprachi-
gen Kontext in einen fruchtbaren Dialog mit einer globalen Moderne
zu treten. Seine Reflexionen boten die Moglichkeit, universell philoso-
phisch zu denken und dabei die eigene Identitit zu bewahren.'s° Auch
Galal Magqira nahm sich in seiner an der Universitit Algier eingereichten
Dissertation diesen Aufsatz als Ausgangspunkt, um gestiitzt auf Haber-
mas die JKommunikationsphilosophie« (falsafat at-tawasul) Nassars und
‘Abdarrahmans zu vergleichen. Allerdings wird bei Maqira nie klar, was
er mit JKommunikationsphilosophie< genau meint und wo er bei Haber-
mas genau anschliefSt. '

1.17 Die Demokratie und der Dogmenstreit
(Dimugratiyya)*3*

Inhalt. — In diesem im Sommer 2017 erschienenen Essay macht Nassar
dhnlich wie zu Beginn der 1990er Jahre in Mihakk zunichst geltend,
dass Ideologien in politischen Diskursen nach wie vor eine Rolle spiel-
ten und folglich das behauptete postideologische Zeitalter nach wie vor
nicht angebrochen sei (19—14). Anders als in fritheren Schriften schreibt
er in Dimiugratiyya aber nicht primar gegen das ideologische Denken
an, sondern riickt die Demokratie als Ort dogmatischer Konflikte in den
Vordergrund: Er argumentiert, dass demokratische politische Strukturen
einen Rahmen schaffen, in dem unterschiedliche dogmatische Denkwei-
sen, d.h. sowohl ideologische als auch religiose (37—42), ihre Differen-
zen friedlich austragen konnen (66), ja dass Dogmenkonflikte integraler
Bestandteil von Demokratien seien (93-94).

Zunichst klart Nassar sein Verstandnis von Demokratie. Er wider-
spricht dabei einer ihm zufolge immer dominanter werdenden Vorstel-
lung derselben, die sie auf das Abhalten von Wahlen reduziert (17-18).
Zwar ist auch fur ihn die Volkssouveranitit (as-siyada as-sabiyya) ein
zentrales Merkmal demokratischer Staaten (19—20), gleichzeitig streicht

129 Vgl. Diyab, al-Halduniyya, 373-378.

130 Vgl. Ni‘ma, Abraz masalik, 24, 183-196.

131 Vgl. Maqura, Falsafat at-tawasul.

132 Nasif Nassar, ad-Dimiqratiyya wa-s-sird‘ al-aqaidi, Bairit etc.: ad-Sabaka
al-‘Arabiyya li-I-Abhat wa-n-Nasr 2017.

105

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

er aber das Prinzip der individuellen Freiheit wie auch die Gleichheit
der Rechte und Pflichten aller Biirgerinnen und Burger als Bestandtei-
le von Demokratie heraus (20-23). Auch die Trennung von Staat und
Religion sowie die wataniyya — verstanden als politische Zugehorigkeit
zum Staat, die allen anderen, partikularen soziopolitischen Verbindun-
gen vorgeschaltet ist — zdhlt er zu den Merkmalen moderner Demokra-
tien (28-34).

In einem zweiten Schritt diagnostiziert Nassar die Hegemonie der
>kapitalistischen Ideologie< (44—47) sowie die Stagnation der nationa-
len Befreiungsbewegung (harakat at-taharrur al-watani) in Asien, Afri-
ka und Lateinamerika, die in den 1950er Jahren aufkam, als zwei der
wichtigsten Eigenschaften der gegenwartigen globalen -Dogmensitua-
tion« (mashad ‘aqaidi). In Zusammenhang mit letzterem Befund fordert
er, dass die Wiederbelebung dieser Befreiungsbewegung nicht bei der Be-
seitigung bestehender totalitarer Regimes Halt macht, sondern dariiber
hinaus demokratisch-freiheitliche Strukturen geschaffen werden miiss-
ten, die Platz firr das Austragen von Dogmenkonflikten lieSen (47—49).

Letzteres sieht er als Bedingung dafiir, dass Fragen, die moderne de-
mokratische Gesellschaften beschiftigen, unter Mitwirkung ganz un-
terschiedlicher Denk- und Diskursformen friedlich verhandelt und be-
antwortet werden konnen: Fragen, welche die politische Identitdt und
Struktur des Staates betreffen, Probleme der sozialen Gerechtigkeit, Fra-
gen nach den Grenzen staatlicher Eingriffe in die Gesellschaft sowie nach
dem Ort des eigenen Gemeinwesens im globalen Staatengefiige (67-94).

Dimigqratiyya hat bisher noch keine nennenswerte Rezeption erfah-
ren.

1.18 Das Licht und die Bedeutung.
Betrachtungen an den Ufern der Hoffnung (Mana)™3

Inhalt. — In seinem 2018 erschienenen Ma‘na geht Nassar der Frage nach
dem Sinn respektive der Bedeutung des Lebens nach, d.h. er klart, wie
auf individueller, gesellschaftlicher, menschheitlicher sowie metaphysi-
scher Ebene Bedeutung entsteht. Im Rahmen dieser Frage geht er jedoch
— dhnlich wie in Dat — einer Vielzahl philosophischer Probleme auf den
Grund, von denen nicht immer klar ist, wie sie mit der Sinnfrage zusam-
menhangen. Der Begriff des >Lichts< (nar) im Titel verweise dabei auf
seine positive Haltung gegentuiber diesem Sinn, ohne den es keine >Hoff-
nung¢ (amal) im Leben gebe, wobei die Hoffnung ihrerseits das Leben
anrege und mit Bedeutung erfiille (5).

133 Nassar, Mana.

106

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

DAS LICHT UND DIE BEDEUTUNG

Zunichst beschreibt Nassar die individuelle Sinnsuche zum einen als
personlichen Dschihad (gibad), wobei er betont, dass es diesen Begriff
aus seiner religios-ideologischen Vereinnahmung zu befreien gelte. Diese
sich auf den freien Willen des Einzelnen berufende personliche Anstren-
gung bei der Sinnsuche ordnet sich jedoch funktional (waza’ifi) in biolo-
gische und gesellschaftliche Gegebenheiten ein, die das Leben ermogli-
chen und auf die gesellige Natur des Menschen verweisen. Bei dieser Art
der individuellen Sinnsuche, aus der das Ich sowohl als fiir sich selbst
verantwortliches Subjekt als auch als Produkt seines Lebens hervorgeht,
findet der Mensch eine >existenzielle Genugtuung« (inbisat kiyani), die
Nassar als einen Zustand der tiefen Zufriedenheit des Menschen mit sich
und seiner Umwelt beschreibt (39—59).

Die besten Voraussetzungen findet die individuelle Sinnsuche gemaf
Nassar in der >offenen Gesellschaft< (mugtama munfatih), die er von
Karl Poppers Verstindnis derselben unter Zuhilfenahme von Charles
Taylors Konzeption des Selbst kritisch abgrenzt (81-138). Den politi-
schen Rahmen gibt ihr der >liberale Nationalstaat« (daula wataniyya li-
braliyya), der im >Geiste der Philosophie« (riih al-falsafa, 133) verninftig
argumentierende, freie und rechtlich gleichgestellte, verantwortungsbe-
wausste Biirger mit unterschiedlichen gemeinschaftlichen Identitaten un-
ter dem Dach einer bestimmten Staatszugehorigkeit vereint (139-171).

Auf der Ebene der Menschheit insgesamt macht Nassar zunachst ein
in Entstehung begriffenes globales >anthropologisches Bewusstsein« (wa
antrubuligi) aus. Er meint damit die vom zivilisatorisch-technologischen
Fortschritt beforderte, ihm jedoch hinterherhinkende Erkenntnis, dass
alle Menschen in einem gemeinsamen Menschsein vereint sind. Befor-
dert werde dieses Bewusstsein von den Geisteswissenschaften (185-204).
In Abgrenzung einerseits zu Heideggers Brief iiber den Humanismus, an
dem Nassar die Degradierung des Menschen vom >Herrn des Seiendenc«
zum >Hirten des Seienden< im Begriff der Ek-sistenz (tawaggud) stort
(223-239), andererseits aber auch in kritischer Distanzierung zu Nietz-
sches Begriff des Ubermenschen (261-282) spricht sich Nassar sodann
fiir einen Humanismus aus, der den allen Menschen gleichermafSen ei-
genen >schopferischen Geist« ins Zentrum riickt. Der schopferische Geist
wirkt nicht auf eine Vorstellung des Menschen als Ubermensch hin, son-
dern auf die Verwirklichung einer ganzheitlichen Menschlichkeit (al-in-
san al-kamil), die Nassar in jenen sieben intrinsischen Werten definiert
sieht, die er in Dat identifiziert und erortert hatte (281-293).

Schliefflich kommt Nassar auf die Frage der Bedeutung im Bereich
der Metaphysik zu sprechen. Mithilfe des Begriffs des >metaphysischen
gigkeit und damit Relativitat metaphysisch-philosophischer Sichtweisen
aufmerksam und fordert Bescheidenheit im Umgang mit metaphysischen
Wahrheitsanspriichen ein (297-310). Gegen Hegels Behauptung in § 87

107

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

von dessen Enzyklopddie, dass das reine Sein das Nichts sei, macht er
sodann geltend, dass das Nichts erst durch menschliches Zutun in die
Existenz gelange (3 11-330), und wendet sich dann der Frage des Abso-
luten zu. Nassar glaubt, dass fiir verschiedene Bereiche (Logik, Moral,
Recht etc.) unterschiedliche Grade von Absolutheit gelten, jedoch nur
die »Existenz an sich« (wugiud bi-d-dat) »absolute Absolutheit« (al-mutlaq
itlagan) fir sich beanspruchen konne. Diese >Existenz an sich¢, die Nas-
sar nur sehr vage umschreibt, ist >Ursprung« (asl), nicht >Ursache« (illa)
von allem Existierenden, das seine Existenz durch einen Akt der >Schop-
fung« (igad) erhilt (331-358). Diese schopferische Kraft (igad) geht von
der Existenz an sich auch an den Menschen iiber, den Nassar auch in die-
sem letzten Teil von Mana als Wesen skizziert, das einen von seiner Bio-
logie unabhingigen Willen hat und das sich seine eigenen Zwecke setzt
und seine eigenen moralischen Gesetze gibt. In letzter Instanz strebt die-
ser Mensch immer, begleitet und geleitet von den sieben intrinsischen
Werten, nach der Verwirklichung einer Menschlichkeit und damit nach
seiner Selbstvervollkommnung (359-397).

Rezeption. — Auch das erst kiirzlich erschiene Mana harrt bisher noch ei-
ner breiteren Rezeption. Ibrahim an-Naggar hat dem Buch jedoch bereits
einen lingeren Aufsatz gewidmet, in dem er es einer sehr theologischen
Lektiire unterzieht.’>+ Eine solche Interpretation von Nassars jungstem
Werk ist an einigen Stellen, wo Naggar sie in Mana ansetzt, und in der
Entschiedenheit, mit der er sie durchhalt, sicher fragwiirdig, doch ist sie
insofern auch nicht unberechtigt, als Nassar ihr durch zahlreiche Unbe-
stimmtheiten, etwa was die >Existenz an sich« betrifft, vielleicht sogar
bewusst Raum gibt.

1.19 Ausblick

Die Werkschau hat gezeigt, dass sich in Nassars philosophischem Pro-
jekt tatsdchlich Kontinuitaten erkennen lassen, besonders was bestimm-
te Problemstellungen betrifft, auf die er immer wieder zuriickkommt,
und obwohl seine Texte — oft im Dialog mit ganz unterschiedlichen
Denkern sowohl der westlichen als auch der arabischen Philosophie-
geschichte — eine Vielzahl unterschiedlicher philosophischer Probleme
ansprechen. Fragen nach den Moglichkeiten und den Grenzen des Ver-
nunftdenkens etwa haben Nassar immer wieder von Neuem beschiftigt,
zundchst in seiner Auseinandersetzung mit Ibn Haldan, spiter in seinen

134 Vgl. Ibrahim an-Naggar, »al-Ibda‘ ar-riyadi fi falsafat al-amal ‘inda Nasif
Nassar. Qira’a fi kitab an-Nuar wa-l-ma‘na«, in: al-Mustaqbal al-‘Arabi

41/472 (2018), 26—44.

108

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

AUSBLICK

Uberlegungen zum Ideologischen. Auch als er, besonders mit Sulta, die
politische Philosophie in den Vordergrund riickte, horte er nicht auf,
tber das Denken selbst nachzudenken. Dabei verfolgte er bereits mit sei-
ner Auseinandersetzung mit dem Ideologischen nie nur ein epistemisches
Anliegen, sondern sie war auch immer eine Beschiftigung mit den sozia-
len und politischen Umstinden der sich wandelnden regionalen und glo-
balen Gegebenheiten, vor deren Hintergrund er iiber menschliche Wahr-
heitsanspriiche nachdachte.

Doch weist Nassars philosophisches Projekt auch klare Briiche auf.
Da ist zum einen ein sprachlicher Bruch, der zwischen seinen auf Fran-
zosisch verfassten universitaren Qualifikationsschriften und seinen spa-
teren, fast ausschliefSlich auf Arabisch geschriebenen Texten liegt, ein
Bruch, der mit seiner Riickkehr von Paris in den Libanon zusammen-
fallt und dem Umstand, dass er nun nicht mehr vorwiegend ein akade-
misches Publikum adressierte, sondern selbstbewusst in die intellektuel-
len Debatten der arabischen Welt, besonders des Libanon, eingriff. Da
ist aber auch der Bruch des libanesischen Burgerkriegs, dessen existen-
zielle Herausforderungen auch in Nassars Texten Spuren hinterliefSen.
Obwohl er auch in diesen bedrohlichen Umstanden den Mut zum Phi-
losophieren nicht verlor und stets fiir das Vernunftdenken eintrat, sind
etwa seine >Ansprachen< (Mutarahat) um einiges nachdenklicher und dif-
ferenzierter als sein dezidiertes Eintreten fiir eine wissenschaftlich-saku-
lare Gesellschaft in Nahwa.

Richtungsanderungen haben sich in Nassars Schaffen auch dadurch
ergeben, dass er neue philosophische Trends, die das philosophische
Weltgeschehen seit den 1970er Jahren zu prigen begannen, besonders
seit den 1990er Jahren in seine eigenen Texte aufnahm. Der Nachhall
von Rawls’ Wiederbelebung der politischen Philosophie durch seine
Theorie der Gerechtigkeit ist etwa in Sulta deutlich horbar und dirfte
mit ein Grund gewesen sein, weshalb Nassar dieses Buch tiber legitime
Herrschaft verfasst hat; auf andere solche Trends geht er etwa mit seiner
Kritik Richard Rortys oder Francis Fukuyamas in Hurriyya ausfihrlich
ein. Nassar hat aber auch immer wieder selbst philosophische Akzente
gesetzt. Besonders Dat ist sprachlich und wegen seiner ontologischen He-
rangehensweise ein spater Neuanfang in seinem philosophischen Schaf-
fen, aber auch, weil er mit der Frage nach der Entstehung von Werten
sowie seiner ausfiihrlichen Erorterung von sieben Grundwerten bisher
von ihm unbegangene philosophische Wege beschreitet. Diese Wege er-
kundet er auch in Ma%a weiter und geht dariiber hinaus gar metaphy-
sische Fragen an, die er bisher meist umschifft hatte. Obwohl auch Dat
und Mana philosophische Themen behandeln, die Nassar schon im-
mer beschiftigt haben, ist besonders durch die Linse dieser beiden Tex-
te rickblickend erkennbar, wie stark sich Nassars Philosophieren tiber
die Jahrzehnte verandert hat. Diese Verdnderungen spiegeln sich auch in

109

22.01.2026, 00:14:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

NASSIF NASSAR ALS TEXT

der vielfiltigen kritischen Resonanz, die seine Texte zunichst bei fran-
kofonen Orientalisten, danach in der arabischen Welt bei Philosophen,
Historikern, Literaturkritikern, Pidagogen oder Anthropologen ausge-
16st haben.

So weit ein erster Blick auf die thematische Breite von Nassars Schaf-
fen sowie die Tendenzen seiner Rezeption. Die folgende Auseinanderset-
zung mit seinen philosophischen Ideen wird mit der Chronologie seiner
Texte selbstredend immer wieder brechen. Sie nimmt ihren Anfang bei
Nahwa und sieht darin den Schliissel zum Verstindnis der Genese sei-
ner philosophischen Anliegen. Sie nimmt aber gleichzeitig Nassars eige-
ne Behauptung ernst, dass sein Denken in seinem Werk Pensée griindet.
Wir werden zu diesem werkimmanenten Argument zu Beginn des uiber-
nédchsten Kapitels zuriickkehren. Zunachst fuhrt das folgende Kapitel 2
jedoch in die Grundzige der modernen Geschichte des Libanon ein, mit
der sich Nassar in Nahwa auseinandersetzt, so besonders mit der Gene-
se einer konfessionalistischen Gesellschaftsordnung.

IIO

22.01.2026, 00:14:59. [



https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1  La pensée réaliste d’Ibn Khaldūn (Pensée)
	1.2  Recherches sur la notion d’approche de l’être [d’après Gabriel Marcel] (Recherches)
	1.3  In Richtung einer neuen Gesellschaft (Naḥwa)
	1.4  Die Methode der philosophischen Autonomie (Istiqlāl)
	1.5  Der Begriff der Nation zwischen Religion und Geschichte (Mafhūm al-umma)
	1.6  Die Philosophie im Kampf mit der Ideologie (Maʿraka)
	1.7  Ansprachen an die engagierte Vernunft (Muṭāraḥāt)
	1.8  Vorstellungen von der zeitgenössischen Nation (Taṣawwurāt)
	1.9  Die Ideologie auf dem Prüfstein (Miḥakk)
	1.10  Die Logik der Herrschaft (Sulṭa)
	1.11  Das Denken und die Emigration (Tafkīr)
	1.12  Über Bildung und Politik (Tarbiya)
	1.13  Abhandlung über die Existenz (Wuǧūd)
	1.14  Das Tor zur Freiheit (Ḥurriyya)
	1.15  Das Selbst und die Gegenwärtigkeit (Ḏāt)
	1.16  Zeichen und Wege (Išārāt)
	1.17  Die Demokratie und der Dogmenstreit (Dīmūqrāṭiyya)
	1.18  Das Licht und die Bedeutung (Maʿnā)
	1.19  Ausblick

