
44

1. Nassif Nassar als Text  
Seine Werke und Tendenzen ihrer Rezeption

Nassif Nassar versteht sein eigenes philosophisches Projekt als eines, 
das sich von Buch zu Buch kontinuierlich entfaltet hat. Darauf macht er 
in vielen seiner Monographien und Aufsatzsammlungen jeweils auf den 
ersten Seiten aufmerksam: Er weist darauf hin, dass ein bestimmter Text 
auf den vorangegangenen basiert und in einer sie ergänzenden Kontinui
tät steht und dass schlussendlich sein ganzes Denken in seiner Disserta-
tion über Ibn Ḫaldūn gründet.

Das gegenwärtige erste Kapitel will Nassar in dieser Anordnung und 
Entfaltung seines Denkens in Büchern über mittlerweile gut fünfzig Jah-
re folgen, indem es zu jedem seiner einzelnen Werke in chronologischer 
Reihenfolge eine kurze Inhaltsangabe liefert. Die Werkexzerpte bilden 
textnah die thematische Breite sowie die wichtigsten Thesen von Nas-
sars Abhandlungen ab, bereiten aber auch die Argumentation der nach-
folgenden Kapitel vor, die punktuell auf den hier geschaffenen Informa-
tionsteppich zurückgreifen werden. Allerdings wird es auch später nicht 
zu vermeiden sein, einzelne Gedankengänge nahe an Nassars eigener 
Argumentation zu rekonstruieren. Des Weiteren werden im Folgenden 
eine Anzahl von Stimmen zu Nassars einzelnen Schriften zu Wort kom-
men, die auf sein philosophisches Schaffen Bezug nehmen. Sie wurden so 
ausgewählt, dass ein möglichst breites geographisches und disziplinäres 
Panorama seiner Rezeption entsteht, wobei diese Rezeption, die zurzeit 
noch in vollem Gange ist, hier nicht systematisch aufgearbeitet, sondern 
nur in ihren Tendenzen aufgezeichnet werden kann. Einige Rezipienten 
werden später in dieser Untersuchung nochmals ausführlicher zu Wort 
kommen. Insgesamt hat das Kapitel damit einen deskriptiven und do-
kumentierenden Anspruch.

Damit Nassars einzelne Schriften einfacher zitiert werden können, 
wurde jedem seiner mittlerweile 18 Bücher1 ein Kurztitel zugewiesen, 
der, mit einer Ausnahme, aus einem einzigen Begriff besteht. Diese Kurz-
titel sind allerdings mehr als ein technisches Hilfsmittel: Sie stehen auch 

1		  Sie sind am Ende dieses Buches tabellarisch aufgelistet. Es sind zwölf 
Monographien – ich zähle auch Naḥwa zu seinen Monographien, da der 
Großteil der darin versammelten Aufsätze zum Thema Konfessionalis-
mus zuvor unveröffentlicht war – sowie sechs Aufsatzsammlungen, die 
bereits zuvor sowohl für Tages- und Wochenzeitungen als auch für Fach-
zeitschriften oder Tagungen verfasste philosophische Abhandlungen als 
Erstveröffentlichungen, im Nachdruck oder in arabischer Übersetzung 
enthalten.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


45

für ein Leitmotiv des jeweiligen Textes oder einer Textsammlung und 
erschließen als solche bereits epistemische Räume. Die Geschichte von 
Nassars Textwelt, die auf den folgenden Seiten dieses Kapitels in mehre-
ren einzelnen Geschichten entfaltet wird, lässt sich somit bereits mithil-
fe dieser Kurztitel in groben Zügen erzählen.

Diese Geschichte beginnt damit, dass Nassar zunächst das Denken 
selbst ins Zentrum seiner philosophischen Überlegungen stellt: Pensée 
bezieht Stellung zu den Möglichkeiten und Grenzen menschlicher Er-
kenntnis, die Nassar im Gespräch mit dem Historiker und Sozialphi-
losophen Ibn Ḫaldūn erkundet und in klaren Linien absteckt. Als Aus-
einandersetzung mit Ibn Ḫaldūn ist Pensée aber zugleich auch eine 
Auseinandersetzung mit und eine Standortbestimmung gegenüber dem 
Umgang mit der arabisch-islamischen philosophischen Tradition und 
zu ihrer Rolle in der Moderne. Die Recherches stehen zu der doppel-
ten klaren Positionierung, die Nassar bezüglich dieser beiden Probleme 
in Pensée entwickelt, in Kontrast: Er ist hier ein Suchender, der selbst 
nicht so richtig zu wissen scheint, wo seine intellektuelle Reise hinge-
hen soll. Er müht sich in den Recherches mit dem Denken Gabriel Mar-
cels ab, einem Denken, das er letzten Endes nicht zu bändigen weiß und 
das er zu einem nur schwer zugänglichen Text verarbeitet, der erst Jah-
re später auf mehrere Zeitschriftenartikel verteilt an die Öffentlichkeit 
gelangen wird.

Die Orientierungslosigkeit, die die Recherches offenbaren, war aller-
dings nur von kurzer Dauer: In seinem nächsten Text, Naḥwa (›In Rich-
tung‹), hat Nassar sie bereits überwunden. Naḥwa, das er nach seiner 
Rückkehr aus Paris nach Beirut verfasst hat, strotzt nur so vor Selbstbe-
wusstsein, Zuversicht und Debattierlust eines jungen Denkers und spie-
gelt damit auch die Aufbruchsstimmung einer ganzen Generation von 
engagierten Intellektuellen wider, die die Geschichte hinter sich lassen 
wollten und jeweils unterschiedliche, aber klare Vorstellungen davon 
hatten, in welche Richtung sich die arabischen Gesellschaften, und be-
sonders die libanesische, verändern sollten. In Naḥwa geht Nassar sei-
nen eigenen diesbezüglichen Ideen, die in ihrer zukunftsorientierten Zu-
versicht an das Utopische heranreichen, auf den Grund. Auch Istiqlāl 
(›Unabhängigkeit‹ oder ›Autonomie‹) steht für diesen auf Veränderung 
bedachten Geist der 1960er und 1970er Jahre und besonders für den 
Glauben daran, dass Intellektuelle als denkende Avantgarde den Wan-
del durch radikale Kritik herbeiführen können. Für Nassar selbst war 
ein notwendiger erster Schritt zu einem Denken, das diese Aufgabe er-
füllen kann, die Befreiung individueller Überzeugungswelten von deren 
Vereinnahmung entweder durch traditionelle arabisch-islamische oder 
durch westliche philosophische Systeme, um so unabhängig von diesen 
die Probleme der eigenen Gegenwart mit geklärtem Blick direkt angehen 
und neue Ideen entwickeln zu können.

SEINE WERKE UND TENDENZEN IHRER REZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46

Nassars nächster Text, Mafhūm al-umma (›Der Begriff der Nation‹ 
oder ›Der Begriff der Gesellschaft‹2), deutet allerdings in ernüchternder 
Weise bereits auch an, woran diese Generation von Intellektuellen letzt-
lich gescheitert ist: Zu stark unterschieden sich die Vorstellungen davon, 
was ein Gemeinwesen und seine Identität konstituiert, was eine Nati-
on ist, wie sie politisch ausgestaltet werden soll. Sein Maʿraka (›Kampf‹) 
steht einerseits für diese ideellen Konflikte unterschiedlicher Vorstellun-
gen eines besseren Gemeinwesens, andererseits für den existenziellen 
physischen Kampf, für die Katastrophe des libanesischen Bürgerkriegs, 
in den diese ideellen Konflikte mündeten.

Dieser Krieg hat Nassar wieder auf sich selbst zurückgeworfen, seiner 
Überzeugung jedoch keinen Abbruch getan, dass die menschliche Ver-
nunft und besonders das philosophische Denken einen Ausweg aus den 
ideologischen Konflikten weisen und die Probleme einer Gesellschaft 
lösen können. Seine Muṭaraḥāt (›Ansprachen‹) sind das eindrücklichs-
te Zeugnis dafür, wie Nassar auch während des Kriegs für ein philoso-
phisches Vernunftdenken eintritt und ihm die Gesellschaft als Ort sei-
ner Betätigung zuweist. In diesem Sinne sind seine Muṭaraḥāt nicht in 
erster Linie Ansprachen an die engagierte Vernunft, sondern ein Plädo-
yer für ein engagiertes Nachdenken. Die Ṭaṣawwurāt (›Vorstellungen‹) 
stehen allerdings wiederum für das Paradox, dem ein solches Denken 
stets unweigerlich ausgesetzt ist und dem sich auch Nassar nicht entwin-
den konnte: Im Kampf gegen das Ideologische gerät – wie bereits Karl 
Mannheim festgestellt hat – auch die vermeintlich neutrale Vernunft in 
Verdacht, selbst Ideologie zu sein, auch wenn sie, wie dies Nassar in den 
Ṭaṣawwurāt tut, nur unterschiedliche ›Vorstellungen‹ vom Begriff der 
Nation historisch aufzuarbeiten vorgibt oder mit allem Selbstbewusst-
sein, das sie aufbringen kann, die Ideologie auf den epistemologischen 
›Prüfstein‹ (Miḥakk) stellt.

Mit Sulṭa (›Herrschaft‹) treten bei Nassar Fragen nach der gerechten 
politischen und sozialen Ausgestaltung eines menschlichen Gemeinwe-
sens und damit die klassischen Probleme der politischen Philosophie in 
den Vordergrund. Fragen des ›Denkens‹ (Tafkīr) sind jedoch auch in die-
ser Schaffenszeit allgegenwärtig. So hält Nassar auch hier stets den An-
spruch aufrecht, die Fragen nach den gerechten Strukturen einer politi-
schen Ordnung mit der Stimme der neutralen philosophischen Vernunft 
zu beantworten. Zudem rückt bei ihm bereits in Sulṭa, besonders aber 
in Tarbiya (›Bildung‹) die Frage in den Vordergrund, wie die Philosophie 
das Individuum zu einem aufgeklärten Bürger formen kann, der seinen 
Mitmenschen gegenüber solidarisch handelt, d. h. sowohl seine Rechte 

2	  	Vgl. zur Übersetzung von umma mit ›Gesellschaft‹ Florian Zemmin, Moder-
nity in Islamic tradition. The concept of ›Society‹ in the Journal al-Manar 
(Cairo, 1898–1940), Berlin, Boston: De Gruyter 2018. 

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


47

als auch seine Pflichten gegenüber anderen kennt. Der Philosophie wird 
hier in der alltäglichen sozialen ›Existenz‹ (Wuǧūd) eine Rolle zugewie-
sen, und sie wird darauf verpflichtet, nicht einer privilegierten Bildungs-
elite zu dienen, sondern alle dazu zu befähigen, den demokratischen 
Konsens mit auszugestalten. Auch Ḥurriyya (›Freiheit‹) ist diesem demo-
kratischen Konsens verpflichtet, den Nassar hier sowohl gegen den Tota-
litarismus der Regimes in der Region als auch gegen neoliberale philoso-
phische Prämissen verteidigt. Ḥurriyya ist damit stärker noch als Nassars 
frühere Texte zugleich ein Buch, das einem libanesischen, einem arabi-
schen und einem globalen Publikum etwas zu sagen hat.

Ḏāt (›Selbst‹) rückt das selbstermächtigte Individuum aus ontologi-
scher Perspektive in den Mittelpunkt, womit Nassar nochmals philoso-
phisches Neuland betritt. Indem Ḏāt viele Themen von Nassars früheren 
Texten nochmals aufnimmt, sie jedoch einer tiefer schürfenden und be-
grifflich differenzierteren philosophischen Untersuchung unterzieht, ist 
dieses umfangreiche Buch aber auch ein Spiegel seines eigenen philoso-
phischen Selbst. Ähnlich greifen die ›Zeichen‹ in Nassars Išārāt wichtige 
Stationen seines philosophischen Lebensweges nochmals auf, so etwa in 
zwei Aufsätzen über Ibn Ḫaldūn, mit dem sein philosophisches Projekt 
Mitte der 1960er Jahre begonnen hatte. In Dīmūqrāṭiyya (›Demokratie‹), 
diesem kurzen Essay, kehrt Nassar nochmals zum Thema Ideologie zu-
rück, behandelt hier jedoch nicht wie früher die epistemischen Grenzen 
ideologischen Denkens, sondern zeigt, dass demokratische Strukturen 
die friedliche Koexistenz legitimer Unterschiede in der ideologischen und 
religiösen Weltdeutung ermöglichen. Auch unter dem Begriff der ›Bedeu-
tung‹ (Maʿnā), den er in seinem neuesten Werk ins Zentrum stellt, be-
rührt Nassar, ähnlich wie in Ḏāt, nochmals eine Vielzahl philosophischer 
Themen, indem er der Frage der Entstehung von Sinn, ausgehend vom 
Individuum bis hin zum Absoluten, nachgeht und sich dort auch Fra-
gen der Metaphysik widmet – einem Themenfeld also, das er vorher zu-
mindest explizit nur selten anging. Dieser vorläufige Schlusspunkt seines 
Schaffens ist damit kein Abschluss der Entfaltung seiner Gedankenwelt 
im Sinne einer endgültigen Beantwortung von Fragen, sondern vielmehr 
eine Öffnung mithilfe des Begriffs der ›Bedeutung‹ hin zu neuen Frage-
stellungen, deren Erkundungen durch Nassar möglicherweise auch As-
pekte seines früheren Schaffens in ein neues Licht stellen.

Wir werden am Ende der folgenden Exzerpte nochmals auf diese Ge-
schichte zurückkommen, uns nun jedoch zunächst den einzelnen Wer-
ken Nassars widmen.

 

SEINE WERKE UND TENDENZEN IHRER REZEPTION

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48

1.1 La pensée réaliste d’Ibn Khaldūn (Pensée)3

Inhalt. – Nassif Nassars 1967 veröffentlichte Pariser Dissertation be-
schäftigt sich mit den philosophischen Aspekten des historischen und so-
zialwissenschaftlichen Denkens von Ibn Ḫaldūn (1332–1406).4 Das An-
liegen der Studie sei dabei gleichermaßen historisch wie philosophisch 
und gegenwartsbezogen: Zwar wolle er Ibn Ḫaldūns Denken in dessen 
eigenem historischen Kontext verstehen. Weil die durch einen »Impératif 
religieux« (3)5 bestimmte soziohistorische Realität der arabischen Welt 
um die Wende zum 15. Jahrhundert jedoch nach wie vor gegenwärtig 
sei, könne eine Auseinandersetzung mit diesem Denken auch dem Ziel 
dienen, die Kreativität des arabischen Denkens der Gegenwart zu för-
dern (14).

Mit seiner Konzentration auf die philosophischen Grundlagen von 
Ibn Ḫaldūns Denken schließt Nassar im Kontext der zeitnah erschie-
nenen, insgesamt kaum mehr zu überblickenden Untersuchungen über 
den nordafrikanischen Denker6 am ehesten an Muhsin Mahdis 1957 
veröffentlichtes Werk Ibn Khaldūn’s philosophy of history7 an, auf das 
er sich auch immer wieder bezieht. Mit Mahdi teilt er nicht nur den Fo-
kus auf das Philosophische, sondern versucht zudem wie letzterer, Ibn 
Ḫaldūns Denken in seiner Ganzheit zu fassen, weshalb er neben der Mu-
qaddima auch andere Schriften in seine Untersuchung mit einbezieht, 

3	  	Nassar, Pensée.
4	  	Das Buch wurde ins Spanische sowie ins Persische übersetzt, zudem von 

Nassar selber auch ins Arabische: Nassif Nassar, El pensamiento realista 
de Ibn Jaldún, México: Fondo de Cultura Económica 1980; Nāṣīf Naṣṣār, 
Andīšeh waqeʿ garā-ye Ebn-e Ḫaldūn, Tehrān: Markaz-e Našr-e Dānešgāhī 
1366/1987; Nāṣīf Naṣṣār, Al-Fikr al-wāqiʿī ʿinda Ibn Ḫaldūn. Tafsīr taḥlīlī 
wa-ǧadalī li-fikr Ibn Ḫaldūn fī bunyatihi wa-maʿnāhu, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 
31994 [1981].

5	  	Um eine Häufung von Fußnoten zu vermeiden, wird in diesem Kapitel in 
runden Klammern im Fließtext auf die Seitenzahlen des Werkes verwiesen, 
das besprochen wird.

6	  	Zur Ibn-Ḫaldūn-Rezeption allgemein vgl. Aziz al-Azmeh, Ibn Khaldūn in 
modern scholarship. A study in orientalism, London: Third World Cen-
tre for Research and Publishing 1981; Ahmed Abdesselem, Ibn Khaldun 
et ses lecteurs, Paris: Presses Universitaires de France 1983; Róbert Simon, 
Ibn Khaldūn. History as science and the patrimonial empire, Budapest: 
Akadémiai Kiadó 2002, 11–80; Suhail al-Ḥabīb, »Fī Qirāʾat at-turāṯ. Rāhini-
yyat Ibn Ḫaldūn fī mašrūʿ at-taġyīr al-ḥaḍārī al-ʿarabī unmūḏaǧan«, in: ders., 
Ḫiṭāb an-naqd aṯ-ṯaqāfī fi l-fikr al-ʿarabī al-muʿāṣir. Maʿālim fī mašrūʿ āḫar, 
Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 2008, 71–122.

7		  Muhsin Mahdi, Ibn Khaldûn’s philosophy of history, Chicago, London: 
Chicago University Press 21971 [1957].

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


49

insbesondere sein Taʿrīf (Ibn Ḫaldūns ›Autobiographie‹) sowie das 
Lubāb. Wie Mahdi misst Nassar zudem dem autobiographischen Mo-
ment in der Entstehungsgeschichte der Muqaddima eine große Bedeu-
tung zu: den politischen Turbulenzen sowie dem Pesttod seiner Eltern, 
seinem Unterricht bei Muḥammad b. Ibrāḥīm al-Ābilī oder dem persön-
lichen politischen Scheitern – alles Aspekte, die ihn dazu brachten, der 
soziohistorischen Realität seine intellektuelle Aufmerksamkeit zu wid-
men (14–42).8 In klarer Abgrenzung zu Mahdi liest Nassar Ibn Ḫaldūn 
jedoch als Denker, dessen philosophische Wurzeln nicht direkt in der tra-
ditionellen arabisch-islamischen Philosophie, insbesondere jener Aver-
roes’, liegen,9 sondern als einen, der in wichtigen Belangen damit brach:

La culture philosophique d’Ibn Khaldūn ne l’a pas placé devant le pro-
blème épineux de la coexistence de la philosophie et de la Loi, mais de-
vant le problème de la validité de la philosophie en tant que résultat de 
la spéculation rationnelle. Par là, la position d’Ibn Khaldūn transcen-
de la tradition de la philosophie arabo-musulmane, et comporte une 
problématique novelle. Les résumés des ouvrages d’Ibn Rushd n’ont 
donc qu’une valeur réduite, plus pédagogique que proprement philo-
sophique. (28)

Damit zeigt Nassar auch eine Nähe zur Ibn-Ḫaldūn-Lektüre ʿAlī al-
Wardīs in seiner Logik Ibn Ḫaldūns,10 wo der nordafrikanische Gelehr-
te in expliziter Abgrenzung zu Mahdi in Opposition zur aristotelischen 
Logik und ihren arabisch-islamischen Anhängern gelesen wird,11 wobei 
Nassar Ibn Ḫaldūn nicht ganz so klar in Kontrast zu Aristoteles liest 
(vgl. v. a. 72–73) wie Wardī. Eine weitere zeitnah erschienene Publika-
tion, von der Nassars Studie abzugrenzen ist, ist jene von Yves Lacoste, 
der Ibn Ḫaldūn marxistisch, d. h. als Vorläufer des historischen Materia
lismus, liest.12

Nassars Untersuchung besteht aus einer ›analytischen‹ (43–214) und 
einer ›dialektischen‹ (215–271), d. h. historisch kontextualisierenden 

8	  	Nassar hat al-Ābilī einen separaten Artikel gewidmet: Nassif Nassar, »Le 
Maitre d’Ibn Khaldūn: Al-Ābilī«, in: Studia Islamica 20 (1964), 103–114.

9	  	Vgl. z. B. Mahdi, Ibn Khaldûn’s philosophy of history, 8. Vgl. zu Mahdis 
Positionen auch Abdesselem, Ibn Khaldun et ses lecteurs, 90–92, 97, 101–
102; Simon, Ibn Khaldūn, 56–57.

10	 	 ʿAlī al-Wardī, Manṭiq Ibn Ḫaldūn, Bairūt, Baġdād, London: Dār al-Warrāq 
2009 [1962]. 

11	 	Vgl. zu Wardīs Positionen und seiner Abgrenzung zu Mahdi auch Abdes-
selem, Ibn Khaldun et ses lecteurs, 95–96; Simon, Ibn Khaldūn, 54, 57–58; 
Muḥammad Ḥāfiẓ Diyāb, al-Ḫaldūniyya wa-t-talaqqī, al-Qāhira: Ruʾya li-
n-Našr wa-t-Tawzīʿ 2009, 361–362.

12	 	So in seinem Ibn Khaldoun. Naissance de l’histoire, passé du tiers-monde, 
Paris: François Maspéro 1966. Nassar bezieht sich in Pensée noch nicht auf 
dieses Buch von Lacoste, sondern auf einen früher von ihm erschienenen 

LA PENSÉE RÉALISTE D’IBN KHALDŪN (PENSÉE)

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50

Untersuchung des Denkens von Ibn Ḫaldūn. Ziel von ersterer ist es, den 
logischen Zusammenhang zwischen seinen philosophischen Prämissen 
und seiner ›Soziologie‹ (so übersetzt Nassar den Begriff ʿilm al-ʿumrān), 
via seiner Neukonzipierung der Geschichtswissenschaft, aufzuzeigen. 
Diese Soziologie fußt nämlich, wie Nassar meint, auf einer Neukonzipie-
rung der Philosophie, die in einer Kritik der spekulativen, syllogistischen 
Auswüchse sowohl in der Theologie als auch in der traditionellen Meta-
physik ihren Anfang nahm. Beide, so Nassar, überschätzten v. a. in ihrem 
Missverständnis der Kausalität, das sie zur Suche nach ›ersten Ursachen‹ 
verleitete, die Fähigkeit der Vernunft, und strebten deshalb nach ›allum-
fassendem Wissen‹ (savoir englobant, al-ʿilm al-muḥīt) jenseits der unend-
lichen Diversität des sinnlich Wahrnehmbaren (52–56). Ibn Ḫaldūn dage-
gen sei der Überzeugung gewesen, dass die Vernunft keinen Zugang zum 
Absoluten und Transzendenten habe, und beschränke deshalb den Be-
reich ihrer Erkenntnismöglichkeiten auf die phänomenale Welt, d. h. die 
vom menschlichen Geist unabhängige, sinnlich wahrnehmbare ›Realität‹, 
al-wāqiʿ (74–75). Um ihrer intellektuell habhaft zu werden, arbeite sich 
die menschliche Vernunft von dieser Realität ausgehend über den ›Be-
griff‹ (concept) zum ›Urteil‹ (jugement) vor, welches dieser Realität inhä-
rente Gesetze (loi) beschreibt. Der ›Begriff‹ sei dabei für Ibn Ḫaldūn »plus 
empiriste que rationaliste« (68) als bei Aristoteles und beziehe sich nicht 
auf Essenzen, sondern die Eigenschaften von Dingen (71); zudem will ihn 
Nassar scharf von der universellen ›Idee‹ unterschieden sehen (63, 71, 
80).13 Das ›Urteil‹ wiederum sei in dem Sinne eine Synthese von Realem 
und Vernunft, als es dadurch zustande komme, dass die Vernunft durch 
Beobachtung und Erfahrung in die Kausalitäten der Realität vordringe 
und diese anhand der Induktion (so Nassars Übersetzung von istiqrāʾ) sys-
tematisiere. Das im Urteil zum Ausdruck gebrachte Gesetz sei dabei für 
Ibn Ḫaldūn das Äußerste, zu dem die menschliche Vernunft vorzustoßen 
vermöge (76–78). Folglich habe Ibn Ḫaldūn wie Abū Ḥamid Muḥammad 
al-Ġazālī die Vernunft als legitimes, aber eingeschränktes Mittel, um Wis-
sen zu erlangen, betrachtet, er habe sie jedoch nicht mit der Offenbarung 
in Konflikt gesehen. Während Ibn Rušd in der Entgegnung auf die Ver-
nunftkritik Ġazālīs Offenbarung und Vernunft, gestützt auf Aristoteles, 
habe verschwimmen lassen, habe Ibn Ḫaldūn beide gerettet, indem er der 
Vernunft ihre Grenzen aufgezeigt habe (80).

Aufsatz (169–170, 231). Er hat jedoch Lacostes Studie kurz nach deren 
Veröffentlichung in einer Rezension einer vernichtenden Kritik unterzogen. 
Vgl. Nassif Nassar, »Le point de vue de Nassif Nassar. Ibn Khaldoun par 
Yves Lacoste, Édition maspéro 1966«, in: Cahiers de l’Oronte 2/6 (1966), 
100–104.

13	 	Weder für Gesetz (loi) noch Urteil (jugement) nennt Nassar arabische Be-
grifflichkeiten.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


51

Wie fügt sich nun Ibn Ḫaldūns Geschichtsdenken in diese realisti-
schen epistemologischen Prämissen ein? Objekt der Geschichtswissen-
schaft ist gemäß Nassar bei Ibn Ḫaldūn die historische Realität. Die-
se sei zwar anders beschaffen als die natürliche und damit schwieriger 
zu fassen. Trotzdem weise sie Ähnlichkeiten mit ihr auf: Sie bestehe 
aus einer Vielzahl menschlicher Handlungen, die in ihrer vollzogenen 
Form einen ähnlichen Status hätten wie alles andere Kontingente (êt-
res contingents). Diese Handlungen ließen sich zwar nicht direkt in 
ihrer subjektiven Motivation nachvollziehen, jedoch in ihrer Ausfüh-
rung verstehen (100–102, 108–109). Sie seien aber keine Einzelereig-
nisse, sondern stets Teil übergeordneter sozialer Strukturen, zu denen 
sie der Historiker in Beziehung zu setzen habe, so etwa zur für Ibn 
Ḫaldūn so wichtigen Entität des Staates. Damit komme die Vernunft 
des Historikers ins Spiel und werde die Geschichtswissenschaft zu et-
was, das an der Schnittstelle von historischer Realität und Vernunft 
stattfinde. Damit sei Geschichte bei Ibn Ḫaldūn etwas positiv Erkenn-
bares und nichts Theologisches oder (im traditionellen Sinne) Meta-
physisches (109–111). 

Mit der Einordnung historischer Einzeltatsachen in übergeordnete so-
ziale Strukturen und in der Beschäftigung mit diesen Strukturen wer-
de der Historiker zunehmend zum Soziologen. In dieser Hinsicht sei 
die Soziologie eine Überhöhung und Überwindung einer traditionellen 
Auseinandersetzung mit der Geschichte als Akkumulation von Einzel
ereignissen. Mit der Soziologie erhalte die Geschichtsforschung aber 
auch ein Instrument der methodischen Kritik: Das Studium der Gesell-
schaft ermögliche es, darin reale, aber nicht unbedingt universell gülti-
ge Gesetze des Konkreten zu finden, anhand derer wahre von falschen 
Überlieferungen unterschieden werden könnten. Historische Handlun-
gen entstünden innerhalb bestimmter geographischer und soziohistori-
scher Bedingungen, deren existenzieller Logik diese Tatsachen nicht wi-
dersprechen könnten. Die Soziologie sei damit auch das Studium der 
menschlichen Gesellschaft und der ihr eigenen ökonomischen, poli-
tischen, moralischen und kulturellen Phänomene im Dienste der Ge-
schichtswissenschaft (110–133).

Wie Ibn Ḫaldūns epistemische Prämissen zeichnet Nassar auch dessen 
›soziologischen Realismus‹ selbst in deutlicher Differenz zur arabisch-is-
lamischen Tradition nach. So kontrastiert er etwa seine Sichtweise auf 
das Politische, die »la réalité politique elle-même« (153) als Ausgangs-
punkt nehme, mit der ihm zufolge realitätsvergessenen politischen Philo-
sophie Fārābīs. Letzterer habe sein vortreffliches Gemeinwesen nicht von 
den Bedürfnissen der politischen Gemeinschaft her entworfen, sondern 
von kosmologisch-metaphysischen Prämissen ausgehend (149–156). 
Trotzdem sei Ibn Ḫaldūns Realismus in der Lage, das Religionsgesetz 
durch eine partiell soziologische Lesart desselben in sich zu integrieren: 

LA PENSÉE RÉALISTE D’IBN KHALDŪN (PENSÉE)

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52

Als göttliche Offenbarung benenne die Scharia das Schicksal des Men-
schen – als Offenbarung an die Menschen, die in einer bestimmten Ge-
sellschaft lebten, müsse sie sich aber auch für das Interesse dieser Men-
schen in der Welt interessieren (156). Schlussendlich gelangt Nassar zur 
Konklusion, dass im Innern von Ibn Ḫaldūns Soziologie eine neue An-
thropologie angelegt sei. Zwar beschreibe er empirisch soziohistorische 
Tatsachen und Phänomene, letzten Endes gehe es ihm aber darum, auf-
grund dieser Beschreibungen Rückschlüsse auf den Menschen zu ziehen: 
»L’homme en tant qu’être naturel, social et historique, tel est l’objet que 
tend à embrasser la pensée d’Ibn Khaldūn.« (210) Vor Ibn Ḫaldūn sei 
der Mensch sowohl in der antiken Philosophie als auch in den Offen-
barungsreligionen spekulativ überhöht und deshalb als Essenz (essence) 
und nicht als Seiendes (être) gedacht worden. Erst Ibn Ḫaldūn habe da-
mit begonnen, die Natur des Menschen von der phänomenalen Welt her 
zu denken. Auch bei Ibn Ḫaldūn sei eine solche Anthropologie zwar noch 
nicht ausformuliert, doch sei sie in der Logik seines Gedankengangs und 
seiner philosophischen Annahmen notwendig angelegt: Seiner Beschrän-
kung des vernünftig Denkbaren auf das sinnlich Wahrnehmbare habe 
gar keine metaphysisch angelegte Anthropologie folgen können (211).

Weshalb gelang es jedoch Ibn Ḫaldūn im Kontext der Dominanz dieser 
spekulativen Denkgewohnheiten, »l’être humain, engagé dans l’évolu
tion socio-historique« (220) ins Zentrum seiner Untersuchungen stellen?

Nassar sieht in Ibn Ḫaldūns Umdenken trotz seiner Einzigartigkeit 
und seines Bruchs mit dem Alten auch Kontinuitäten mit der Tradition. 
Diese Einzigartigkeit rühre nämlich nicht zuletzt daher, dass er es ver-
mocht habe, die Ganzheit einer »grande période historique finie« (237) 
– Nassar meint damit die an ihrem Ende angelangte arabisch-islamische 
Blütezeit im ausgehenden Mittelalter – in seinem Denken zu synthetisie-
ren und all jene Fragen zu beantworten, welche diese Kultur je beschäf-
tigt hatten. Sein Denken sei deshalb auch die »conscience de soi de la 
societé arabo-musulmane« (222).

So, wie dieses Denken nicht in bipolarer Opposition zur Tradition 
stehe, enthalte es neben seinem revolutionären auch ein konservatives 
Element – eine Ambivalenz, die allerdings jeder Form von realistischem 
Denken inhärent sei: Dieses könne nämlich grundsätzlich entweder re-
volutionäre Züge annehmen, wenn das Studium der Realität der Zerset-
zung überkommener Überzeugungen bezüglich dieser Realität diene, es 
könne aber auch konservativ sein, wenn die passive Untersuchung des 
Seienden zuungunsten seiner Veränderung aufgegeben werde, also nor-
mative Fragen unberührt lasse. Ibn Ḫaldūns Denken war, indem es sich 
im Bereich der Epistemologie (connaissance) der Tradition entgegenstell-
te und davon ausgehend die Soziologie begründete, revolutionär, so Nas-
sar. Da es aber den Bereich der Handlung (action) nicht mit einbezog, 
konnte darüber der Konservativismus Eingang in sein Denken finden: 

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


53

In diesem Bereich blieb Ibn Ḫaldūn dem Religionsgesetz (la Loi) voll-
kommen treu. Aus diesem Grund beinhalte Ibn Ḫaldūns Werk auch kei-
ne grundsätzliche Neukonzipierung der menschlichen Welt als solcher, 
d. h. war bar jeglichen utopischen Gehalts und damit auch keine ›allum-
fassende Philosophie‹ (philosophie totale) (223–228, 254).

Nassar glaubt, dass Ibn Ḫaldūns Denken von den Vorarbeiten von Ṭa-
barī, Masʿūdī und Māwardī profitiert hat. Ṭabarī (gest. 923), der die Ge-
schichte als die Manifestation eines göttlichen Willens sah, stellte seine 
Geschichtsschreibung zwar in den Dienst der durch den Zerfall des is-
lamischen Imperiums und andere Faktoren bedrohten Einheit der reli-
giösen Gemeinschaft, in seinen Werken manifestierte sich aber zum ers-
ten Mal eine synthetisierende, globale Sichtweise auf die Geschichte, wie 
Nassar meint. Das Denken des weitgereisten Masʿūdī (gest. 956) dagegen 
sei weniger von der koranischen Offenbarung geprägt gewesen. Er habe 
mit seiner auf Kausalitäten und Beobachtungen abhebenden Geschichts-
wissenschaft deren Unabhängigkeit von der Tradition begründet und da-
mit wichtige Aspekte von Ibn Ḫaldūns soziologischem Realismus vorweg-
genommen, ohne ihn jedoch philosophisch zu fundieren. Māwardī (gest. 
1058) schließlich habe sich zwar mit idealen Formen der Herrschaft be-
schäftigt und war damit weniger Historiker, ähnlich wie Ṭabarīs Traditio
nalismus war Māwardīs Denken aber eine globale Sichtweise auf eine sich 
vom Ideal entfernende Realität. Ibn Ḫaldūn, der wie Ṭabarī ein großes reli-
giöses Wissen gehabt habe, wie Masʿūdī weit gereist sei und wie Māwardī 
aus seinem Staatsdienst gewusst habe, wie der Staat funktionierte, habe 
deren Vorarbeiten zu einer »vaste totalité sociologique« (251) vereinen 
können, in der sich die ganze Komplexität der gesellschaftlichen Reali-
tät seiner Zeit in ihrer historischen Dimension widerspiegele (237–251).

Das revolutionäre Moment in Ibn Ḫaldūns Denken deutet Nassar al-
lerdings v. a. als Antwort auf ein Problem der Philosophie in der Gesell-
schaft, in welcher der mittelalterliche Autor wirkte, weshalb auch die 
Implikationen dieses Denkens in erster Linie philosophisch zu verstehen 
seien. In der Kultur der Gesellschaft, in der Ibn Ḫaldūn seine Ideen for-
mulierte, sei die Philosophie nämlich von Anfang an in einem Engpass 
gefangen gewesen: Die Dominanz der Offenbarung sowie der Einfluss 
der hellenistischen und der persischen Kulturen habe sie von Beginn an 
von ihrem eigentlichen Ziel abrücken lassen, nämlich der »recherche de 
la vérité des choses, de l’homme, de l’être« (225). Nassar spricht auch 
von einer ›Verzweiflung der Philosophie‹ (désespoir de la philosophie) 
in der arabisch-islamischen Welt des Mittelalters, auf die Ibn Ḫaldūn re-
agiert habe (266).

Die Verantwortung für dieses Abrücken und damit für das Schei-
tern der Philosophie in der arabisch-islamischen Welt lädt Nassar auf 
die Schultern Fārābīs. Zwar beinhalte etwa seine politische Philosophie 
durchaus realistische Elemente: Die Beschreibung der unvollkommenen 

LA PENSÉE RÉALISTE D’IBN KHALDŪN (PENSÉE)

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54

Gemeinwesen stelle zahlreiche Aspekte der soziohistorischen Realität 
dar, in der Fārābī seine Ideen formuliert hatte. Über diesem soziologi-
schen Realismus, ja seiner ganzen politischen Philosophie, stehe aller-
dings seine Metaphysik: Der Mensch und das Gemeinwesen, die im 
Zentrum von Fārābīs politischer Philosophie stünden, müssten sich der 
stabilen, perfekten und ewigen Ordnung des allumfassenden Kosmos 
angleichen und sich auf diesen zu bewegen, um das Glück zu erreichen. 
Seine spekulative Philosophie habe damit eine wahrhafte Anerkennung 
des Sozialen verhindert, sein emanatistischer Idealismus die realistischen 
Elemente verschluckt. Doch nicht nur das: Da sein philosophisches Sys-
tem alle Themen beinhaltet habe, die später in irgendeiner Weise im ara-
bisch-islamischen Denken ausführlich besprochen wurden, konnten sich 
alle daran bedienen. Damit habe Fārābī aber auch die gesamte philoso-
phische Kultur des arabisch-islamischen Mittelalters in den spekulativen 
Ruin gestürzt. Fārābī sei für »une vaste activité spéculative« (261) in der 
arabisch-islamischen Kultur verantwortlich und damit auch für »l’échec 
final de la philosophie dans cette même culture.« (261) Erst Ibn Ḫaldūns 
soziologischer Realismus habe komplett mit Fārābī gebrochen, der Scha-
den sei allerdings bereits angerichtet gewesen (257–266).

Es sei denn auch der Philosoph und nicht der Soziologe oder der 
Historiker, dem Ibn Ḫaldūn heute in erster Linie noch etwas zu sagen 
habe. Für ihn enthalte sein Denken auch in der Gegenwart noch ein 
Moment der »libération intellectuelle extrèmement précieuse« (269). 
Zwar könne das philosophische Bewusstsein sich nicht mehr nur wie 
bei Ibn Ḫaldūn mit der Vergangenheit beschäftigen, sondern müsse 
auch prospektiv denken. Zudem müsse es Ibn Ḫaldūns Gedankengang 
umkehren: Es müsse sich nicht von der Kritik der spekulativen Ver-
nunft zum wissenschaftlichen Studium der Gesellschaft, sondern von 
dorther kommend zur philosophischen Reflexion hinbewegen. Trotz-
dem glaubt Nassar, dass der mittelalterliche Autor dem Denken der 
Gegenwart dabei helfen könne, ein wahres historisches Bewusstsein 
zu entwickeln und sich damit jener dogmatischen Residuen zu entledi-
gen, die den Blick auf das Reale trübten. Er fordert deshalb, der Philo-
sophie unter Berücksichtigung der Lektionen, die Ibn Ḫaldūn aus der 
Verzweiflung der Philosophie im islamischen Mittelalter gezogen hat-
te, all ihre Rechte zurückzugeben. Die größte Ehre, welche die Gegen-
wart Ibn Ḫaldūn erweisen könne, sei es, den Sinn seines Werkes ernst 
zu nehmen: »[L]’histoire a un besoin impériaux de philosophie, et tout 
philosophie de l’homme doit se fonder sur les données de l’existence, 
dans et à travers l’histoire.« (271)

Rezeption. – Die Rezeption von Pensée beschränkte sich zunächst auf 
den französischsprachigen, sowohl europäischen als auch libanesischen 
akademischen Kontext, wo Nassars Dissertation eine beträchtliche 

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


55

Anzahl von Rezensionen zuteilwurden.14 Darin wird die Originalität 
dieser auf den philosophischen Gehalt von Ibn Ḫaldūns Werk fokussier-
ten Studie gelobt, die sowohl den traditionellen als auch den modernen 
Aspekten seines Denkens gerecht zu werden und damit eine Brücke zwi-
schen beiden zu bauen vermöge.15 Kritisiert wird hingegen Nassars Jar-
gon, der seinen Text ungemein schwer zugänglich mache.16

Den sprachlichen Schwierigkeiten dürfte es auch geschuldet sein, dass 
Pensée erst 1981, und zwar in einer von Nassar selbst angefertigten 
Übersetzung, auf Arabisch erschien, wobei er selbst findet, dass der ara-
bische Text nicht ganz an das französische Original heranreiche.17 Dass 
die Übersetzung mehrere Male neu aufgelegt wurde18 ist ein Indiz für die 
weite Verbreitung des Textes in der arabischen Welt. Die meisten ara-
bischsprachigen Rezipienten, die sich mit Nassars Ibn-Ḫaldūn-Lektüre 
auseinandersetzen, verweisen allerdings auf zwei später erschienene und 
einfacher verständliche Aufsätze von ihm über den mittelalterlichen Au-
tor, zwei Aufsätze, auf die weiter unten noch eingegangen wird.19 

14	 	Roger Le Tourneau, »Nassif Nassar, La pensée réaliste d’Ibn Khaldūn«, in: 
Revue de l’Occident musulman et de la Méditerranée 4 (1967), 189–191; 
Michel Allard, »Une interprétation moderne de la pensée d’Ibn Khaldūn«, 
in: Travaux et Jours 28 (1968), 71–79; Youakim Moubarac, »Nassif Nas-
sar, La Pensée réaliste d’Ibn Khaldun«, in: Revue des Études Islamiques 
37/1 (1969), 172–174; P. Pellegrin, »Nassif Nassar. La pensée réaliste d’Ibn 
Khaldūn«, in: Archives de Philosophie 33/4 (1970), 1007–1009; Olivier 
Carré, »A propos de la sociologie politique d’Ibn Khaldūn«, in: Revue 
française de sociologie 14/1 (1973), 115–124.

15	 	So z. B. Allard, »Interprétation moderne«, 71–72; Moubarac, »Nassif Nas-
sar«, 172; Pellegrin, »Nassif Nassar«, 1009. Ähnlich auch Simon, Ibn 
Khaldūn, 55; Abdesselem, Ibn Khaldun et ses lecteurs, 97, 101–102; Aziz 
Al-Azmeh, Ibn Khaldūn. An essay in reinterpretation, Budapest, New York: 
Central European University Press 22003 [1982], 151.

16	 	Tourneau kommentiert diesbezüglich: »A ce jeu l’on se fait probablement 
applaudir des spécialistes, mais il faut savoir que l’on se coupe de plus en 
plus du public cultivé. Curieuse monde que d’écrire pour le petit nombre des 
élus (the happy few) en temps de démocratie triomphante.« Vgl. Le Tour-
neau, »Nassif Nassar«, 189. Ähnlich Allard, »Interprétation moderne«, 79.

17	 	So im Vorwort der zweiten Auflage des französischen Originals, vgl. Nassif 
Nassar, La pensée réaliste d’Ibn Khaldūn, Paris: Presses Universitaires de 
France 21997, VI. Diese zweite Auflage des Textes ist größtenteils unverän-
dert. Sie enthält jedoch einige typographisch deutlich erkennbare kleinere 
Veränderungen.

18	 	2016 erschien die vierte Auflage, mit einem neuen Vorwort von Ziyād Ḥāfiẓ, 
in einem neuen Verlag: Nāṣīf Naṣṣār, Al-Fikr al-wāqiʿī ʿinda Ibn Ḫaldūn. 
Tafsīr taḥlīlī wa-ǧadalī li-fikr Ibn Ḫaldūn fī bunyatihi wa-maʿnāhu, Bairūt: 
Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 2016.

19	 	Vgl. unten 1.16 zu Išārāt.

LA PENSÉE RÉALISTE D’IBN KHALDŪN (PENSÉE)

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56

An dieser Stelle sei aber Muḥammad al-Miṣbāḥī erwähnt, der mit Ver-
weis auf Pensée die Erfahrung eines ›dreifachen Scheiterns‹ (fašl muṯal-
laṯ) für Nassars philosophisches Gesamtprojekt als konstitutiv geltend 
macht: das Scheitern der Reformbemühungen der Naḥda im 19. und 
zu Beginn des 20. Jahrhunderts (1.), jenes der nationalistischen Revolu
tionen danach (2.) sowie dasjenige des ›Theoretikers des Scheiterns und 
des Niedergangs‹ (mufakkir al-fašl wa-l-inhiyār), Ibn Ḫaldūn (3.). Nassar 
blicke, so Miṣbāḥī, auf das Scheitern der Naḥda und der Revolutionen 
aus der Perspektive des Scheiterns der arabisch-islamischen Zivilisation 
im Mittelalter, also aus der Perspektive der intellektuellen Verarbeitung 
dieses früheren Scheiterns durch Ibn Ḫaldūn in seiner Muqaddima. Ähn-
lich wie Ibn Ḫaldūn im Mittelalter erachte Naṣṣār das Scheitern der Ge-
genwart als ›total‹ (kullī) und ›global‹ (šāmil). Im Unterschied zu Ibn 
Ḫaldūn sehe Naṣṣār die arabischen Gesellschaften aber nicht ›statisch‹ 
(rākid), sondern dynamisch und deshalb als zu Wandel und Fortschritt 
fähig, weshalb er sein philosophisches Projekt im Gegensatz zu jenem 
Ibn Ḫaldūns ganz in den Dienst der Veränderung des Bestehenden stel-
le.20

1.2 Recherches sur la notion d’approche de l’être 
[d’après Gabriel Marcel] (Recherches)21

Inhalt. – Nassars 1967 entstandene Thèse complémentaire beschäftigt 
sich mit dem französischen Philosophen und Dramatiker Gabriel Mar-
cel (1889–1973). Die Recherches blieben bis in die 1990er Jahre un-
veröffentlicht, als sie in vier Artikeln in den beiden Zeitschriften An-
nales de philosophie – herausgegeben vom Religionsphilosophen Jad 
Hatem (geb. 1952) – und Annales de lettres françaises der Université 
Saint-Joseph in Beirut erschienen.22 Er sei zwar darum gebeten worden, 

20	 	Vgl. al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 64–66.
21	 	Nassar, »Recherches«. Die Ergänzung des Titels durch die eckige Klammer 

stammt aus dem Katalogvermerk der Universitätsbibliothek der Pariser Sor-
bonne. Das maschinengeschriebene Exemplar, das im Rahmen dieser Arbeit 
eingesehen werden konnte, ist Eigentum der Bibliothèque Orientale der Uni-
versité Saint-Joseph in Beirut und stammt aus dem Nachlass von René Ha-
bachi (1915-2003).

22	 	Nassif Nassar, »La mystère de l’être dans le théâtre de Gabriel Marcel«, 
in: Annales de lettres françaises 7–8 (1989–1990), 87–105; Nassif Nassar, 
»La critique du cogito chez Gabriel Marcel«, in: Annales de philosophie 
13 (1992), 1–15; Nassif Nassar, »La méthode ontologique de Gabriel Mar-
cel«, in: Annales de philosophie 14 (1993), 25–36; Nassif Nassar, »Gabriel 
Marcel. De l’existence à l’être«, in: Annales de philosophie 15 (1994), 21–
43. Die Seitenzahlen beziehen sich in der folgenden Darstellung auf die 

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


57

die Arbeit gleich nach ihrer Fertigstellung zu publizieren, nach seiner 
Rückkehr aus Paris in den Libanon habe er aber andere Prioritäten ge-
habt, so Nassar.23

Zunächst hatte sich Nassar nach seiner Dissertation über Ibn Ḫaldūn 
nach eigenen Angaben mit Søren Kierkegaard auseinandersetzen wollen. 
Maurice de Gandillac, der die Arbeit betreute, habe ihm jedoch davon 
abgeraten, weil ihm Kierkegaards Schriften nicht in dessen Originalspra-
che zugänglich gewesen seien. Nassar sieht seine Auseinandersetzung 
mit Marcel insofern in Kontinuität zu Pensée und auch als diese ergän-
zend, als er bei Ibn Ḫaldūn einen an Kant erinnernden, der Metaphy-
sik gegenüber negativ eingestellten Standpunkt angetroffen habe. Da er 
selbst sich aber doch auch für metaphysische Fragen interessierte, habe 
er sich im Rahmen des damals auch in der arabischen Welt allgegenwär-
tigen Existenzialismus mit diesen Fragen auseinanderzusetzen entschie-
den. In Marcel habe er einen Metaphysiker gefunden, der seine Meta-
physik nicht von Gott, sondern der menschlichen Existenz her dachte 
– so Nassars Auffassung. Auch wollte er mit seiner Auseinandersetzung 
mit Marcel ein Zeichen gegen die Dominanz Sartres in der französischen 
sowie Heideggers in der deutschen Existenzphilosophie setzen. Mit Mar-
cel hatte er in Paris angeblich auch mehrere Male persönlichen Kontakt 
und nahm an von ihm organisierten Lesezirkeln teil.24

Nassar zeigt in seinen Recherches, wie Marcel in kritischer Abgren-
zung zum cartesianischen Idealismus – ausgehend von einer Epistemolo-
gie jenseits der Subjekt-Objekt-Dualität – eine »métaphysique du concret 
existentiel« (1992: 3) entwirft, d. h. eine Metaphysik, die an die Stel-
le des nicht anzweifelbaren cogito ein »indubitable existentiel« (1992: 
12) setzt. Descartes und der idealistischen Tradition sei es mit ihrem Fo-
kus auf das cogito im Gegensatz zu Marcel nicht gelungen, eine »méta-
physique véritable« (1992: 4) zu begründen, d. h. »une philosophie de 

veröffentlichten Artikel, wobei zuerst das Jahr der Veröffentlichung des je-
weiligen Artikels genannt wird. Der Text der Artikel stimmt größtenteils 
mit demjenigen des Originals überein. Die einzige größere Umstellung be-
steht darin, dass die Konklusionen der Arbeit (1994: 41–43) im Original 
an das vierte und letzte Kapitel, d. h. jenes über das Theater bei Marcel 
(1989–1990), anschlossen, für die Veröffentlichung aber dem ursprünglich 
dritten Kapitel angefügt wurden. Die Überschriften der vier Hauptkapitel 
sind im Original folgende: 1. Critique du cogito (11–38); 2. La méthode de 
l’approche (39–64); 3. De l’existence à l’être (65–117); 4. Théâtre et philo-
sophie (119–162).

23	 	So Nassar in einem persönlichen Gespräch, das im Rahmen dieser Studie 
am 26. August 2014 in Nābaih (Libanon) geführt wurde.

24	 	So Nassar in zwei persönlichen Gesprächen, die im Rahmen dieser Studie 
am 30. Juli 2013 in Ǧal ad-Dīb sowie am 26. August 2014 in Nābaih (Li-
banon) geführt wurden.

RECHERCHES SUR LA NOTION D’APPROCHE DE L’ÊTRE (RECHERCHES)

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58

la réalité totale de l’homme et du monde«25 (1991: 4). Descartes und 
Marcel stünden sich deshalb diametral gegenüber, wie Nassar erklärt 
(1994: 41).

Für Nassar ist Marcel der einzige Existenzphilosoph, der eine über-
zeugende Analyse des Seins (être) vorgelegt hat. Schlüssel dieses Erfolgs 
war seines Erachtens der Umstand, dass Marcel das Problem des Seins 
›empirisch‹ (empiriquement), d. h. direkt von der menschlichen Erfah-
rung (expérience humaine) her dachte, während andere, etwa Sartre und 
Heidegger, zwischen Idealismus und Realismus schwankten (1994: 21, 
41). Auch Marcels Theaterstücke stehen laut Nassar im Zeichen der 
Klärung dieser »situation fondamentale de l’homme dans le monde« 
(1989–1990: 89). Die Methode allerdings, derer sich diese ›empirische‹ 
Vorgehensweise bedient, sei nicht empirisch im eigentlichen Sinne, son-
dern das, was Marcel ›sekundäre Reflexion‹ nennt: Sie zertrenne und zer-
störe ihr Objekt nicht analytisch wie die ›primäre Reflexion‹, sondern 
synthetisiere das von der ersten Zertrennte. Während die primäre Refle-
xion das Objekt zum Gegenstand habe, sei die sekundäre auch nach in-
nen gerichtete Andacht (recueillement) und nichtkonzeptionell. Sie sei 
damit nicht passive connaissance, sondern Subjektivität implizierende 
reconnaissance (1993: 30–33). Ihren Denkgegenstand fasse sie damit 
nicht im Sinne eines wissenschaftlich formulierbaren und objektivierba-
ren Problems (problème), sondern metaproblematisch, d. h. als Mysteri-
um (mystère), als etwas, das eng mit dem persönlichen In-der-Welt-Sein 
des Individuums verbunden, aber trotzdem völlig real sei (1994: 21–24).

Nassar streicht v. a. zwei Ideen aus Marcels ›konkreter Metaphysik‹ 
heraus, zunächst jene der Verkörperung (incarnation). Die primäre Form 
des menschlichen Seins (être de l’homme) sei bei Marcel das Verkörpert-
sein (être incarné), eine Idee, die bereits zeige, wie weit sein Denken vom 
Idealismus Descartes entfernt sei. Der Körper sei eine ontologische Brü-
cke zwischen zwei Bereichen, die ihn gleichzeitig für sich in Anspruch 
nehmen: das Bewusstsein und die Außenwelt. Das Bewusstsein nehme 
den Körper als seinen unmittelbaren Vorhof ein, während der objekti-
ve Raum ihn als dem Bewusstsein fremd für sich haben wolle. Damit sei 
der menschliche Körper Ort einer Dialektik zwischen Haben und Sein: 
Er könne als Teil der objektiven Welt in Besitz genommen und instru-
mentalisiert werden, als Repositorium des Bewusstseins in der Welt sei 
er aber auch Sein: »[C]’est l’être de l’homme existant pour soi et pour les 
autres« (1994: 32). Verkörpertsein (être incarné) bedeute, das vollständi-
ge Sein zu sein, also Bewusstsein und Körper, jenseits der Reduktion des 
Körpers auf das Haben. Wenn der Körper auf das Objektive und damit 
Instrumentelle reduziert werde, höre er auf, ontologischer Mediator zu 
sein, der Bezug zum Sein werde unterbrochen (1994: 33). Der Körper als 

25	 	Hervorhebung im Original.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


59

ontologischer Mediator verändere schließlich auch die Verbindung zwi-
schen esse und percipi, da die Welt nur mittelbar wahrgenommen wer-
den könne. ›Objektives‹ Wissen sei deshalb nur auf einem Grundstock 
personalisierten Wissens, des sogenannten ›existenziellen Wissens‹ (sa-
voir existentiel), möglich (1994: 34). Sinneswahrnehmung (sensation) 
sei folglich auch kein Prozess, bei dem das Bewusstsein eine von außen 
kommende Nachricht passiv empfange, sondern ein Prozess der parti-
zipierenden Rezeptivität, ein »rencontre synthétique de l’être incarné 
et de l’être au monde en tant que celui-ci est visé et assumé par la con
science« (1994: 35). 

Das être incarné ist jedoch noch nicht das vollständige être, denn die-
ses ist stets auch intersubjektiv, ein être-avec. Die ›Intersubjektivität‹ (in-
ter-subjectivité) ist deshalb die zweite Idee von Marcels Metaphysik, die 
Nassar herausstreicht. Diese sei nämlich nicht bloß eine Metaphysik des 
Seins (métaphysique de l’être), sondern eine Metaphysik des ›Wir-sind‹ 
(métaphysique du nous sommes), wie Marcel selbst betont. Eine Onto-
logie, die sich dieser Tatsache nicht bewusst werde, drohe dem Solipsis-
mus und dem Egozentrismus zu verfallen bzw. sich in einem Kreis zwi-
schen Bewusstsein und Außenwelt zu verfangen. Intersubjektivität setze 
voraus, dass das Andere nicht auf die Ebene des Habens reduziert und 
so als Sein verneint werde. Jemandem das Sein abzusprechen, würde das 
être-avec verunmöglichen und auch das eigene Sein verhindern, denn 
»mon être ne s’affirme pour lui-même que par la méditation d’autrui« 
(1994: 38). Être incarné und être-avec ergänzen sich und entstehen mit-
einander, so Nassar (1994: 38).

Dieses Verständnis des Seins als être incarné und être-avec ermöglicht 
es, das Sein zu verneinen, wie Nassar schließlich erklärt, und zwar etwa 
durch Suizid oder Treuebruch (trahison). Marcels Konzeption des Seins 
komme daher nicht ohne Jenseitsbezug aus. Nassar fragt deshalb zum 
Schluss seiner Ausführungen, ob dies bedeute, dass das être nur »par une 
référence à la Transcendance et à l’Espérance« (1994: 40) verstanden 
werden könne, und antwortet: Marcel gehe diesen Weg, er selbst erachte 
es aber nicht als zwingend, ihm im Rahmen seiner Untersuchung dorthin 
zu folgen. Nassar scheint Marcel gar vor der Gefahr warnen zu wollen, 
sich wieder in den Bereich der traditionellen Metaphysik zu begeben, 
wenn er schreibt: »Si l’incarnation et l’inter-subjectivité sont apparues 
comme les pierres angulaires de la recherche ontologique, c’est parce que 
la restauration de l’ontologie par-delà l’idéalisme ne peut suivre le vec-
teur de la métaphysique traditionnelle.« (1994: 41) Die philosophische 
Reflexion zeige, dass das Sein die Bestimmung (vocation) des Menschen 
sei. Dieses sei nicht außerhalb dessen zu finden, was der Mensch erken-
nen könne, und deshalb mit dem gleichzusetzen, was man »l’entreprise 
majeure de l’homme« (1994: 41) nennen könne. »La réussite de cette 
entreprise dépend des conditions structurelles de la réalité humaine, que 

RECHERCHES SUR LA NOTION D’APPROCHE DE L’ÊTRE (RECHERCHES)

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60

la réflexion éclaire du dedans, et de la réponse de la liberté. L’approche 
de l’être est simultanément l’être que nous réalisons et l’être qui se ré-
vèle à nous.« (1994: 41)

In eine ähnliche Richtung gehen Nassars kritische Konklusionen, wo 
er die Frage in den Raum stellt, ob Marcels Bezüge zur Mystik, mit der 
seine Ontologie von Beginn an eng verknüpft gewesen sei, einer Me-
taphysik, verstanden als »science de l’être en tant qu’être« (1994: 43), 
nicht im Wege stehe. Zudem kritisiert Nassar, dass die Erfahrung (ex-
périence), die Marcel in seinen Untersuchungen in den Blick nimmt, ein 
zentrales Element des menschlichen Seins (de l’être humain) vermissen 
lasse, und zwar die Historizität: »L’homme est un être foncièrement his-
torique« (1994: 43), wie Nassar betont – ein Punkt, den andere Existen-
zialisten erkannt hätten, Marcel jedoch nicht (1994: 43).

Rezeption. – Nassars Studie zu Gabriel Marcel hat bisher keine Re-
zeption erfahren; Hauptgrund dafür dürfte sein, dass der Text bis in 
die 1990er Jahre unveröffentlicht blieb und dann in Zeitschriften abge-
druckt wurde, die nur eine geringe Zirkulation haben. Als Grund, wes-
halb er die Arbeit nicht gleich nach ihrer Fertigstellung publiziert hat, 
gibt Nassar an, dass er nach seiner Rückkehr aus Paris nach Beirut im 
durch den Krieg von 1967 aufgeheizten politischen und intellektuellen 
Klima sich lieber anderen Projekten zuwenden wollte, als seine Studie 
für eine Publikation zu überarbeiten. Dafür hätte er in Paris zugegen sein 
müssen, wie er meint.26 Die Rezeption ebenfalls erschwert haben dürfte 
der Umstand, dass die Recherches sprachlich ähnlich sperrig daherkom-
men wie Pensée, was den Zugang zu Marcels an sich schon unsystema-
tischem Denken noch erschwert.

1.3 In Richtung einer neuen Gesellschaft. 
Prolegomena zur Kritik der konfessionalistischen  

Gesellschaft (Naḥwa)27

Inhalt. – Mit Naḥwa, Nassars erstem arabischsprachigen Werk, wird 
sich die vorliegende Studie in Kapitel 3 ausführlich beschäftigen. Naḥwa, 
das 1970 erstmals erschienen ist, enthält sechs Aufsätze, die Nassar zwi-
schen 1968 und 1969 verfasst hat. Zwei davon sind bereits vorher in 

26	 	So Nassar in einem persönlichen Gespräch, das im Rahmen dieser Arbeit 
am 26. August 2014 in Nābaih (Libanon) geführt wurde.

27	 	Naṣṣār, Naḥwa. Eine sehr ausführliche Inhaltsangabe von Naḥwa auf Fran-
zösisch findet sich auch bei Paul Khoury, Tradition et modernité. Materi-
aux pour servir à l’étude de la pensée arabe actuelle, III: Analyse descriptive 
d’ouvrages arabes typiques, Beyrouth: [o.A.] 1985, 578–605.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


61

der Beiruter, vom syrisch-libanesischen Dichter Adonis (Adūnīs, mit bür-
gerlichem Namen ʿAlī Aḥmad Saʿīd) herausgegebenen Zeitschrift Mawā-
qif veröffentlicht worden.28 Alle Artikel beschäftigen sich in irgendeiner 
Weise mit dem libanesischen ›Konfessionalismus‹ (ṭāʾifiyya), den Nassar 
aus betont autonomer philosophischer Perspektive untersuchen will (6), 
wie er im Vorwort zur dritten Auflage von 1977 betont.

Naḥwa beginnt mit einem Aufsatz, der die sozialreformerischen Ide-
en der beiden ›arabischen Aufklärer‹ Buṭrus al-Bustānī (1819–1883) und 
Šiblī Šumayyil (1850–1917) vergegenwärtigt. Die Ideen dieser Pioniere 
der arabischen Renaissance (Nahḍa) erachtet Nassar als nach wie vor 
aktuell, da der Kontext, in dem sie wirkten, bisher keine tiefgreifenden 
Veränderungen erfahren habe. Wegen ihrer kritischen Haltung gerade 
auch der libanesischen Gesellschaft und ihrem Staat gegenüber würden 
sie allerdings im Libanon der Gegenwart weitgehend ignoriert, so auch 
etwa in den Schulkurrikula (15–16). Von Bustānī rekonstruiert Nassar 
v. a. dessen Kritik einer falsch verstandenen Religiosität, die für den Bür-
gerkrieg von 1860 verantwortlich gewesen sei, sowie seine Bemühungen 
um Bildungsreformen, Toleranz und patriotische Brüderlichkeit (17–31). 
In Bezug auf den Arzt und Darwinisten Šumayyil hebt Nassar dessen 
Bemühungen um Demokratie und freie Meinungsäußerung positiv her-
vor (39, 45), sieht Šumayyils dogmatischen Szientismus und die daraus 
hervorgehende fundamentale Religionskritik jedoch eher kritisch (40–
43, 47–78).

In einem zweiten Aufsatz unterzieht Nassar den Versuch Kamāl al-
Ḥāǧǧs (1916–1976) – seinerzeit Leiter des Philosophie-Instituts der 
Université Libanaise29 –, eine betont philosophische Rechtfertigung 
der bestehenden konfessionalistischen Ordnung des Libanon zu un-
ternehmen, einer scharfen Kritik. Nassar stellt dabei nicht nur die Ar-
gumentation des Maroniten Ḥāǧǧ in Frage, die davon ausgeht, dass 
die konfessionalistische Ordnung des Libanon eine Manifestation der 
religiösen Essenz des Menschen in der Existenz sei (58–60), sondern 
kritisiert auch dessen explizite Verbindung von Philosophie und Po-
litik scharf, eine Verbindung, deretwegen Nassar Ḥāǧǧ den Rang ei-
nes Philosophen abspricht und ihn zum ›politischen Denker‹ degra-
diert (53–58).

Der dritte Aufsatz ist eine ausführliche Klärung der Begriffe ›Gesell-
schaft‹ (muǧtamaʿ) und ›Zivilisation‹ (ḥaḍāra) im Sinne von Prolegomena 

28	 	Und zwar den zweiten Artikel in Naḥwa über Kamāl al-Ḥāǧǧ (zuerst erschie-
nen unter dem Titel »ʿAudat ilā qurūn al-wusṭā. Mulāḥaẓāt ḥaula ārāʾ Kamāl 
al-Ḥāǧǧ fī ṭ-ṭāʾifiyya«, in: Mawāqif 1/1 (1968), 88–107) sowie den vierten 
(zuerst erschienen unter dem Titel »Mā hiya ṭarīq al-ʿamal?«, in: Mawāqif 
1/6 (1968), 58–72).

29	 	Vgl. zu Kamāl al-Ḥāǧǧ: Suleiman, Arabic language, 210–219.

IN RICHTUNG EINER NEUEN GESELLSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62

zu einer Untersuchung des Konfessionalismus aus ›gesellschaftlicher Per-
spektive‹ (zāwiya muǧtamaʿiyya) (77). Der Konfessionalismus der liba-
nesischen Gesellschaft rückt dann aber erst in einem weiteren Aufsatz in 
Naḥwa in den Vordergrund, wo Nassar ihn als ›totales Sozialphänomen‹ 
(103) analysiert, d. h. als etwas, das die gesellschaftlichen Strukturen des 
Libanon vollständig durchdrungen hat und die Entstehung wahrer de-
mokratischer Institutionen verhindert (108–119). Nassar warnt davor, 
dass das starre konfessionalistische System es nicht mehr vermöge, die 
anwachsende Masse wirtschaftlich Marginalisierter in den politischen 
Prozess zu integrieren, weshalb es zu implodieren drohe, sofern es nicht 
grundlegend reformiert werde (124–131). Dabei glaubt Nassar, dass der 
Impetus der Reformen von konfessionell durchmischten politischen Par-
teien wie derjenigen der Syrischen Nationalisten (SSNP) ausgehen sol-
le, die sich besser dazu eigneten, die traditionellen Strukturen zu über-
winden, als der Klassenkampf. Klassen seien im Libanon nämlich nicht 
wirklich existent – von Klassen zu sprechen habe daher etwas Irreales 
und sei eher politisches Wunschdenken, wie Nassar in einem weiteren 
Artikel argumentiert (161–178).

Im letzten Aufsatz von Naḥwa macht sich Nassar daran, seine Vorstel-
lung einer ›neuen‹ Gesellschaft zu entwerfen, die an die Stelle der kon-
fessionalistischen treten soll. Er bezeichnet sie als ›wissenschaftlich-sä-
kulare Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ ʿilmī ʿalmānī), wobei er sich bei seinen 
Ausführungen dazu teilweise an Bertrand Russells scientific society ori-
entiert, die dieser im letzten Kapitel seines 1931 erschienenen Werkes 
The scientific outlook entworfen hatte. Nassar plädiert u. a. dafür, dass 
die bestehende ›konfessionalistische Kultur‹ des Libanon, die das Den-
ken beherrsche, durch wissenschaftliches Vernunftdenken beseitigt wer-
de, damit sich die libanesische Gesellschaft nachhaltig verändere (179–
207).

Rezeption. – Nassar bot mit Naḥwa und der darin in vielerlei Richtun-
gen geäußerten Kritik an der konfessionalistischen libanesischen Gesell-
schaft und ihren Apologeten selbst reichlich Angriffsfläche. Zwar erhielt 
er etwa von der libanesischen Philosophin Bāskāl Laḥḥūd auch Zuspruch 
für seine Deutung der libanesischen Situation,30 erntete jedoch mehrheit-
lich klaren Widerspruch. Die heftigsten Reaktionen erreichten Nassar 
vonseiten marxistischer Denker, deren eigene Argumente gegen das ›li-
banesische System‹ er teils explizit, teils implizit angriff. So schrieben Al-
bert Mansour sowie der Literaturkritiker und Journalist Ḥusain Muru-
wwa (1910–1987), einer der wichtigsten arabischen Intellektuellen der 

30	 	Vgl. Baskāl Laḥḥūd, »at-Tafkīr ʿalā š-šafīr. Masʾalat aṭ-ṭāʾifiyya fī fikr Nāṣīf 
Naṣṣār«, in: B. Laḥḥūd (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. ʿAlam al-istiqlāl al-falsafī, [Baʿb-
dā]: Manšūrāt al-Ǧāmiʿa al-Anṭūniyya 22012, mazīda, 155–199.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


63

zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts,31 bereits kurz nach der Veröffentli-
chung von Naḥwa lange und scharfe Kritiken darüber.32 Auch Michel ʿĀṣī 
(geb. 1927) verfasste eine kürzere Rezension, dies jedoch nicht eindeutig 
aus einer marxistischen Perspektive.33 Zwei andere marxistische Schwer-
gewichte äußerten sich etwas später zu Nassars Konfessionalismuskritik: 
Waḍḍāḥ Šarāra (geb. 1942) in seinem 1975 erstmals erschienenen Werk 
Über die Ursprünge des konfessionalistischen Libanon34 sowie Mahdī 
ʿĀmil (1936–1987) in seiner 1983 veröffentlichten Abhandlung Über den 
konfessionalistischen Staat,35 wobei sich letztere nicht auf Naḥwa selbst, 
sondern auf einen späteren, kürzeren Text Nassars über das gleiche The-
ma bezieht;36 ʿĀmils Argumente verfangen aber größtenteils auch in Be-
zug auf Naḥwa und sind jenen anderer Marxisten ähnlich.

Alle genannten Kritiker stellen grundsätzlich Nassars Behauptung, er 
habe mit Naḥwa einen unvoreingenommenen Blick auf die libanesische 
historische Realität geworfen, in Frage. Sie machen geltend, dass Nas-
sar gerade diesen Bezug zur Realität missen lasse, weil er aus einer ›ide-
alistischen‹ (miṯālī) Perspektive argumentiere, die ihm die Sicht auf die 
wahren historischen Gegebenheiten verstelle. Hinter dieser idealistischen 
Perspektive glauben sie Nassars eigene ideologische Voreingenommen-
heit zu erkennen: Sie werfen ihm vor, aus der Perspektive der ›natio-
nal-sozialen‹ (qaumī-iǧtimāʿī) Ideologie der SSNP zu argumentieren.37

31	 	Vgl. jüngst zu Muruwwa: Yoav Di-Capua, »Homeward bound. Ḥusayn 
Muruwwah’s integrative quest for authenticity«, in: Journal of Arabic 
Literature 44 (2013), 21–52.

32	 	Albīr Manṣūr, »Naḥwa muǧtamaʿ ǧadīd. Kaif yatimm al-intiqāl min 
muǧtamaʿ qadīm ilā muǧtamaʿ ǧadīd?«, in: Mawāqif 2/9 (1970), 119–131; 
Ḥusain Muruwwa, »al-Muǧtamaʿ al-ʿilmī al-ʿalmānī fī Lubnān kamā yarsu-
muhu Nāsīf Naṣṣār«, in: aṭ-Ṭarīq 30/4 (1971), 17–42.

33	 	Mīšāl ʿĀṣī, »›Naḥwa muǧtamaʿ ǧadīd‹. Falsafa miṯāliyya fī ṯaub al-ǧadaliyya 
wa-l-ʿilm«, in: Mawāqif 2/7 (1970), 196–203.

34	 	Waḍḍāḥ Šarāra, Fī Uṣūl Lubnān aṭ-ṭāʾifī. Ḫaṭṭ al-yamīn al-ǧamāhīrī, Bairūt: 
Dār al-Ǧadāwil 2011. Vgl. zu Šarara Axel Havemann, Geschichte und Ge
schichtsschreibung im Libanon des 19. und 20. Jahrhunderts. Formen und 
Funktionen des historischen Selbstverständnisses, Würzburg: Ergon-Ver-
lag 2002, 245–249; Ahmad Beydoun, Identité confessionnelle et temps so-
cial chez les historiens libanais contemporains, Beyrouth: Librairie orientale 
1984, 446–464.

35	 	Mahdī ʿĀmil, Fī d-Daula aṭ-ṭāʾifiyya, Bairūt: Dār al-Fārābī 32003. Vgl. zu 
ʿĀmil jüngst Frangie, »Theorizing from the periphery. The intellectual pro
ject of Mahdi ʿAmil«, 211–214; Corm, Pensée et politique.

36	 	Nāṣīf Naṣṣār, »Lubnān baina l-infiǧār wa-l-inṣihār«, in: al-Wāqiʿ 5/6 (1983). 
37	 	So besonders explizit Manṣūr, »Naḥwa muǧtamaʿ ǧadīd«, 119–120, 127; 

ʿĀṣī, »Naḥwa muǧtamaʿ ǧadīd«, 196, 198, 202–203; Muruwwa, »al-
Muǧtamaʿ al-ʿilmī al-ʿalmānī«, 34, 40, 42. Vgl. zur SSNP unten 2.4.

IN RICHTUNG EINER NEUEN GESELLSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64

Kaum überraschend kommt der Idealismus-Vorwurf aus der Feder 
Muruwwas, sind doch seine Schriften von der grundlegenden Tendenz 
durchzogen, Literatur in progressiv-materialistische einerseits und reak-
tionär-idealistische andererseits zu unterteilen.38 In diesem Sinne wirft 
Muruwwa auch Nassar vor, den Konfessionalismus idealistisch, d. h. 
ausschließlich als religiöses Phänomen zu deuten, als etwas, das seinen 
Ursprung im Bewusstsein des Menschen hat und sich folglich in der ma-
teriellen Realität konstituiert und nicht umgekehrt von dieser her aus-
gehend entsteht. Dem hält Muruwwa eine klassisch marxistisch-leni-
nistische Sichtweise des Konfessionalismus entgegen, welche eine enge 
Verbindung zwischen der Entstehung eines kapitalistischen, imperialis-
tischen Weltsystems im 19. Jahrhundert und dem Konfessionalismus im 
Libanon annimmt bzw. letzteren als Symptom des ersteren deutet, also 
materielle Gründe für seine Genese und Persistenz annimmt und den 
Klassenkampf als Mittel für seine Bekämpfung propagiert. In diesem 
Sinne hält Muruwwa Nassar nicht nur seine eigene, betont wissenschaft-
liche und realistische, d. h. leninistisch-marxistische Deutung der histo-
rischen Genese des Konfessionalismus seit dem 19. Jahrhundert entge-
gen,39 sondern weist auch darauf hin, dass Nassar selbst die Verbindung 
zwischen Wirtschaftssystem und politischer Ordnung zwar erkannt, da-
raus aber nicht die richtigen Schlüsse gezogen habe, etwa als er darauf 
aufmerksam machte, dass die politische Ordnung im Libanon in der Ge-
genwart nicht mit der Dynamik des Wirtschaftssystems Schritt halten 
könne. Die wachsende Unzufriedenheit über das bestehende politische 
System in breiten Bevölkerungsschichten ist Muruwwa zufolge nämlich 
als Beginn des Klassenkampfes gegen dieses System zu deuten und las-
se klar erkennen, dass es wirtschaftliche Beziehungen seien, welche die 
Art des politischen Überbaus einer Gesellschaft bestimmten, und nicht 
umgekehrt. Solange sich folglich nichts an den wirtschaftlichen Bezie-
hungen ändere, sprich die kapitalistische Ausbeutung fortbestehe, kön-
ne auch der politische Konfessionalismus nicht überwunden werden. 
Nassar sehe diese Verbindung nicht, obwohl er sie selbst als Anzeichen 
einer bevorstehenden Systemänderung deute, sondern nehme in seinem 
von Muruwwa auch als metaphysisch gebrandmarkten Denken an, es 
gebe eine klare Trennung zwischen Wirtschaft und Politik, weshalb sich 
das politische System verändern lasse, ohne dass dabei die kapitalistisch- 
liberale Wirtschaftsordnung umgewälzt werden müsse.40

Ähnliche Argumente führt ʿĀmil gegen Nassar an. Auch er glaubt, 
bei ihm eine Essentialisierung des Konfessionell-Religiösen zu erkennen, 
die nicht nur in Widerspruch zu seiner Annahme stehe, der libanesische 

38	 	Vgl. dazu Di-Capua, »Homeward bound«, 44.
39	 	Vgl. Muruwwa, »al-Muǧtamaʿ al-ʿilmī al-ʿalmānī«, 23–27.
40	 	Vgl. ibid., 28–32.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


65

Konfessionalismus könne historisch überwunden werden – schließlich 
hätten Essenzen keine Geschichte –, sondern ihn auch die wahren his-
torischen Gründe nicht erkennen lasse, die das bestehende System kon-
stituiert hätten. Bei Nassar sei die Konfessionsgemeinschaft das in sich 
geschlossene ›einfache Grundelement‹ (al-ʿunṣur al-basīṭ al-awwal), aus 
dem sich das ›komplexe Ganze‹ (al-kull al-murakkab), d. h. die Gesell-
schaft, über die Geschichte immer wieder von Neuem zusammengesetzt 
habe. Dabei habe das essentialisierte Konfessionelle selbst ja keine Ge-
schichte. ʿĀmil erachtet Nassars Argumentation deshalb, obwohl die-
ser sich gegen die konfessionalistische Ordnung ausspreche, als von der 
gleichen ›konfessionalistischen Logik‹ (manṭiq ṭāʾifī) bestimmt, derer sich 
auch ihre Apologeten bedienten. Wolle Nassar das bestehende System 
wirklich überwinden, müsse er seine Argumentation aber auf anderen 
Prämissen als denen des ›Bourgeoisie-Denkens‹ (al-fikr al-būrǧuwāzī) be-
gründen, und zwar jenen des historischen Materialismus. Dann wür-
de Nassar erkennen, dass die Etablierung des libanesischen ›Bourgeoi-
sie-Staates‹ als konfessionalistischer Staat mit der kolonialen Phase des 
Kapitalismus zusammenfalle und nur durch die Bekämpfung der Klas-
senherrschaft des libanesischen kolonialistischen Bürgertums, also in der 
Logik des Klassenkampfes, überwunden werden könne.41

Auch Šarara argumentiert aus marxistischer Perspektive, und auch bei 
ihm spielt der Begriff der Realität eine wichtige Rolle. Den Blick darauf 
sieht er aber nicht nur bei Nassar verstellt, sondern auch bei Verfechtern 
jener ›klassisch‹ marxistischen Positionen, die auch Muruwwa und ʿĀmil 
vertreten.42 Beider Positionen sieht er von der Vorstellung bestimmt, et-
was außerhalb der Geschichte selbst Liegendes müsse in die Geschich-
te hereingeholt werden, um dort seine den Konfessionalismus zerstören-
de Wirkung zu entfalten. Damit könnte die Geschichte, die sich in ihrer 
konfessionalistischen Deformation zeige, auf den Weg ihrer eigentlichen 
Bestimmung gebracht werden, wie sie glaubten: Bei den ›klassischen‹ 
Marxisten sei es der Klassenkampf, der sich angeblich unter der konfes-
sionellen Illusion verberge, der diese Rolle übernehmen soll. Bei Denkern 
wie Nassar hingegen, beseelt von einer ›vulgarisierten Geschichtsphilo-
sophie‹ (falsafa mubassaṭa li-t-tārīḫ), die sich auf die ›Ideologie der fran-
zösischen Aufklärung‹ und einen naiven Fortschrittsglauben stütze, seien 
es Technik, Wissenschaft oder Vernunft, deren ›Planierraupen‹ (ǧarrāfāt) 
die Grundlagen der konfessionellen Gesellschaft zerstören sollten.43 In 
letzterer Sichtweise, und im Speziellen jener Nassars, sei der Konfessio-
nalismus der Gegenwart eine Art verlängerter Arm des Mittelalters, mit 

41	 	Vgl. v. a. ʿĀmil, Fī d-Daula, 74–79, 83, 99–101.
42	 	Er macht diese allerdings v. a. an Muḥammad Kišlī fest, vgl. Šarāra, Fī Uṣūl, 

12, 15–16.
43	 	Vgl. ibid., 9–14.

IN RICHTUNG EINER NEUEN GESELLSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66

dem eine längst vergangene Zeit in der Gegenwart ihre Herrschaft aus-
übe, ein Atavismus, der durch die wissenschaftlich-säkulare Gesellschaft 
überwunden werden müsse.44 Dementgegen ist Šarāra darum bemüht, 
dem libanesischen System seine eigene Historizität zurückzugegeben. 
Dazu stützt er sich auf Antonio Gramscis Hegemoniebegriff und ver-
ortet die Entstehung des modernen libanesischen Systems am Übergang 
der Macht von einem drusischen zu einem maronitischen ›hegemonialen 
Block‹ im Verlaufe des 19. Jahrhunderts: Es waren die progressiven ma-
ronitischen Bauernmassen, die, unter der Führung ihrer Kirche, im 19. 
Jahrhundert zur Avantgarde einer kapitalistischen Moderne wurden und 
so als Klasse und zugleich Konfessionsgemeinschaft, beeinflusst von so-
zialrevolutionären und demokratischen Ideen aus Europa, die Hegemo-
nie auf Kosten der Drusen erlangten und eine sowohl kapitalistische als 
auch konfessionelle Gesellschaft errichten konnten.45

Weniger differenziert als Šarāra sind Mansour und ʿĀṣī, doch auch 
sie machen einige wichtige Punkte aus. Mansour etwa hält Nassar u. a. 
vor, dass seine ›wissenschaftlich-säkulare Gesellschaft‹ insofern totalitä-
re Züge habe bzw. der Klassenausbeutung diene, als sie es einer kleinen 
Gruppe von Technikern im Dienste der Besitzer der Produktionsmittel 
erlaube, die ganze Gesellschaft nach ihren eigenen, einheitlichen Stan-
dards zu modellieren und zu beherrschen. Diese Gruppe unterwirft die 
Individuen ihren eigenen Vorstellungen von ›Produktivität‹ (intāǧiyya), 
›Disziplin‹ (inḍibāṭ) und ›Expertise‹ (mahāra), beraubt damit die Gesell-
schaft aber der menschlichen Dimension und damit des eigentlichen Mo-
tors des Fortschritts.46 

Beide, sowohl Mansour als auch ʿĀṣī, halten Nassar auch vor, ei-
nem vulgären Verständnis von Marxismus verfallen zu sein. ʿĀṣī macht 
das etwa daran fest, dass Nassar den Marxismus als geschlossenes 
Ideengebäude verstehe, das zu einem bestimmten historischen Zeit-
punkt von einigen großen Denkern in feste Formen gegossen wor-
den sei, anstatt ihn als Denkmethode (manhaǧ at-tafkīr) zur wissen-
schaftlichen Gesellschaftsanalyse zu sehen.47 Ähnlich will Mansour 
den Marxismus als Wissenschaft verstanden haben, im Speziellen als 
eine, die es ermöglicht, eine Gesellschaft von einem Zustand in den 
anderen zu transferieren, im libanesischen Fall von einer kapitalis-
tischen mit feudalistischen und konfessionalistischen Zügen in eine 

44	 	Vgl. ibid., 25–26.
45	 	Vgl. für Details zu Šarāras schwieriger, weil oft in literarischem Stil gehalte-

ner Argumentation Havemann, Geschichte und Geschichtsschreibung, 246–
248, sowie detailliert und kritisch Beydoun, Identité confessionnelle, 446–
465.

46	 	Vgl. Manṣūr, »Naḥwa muǧtamaʿ ǧadīd«, 129. 
47	 	Vgl. ʿĀṣī, »Naḥwa muǧtamaʿ ǧadīd«, 202.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


67

›demokratisch-säkular-progressiv-wissenschaftliche‹, wie er es nennt.48 
Überhaupt fehle Nassar ein konkreter Plan, um die konfessionalistische 
in eine neue Gesellschaft umzuwandeln. Dies scheine bei ihm ›magisch‹ 
(siḥriyyan) vonstattenzugehen, wie Mansour und auch Muruwwa an-
merken.49

1.4 Die Methode der philosophischen Autonomie. 
Der Weg des arabischen Denkens zu Freiheit und  

Innovation (Istiqlāl)50

Inhalt. – Istiqlāl ist wegen des Ausbruchs des libanesischen Bürgerkriegs 
nicht wie im Impressum vermerkt 1975, sondern erst 1977 auf den 
Markt gelangt. In der Einleitung (9–16) bekräftigt Nassar, dass der von 
den arabischen Gesellschaften angestrebte ›zivilisatorische Aufbruch‹ 
(nahḍa ḥaḍāriyya) eines autonomen philosophischen Standpunkts be-
dürfe. Wie die Araber zu einem solchen gelangen können, will er in Is-
tiqlāl aufzeigen.

Ein erster Schritt auf dem Weg zur philosophischen Autonomie beste-
he in der Befreiung des Denkens von dessen Vereinnahmung durch die 
Geschichte der Philosophie, so Nassar im ersten Teil. Er unterscheidet 
zunächst zwei Formen der Abhängigkeit von der Geschichte der Philo-
sophie. (1.) Yūsuf Karam (1886–1959) verkörpere die Abhängigkeit von 
der mittelalterlichen Philosophie: Er fordere eine Rückkehr zur aristote-
lisch-thomistischen Philosophie, die mit ihrer vernünftig-dogmatischen 
Sichtweise auf das Wissen und die Existenz ›Gewissheit schaffe‹ (tuqad-
dim al-yaqīn), aber auch Platz zum Glauben lasse und so die beiden für 
das menschliche Leben unabdingbaren Elemente verbinde (22–25). (2.) 
Für Zakī Naǧīb Maḥmūd (1905–1993) führe dagegen kein Weg an der 
westlichen Philosophie vorbei: Er spreche sich für eine Anknüpfung an 
den logischen Positivismus aus, um die Probleme der arabischen Welt 

48	 	Vgl. Manṣūr, »Naḥwa muǧtamaʿ ǧadīd«, 130–131.
49	 	Vgl. ibid., 131; Muruwwa, »al-Muǧtamaʿ al-ʿilmī al-ʿalmānī«, 33, 42.
50	 	Nāṣīf Naṣṣār, Ṭarīq al-istiqlāl al-falsafī. Sabīl al-fikr al-ʿarabī ilā l-ḥurriyya 

wa-l-ibdāʿ, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 42009 [1975]. Die folgende Werkbeschrei-
bung deckt sich größtenteils mit jener in meinem Beitrag über Nassar im 
bald erscheinenden Grundriss der Geschichte der Philosophie: Philosophie 
in der islamischen Welt, Band IV (Basel: Schwabe). Eine sehr ausführli-
che Inhaltsangabe von Istiqlāl auf Französisch findet sich auch bei Khoury, 
Tradition et modernité, materiaux, 534–578, zudem bei Mohamed Seghir 
Janjar, »Nassar Nasif«, in: André Jacob (Hg.), Encyclopédie Philisophique 
Universelle, III: Les oeuvres philosophiques, Paris: Presses Universitaires de 
France 1992, 3589.

DIE METHODE DER PHILOSOPHISCHEN AUTONOMIE

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68

zu lösen (25–28). Ein autonomer philosophischer Standpunkt, so Nas-
sar, könne weder durch die Nachahmung von Lehren der mittelalterli-
chen Philosophie wie des Thomismus noch durch die Übernahme west-
licher Philosophien wie des logischen Positivismus erreicht werden, und 
auch nicht durch eine eklektische Vermischung der beiden, sondern nur, 
indem sich das Denken den Fragen zuwende, die sich aus der eigenen 
gesellschaftlichen Realität ergeben (31–37). Die zentrale Frage, die sich 
in der gegenwärtigen historisch-zivilisatorischen Situation in der arabi-
schen Welt aufdränge, sei dabei die des Menschen. Die Philosophie müs-
se deshalb eine ›grundsätzlich-rationale Sichtweise‹ (naẓra ʿaqliyya asā-
siyya) auf die menschliche Existenz als aktive, d. h. historische Existenz 
einnehmen (38–42).

Nicht im Denken eines Zakī̄ Naǧī̄b Maḥmūd oder eines Yūsuf Ka-
ram, sondern im ideologischen Denken, wie es sich seit Beginn der ara-
bischen Renaissance (Nahḍa) herausgebildet habe, macht Nassar eine 
Bereitschaft zum philosophischen Denken aus, die er als geeigneten Aus-
gangspunkt für die Begründung einer autonomen arabischen Philoso-
phie sieht. Wie er zu Beginn des zweiten Teils von Istiqlāl herausstreicht, 
habe sich dieses Denken in einer bestimmten historisch-zivilisatorischen 
Situation grundsätzlichen philosophischen Fragen wie jenen der Freiheit, 
der Gerechtigkeit oder des Despotismus zugewandt (45–47). Obwohl 
es einer Ideologie nicht primär um Wahrheitsfindung gehe, sondern um 
die Rechtfertigung der Existenz einer ›Gemeinschaft‹ (ǧamāʿa) und ihrer 
Handlungen, und obgleich sie in ihrem gesellschaftshistorischen Kontext 
somit ›zweckgerichtetes‹ (ġāʾī) und ›nutzenorientiertes‹ (nafaʿī) Denken 
sei, kann sie gemäß Nassar nicht einfach als ›falsches Bewusstsein‹ (waʿī 
zāʾif) abgetan werden. Vielmehr habe jede Ideologie einen wahren philo-
sophischen Kern. Trotz dieser Interaktion von Philosophie und Ideologie 
seien die beiden jedoch voneinander zu trennen (48–60, 78–87). Welchen 
philosophischen Kern bestimmte Ideologien haben, erörtert Nassar aus-
führlich anhand der Schriften Anṭūn Saʿādahs (1904–1949) und Zakī al-
Arsūzīs (1899–1968) (88–234), aber auch anhand von Nadīm al-Bīṭārs 
Versuch, durch eine historische Untersuchung von Revolutionen nach 
einer ›Philosophie des Umsturzes‹ (falsafat al-inqilāb) zu suchen. Nassar 
lobt, dass Bīṭār erkannt habe, dass jede Revolution ihren Ausgangspunkt 
in einer revolutionären Philosophie habe, kritisiert aber, dass Bīṭār selbst 
keine solche formuliert habe (61–77).

Im letzten Kapitel des zweiten Teils nennt Nassar schließlich die Vo-
raussetzungen für philosophische Autonomie in der arabischen Welt. 
Autonomie will er dabei nicht als Isolation, sondern negativ als Zu-
rückweisung der Unterwerfung und positiv als Freiheit, Souveränität 
und Verantwortlichkeit verstanden wissen (255–256). Er listet fünf Vo-
raussetzungen auf, die in die philosophische Autonomie führen: (1.) Die 
Ablehnung der Zugehörigkeit (rafḍ al-intimāʾ) zu einer philosophischen 

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


69

Schule, die ihren Ursprung außerhalb der neuen arabischen zivilisatori-
schen Situation hat. (2.) Die Bestimmung der Haupt- und der Nebenpro-
bleme, die es zu lösen gelte, sowie der Methoden, wie sie zu lösen seien. 
(3.) Die philosophische, logische und historisch-zivilisatorische Kritik 
anderer philosophischer Schulen. (4.) Die Rekapitulation aller Antwor-
ten, die bisher in der Geschichte auf ein bestimmtes, festgelegtes Problem 
gegeben wurden. (5.) Die stete Bereitschaft zur Selbstkritik. Nassar sub-
sumiert diese fünf Voraussetzungen unter dem Begriff der ›Dialektik der 
philosophischen Autonomie‹ (ǧadaliyyat al-istiqlāl al-falsafī) (256–263).

Rezeption. – Istiqlāl ist fraglos noch immer das bekannteste Werk Nas-
sars – und auch eines der umstrittensten. Es hat Nassar wegen seiner sehr 
ausführlichen Erläuterungen zum ideologischen Denken v. a. Saʿādahs, 
aber auch Arsūzīs, wie Naḥwa den Vorwurf eingetragen, eine Nähe zu 
diesem Denken zu hegen51 – ein Vorwurf, den er später in einem Inter-
view über Istiqlāl zurückwies.52 Der marokkanische Philosophieprofes-
sor und Literat ʿAbdalillāh Balqazīz erklärt sich Nassars Ausführungen 
zum Denken Saʿādahs damit, dass Nassar an Saʿādahs Ideologie habe 
illustrieren wollen, dass die Idee des Säkularismus auch im 20. Jahr-
hundert, als die Nahḍa bereits im Niedergang begriffen war, noch von 
wichtigen Denkern verfochten worden sei.53 Erwähnt sei in diesem Zu-
sammenhang auch der in Rabat lehrende Professor für politische Philo-
sophie Kamāl ʿAbdallaṭīf, der Nassar vorwirft, in Istiqlāl die Frage der 
philosophischen Innovation nicht nur stark zu vereinfachen, sondern 
letzten Endes auch eine Art ›salafistische‹, weil nach Authentizität und 
Selbstvergewisserung verlangende Position zu vertreten.54

Die sorgfältigste Auseinandersetzung mit Istiqlāl stammt von Aḥ-
mad Barqāwī, der viele Punkte anspricht, die auch andere Kritiker die-
ser Schrift Nassars vorgebracht haben. Anders als Nassar glaubt Barqāwī 

51	 	So etwa Muḥammad Nūraddīn Afāya, »aḏ-Ḏātiyya wa-l-waʿī al-falsafī bi-l-
wuǧūd fī naẓarāt Nāṣīf Naṣṣār«, in: ʿAbdalillāh Balqazīz (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. 
Min al-istiqlāl al-falsafī ilā falsafat al-ḥuḍūr, Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥ-
da al-ʿArabiyya 2014, 119–136: 126–127, oder al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 70–
72.

52	 	Das Interview ist ursprünglich 1978 in der Zeitschrift Dirāsāt ʿArabiyya er-
schienen und in Tafkīr nachgedruckt, vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »Ḥaula ›Ṭarīq al-is-
tiqlāl al-falsafī‹«, in: ders., at-Tafkīr wa-l-hiǧra. Min at-turāṯ ilā n-nahḍa 
al-ʿarabiyya aṯ-ṯāniya, Bairūt: Dar aṭ-Ṭalīʿa 22004 [1997], 283–293.

53	 	Vgl. Balqazīz, al-ʿArab wa-l-ḥadāṯa, II, 99–100.
54	 	Vgl. Kamāl ʿAbdallaṭīf, »Ṭabīʿat al-ḥudūr al-falsafī al-ġarbī fī l-fikr al-ʿarabī 

al-muʿāṣir«, in: [Markaz Dirāsāt al-Wahḍa al-ʿArabiyya] (Hg.), al-Falsafa fī 
l-waṭan al-ʿarabī al-muʿāṣir. Buḥūṯ al-muʾtamar al-falsafī al-ʿarabī al-awwal 
allaḏi naẓẓamathu al-Ǧāmiʿa al-Urdunniyya, Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥ-
da al-ʿArabiyya 21987, 203–214: 212.

DIE METHODE DER PHILOSOPHISCHEN AUTONOMIE

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70

nicht, dass Karam und Maḥmūd blinde Nachahmer von Aspekten der 
mittelalterlichen respektive der europäischen Philosophie gewesen seien, 
sondern vielmehr, dass sie genau das getan hätten, was Nassar letztend-
lich verlange, nämlich Antworten auf Fragen zu suchen, die ihnen die Re-
alität ihrer Gegenwart aufgedrängt habe. Antworten fanden die beiden 
dabei aufgrund ganz unterschiedlicher Weltanschauungen und Interpre-
tationen dieser Realität im Neothomismus bzw. dem logischen Positivis-
mus. Dass diese nicht dem arabischsprachigen Kontext erwachsen sei-
en, disqualifiziere sie nicht als mögliche Quellen für Antworten auf diese 
Fragen, denn beide könnten aus regionalen, nichteuropäischen Kontex-
ten heraus neu interpretiert werden. Des Weiteren glaubt Barqāwī, dass 
der Unterschied zwischen Ideologie und Philosophie anders zu bestim-
men sei als dahingehend, dass erstere als eine partiell-gemeinschaftliche, 
letztere als eine allgemein-universelle Denkweise zu verstehen sei. Die 
Unterschiede seien methodischer Natur: Die Ideologie argumentiere – 
im Sinne Ibn Rušds – rhetorisch und dialektisch, die Philosophie hin-
gegen apodiktisch. Deshalb bedürfe das Überzeugtsein von philosophi-
schen Wahrheiten der Beweise, Ideologien dagegen nur des Glaubens. 
Ebenfalls Mühe bekundet Barqāwī mit Nassars Vorstellung, man könne 
ein Programm im Sinne seiner ›Dialektik der philosophischen Autono-
mie‹ formulieren, das in die philosophische Autonomie führe. Es habe 
in der Geschichte weder je eine Nation gegeben, die sich bewusst das 
Ziel gesetzt habe, eine bestimmte Philosophie zu formulieren, noch einen 
Philosophen, der anderen die Bedingungen diktierte, wie sie zu philoso-
phieren hätten. Die Philosophie bringe vielmehr alle Widersprüchlichkei-
ten und Differenzen aller denkerischen Bemühungen einer Epoche zum 
Ausdruck, ein Denken, das auf Probleme reagiere, deren man entweder 
durch den Rückgriff auf das eigene Erbe oder aber unter Zuhilfenahme 
der Philosophie anderer Nationen habhaft zu werden versuche. Schließ-
lich nimmt Barqāwī Saʿādah und Arzūsī gegen den Ideologievorwurf in 
Schutz. Es sei schlicht unmöglich, in der arabischen Welt der Moderne 
philosophische Positionen losgelöst von Überlegungen zum Schicksal 
der Nation zu formulieren, sie also vom Politisch-Ideologischen kom-
plett zu trennen. Denn das Philosophieren sei bei allen arabischen Phi-
losophen – vom Existenzialisten ʿAbdarraḥmān Badawī über den Positi-
visten Maḥmūd bis hin zum Marxisten Samīr Amīn – stets eng mit dem 
Wunsch nach Fortschritt einhergegangen. Nassars Ruf nach philosophi-
scher Autonomie sei nur ein weiterer Beweis dafür.55

55	 	Vgl. Barqāwī, al-ʿArab wa-ʿaudat al-falsafa, 110–128.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


71

1.5 Der Begriff der Nation zwischen Religion und Geschichte. 
Studie über die Bedeutung von ›umma‹ im  

arabisch-islamischen kulturellen Erbe (Mafhūm al-umma)56

Inhalt. – Nassars erstmals 1978 erschienenes und 2003 zum fünften Mal 
aufgelegtes Buch Mafhūm al-umma ist eines von zweien seiner begriffs-
geschichtlich orientierten Werke zur Bedeutung von umma (›Nation‹) 
im arabisch-islamischen Denken. Während sein späteres, um einiges um-
fangreicheres Taṣawwurāt sich mit der modernen Semantik von umma 
befasst, fokussiert Mafhūm al-umma auf ausgewählte Denker des isla-
mischen Mittelalters.

Das Anliegen, das Nassar mit Mafhūm al-umma verfolgt, ist klar: Er 
will zeigen, dass es in der mittelalterlichen arabisch-islamischen Tradi-
tion ein Verständnis von umma gab, das von religiösen Idealvorstellun-
gen der Gemeinschaft losgelöst war. Der Begriff umma konnte, wie er 
zu zeigen versucht, bei einigen Gelehrten auch eine rein ›soziohistori-
sche Bedeutung‹ (maʿnā iǧtimāʿī tārīḫī) annehmen, die auch nichtreligi-
öse Parameter ins Verständnis von umma integrierte, um so einer sich 
stets wandelnden Realität besser gerecht werden zu können. Der Begriff 
umma im Sinne einer säkularen Nation, die nicht deckungsgleich ist mit 
der Gemeinschaft der Muslime, war folglich bereits bei mittelalterlichen 
Denkern angelegt, wie Nassar glaubt (7).

Diesen eher ›soziohistorischen‹ Begriff von umma glaubt Nassar bei 
Fārābī, Masʿūdī (31–78), Ibn Ḫaldūn und Ibn al-Azraq (109–129) erken-
nen zu können. Das religiöse Verständnis von umma dagegen verortet 
er u. a. bei Abū Manṣūr ʿAbdalqāhir al-Baġdādī und Māwardī (79–92). 
Zwar sei auch das Denken der letzteren beiden von der soziopolitischen 
Realität gekennzeichnet gewesen, und zwar von der politischen und dog-
matischen Desintegration des Abbasidenreichs unter den Buyiden so-
wie dessen Bedrohung durch die Fatimiden in der ersten Hälfte des 11. 
Jh. Gegen diese Desintegration hielten jedoch beide in unterschiedlicher 
Weise ein Ideal der geeinten, sunnitisch-islamischen umma hoch, wie 
Nassar argumentiert (79–92).

Nassar glaubt, dass auch arabische Nationalisten der Gegenwart noch 
mehrheitlich diesem aus einem spezifisch abbasidischen Kontext erwach-
senen religiösen Verständnis von umma und dessen mangelhafter the-
oretischer Elaboration anhängen. Doch er will nicht nur ihnen zeigen, 
dass es im arabischen Erbe auch ein ›säkulares‹ Verständnis von Nation 
gibt. Auch die von ihm als ›Liberale‹ bezeichneten Intellektuellen müss-
ten verstehen, dass das sozio-historische Verständnis von Nation im ei-
genen Erbe Wurzeln habe und folglich entgegen ihren Behauptungen 

56	 	Nāṣīf Naṣṣār, Mafhūm al-umma baina d-dīn wa-t-tārīḫ. Dirāsa fī madlūl 
al-umma fī t-turāṯ al-ʿarabī al-islāmī, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 1978 [52003].

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72

nicht aus dem Westen in das moderne arabische Denken importiert wor-
den sei (7–8).

Rezeption. – Zu erwähnen ist hier die Kritik des bekannten islami-
schen Reformdenkers und Koranwissenschaftlers Muḥammad Aḥmad 
Ḫalafallāh,57 Nassar habe in Mafhūm al-umma, ausgehend von einem 
modernen, aus dem 19. Jh. stammenden Verständnis von Nation, den 
umma-Begriff mittelalterlicher Denker wertend betrachtet.58 Nassar hat 
diesen Vorwurf, er argumentiere ahistorisch, in einem neuen Vorwort 
zur 4. Auflage (10–11) sowie – etwas ausführlicher – als Kommentar zu 
Ḫalafallāhs Ausführungen zurückgewiesen,59 allerdings ohne seiner eige-
nen Argumentation Wesentliches hinzuzufügen. Nabīl Fāziyū hat Mafhūm 
al-umma sowie Nassars anderem umma-Buch vor Kurzem ebenfalls einen 
Artikel gewidmet60 – wir werden gleich (1.8) darauf zu sprechen kommen.

1.6 Die Philosophie im Kampf mit 
 der Ideologie (Maʿraka)61

Inhalt. – Maʿraka, dessen fünf Beiträge in den ersten fünf Jahren des li-
banesischen Bürgerkriegs entstanden sind, beginnt zum 100-Jahr-Jubilä-
um der Gründung der populärwissenschaftlichen Zeitschrift al-Muqtaṭaf 
mit einem Artikel über deren Urheber, Yaʿqūb Ṣarrūf (1852–1927). Nassar 
sieht Ṣarrūfs journalistische Bemühungen um die Verbreitung moderner 
naturwissenschaftlicher Erkenntnisse von einer ›Wissenschaftsideologie‹ 
(aidiyūlūǧiyyat al-ʿilm) untermauert (18–22). Er bewertet diese wissen-
schaftsideologischen Bemühungen jedoch nicht etwa negativ, auch weil 
Ṣarrūf ihnen einen gemäßigten Positivismus zugrunde legte, der Religion 

57	 	Zu Ḫalafallah vgl. Filali-Ansary, Réformer l’islam?, 9–39.
58	 	Vgl. Muḥammad Aḥmad Ḫalafallāh, »at-Takwīn at-tārīḫī li-mafāhīm al-um-

ma, al-qaumiyya, al-waṭaniyya, ad-daula, wa-l-ʿalāqa fīmā bainahā«, in: 
Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya (Hg.), al-Qaumiyya al-ʿarabiyya wa-
l-islām. Buḥūṯ wa-munāqašāt an-nadwa al-fikriyya allatī naẓẓamahā Markaz 
Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya, Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabi-
yya 1981, 17–29: 21.

59	 	Nāṣīf Naṣṣār, »al-Munāqašāt«, in: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 
(Hg.), al-Qaumiyya al-ʿarabiyya wa-l-islām. Buḥūṯ wa-munāqašāt an-nadwa 
al-fikriyya allatī naẓẓamahā Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya, Bairūt: 
Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 1981, 49–60: 52–54.

60	 	Nabīl Fāziyū, »Mafhūm al-umma ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, in: al-Mustaqbal al-
ʿArabī 39/450 (2016), 133–138.

61	 	Nāṣīf Naṣṣār, al-Falsafa fī maʿrakat al-aidiyūlūǧiyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 
21986 [1980].

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


73

und Wissenschaft nicht in ein Verhältnis absoluten gegenseitigen Wider-
spruchs setzte (47–55). Nassar lobt das mutige Eintreten für den wissen-
schaftlichen Fortschritt in Zeiten des religiösen Traditionalismus und des 
politischen Totalitarismus (56–57, 60–62). 

Der zweite Beitrag ist eine vorbereitende Studie, um den libanesischen 
Bürgerkrieg als ›Dogmenkampf‹ (ṣirāʿ ʿaqāʾidī) zu analysieren (65–69). Ei-
ner Klärung der Begriffe ›Dogma‹ und ›Kampf‹ (67–83) sowie der theo
retischen Grundlagen, die Nassars Studie zugrunde liegen sollen – er be-
zeichnet diese Theorie sie als ›dialektischen Realismus‹ (84–95) –, folgt 
eine Taxonomie der verschiedenen dogmatischen Richtungen (95–112) 
sowie ein Plan, wie er diese zu untersuchen gedenkt (113–133).62 Der 
Libanon ist auch im vierten Aufsatz von Maʿraka Thema, wo sich Nas-
sar mit ideologischen Tendenzen der libanesischen Geschichtsschreibung 
auseinandersetzt (155–224).

Der dritte Aufsatz von Maʿraka ist in Briefform an den bekannten 
libanesischen Dichter Adonis (Adūnīs) gerichtet, in dessen Zeitschrift 
Mawāqif der Text ursprünglich erschienen ist.63 Nassar begründet die 
Briefform damit, dass sie dem Dialog und der offenen Untersuchung am 
nächsten sei (137). Gegenstand des Artikels ist die Bedeutung der Mo-
derne in der Philosophie. Nassar macht zunächst geltend, dass es ihm als 
arabischem Philosophen schwerer falle als dem Literaten Adonis, im ara-
bischen Kontext für eine Moderne zu kämpfen, da Adonis eine umfang-
reiche poetische Tradition im Herzen der arabischen Kultur zur Verfü-
gung stehe, die etwa in den Erfahrungen eines Abū Nuwās (gest. ca. 810) 
oder eines Imrūʾ al-Qais (gest. ca. 550) auf eine Art die Bedeutungen der 
poetischen Moderne selbst zum Ausdruck bringe. Dagegen sei die Phi-
losophie im arabischen Erbe viel weniger präsent. Der Philosoph habe 
deshalb im arabischen Kulturbetrieb nach wie vor gegen die religiösen 
und politischen Autoritäten, die von Natur aus philosophiefeindlich sei-
en, für die Existenzberechtigung der Philosophie zu kämpfen (137–139). 
Ins Zentrum seiner Definition einer philosophischen Moderne stellt er 
dann den Begriff der ›Innovation‹ (ibdāʿ), wobei Innovation bedeute, dem 
Alten etwas wesentlich Neues hinzuzufügen. Anders als in der Kunst 
oder der Wissenschaft befinde sich die philosophische Innovation je-
doch stets in einem Dialog mit ihrer Geschichte, von der sie sich nie ganz 
trenne, obwohl sie stets Neues schaffe. Das heiße aber nicht, dass sie nur 
Bestehendes auslege. Wahres Philosophieren nehme die philosophische 

62	 	Dieser vorbereitenden Studie hat Nassar meines Wissens bisher keine Un-
tersuchung der libanesischen ›Dogmenkämpfe‹ folgen lassen.

63	 	Und zwar in einer Spezialnummer von Mawāqif mit dem Titel Die Moderne 
im Denken und der Literatur (Al-Ḥadāṯa fī l-fikr wa-l-adab). Vgl. Mawāqif 
35 (1979); Nassars Text befinet sich dort auf S. 61–67. Die nachfolgende 
Nummer von Mawāqif (1980) ist demselben Thema gewidmet.

DIE PHILOSOPHIE IM KAMPF MIT DER IDEOLOGIE (MAʿRAKA)

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74

Vergangenheit auf und überwinde sie in einem ›Selbstbildungsprozess‹ 
(ʿamaliyyat taškīl nafsihi), der Teil eines Prozesses der Ausformung des 
allgemeinen gesellschaftlichen Lebens sei (ǧuzʾ min ʿamaliyyat taškīl 
al-ḥayāt al-muǧtamaʿī al-ʿāmm) (139–141). Die philosophische Innova-
tion der Moderne kontrastiert Nassar mit der Behauptung Fārābīs, alle 
philosophischen Fragen seien bereits in den Texten von Aristoteles und 
Platon beantwortet worden, womit diese Texte dem Koran gleichgestellt 
würden. Dagegen macht er geltend, dass die philosophische Moderne 
gerade die Revolution gegen diese Ansicht sei (141–143). Als philoso-
phische Innovation sieht er zudem die Möglichkeiten einer Moderne in 
der Philosophie, die durchaus unabhängig vom europäischen Kontext 
und einem bestimmten Zeitalter denkbar sei. Dies bedeute gleichzeitig 
aber auch, dass das arabische Denken nicht automatisch Eingang in die 
Moderne finde, indem es das moderne europäische Denken übernehme 
(143–145). Obwohl er eine philosophische Moderne für schwieriger be-
gründbar hält als eine literarische, ist Nassar überzeugt, dass auch ers-
tere in der arabischen Welt begonnen habe (152–153).

Im vorletzten Artikel von Maʿraka untersucht er unterschiedliche phi-
losophische Zugänge zum Phänomen der Politik und spricht sich letzt-
lich für ein ›konstruktives‹ (inšāʾī), d. h. normatives Nachdenken darüber 
aus (225–280). Im letzten Beitrag schließlich beschäftigt sich Nassar in 
kritischer Auseinandersetzung mit Ġazālī sowie Jakob Burckhardt (290–
307) mit dem Begriff der historischen Persönlichkeit. Er kritisiert dabei 
die ihm zufolge in der arabischen Welt v. a. im ideologischen Denken 
vorherrschende religiöse Sichtweise auf historische Personen, die diese 
zu prophetenähnlichen Gestalten stilisiere, und plädiert dafür, die histo-
rischen Umstände, welche die Großartigkeit eines Menschen befördern, 
vermehrt mitzudenken (283–287, 307–312).

Rezeption. – Erwähnt sei hier der libanesische Philosophieprofessor Ant-
wān Saif, der darauf aufmerksam macht, dass Nassar in diesem zweiten 
Buch über das Verhältnis von Ideologie und Philosophie zwar wie in Is-
tiqlāl nach wie vor an seiner These festhalte, dass Ideologien einen Kern 
an philosophischen Wahrheiten beinhalteten und nicht einfach ›falsches 
Bewusstsein‹ seien, dass er das nationalistisch-ideologische Denken aber 
nicht mehr als Vorbild eines sozial engagierten Philosophierens nenne. 
Saif hebt v. a. hervor, dass Nassars in Istiqlāl anzutreffende Begeiste-
rung für Biṭār und dessen Rede von einer ›Philosophie des Umsturzes‹ in 
Maʿraka nicht mehr zu erkennen sei, was Saif positiv wertet, da der Be-
griff des ›Umsturzes‹ (inqilāb) anders als derjenige der ›Revolution‹ (ṯau-
ra) all die negativen Konnotationen mit den Militärdiktaturen der ›Drit-
ten Welt‹ hervorrufe.64

64	 	Vgl. Saif, »al-Istiqlāl al-falsafī ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, 57–58.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


75

1.7 Ansprachen an die engagierte Vernunft. 
Über einige Probleme von Politik, Religion und  

Ideologie (Muṭāraḥāt)65

Inhalt. – Explizit nicht als akademische Arbeiten, sondern als Kritik ge-
genwärtiger Geschichte durch die Lektüre philosophischer Texte will 
Nassar die in den Muṭāraḥāt versammelten neun Aufsätze verstanden 
wissen. Die Artikel sind alle zwischen den späten 1970er und der Mit-
te der 1980er Jahre entstanden – mit Ausnahme des 1972 erstmals er-
schienenen ersten Aufsatzes, in dem Nassar im Wesentlichen seine The-
sen von Istiqlāl vorwegnimmt.66

Im zweiten Aufsatz nimmt Nassar zum 2300. Todestag von Aristote-
les seine bereits in Pensée geäußerte Kritik an Ibn Ḫaldūns politischem 
Realismus wieder auf, der seines Erachtens keinen Platz für ein normati-
ves Nachdenken über Politik jenseits religionsrechtlicher Bestimmungen 
zuließ (28–29). Diesen politischen Realismus des Nordafrikaners kon
trastiert er mit jenem des Stagiriten, der auch ein freies, vernunftbasier-
tes Nachdenken über ein ›mögliches Ideal‹ (miṯāl mumkin) politischer 
Ordnung erlaube (29–33). In Aristoteles’ eigenem Ideal sieht Nassar die 
Ansicht angelegt, dass ein politisches Gemeinwesen aus freien und ver-
nünftigen Bürgern67 bestehe und keine Gemeinschaft von Gläubigen sei. 

65	 	Nāṣīf Naṣṣār, Muṭāraḥāt li-l-ʿaql al-multazim. Fī baʿḍ muškilāt as-siyāsa wa-
d-dīn wa-l-aydiyūlūǧiyya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 1986.

66	 	Der zunächst auf Französisch publizierte Text war ursprünglich ein Beitrag 
Nassars zu einem ›interarabischen Kolloquium‹ in Louvain 1970 zur ara-
bischen Renaissance. An einigen Stellen weicht die arabische Übersetzung 
vom französischen Original ab, so v. a. am Ende. Zu den Kolloquiumsteil-
nehmern gehörten u. a. Ḥasan Ḥanafī, Anuār ʿAbdalmalik, Abdallah Laroui, 
René Habachi, Malcom Kerr, Boutros Boutros-Ghali und Hicham Djaid. 
Vgl. Nassif Nassar, »Remarques sur la renaissance de la philosophie dans la 
culture arabe moderne«, in: Anouar Abdel-Malek, Abdel-Aziz Belal, Hassan 
Hanafi (Hg.), Renaissance du Monde Arabe. Colloque interarabe de Lou-
vain, Gembloux: Duculot 1972, 331–341.

67	 	Nassar verwendet hier wie auch anderswo den Begriff nur in seiner männ-
lichen Form. Es kann allerdings mit Sicherheit davon ausgegangen werden, 
dass er damit nicht nur Männer meinte. Dies wage ich hier besonders des-
halb zu behaupten, weil Nassar in einem Vorwort zu der von ihm betreuten 
Dissertation von Ḫadīǧa al-ʿAzīzī über die philosophischen Grundlagen des 
westlichen Feminismus die Notwendigkeit betont, dass sich auch der Femi-
nismus in den arabischen Staaten mit philosophischen Ideen bewaffnet, um 
den Kampf gegen die patriarchalischen Strukturen arabischer Gesellschaften 
zu gewinnen. Vgl. Nāṣīf Naṣṣār, »Mā hiya al-usus al-falsafiyya li-l-fikr an-
niswī?«, in: Ḫadīǧa al-ʿAzīzī, al-Usus al-falsafiyya li-l-fikr an-niswī al-ġarbī, 
Bairūt: Bisān li-n-Našr wa-t-Tawzīʿ wa-l-Iʿlān 2005, 5–7.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76

Zudem sieht er darin die Überzeugung vertreten, dass der Zweck des 
Staates das Glück des Menschen und nicht nur Sicherheit und Ordnung 
sei (36–37).68

Im dritten wie auch im vierten Aufsatz fordert Nassar einen Bruch 
mit dem religiös-legalistischen politischen Denken des islamischen Mit-
telalters, einem Denken, von dem er auch gegenwärtige Ideologien – ge-
rade auch seit der Iranischen Revolution (76) – noch beeinflusst sieht 
(69–72). Als exemplarisch für dieses Denken erachtet er dasjenige Ibn 
al-Azraqs (1427–1491). Nassar zeigt, wie Ibn al-Azraq in Anlehnung an 
Ibn Ḫaldūn von einer vernünftig einsehbaren Notwendigkeit politischer 
Herrschaft für das menschliche Zusammenleben ausging, diese selbst 
dann jedoch im Wesentlichen autoritär konzipierte und einem Gerech-
tigkeitsverständnis anhing, das nicht über den religionsrechtlichen Rah-
men hinausging (55–69). Hingegen fordert Nassar, das Politische los-
gelöst vom Religiösen aus einer rein menschlichen Perspektive neu zu 
denken, und zwar rein theoretisch, d. h. losgelöst von nationalstaatlichen 
und nationalistisch-ideologischen sowie auf das politische Handeln be-
grenzten Überlegungen (83–87). Nur so könne die Idee der Demokratie 
in der arabischen Welt stabile Wurzeln schlagen und den bestehenden 
Totalitarismus ablösen (88–89).

In einer weiteren, fünften ›Ansprache‹ gelangt Nassar von einer Kri-
tik an Hegels metaphysischem Verständnis der Vernunft, die bei diesem 
als teleologischer Geschichtsprozess den einzelnen Menschen mithilfe von 
dessen Leidenschaft listig übergeht (96–97), zu einer Kritik am marxisti-
schen Ideologiebegriff. Nicht eine ›List der Vernunft‹, sondern eine ›List der 
Ideologie‹ sieht er hier am Werk, wenn sich der historische Materialismus 
als einzig wahre Wissenschaft ausgebe und dagegen das Wissenschafts-
verständnis der bürgerlich-liberalen Gesellschaft wie auch deren Philoso-
phie als eine die Wirklichkeit verfälschend wiedergebende Ideologie deute 
(101–105). Vor dem Hintergrund eines anderen Verständnisses von Ideo-
logie, das diese als gemeinschaftlich-interessengebundenes Denken in ei-
ner bestimmten historischen Situation versteht, könne aber der Marxis-
mus selbst als Ideologe gedeutet werden, da er Teil einer revolutionären 

68	 	Der Text war ursprünglich ein auf Französisch verfasster Beitrag Nassars zu 
einem im Juni 1978 zum 2300. Todestag Aristoteles’ von der UNESCO in 
Paris abgehaltenen Tagung zur Aktualität des Stagiriten. Nassars Beitrag ist 
allerdings nicht, wie in den Muṭaraḥāt (S. 25) angegeben, im Tagungsband 
erschienen. Vgl. Mohammed Allal Sinaceur (Hg.), Aristote aujourd’hui. 
Études réunies sous la direction de M.A. Sinaceur à l’occasion du 2300e 
anniversaire de la mord du philosophe, Paris, Toulouse: Unesco, Editions 
Erès 1988. Nassar hat den französischen Text aber 1991 in den Annales de 
Philosophie der Université Saint-Joseph (Beirut) publiziert. Vgl. Nassif Nas-
sar, »Réflexions sur le réalisme politique d’Aristote et d’Ibn Khaldoun«, in: 
Annales de Philosophie 12 (1991), 57–64.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


77

Bewegung gewesen sei, die sich im 19. Jh. um die Arbeiterbewegung im 
Kontext der bürgerlich-liberalen Gesellschaft gebildet habe (105–107).

Im sechsten Aufsatz der Muṭāraḥāt geht Nassar von der Prämisse aus, 
dass der Mensch über eine ›ontologisch-prospektive Transzendenz‹ (taʿālī 
ūnṭūlūǧī mašrūʿī) verfüge, die es ihm erlaube, sich über die Realität zu er-
heben und die Welt im Sinne eigener Vorstellungen umzugestalten (112–
114). Diese Prämisse verbindet er in einer komplexen Argumentation mit 
einem Plädoyer dafür, mit etwas anderem Transzendenten, nämlich dem 
axiologischen, eine vernunftbasierte Verbindung zu suchen, um so für 
die gesamte Menschheit gültige Maßstäbe ausfindig zu machen, anhand 
derer die Welt zum Besseren verändert werden könne. Diesen vernunft-
basierten, philosophischen Zugang zum Axiologischen unterscheidet er 
vom religiösen, wo die Offenbarung das Wertvolle bestimmt, sowie vom 
ideologischen, wo sich Werte in der Geschichte der Gemeinschaft her-
ausbilden (116–118, 121–130).

In einer weiteren ›Ansprache‹ erörtert Nassar das Verhältnis von Staat 
und Religion, und zwar mit Fokus auf Rousseaus ›bürgerliche Religion‹. 
An dieser kritisiert er sieben Punkte, so etwa, dass es dem Staatsober-
haupt zustehe, das bürgerliche Glaubensbekenntnis festzulegen. Nassar 
fragt sich zudem, ob es in Rousseaus Staatsverständnis überhaupt der 
Idee der bürgerlichen Religion als etwas bedürfe, das die Bürger zur Be-
folgung der Gesetze motiviert, da bei ihm das Staatsoberhaupt sowieso 
über allumfassende Macht- und Zwangsbefugnisse verfüge (145–154). 
Nassar kommt zu dem Schluss, dass Religion weder Basis des Staates 
noch Instrument seiner Regierung sein solle. Sie könne jedoch als Teil 
der politischen Kultur, die wiederum Teil der Gesellschaftskultur sei, 
gleichberechtigt mit Ideologien, der Philosophie und den Wissenschaf-
ten an der politisch-diskursiven Ausgestaltung des Gemeinwesens teil-
haben (157–158).

In einem weiteren Aufsatz, verfasst zum 100. Todestag Karl Marx’ 
(159), kritisiert Nassar dessen Ansicht, dass die Befreiung des Menschen 
einer kompletten Entsagung vom ›religiösen Widerschein‹ bedürfe und 
er sich nicht mit Religionsfreiheit begnüge. Die wahre Philosophie der 
Freiheit verurteile den Zwang zur Religion gleich wie den Zwang zum 
Atheismus, hält Nassar fest (170–183). 

In der letzten Ansprache macht sich Nassar auf die Suche nach einem 
geeigneten Aufklärungsdenken für die arabische Welt. Er vergleicht dazu 
Kants Aufklärungsphilosophie (falsafat al-anwār), in der die Vernunft 
von innerhalb des Menschen her die Welt beleuchtet, mit derjenigen 
von Ġazālī (gest. 1111), wo die Aufklärung als ›mystische Erleuchtung‹ 
(išrāq ʿirfānī) von Gott herkomme (197–215).69 Gemäß Nassar gibt es 

69	 	Er bezieht sich dabei auf Kants Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung 
sowie Ġazālīs Nische der Lichter (Miškāt al-anwār).

ANSPRACHEN AN DIE ENGAGIERTE VERNUNFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78

im arabisch-islamischen Erbe unterschiedliche Ansätze von Aufklärungs-
philosophien, so etwa bei Abū Bakr ar-Rāzī, Ibn Rušd, den Muʿtazila oder 
Ibn Ḫaldūn (218). Doch erachtet er auch für die arabische Welt Kants 
Verständnis von Aufklärung als gegenwärtig am geeignetsten, da es einer 
Pluralität von Denkformen Raum lasse, aber auch ein stetes Hinterfragen 
des Vernunftdenkens und seiner Errungenschaften einfordere (215–222).

Rezeption. – Der libanesische Soziologe, Historiker und Philosoph Aḥ-
mad Baiḍūn70 fragt sich in einem tiefgründigen, teils literarisch gehal-
tenen Artikel über die Muṭāraḥāt zunächst, wie es Nassar überhaupt 
gelingen konnte, während der schwierigen Jahre des libanesischen Bür-
gerkriegs diese philosophischen Überlegungen anzustellen – in einer Zeit, 
als andere stundenlang Schlange gestanden seien, um Brot zu kaufen.71 
Er erklärt sich dies mit einer grundsätzlichen Welt- und Demokratie-
fremdheit der Philosophie, lässt aber auch eine gewisse Bewunderung 
dafür erkennen, dass Nassar in diesen Zeiten keinem Nihilismus verfiel 
und gar den Mut aufbrachte, eine Art ›Programm‹ für die arabische Ver-
nunft zu formulieren. Er könne auch nachvollziehen, dass gerade die-
se Umstände zum Philosophieren anregen. Allerdings würde er, Baiḍūn, 
dabei anders vorgehen.72

Baiḍūn kritisiert u. a., dass Nassar in seinen ›Ansprachen‹ nur negativ 
zu erkennen gebe, was er mit der von ihm geforderten Vernunft eigent-
lich meine, außer dass sie nicht Religion und nicht Ideologie sei. Letzten 
Endes glaubt er jedoch, bei Nassar ein traditionelles, ›kontemplatives‹ 
(taʾammulī) Vernunftdenken zu bemerken. Dieses lasse aber nicht nur 
neuere Erkenntnisse in der Philosophie zum Begriff der Rationalität au-
ßer Acht, sondern sei allgemein ein von der objektiven Geschichte abge-
wandtes Denken. Er fordere von Nassar zwar keine detaillierte Unter-
suchung etwa der traditionellen Strukturen arabischer Gesellschaften, 

70	 	Baiḍūn, der wie Nassar in Paris studiert hatte, war Mitte der 1960er Jah-
re u. a. zusammen mit dem oben erwähnten Waḍḍāḥ Šarāra eines der Grün-
dungsmitglieder der marxistischen Untergrundorganisation Lubnān al-
Ištirākī (›Sozialistischer Libanon‹), zog sich aber bereits früh aus der Politik 
zurück, um sich als Intellektueller zu betätigen. Vgl. Fadi A. Bardawil, 
»Dreams of a dual birth. Socialist Lebanon’s world and ours«, in: Bound-
ary 2. An International Journal of Literature and Culture 43/3 (2016), 313–
335.

71	 	Der Artikel wurde zuerst in zwei Teilen in der libanesischen Tageszeitung 
an-Nahār veröffentlicht, am 8. und am 10. Juli. 1991. Er war Gegenstand 
eines Kolloquiums in Anṭaliyās, das eigentlich bereits 1989 hätte stattfin-
den sollen, wegen ›der Umstände‹ aber um zwei Jahre verschoben werden 
musste. Dies bemerkt Baiḍūn im Nachdruck des Textes. Vgl. Baiḍūn, »Fal-
safat al-miṯāl al-mumkin«, 295.

72	 	Vgl. ibid., 295–298.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


79

zudem stehe es ihm natürlich frei zu behaupten, dass die Philosophie ihre 
ganz eigene Geschichte habe und Aristoteles heute nach wie vor gleich 
aktuell sei wie vor 2300 Jahren. Baiḍūn stellt allerdings in Frage, ob es 
gelingen könne, ohne Analyse des Sozialen und der Geschichte etwa ein 
›mögliches Ideal‹ politischer Ordnung zu formulieren, wie Nassar es mit 
Aristoteles fordert. Auch die Notwendigkeit von Demokratie und Sä-
kularismus lasse sich nicht ohne Blick auf die Geschichte ergründen.73

Baiḍūn glaubt deshalb, dass Nassars Philosophie eher eine ›Vorliebe‹ 
(mail) oder einen ›Wunsch‹ (raġba) zum Ausdruck bringe – einen Wunsch 
allerdings, den viele hegten, er selbst eingeschlossen, und zwar jenen 
nach Demokratie und Säkularismus. Trotz seiner Kritik lobt Baiḍūn 
denn auch Nassars einzigartige Bemühung um das philosophische Den-
ken im Libanon. Doch glaube er, dass die Schlüssel zur philosophischen 
Veränderung anderswo liegen, als Nassar es vermute.74

1.8 Vorstellungen von der zeitgenössischen Nation. 
Analytische Studie des Begriffs der ›umma‹ im  

modernen und zeitgenössischen arabischen Denken 
(Taṣawwurāt)75

Inhalt. – Nassars zweites Buch über den umma-Begriff ist um einiges 
umfangreicher als sein erstes, Mafhūm al-umma. In Taṣawwurāt unter-
sucht er das Verständnis von umma bei einer Vielzahl moderner Den-
ker, die in ausführlichen Abhandlungen oder auch kürzeren Texten wie 
etwa Zeitungsartikeln Überlegungen zur ›Nation‹ angestellt haben. Zu-
dem schaut er sich den umma-Begriff in den arabischen Verfassungen an 
(489–535). Dabei unterscheidet er zwischen vier Kategorien der Vorstel-
lung von umma, und zwar nach dem Hauptmerkmal, das seiner Ansicht 
nach für bestimmte Theoretiker eine Nation ausmacht: Er unterschei-
det die religiöse (15–203), die sprachliche (205–344), die geographische 
(345–448) sowie die politische (449–543) Vorstellung von Nation, wo-
bei er sie jeweils noch ausdifferenziert.

Unter diesen vier Kategorien beschäftigt er sich ausführlich sowohl 
mit bekannten Denkern wie Ǧamāladdīn al-Afġānī, Rašīd Riḍā, Sayyid 

73	 	Vgl. ibid., 305–309.
74	 	Vgl. ibid., 311–314.
75	 	Nāṣīf Naṣṣār, Taṣawwurāt al-umma al-muʿāṣira. Dirāsa taḥlīliyya li-mafāhīm 

al-umma fī l-fikr al-ʿarabī al-ḥadīṯ wa-l-muʿāṣir, Bairūt: Dār Amwāǧ 21994 
[1986]. Vgl. zu den Muṭāraḥāt auch Jad Hatem, »Chronique de la recher-
che philosophique au Liban II : de la mystique à la raison«, in: Annales de 
Philosophie 9 (1988), 103–113: 100–113.

VORSTELLUNGEN VON DER ZEITGENÖSSISCHEN NATION

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80

Quṭb, Ṭāhā Ḥusain, Fransīs al-Marrāš, Sāṭiʿ al-Ḥusrī, Anṭūn Saʿādah oder 
Michel Aflaq als auch mit weniger bekannten wie Muḥammad an-Nu-
waihī, ʿAbdalqādir ʿAuda, Kamāl al-Hāǧǧ, Ǧamāl Ḥamdān und vielen 
weiteren – so dass das Werk fast enzyklopädischen Charakter annimmt.

Allerdings hat Taṣawwurāt gleich wie das früher erschienene Mafhūm 
al-umma nicht nur einen ideenhistorischen Anspruch. Zum einen will 
Nassar, wie er in der Einleitung schreibt, damit auch zeigen, dass das Ver-
ständnis von Nation im arabischsprachigen Raum sich nicht auf dasje-
nige des arabischen Nationalismus beschränkt, für das sich die meisten, 
auch westlichen Studien interessierten. Zum anderen wolle er damit die 
wichtigsten theoretischen Defizite dieses arabischen Nationalismus zur 
Sprache bringen (5–6).

Rezeption. – Aus einer dezidiert arabisch-nationalistischen Perspekti-
ve kritisierte Maʿan Bašūr denn auch Nassars Taṣawwurāt. Er liest das 
Werk als Angriff auf seinen Glauben an die Einheit der arabischen Na-
tion. Zudem sieht er sich bei dessen Lektüre in vergangene Tage zu-
rückversetzt, als sich arabische, syrische und libanesische Nationalisten 
untereinander und mit Islamisten und Marxisten müßige intellektuelle 
Gefechte geliefert hätten. Schwächen in Nassars Studie macht er in des-
sen strikter Kategorisierung aus. Eine Unterteilung in ›geschlossene‹ und 
›offene‹ Konzepte von Nation hätte seiner Ansicht nach zeigen können, 
dass es zwar tatsächlich Vorstellungen gebe, die strikt nur auf einen Pa-
rameter setzten, dass es aber auch deutliche konzeptuelle Überschnei-
dungen gebe, was sich in der politischen Praxis auch in der Zusam-
menarbeit unterschiedlicher ideologischer Strömungen äußere. Zudem 
kritisiert Bašūr, dass Nassar nicht jenen Ideen am meisten Aufmerksam-
keit gewidmet habe, die auch tatsächlich politisch am einflussreichsten 
waren – so etwa dem Nasserismus oder dem Baʿṯismus.76

Der libanesische Historiker Waǧīh Kauṯarānī sieht insofern eine Kon-
tinuität zwischen Mafhūm al-umma und Taṣawwurāt, als beide darum 
bemüht seien, das Religiöse aus dem Verständnis von ›Nation‹ zurück-
zudrängen. Dies habe zur Folge, dass Nassar religiöse Auffassungen von 
umma deutlich kritisiert, andere Vorstellungen von Nation dagegen zu 
wenig, so v. a. die geographischen etwa eines Anṭūn Saʿādah. Grundsätz-
lich vermisst Kauṯarānī ein Bewusstsein für die historischen Gegeben-
heiten, auf die das Denken, das Nassar untersucht, referiert. Im Falle 
Afġānīs etwa übergehe er die Tatsache, dass dessen religiöse Rhetorik 
und sein Pan-Islamismus den Despotismus des osmanischen Sultans und 
ein verkrustetes religiöses Establishment herausforderten sowie gegen 

76	 	Vgl. Maʿan Bašūr, »Nāṣīf Naṣṣār: Taṣawwur al-umma al-muʿāṣira. Dirāsa 
taḥlīliyya li-mafāhīm al-umma fī l-fikr al-ʿarabī al-ḥadīṯ wa-l-muʿāṣir«, in: 
al-Mustaqbal al-ʿArabī 18/198 (1995), 122–127.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


81

den britischen Imperialismus gerichtet waren, weshalb Afġānī nicht ein-
fach als Theokrat oder religiöser Idealist denunziert werden könne, wie 
Nassar dies tue. Des Weiteren fragt sich Kauṯarānī, ob es überhaupt noch 
sinnvoll sei, sich dieses Denken zu vergegenwärtigen, außer aus histo-
risch distanziertem Interesse. Denn zum einen konstituierten sich die 
Probleme der Gegenwart anders als im Bewusstsein dieser Intellektuel-
len und zum anderen beruhten die Sozialwissenschaften heute auf ganz 
anderen Prämissen als die Ideen etwa eines Anṭūn Saʿādah, dessen Mo-
dernität Nassar gerade wegen seines sozialwissenschaftlichen Ansatzes 
herausstreicht.77

Der junge marokkanische Philosoph Nabīl Fāziyū hat 2016 in ei-
nem Artikel erneut einen Blick in Nassars beide umma-Bücher gewor-
fen. Er glaubt, dass für Nassar umma v. a. ein Diagnosebegriff sei, an 
dem er aufzeigen könne, weshalb die arabische Renaissance (Nahḍa) 
scheiterte. Denn in diesem Begriff kämen unterschiedliche ideologi-
sche Vorstellungen einer Zukunft der arabischen Welt und der Aus-
wege aus der Krise zum Ausdruck. In diesem Sinne reihten sich Nas-
sars Untersuchungen zum umma-Begriff sowohl in seine Kritik des 
ideologischen Denkens als auch sein Postulat einer zweiten arabischen 
Renaissance ein.78

1.9 Die Ideologie auf dem Prüfstein. 
Neue Artikel zur Analyse der Ideologie sowie ihrer  

Kritik (Miḥakk)79

Inhalt. – Miḥakk ist Nassars letzte Schriftensammlung, die sich aus-
schließlich dem Thema Ideologie widmet. Sie beinhaltet fünf Aufsätze, 
die er zwischen dem Ende der 1980er und dem Beginn der 1990er Jah-
re verfasst hat.

In der Einleitung wie auch im zweiten und im vierten Aufsatz von 
Miḥakk weist Nassar die Behauptung zurück, dass mit dem Ende der 
Sowjetunion auch ein postideologisches Zeitalter angebrochen sei. Er 
erachtet das nach den 1950er und 1960er Jahren nun erneute Auf-
flackern der Rede vom Ende der Ideologien selbst als ideologisches 
Konstrukt, das die Ideologiehaftigkeit des westlichen kapitalistischen 

77	 	Vgl. Waǧīh Kauṯarānī, »Tasāʾulāt ḥaula l-muǧtamaʿ wa-d-daula wa-l-umma 
wa-waẓāʾif al-ʿulūm al-iǧtimāʿiyya«, in: ders., Mašrūʿ an-nuhūḍ al-ʿarabī, au, 
Azmat al-intiqāl min al-iǧtimāʿ as-sulṭānī ilā l-iǧtimāʿ al-waṭanī, Bairūt: Dār 
aṭ-Ṭalīʿa 1995, 157–172: 158–162, 167–172.

78	 	Vgl. Fāziyū, »Mafhūm al-umma ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, 133–135.
79	 	Nāṣīf Naṣṣār, al-Aydiyūlūǧīya ʿalā l-miḥakk. Fuṣūl ǧadīda fī taḥlīl al-aydiyūlūǧi-

yya wa-naqdihā, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 1994.

DIE IDEOLOGIE AUF DEM PRÜFSTEIN

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82

Weltsystems vertuschen helfen und jene Bewegungen hemmen solle, 
die es verändern wollten (5, 31–32, 97–98). Zudem verweist er darauf, 
dass überall in der Welt gerade neue Ideologien entstünden, so etwa in 
der ehemaligen Sowjetunion religiöse und nationalistische (34–36, 98–
99). Für Nassar zeigt das Ende der Sowjetunion dagegen, dass eine to-
talitäre Durchsetzung ideologischer Überzeugungssysteme immer zum 
Scheitern verurteilt sei (98). Zudem glaubt er, dass die Ereignisse zeig-
ten, dass jede Ideologie von der Geschichte irgendwann in eine ›Sack-
gasse‹ (maʾziq) geführt werde, wo ihr mehr oder weniger brutales Ende 
liege. Dessen müssten sich auch die arabischen Regimes bewusst sein 
(102–104).

Der dritte Artikel von Miḥakk stellt wohl Nassars systematischsten 
Versuch dar, Unterschiede zwischen dem vernunftbasierten Philosophie-
ren und dem glaubensbasierten ideologischen Denken zu skizzieren. Er 
zeigt, wie ideologische und philosophische Gedankensysteme einen je-
weils ganz unterschiedlichen Umgang mit der Wahrheit, der Idee des 
Menschen und mit Werten haben (71–92).

Der erste Beitrag stellt eine methodische Vorstudie zu Nassars Taṣaw
wurāt dar. Nassar erläutert darin, wie in unterschiedlichen Ideologien 
verschiedene Vorstellungen etwa von ›Nation‹ untersucht werden kön-
nen (9–10). Im letzten Aufsatz zeigt er, wie in einer Ideologie ein Bild 
des ›Anderen‹ entsteht, welche Funktion dieses hat und wie es sich ver-
ändert (105–139). Dies illustriert er am Bild Israels in der Ideologie des 
palästinensischen Nationalismus (139–153).

Rezeption. – Anṭwān Saif glaubt, dass Nassar in Miḥakk eine Tendenz 
erkennen lässt, das ideologische Denken weniger deutlich als früher zu 
verurteilen und es vielmehr als festen Bestandteil des soziopolitischen 
Alltagslebens zu verstehen. Nassars Auseinandersetzung mit der Be-
hauptung eines Endes der Ideologien zeigt Saif zufolge zudem, dass sein 
Nachdenken über Ideologie mit der Zeit gehe. Ähnlich deutet Saif einige 
Bezüge Nassars auf neuere Erkenntnisse der Psychoanalyse zum ideolo-
gischen Denken – diese gehen bei Nassar allerdings nicht über Anspie-
lungen hinaus (38); dieser Punkt wird bei Saif denn auch nicht weiter 
spezifiziert.80

80	 	Vgl. Saif, »al-Istiqlāl al-falsafī ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, 60–63, 65–66. Vgl. zu 
Miḥakk auch die längere Rezension von Hādī Faḍlallāh, »›al-Idiyūlūǧiyya 
ʿalā l-miḥakk‹. Dirāsāt taḥlīliyya«, in: al-Fikr al-ʿArabī 16/81 (1995), 199–
211.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


83

1.10 Die Logik der Herrschaft. 
Einführung in die Philosophie des Befehls (Sulṭa)81

Inhalt. – In Sulṭa, seinem wichtigsten Werk zur politischen Philosophie, 
wendet Nassar sich dem Begriff der ›Herrschaft‹ (sulṭa) zu, die er als 
›rechtmäßiges‹ oder ›legitimes Befehlen‹ (al-ḥaqq fī l-amr) definiert und 
von der unrechtmäßigen oder illegitimen ›Kontrolle‹ (saiṭara) abgrenzt. 
›Herrschaft‹, wie er sie in Sulṭa untersucht, ist bei Nassar also ein norma-
tiver, kein deskriptiver Begriff, wie der Titel Logik der Herrschaft mög-
licherweise suggeriert.82

Zunächst bekräftigt Nassar, dass Herrschaft als Befehlsbeziehung et-
was rein Zwischenmenschliches sei, weshalb ihr Ursprung weder in der 
›Welt des Verborgenen‹ (ġaib) noch in hypothetischen Naturzuständen 
oder Vertragstheorien, sondern in der ›natürlichen Geselligkeit/Sozia-
lität des Menschen‹ (iǧtimāʿiyyat al-insān aṭ-ṭabīʿiyya) liege, welche die 
Notwendigkeit des Politischen impliziere (15–31). Der Ursprung der 
Herrschaft der Regierenden (ḥukkām) wiederum, denen die Regierten 
(maḥkūmūn) oder das ›Volk‹ (šaʿb) gegenüberstehen, beruhe auf ›Er-
mächtigung‹ oder ›Autorisierung‹ (tafwīḍ) und nicht auf der Natur oder 
einem Vertrag. Subjekt dieser ›Ermächtigung‹ sei die ›unabhängige poli-
tische Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ siyāsī mustaqill) oder der ›Staat‹ (daula), 
d. h. die aus Regierenden und Volk bestehende Ganzheit. Ihr gegenüber 
blieben die Regierenden stets Rechenschaft schuldig, da die politische 
Gesellschaft die natürliche Besitzerin politischer Herrschaft sei (36, 65–
75).

81	 	Nāṣīf Naṣṣār, Manṭiq as-sulṭa. Madḫal ilā falsafat al-amr, Bairūt: Dār Am-
wāǧ 22001 [1995]. Die folgende Werkbeschreibung deckt sich größtenteils 
mit jener in meinem Beitrag über Nassar im bald erscheinenden Grundriss 
der Geschichte der Philosophie: Philosophie in der islamischen Welt, Band 
IV (Basel: Schwabe).

82	 	Es wäre möglich, sulṭa auch mit ›Autorität‹ zu übersetzen, gerade auch, 
weil die Definition von sulṭa als ›rechtmäßiges Befehlen‹ an eine gängige 
Definition von Autorität bzw. authority als »the right to command, to give 
an ultimate decision« erinnert; vgl. Amy Gutmann, Democratic education, 
Princeton, N.J.: Princeton University Press 1987, 16, FN 32. Bei Nassar ist 
jedoch sulṭān eher mit ›Autorität‹ zu übersetzen. ›Macht‹ hingegen ist bei 
ihm qudra. Vgl. dazu seine Begriffsklärungen in Naṣṣār, Sulṭa, 8–9, zu qudra 
auch 357. Keine Rolle scheint für Nassar die Befehlstheorie des Rechts von 
H.L.A. Hart gespielt zu haben, wie seine Rede von Herrschaft als Recht zu 
befehlen suggerieren mag. Möglicherweise hat allerdings Max Webers Defi-
nition von Herrschaft als »die Chance, für einen Befehl bestimmten Inhalts 
bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden«, hier seine Spuren hinterlas-
sen. Vgl. Max Weber, Wirtschaft und Gesellschaft, Tübingen: J.C.B. Mohr 
1922, Kapitel 1, § 16.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84

Der Herrschaft der Regierenden setzt Nassar klare Grenzen: Sie dür-
fen weder ihren Willen mit jenem des Staates gleichsetzen noch die po-
litischen Aktivitäten in der Gesellschaft monopolisieren, müssen also 
Opposition zulassen, so Nassar. Grenzen seien ihnen zudem durch die 
natürlichen Rechte der einzelnen Bürger sowie die Souveränität anderer 
Staaten gesetzt. Zudem müsse sich der Staat aus nichtpolitischen Ange-
legenheiten möglichst heraushalten (91–113). Politische Herrschaft habe 
aber bestimmte Dienstleistungen zu erbringen – Nassar nennt als solche 
etwa die Garantie der öffentlichen, aber auch der wirtschaftlichen und 
gesundheitlichen Sicherheit, den Schutz der freien Meinungsäußerung 
(124–133) sowie die Förderung des Gemeinwohls, was die Förderung 
der Fähigkeiten der Individuen sowie anderer gesellschaftlicher Ressour-
cen impliziere (133–144).

Grenzen sind politischer Herrschaft auch in ihrem Verhältnis 
zum Religiösen gesetzt. Zwischen Religion und Politik solle näm-
lich eine Beziehung der ›Autonomie‹ (istiqlāl) bestehen, damit beide 
in gegenseitiger Anerkennung ihre natürlichen Funktionen wahrneh-
men könnten (176–180). Eine ›Integration‹ (indimāǧ) oder ›Allianz‹ 
(taḥāluf) der beiden würde in eine theokratische Unterdrückung der 
Überzeugungsvielfalt münden (147–176), eine ›Verneinung‹ (inkār) 
oder ›Zurückweisung‹ (istibʿād) der Religion durch politische Herr-
schaft dagegen bedeuten, dass sich der Staat wie z. B. in der Sowje-
tunion einer bestimmten Ideologie verschreibt, womit er das Recht 
seiner Mitglieder unterschlage, ihre eigenen Überzeugungen zu ha-
ben (185–230).

Ausführlich widmet sich Nassar auch dem Begriff der Gerechtigkeit, 
die er definiert als »soziohistorische Anordnung, die jedem, der ein Recht 
und einen Rechtsanspruch hat, sein Recht und seinen Rechtsanspruch zu-
erkennt und ihm die Möglichkeit gibt, ihn zu genießen sowie die damit 
einhergehenden Pflichten wahrzunehmen, dies unter bestimmten Bedin-
gungen« (237). Ausgehend von dieser Definition analysiert Nassar, begin-
nend mit der Frage nach dem Existenzrecht von Staaten überhaupt (247–
253), Teilbereiche der Gerechtigkeit, so etwa die ›legislative Gerechtigkeit‹ 
(ʿadl tašrīʿī) oder die ›soziale Gerechtigkeit‹ (ʿadl iǧtimāʿī), die auch die wirt-
schaftliche miteinschließt (254–280).

Weiter analysiert Nassar das Verhältnis von Herrschaft und Vernunft. 
Grundsätzlich braucht Herrschaft gemäß Nassar Vernunft, da ihre Le-
gitimität auf dem Respekt von Rechten basiere, die nur vernünftig ein-
sehbar seien (314–315). Zudem könne politische Herrschaft die ana-
lytischen bzw. hermeneutischen, die normativen und instrumentellen 
Funktionen der Vernunft in Anspruch nehmen, um ihre Aufgaben zu er-
füllen (322–325). Nassar lehnt jedoch technokratische Herrschaft ab, da 
ihre Legitimität nicht auf dem Prinzip der Ermächtigung, sondern jenem 
der ›Leistungsfähigkeit‹ (kafāʾa) beruhe (331–343).

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


85

Weiter geht Nassar in Sulṭa der Frage nach, ob es legitim sei, einer ›er-
mächtigten‹ Regierung vor dem Ende ihrer Amtszeit durch zivilen Unge-
horsam, Streiks und Demonstrationen oder gar eine Revolution ein Ende 
zu bereiten (368–387). 

Zuletzt untersucht er das Verhältnis von Herrschaft und Geschichte. 
Zum einen hebt er hier hervor, dass politische Herrschaft ihre feststehen-
den Zwecke und Funktionen im Wandel der Geschichte stets neu inter-
pretieren und umsetzen müsse (399–410). Zum anderen macht er darauf 
aufmerksam, dass Geschichte etwa in Form des ›eigenkulturellen Erbes‹ 
(turāṯ) per se keinen Autoritätsanspruch in der Gegenwart geltend ma-
chen könne. In einem die Vergangenheit vergegenwärtigenden, vernünf-
tigen Dialog könne der Geschichte jedoch insofern legitime Herrschaft 
zugesprochen werden, als sie Lösungsansätze für Fragen der Gegenwart 
beinhalten könne (419–431).

Rezeption. – Sulṭa hat eine breite Rezeption erfahren.83 Mehrere Au-
torinnen und Autoren haben dabei hervorgehoben, wie wichtig es sei, 
dass ein solches Werk, das in der arabischen Welt einzigartig sei, in 
arabischer Sprache und für ein breites Publikum verständlich geschrie-
ben worden sei;84 der libanesische Philosophieprofessor Fāris Sāsīn 
spricht diesbezüglich auch vom ›bildenden‹ (tarbawī) Charakter von 
Sulṭa.85

Die in Jordanien lehrende Philosophin Ḫadīǧa al-ʿAzīzī sieht die Wich-
tigkeit von Sulṭa für die arabische Welt u. a. darin, dass Nassar damit als 
einziger arabischer Denker eine politische Philosophie vorgelegt habe, 
aus der sich eine Demokratietheorie ableiten lasse. Sie ist denn auch der 
Ansicht, dass der Begriff sulṭa bei Nassar mit ›Demokratie‹ identisch 

83	 	 ʿAbdalḥalīm ʿAṭiyya hat in seinem Sammelband ein Dutzend Texte zu Sulṭa 
zusammengetragen: ʿAṭiyya, Nāṣīf Naṣṣār. Al-Ḥadāṯa wa-falsafat as-sulṭa 
wa-l-ḥurriyya, 135–254.

84	 	So etwa Muḥammad Ǧamāl Bārūt, »Nāṣīf Naṣṣār wa-naẓariyyat as-sulṭa. 
Taʿālū nuʿīd qirāʾat al-failasūf min ǧadīd«, in: Aḥmad ʿAbdalḥalīm ʿAṭiyya 
(Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. Al-Ḥadāṯa wa-falsafat as-sulṭa wa-l-ḥurriyya, al-Qāhi-
ra: Iṣdārāt Multaqā al-Falāsifa al-ʿArab 22016, 187–190: 189; Ibrāhīm an-
Naǧǧār, »as-Sulṭa bi-waṣfihā ḫidma li-š-šaʿb wa-laisat silʿa«, in: Aḥmad 
ʿAbdalḥalīm ʿAṭiyya (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. Al-Ḥadāṯa wa-falsafat as-sulṭa 
wa-l-ḥurriyya, al-Qāhira: Iṣdārāt Multaqā al-Falāsifa al-ʿArab 22016, 177–
186: 185–186; Fādiyā Kaiwān, »Falsafa naqdiyya li-l-falsafa as-siyāsiyya«, 
in: Aḥmad ʿAbdalḥalīm ʿAṭiyya (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. Al-Ḥadāṯa wa-falsafat 
as-sulṭa wa-l-ḥurriyya, al-Qāhira: Iṣdārāt Multaqā al-Falāsifa al-ʿArab 22016, 
151–164: 164.

85	 	Vgl. Fāris Sāsīn, »as-Sulṭa baina l-ḥudūd wa-l-ḫulūd«, in: Aḥmad ʿAbdalḥalīm 
ʿAṭiyya (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. Al-Ḥadāṯa wa-falsafat as-sulṭa wa-l-ḥurriyya, 
al-Qāhira: Iṣdārāt Multaqā al-Falāsifa al-ʿArab 22016, 201–210: 204–205.

DIE LOGIK DER HERRSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86

sei.86 Aḥmad Barqāwī sieht den Wert von Sulṭa v. a. darin, dass es dem 
arabischen Leser vor Augen führe, wie weit die Regimes der arabischen 
Welt von jenem Entwurf legitimer Herrschaft entfernt seien, den Nas-
sar in diesem Werk skizziere, da die ›Rechtmäßigkeit‹ dieser Regimes 
auf einer ›Erbeutung‹ (iġtiṣāb) des Rechts auf Herrschaft beruhe, nicht 
auf ›Ermächtigung‹.87 Einige Autoren bemängeln allerdings, dass Nas-
sar zeitgenössische Denkerinnen und Denker, die wichtige Beiträge zum 
Thema Herrschaft, Macht und Autorität geliefert haben – so etwa Han-
nah Arendt, Jürgen Habermas, Michel Foucault oder Bertrand Russell 
–, mehrheitlich außer Acht ließ.88

Der in Kanada promovierte Philosoph Ibrāhīm an-Naǧǧār macht auf 
Parallelen zwischen Nassars und John Lockes politischer Philosophie 
aufmerksam, obwohl sich ersterer von Vertragstheorien zu distanzieren 
suche. Naǧǧār stellt dabei in Frage, ob die Prämisse der natürlichen Ge-
selligkeit des Menschen, von der Nassar ausgeht, sowie allgemein seine 
konstanten Bezüge auf die ›Natur der Dinge‹ tatsächlich weniger hypo-
thetisch seien als die Vertragstheorien.89

Letzteren Punkt kritisiert auch Fāris Sāsīn, der nach dem epistemolo-
gischen sowie ontologischen Status dieser stets behaupteten ›Natur der 
Dinge‹ fragt. Zudem kritisiert er, dass Sulṭa vorwiegend die vertikalen 
Dimensionen der Politik beschreibe, also etwa das Verhältnis zwischen 
Regierenden und Regierten, das Horizontale des Politischen dagegen 
mehrheitlich außer Acht lasse.90 Einen ähnlichen Punkt macht auch Na-
bīl Fāziyū aus, der dieses Horizontale v. a. in Nassars auf Rechte fokus-
siertem und damit starrem Gerechtigkeitsverständnis vermisst, also dort 
das Fehlen einer deliberativen Komponente bemängelt, die gesellschaft-
lichen Eigenheiten besser gerecht zu werden vermöchte.91

86	 	Vgl. Ḫadīǧa al-ʿAzīzī, »an-Naẓariyya ad-dīmūqrāṭiyya wa-falsafat al-amr«, 
in: Aḥmad ʿAbdalḥalīm ʿAṭiyya (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. Al-Ḥadāṯa wa-falsafat 
as-sulṭa wa-l-ḥurriyya, al-Qāhira: Iṣdārāt Multaqā al-Falāsifa al-ʿArab 22016, 
231–254: 235, 250.

87	 	Vgl. Aḥmad Barqāwī, »Falsafat as-sulṭa ʿ inda Nāṣīf Naṣṣār wa-s-sulṭa al-ʿara-
biyya«, in: Baskāl Laḥḥūd (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. ʿAlam al-istiqlāl al-falsafī, 
[Baʿbdā]: Manšūrāt al-Ǧāmiʿa al-Anṭūniyya 22012, 137–154: 143.

88	 	Vgl. ʿIṣṣām Naʿmān, »Min al-ḥuḍūr ilā l-imra irtiqāʾ ilā n-nubūwa«, in: Aḥ-
mad ʿAbdalḥalīm ʿAṭiyya (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. Al-Ḥadāṯa wa-falsafat as-
sulṭa wa-l-ḥurriyya, al-Qāhira: Iṣdārāt Multaqā al-Falāsifa al-ʿArab 22016, 
169–176; Muḥammad ad-Daḫāḫanī (11.01.2015), »al-ʿInāya al-falsafiyya 
bi-s-sulṭa ʿinda Nāṣīf Naṣṣār«, in: at-Taqrīr, altagreer.com, letzter Zugriff: 
26.01.2015.

89	 	Vgl. an-Naǧǧār, »as-Sulṭa bi-waṣfihā ḫidma«, 181, 182.
90	 	Sāsīn, »as-Sulṭa baina l-ḥudūd wa-l-ḫulūd«, 209.
91	 	Vgl. Nabīl Fāziyū, »al-Falsafa fī muʿtarak al-ʿadl. Qirāʾa fī taṣawwur Nāṣīf 

Naṣṣār li-ǧadaliyyat as-sulṭa wa-l-ʿadl«, in: ʿAbdalillāh Balqazīz (Hg.), Nāṣīf 

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


87

1.11 Das Denken und die Emigration. 
Vom eigenkulturellen Erbe zur zweiten arabischen 

Renaissance (Tafkīr)92

Inhalt. – Das umfangreiche Tafkīr beinhaltet 18 zwischen 1974 und 
1997 publizierte Aufsätze Nassars, die, wie er in der Einleitung hervor-
hebt, sich alle auf eine Weise mit dem Thema Freiheit beschäftigten. Sie 
seien zudem alle im Geiste der Freiheit, im Speziellen der Freiheit der 
Vernunft, verfasst worden, in einem Gebiet, in dem die Freiheit zuneh-
mend unter Druck gerate (9). Die Aufsätze sind in vier Rubriken unter-
teilt.

Die ersten fünf Aufsätze, die sich dem im Titel erwähnten ›eigenkultu-
rellen Erbe‹ (turāṯ) zuwenden, subsumiert Nassar unter dem Titel ›Über 
die Geschichte des arabischen Denkens‹. Die Rubrik beinhaltet Arti-
kel zu den Eigenheiten des Rationalismus von Ibn Rušd und Fārābī so-
wie zum metaphysischen Blick auf die Ästhetik bei Fārābī, Ibn Sīnā und 
Yūsuf Karam, des Weiteren zum Freiheitsdenken der Nahḍa-Intellektu-
ellen Niʿmat Yāfiṯ (1860–1923) sowie Fransīs al-Marrāš (1836–1874). In 
seiner Auseinandersetzung mit letzterem streicht Nassar heraus, dass die 
arabische Philosophie der Gegenwart sich nicht nur mit der Geschich-
te des islamischen Mittelalters sowie des modernen westlichen Denkens 
auseinandersetzen solle, sondern auch der von Marrāš mitgeprägte ›ara-
bische Aufklärungsdiskurs‹ (ḫiṭāb at-tanwīrī al-ʿarabī) in Erwägung ge-
zogen werden müsse. Dieser Diskurs gehöre ungeachtet seines Erfolgs 
genauso zur Geschichte des arabischen Denkens (94–95).

Die zweite Gruppe von Aufsätzen betitelte Nassar mit ›Über das So-
ziale und das Politische‹. Neben Abhandlungen zum Begriff der ›Zivil-
gesellschaft‹ (al-muǧtamaʿ al-madanī) sowie zum Status der Frau in den 
Verfassungen arabischer Staaten beinhaltet diese Rubrik eine Kritik to-
talitärer politischer Systeme sowie der Art und Weise, wie diese mit ei-
nem totalitären, ideologischen oder religiösen Dogma die Gesellschaft 
vereinnahmen. In einem weiteren Aufsatz widmet sich Nassar dem The-
ma ›Differenz‹ (iḫtilāf). Zudem enthält diese Rubrik einen Artikel, in 
dem Nassar den taʿaṣṣub kritisiert. Dies ist ein schwierig ins Deutsche 
zu übertragender Begriff, der in etwa ›Gemeinschaftseifer‹ oder ›Chau-
vinismus‹ bedeutet, heute aber meist im Sinne von ›Fanatismus‹ oder 

Naṣṣār. Min al-istiqlāl al-falsafī ilā falsafat al-ḥuḍūr, Bairūt: Markaz Dirāsāt 
al-Waḥda al-ʿArabiyya 2014, 189–222: 203, 206–207.

92	 	Nāṣīf Naṣṣār, at-Tafkīr wa-l-hiǧra. Min at-turāṯ ilā n-nahḍa al-ʿarabiyya 
aṯ-ṯāniya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 22004 [1997]. Mit dem Titel at-Tafkīr wa-l-
hiǧra spielt Nassar wohl auf die ägyptische, aus den Muslimbrüdern hervor-
gegangene islamistische Gruppierung at-Takfīr wa-l-Hiǧra (Das Zum-Un-
gläubigen-Erklären und die Emigration) an.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88

›Bigotterie‹ verwendet wird, besonders im Zusammenhang mit ultrais-
lamischen Gruppierungen. Nassar kritisiert darin Ǧamāladdīn al-Afġānī, 
der einen gemäßigten taʿaṣṣub als probates Mittel anpries, um die Ge-
meinschaft der Muslime gegen inneren Zerfall sowie äußere Feindselig-
keiten zu stärken (174–177). Nassar bringt dagegen den Begriff der ›So-
lidarität‹ (taḍāmun) ins Spiel, der die Gemeinschaft ebenso stärke, ohne 
aber im Innern das Individuelle dem Gemeinschaftlichen zu opfern so-
wie ohne Animositäten gegen außen zu schüren (190–193).

Die dritte Rubrik von Aufsätzen in Tafkīr ist mit ›Über das religiöse 
Denken und das wissenschaftliche Denken‹ überschrieben. In den ersten 
vier Artikeln dieses Teils beschäftigt sich Nassar mit dem Zusammen-
hang von Arabischsein und Muslimsein sowie dem islamistischen Den-
ken, so etwa dem Islamverständnis der Iranischen Revolution von 1979. 
Bezüglich letzterer kritisiert er u. a., dass sie ›eine Revolution mit dem Is-
lam‹ gegen die bestehende Ordnung sei, ohne aber zugleich eine ›Revo-
lution im Islam‹ zu sein, eine Revolution also, die – wie es in der islami-
schen Geschichte so oft geschehen sei – aus dem islamischen Dogma eine 
neue Perspektive auf eine sich verändernde Realität gewinne (223–225). 
Im letzten Aufsatz, einer kritischen Auseinandersetzung mit Ernest Re
nans L’avenir de la science (erschienen 1890), kritisiert Nassar dagegen 
einen unkritischen Wissenschaftsglauben und plädiert zudem dafür, die 
funktionale Pluralität des menschlichen Geistes anzuerkennen, d. h. ihn 
nicht auf die Funktion des Vernunftdenkens zu reduzieren (265–279).

Der mit ›Über die Methode der philosophischen Autonomie‹ betitel-
te letzte Teil von Tafkīr beinhaltet ein Interview, das Nassar 1978 der 
Zeitschrift Dirāsāt ʿArabiyya über sein Istiqlāl gegeben hat, sowie eine 
Erwiderung auf die Behauptung von Aḥmad Baiḍūn, die Philosophie sei 
ein weltfremdes und elitäres Unterfangen.93 Im letzten Aufsatz schließ-
lich, der aus einem Vortrag hervorging, den Nassar im Februar 1997 an 
der American University of Beirut (AUB) gehalten hatte, plädiert Nas-
sar dafür, das Projekt der arabischen Renaissance (Nahḍa) in einer zwei-
ten Nahḍa (nahḍa ʿarabiyya ṯāniya) wiederaufzunehmen. Er geht davon 
aus, dass die ›erste‹ Nahḍa, deren Beginn er mit der Besetzung Ägyptens 
durch Napoleon ans Ende des 18. Jh. setzt, mit dem Zweiten Weltkrieg 
und der Gründung Israels 1948 und dem darauf folgenden ›Zeitalter der 
Revolution‹ (marḥalat aṯ-ṯaura) zu einem Ende kam. Das ›Zeitalter der 
Revolution‹ wiederum, während dessen in der arabischen Welt totali-
täre Regimes entstanden, mündete mit dem Sechstagekrieg 1967 in das 
nach wie vor andauernde ›Zeitalter der Niederlage‹ (marḥalat al-hazī-
ma), in dem ein Bewusstsein dafür aufgekommen sei, dass die arabische 
Welt in einer vollumfänglichen zivilisatorischen Krise stecke, die sowohl 

93	 	Er hat diese Behauptung in seiner Rezension von Nassars Muṭāraḥāt geäu-
ßert. Vgl. dazu oben 1.7. 

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


89

die Politik als auch Wirtschaft und Kultur betreffe. Diese vollumfängli-
che Krise solle mit dem Selbstbewusstsein und dem Mut, den die Araber 
während der Revolutionsjahre gewonnen hätten, in einer zweiten Nahḍa 
überwunden werden, wobei in deren Zentrum die Frage der Freiheit ste-
hen solle (309–322). Der Philosophie als höchster Form des Vernunft-
denkens soll in dieser zweiten Nahḍa die Rolle einer Art Leitwissenschaft 
zukommen, wie Nassar zudem argumentiert (326–337).

Rezeption. – Von Tafkīr hat v. a. Nassars Aufsatz über die ›zweite Nahḍa‹ 
für Nachhall gesorgt – ein Begriff, mit dem sein philosophisches Projekt 
seither ähnlich wie mit seinem Aufruf zur philosophischen Autonomie 
oft assoziiert wird. Zu nennen ist diesbezüglich etwa der bereits in der 
Einleitung erwähnte Clemens Recker, der einige zentrale Aspekte von 
Nassars Denken von dieser Idee her aufgearbeitet hat.94 Kritische Stim-
men haben aber auch auf den ideologischen Gehalt dieser Parole einer 
zweiten Nahḍa bei Nassar aufmerksam gemacht.95

1.12 Über Bildung und Politik.  
Wann wird das Individuum in der arabischen Welt  

ein Bürger? (Tarbiya)96

Inhalt. – In Tarbiya, das erstmals im Jahr 2000 und danach 2005 in ei-
ner ergänzten Auflage erschienenen ist, beschäftigt Nassar sich mit dem, 
was er als ›Bildungsphilosophie‹ (falsafat at-tarbiya) bezeichnet und von 
der ›Pädagogik‹ (ʿulūm tarbawiyya) unterschieden sehen will. Die darin 
versammelten Aufsätze sind zuvor zwischen 1986 und 2004 publiziert 
worden (297–298). Tarbiya enthält insofern ein autobiographisches Ele-
ment, als Nassar darin seine Erfahrungen aus seiner Studienzeit am Leh-
rerseminar der Université Libanaise (UL) sowie als Hochschullehrer und 
Dekan an der UL einfließen ließ (5).

In den ersten beiden Aufsätzen kritisiert Nassar das Fehlen eines Bür-
gerstatus im Libanon, da das Individuum dort primär Mitglied einer 
Konfessionsgemeinschaft sei und folglich nur mittelbar Staatsmitglied 
(33–48, 74–75). Diesem defizitären Begriff des Staatsbürgers stellt er 
einen von ihm als philosophisch bezeichneten gegenüber (18, 72), wo
runter er eine absolute Gleichheit in den Rechten und Pflichten zwischen 
den Staatsbürgern, losgelöst von ihrer Zugehörigkeit zu einer Religions-
gemeinschaft, versteht. Ein solch philosophischer Bürgerbegriff sollte 

94	 	Vgl. Recker, »Nassif Nassar and the quest for a second Arab Nahda«.
95		 So etwa al-Miṣbāḥī, Ǧadaliyya, 113–114.
96	 	Naṣṣār, Tarbiya.

ÜBER BILDUNG UND POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90

seines Erachtens Gegenstand einer Bürgerbildung sein, welche die ein-
zelnen Mitglieder des Gemeinwesens über ihre Rechte und Pflichten auf-
klärt (48–53), sie aber auch zum eigenständigen und autoritätskritischen 
wie auch gemeinsinnigen Denken befähigt (55–56, 76).

Zwei weitere Artikel in Tarbiya beschäftigen sich mit Aspekten der 
ideologischen Vereinnahmung der Bildung in der arabischsprachigen 
Welt. Im einen zeigt Nassar, wie die syrische und die irakische Verfas-
sung die Bildung in erster Linie so definieren, dass sie dazu dienen kann, 
die Ideologie des Baʿṯismus zu verbreiten (92–102). Er bezeichnet dies 
als taʿlīm maḏhabī (103–105), was in etwa mit ›dogmatische Indok
trination‹ übersetzt werden kann. Einen ebenfalls dem arabischen Na-
tionalismus verpflichteten und damit ideologischen, nicht universellen 
Bildungsbegriff glaubt Nassar in ʿAbdallāh ʿAbdaddāʾims In Richtung 
einer arabischen Bildungsphilosophie97 zu erkennen, das er ausführlich 
rezensiert. ʿAbdaddāʾims Aussage, es brauche in den arabischen Staa-
ten eine aus einer bestimmten Sozialphilosophie abgeleitete Bildungs-
philosophie, deutet Nassar als Ideologisierung derselben (124–125). 
Gegen ʿAbdaddāʾims auf eine ›Pädagogik der Existenz‹ ausgerichteten 
Bildungsbegriff verteidigt Nassar zudem eine ›Pädagogik der Essenz‹ 
(111–115, 132–137).98

In den darauffolgenden beiden Aufsätzen illustriert Nassar detailliert, 
wie die libanesischen Philosophiekurrikula von 1968 sowie 1997 von 
konfessionalistischen Ordnungsvorstellungen durchdrungen sind und sie 
reproduzieren, etwa indem sie eine klare Trennung zwischen dem Un-
terricht des arabisch-mittelalterlichen einerseits und des westlichen Den-
kens andererseits vornehmen (146–153, 189–192, 201–202). Dagegen 
fordert Nassar einen Philosophieunterricht ein, der aus der Perspektive 
dringlicher Fragen der Gegenwart beide Traditionen gleichermaßen be-
fragt (203) und dabei hilft, den konfessionsübergreifenden gesellschaft-
lichen Zusammenhalt zu stärken.99

In einem weiteren Artikel bringt Nassar Vorschläge zu einer Refor-
mierung der UL vor, und zwar aus der Perspektive einer ›Philosophie 

97	 	 ʿAbdallāh ʿAbdaddāʾim, Naḥwa falsafa tarbawiyya ʿarabiyya. Al-Falsa-
fa at-tarbawiyya wa-mustaqbal al-waṭan al-ʿarabī, Bairūt: Markaz Dirāsāt 
al-Waḥda al-ʿArabiyya 22000 [1991].

98	 	Die Unterscheidung zwischen einer ›Pädagogik der Essenz‹ und einer ›Päda
gogik der Existenz‹ geht auf den polnischen, marxistisch inspirierten Päda
gogen Bodogan Suchodolski (1903–1992) zurück, vgl. Sabine Seichter, 
»Bogdan Suchodolski: La Pédagogie et les grands courants philosophiques«, 
in: Winfried Böhn, Brigitta Fuchs, S. Seichter (Hg.), Hauptwerke der Päda-
gogik, Paderborn: Schöningh-Verlag 2009, 450–453. Nassar nennt Sucho-
dolski allerdings nicht namentlich.

99	 	Diese beiden Aufsätze werden uns unten in Kapitel 7 noch ausführlich be-
schäftigen.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


91

der Universität‹ (falsafat al-ǧāmiʿa) (228), so u. a. zur Überwindung ihrer 
Zerstückelung in verschiedene regionale Teilinstitutionen als Folge der 
prekären Sicherheitslage während des Bürgerkriegs. Er schlägt vor, die-
se Teilinstitutionen zu wissenschaftlich, finanziell und verwaltungsmäßig 
unabhängigen, aber gleichgestellten Universitäten unter einem gemein-
samen Dach der UL und einem neuen Ministerium für höhere Bildung 
zu machen, um so einen Mittelweg zwischen Regionalisierung und Zen-
tralisierung zu finden. Letzten Endes sei jedoch die UL nur in eine mo-
derne Forschungsinstitution, in eine Stätte der Vernunft umzuwandeln, 
wenn sie im Kontext eines modernen Nationalstaates jenseits des Kon-
fessionalismus agieren könne (237–246).

In einem letzten Aufsatz spricht sich Nassar für die ›liberal-republika-
nische Demokratie‹ (dīmūqrāṭiyya waṭaniyya librāliyya) als idealen Mit-
telweg zwischen Liberalismus, verstanden als Verabsolutierung individu-
eller politischer Freiheit, und Demokratie, verstanden als Herrschaft der 
Massen, aus (290). Er unterscheidet die liberal-republikanische Demo-
kratie von den ›sozialistisch-revolutionären Demokratien‹ etwa Syriens 
oder des Irak sowie von der Konkordanzdemokratie etwa des Libanon, 
die er beide ablehnt (260–285).

Rezeption. – Der an der Universität von Kafr aš-Šayḫ (Ägypten) lehren-
de Professor für Erziehungswissenschaften ʿAṣṣāmaddīn Ḥilāl meinte mit 
Verweis auf Tarbyia, Nassar habe sich dem Thema Bildung zugewandt, 
um sein philosophisches Projekt in der alltäglichen Praxis verkörpert zu 
sehen. Er bezeichnet aber auch Nassars philosophisches Gesamtprojekt 
als ein ›Erziehungsprojekt‹, da es darauf abziele, den Menschen und die 
Gesellschaft zu verändern.100 Ḫadīǧa al-ʿAzīzī verleiht in einer Rezen
sion von Tarbiya ähnlich wie der marokkanische Intellektuelle Muntaṣir 
Ḥamāda u. a. dem Umstand Nachdruck, dass die ideologische Vereinnah-
mung der Bildung nicht nur im Libanon, sondern auch in anderen ara-
bischen Staaten der kulturellen und wissenschaftlichen Innovation und 
folglich auch der demokratischen Entwicklung im Wege stehe.101

100	Vgl. ʿIṣāmaddīn Hilāl, »at-Tarbiya wa-l-ʿaql al-multazim. Mudāḫala tar-
bawiyya fī fikr Nāṣīf Naṣṣār«, in: Aḥmad ʿAbdalḥalīm ʿAṭiyya (Hg.), Nāṣīf 
Naṣṣār. Al-Ḥadāṯa wa-falsafat as-sulṭa wa-l-ḥurriyya, al-Qāhira: Iṣdārāt Mul-
taqā al-Falāsifa al-ʿArab 2016, 79–98: 80, 84.

101	Vgl. Ḫadīǧa al-ʿAzīzī, »Nāṣīf Naṣṣār fī kitābihi Fī t-Tarbiya wa-s-siyāsa, 
1–2«, in: dies., Muqārabāt naqdiyya. Fī l-Fikr al-falsafī al-muʿāṣir, Bairūt: 
al-Furāt 2018, 73–86: 85; Muntaṣir Ḥammāda, »Nāṣīf Naṣṣār mufakkikan 
ǧadaliyyat at-tarbiya wa-s-siyāsa«, in: al-Azmina al-Ḥadīṯa 3–4 (2011), 48–
49. 

ÜBER BILDUNG UND POLITIK

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92

1.13 Abhandlung über die Existenz. 
Kritische Lektüre einer philosophischen  

Autobiographie (Wuǧūd)102

Inhalt. – Wuǧūd ging aus dem Wunsch Fāris Sāsīns, eines libanesischen 
Philosophieprofessors und Freund Nassars, hervor, letzterer möge für 
die libanesische Tageszeitung an-Nahār die 2001 posthum erschienene 
zweite, ergänzte Auflage von Charles Maliks (1906–1987) philosophi-
scher Autobiographie al-Muqaddima103 rezensieren (11). Der Naturwis-
senschaftler, Philosoph und Diplomat Malik – er hatte u. a. bei Alfred 
North Whitehead in den USA studiert und in Freiburg auch Martin Hei-
degger gehört – war wesentlich an der Konzeption der Allgemeinen Er-
klärung der Menschenrechte 1948 beteiligt, wurde später aber auch für 
seine Parteinahme während des libanesischen Bürgerkriegs für rechtsge-
richtete christliche Milizen bekannt.104 Aus dem von Sāsīn gewünschten 
Rezensionsartikel wurde mit Wuǧūd eine kurze Monographie.

Zunächst verweist Nassar darauf, dass Maliks al-Muqaddima kei-
ne konventionelle Autobiographie ist, die eine Lebensgeschichte erzählt, 
sondern Malik von einer ›existenziellen Entwicklung‹ (taṭawwur kiyānī) 
als einer Art ›Entfaltung‹ (tafattuḥ) seiner Person in acht ›Stufen der Exis-
tenz‹ (marātib al-wuǧūd) spreche. Dabei seien diese acht Stufen – Mathe-
matik, Wissenschaft, Kosmologie, Pantheismus (ḥulūliyya), Idealismus, 
Existenzialismus (kiyāniyya),105 Vitalismus (ḥayātiyya), Glaube (īmān) – 
eigentlich verschiedene Arten des Bewusstseins für unterschiedliche Ge-
genstände in der Existenz, die Malik in seinem Leben durchlaufen habe, 
d. h. unterschiedliche Arten der Integration von Erkenntnis und Existenz 
jenseits des cartesianischen Dualismus. Die Rede von acht ›Stufen der 
Existenz‹ erinnerten ihn an Jacques Maritains Degrés du savoir und da-
mit an ein Schlüsselwerk des Neothomismus, so Nassar (19–26).

Die neothomistischen Tendenzen in Maliks Denken zu kritisieren ist 
denn auch eines der Hauptanliegen von Wuǧūd. In Einklang mit dem 
Neothomismus sieht Nassar Malik etwa bezüglich seines Versuches, hin-
ter die Philosophie des Cogito und v. a. zurück zu Aristoteles zu gehen 
und die Wichtigkeit der Existenz gegenüber dem Denken zu rehabilitieren 
(36). Nassar geht zwar mit Maliks modernekritischer Haltung einig, dass 

102	Nāṣīf Naṣṣār, Maqāla fī l-wuǧūd. Qirāʾa naqdiyya fī sīra ḏātiyya falsafiyya, 
Bairūt: Dār an-Nahār 2001.

103	Šārl Mālik, al-Muqaddima. Sīra ḏātiyya falsafiyya, Bairūt: Dār an-Nahār 
22001 [1977].

104	Vgl. zu Malik und seiner Biographie den Artikel über ihn von Sarhan 
Dhouib im bald erscheinenden Grundriss der Geschichte der Philosophie: 
Philosophie in der islamischen Welt, Band IV (Basel: Schwabe).

105	Vgl. zur Übersetzung dieses Begriffs bei Malik Naṣṣār, Wuǧūd, 67–70. 

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


93

die mathematische und technische Vernunft nicht die gesamte menschli-
che Welt kontrollieren solle. Er glaube jedoch nicht, dass es möglich sei, 
hinter das Cogito zurückzugehen, und plädiert deshalb dafür, dieses als 
›Fähigkeit‹ (qudra) des Menschen zu verstehen, schöpferisch mit seinem 
Denken und seinem Handeln in die Welt einzugreifen, wobei die ›Kon
trolle‹ (saiṭara) nur eine mögliche Art dieses Eingreifens darstelle (38–40).

In gleicher Weise kritisiert Nassar, dass Malik zwischen einer rationa-
listischen ›griechischen‹ und einer glaubensbasierten ›abrahamitischen‹ 
Mentalität unterscheidet und dabei letztere ersterer gegenüber als über-
legen ansehe, d. h. die Vernunft dem Glauben unterstelle. Dies macht 
Nassar auch daran fest, dass der Glaube bei Malik die oberste und letz-
te seiner acht ›Stufen der Existenz‹ ist. Er glaubt auch, dass Maliks Be-
geisterung für Whitehead daher rührte, dass dieser neben den natur-
wissenschaftlichen Erkenntnissen Platz für einen Glauben an Gott ließ 
(46–53, 119–126).

Ebenfalls nicht einverstanden ist Nassar mit Maliks Sichtweise, das 
Philosophieren sei eine Art ›Gipfelhüpfen‹, bei dem man sich vom ei-
nen zum anderen großen Geist der Geschichte fort- und mit ihnen mit-
denke; Malik macht 30 solch unterschiedlich hohe philosophische Gip-
fel aus, wobei Aristoteles der höchste sei. Nassar findet, dass ein solches 
Mitdenken mit den großen, in einer Hierarchie angeordneten Geistern 
nur wenigen geschulten Personen möglich sei und folglich Malik damit 
ein elitäres Philosophieverständnis zu erkennen gebe. Zudem sieht Nas-
sar in diesem ›Gipfelhüpfen‹ nicht ein innovatives Philosophieren, son-
dern eher eine philosophiehistorische Tätigkeit. Dass Malik Aristoteles 
als den alles überragenden Geist ausmacht, erklärt sich Nassar wiede
rum mit Maliks angeblichem Neothomismus (55–66).

Schließlich glaubt Nassar bei Malik einen philosophischen Stand-
punkt zu erkennen, in dem der Mensch völlig der Existenz ergeben sei. 
Die Existenz bilde sich nach Malik im Bewusstsein des Menschen ab, 
dieser könne aber nicht willentlich etwa durch ein dialektisches Fragen 
Wissen schaffen oder verändernd und kreativ mit der Existenz umgehen. 
Bei Malik komme das ›Vorfinden‹ (waǧada) deshalb vor dem ›Hervor-
bringen‹ (auǧada), so Nassar (95, 97–118).106

Rezeption. – Fāris Sāsīn, der Wuǧūd angeregt hatte, verweist mit Bezug 
auf Nassars Kritik an Maliks ›Gipfelhüpfen‹ darauf, dass Nassar und 
Malik zwei einander sehr verschiedene Philosophieverständnisse vertre-
ten, die jedoch nicht völlig unvereinbar seien. Brücken zu Malik schla-
gen wolle Nassar allerdings nicht und sei eher an der Konfrontation 

106	Nassar bezieht sich bei letzterer Kritik nicht auf Maliks al-Muqaddima, 
sondern dessen Aufsatz »al-Wuǧūd bi-l-fiʿl«, in: Muḥāḍarāt an-Nadwa 7/12 
(1956), 442–466.

ABHANDLUNG ÜBER DIE EXISTENZ

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94

interessiert, die Sāsīn in einigen Punkten zu weit geht. Er liest Wuǧūd je-
doch auch als Bemühen Nassars, einen Teil eines Erbes zu konfrontie-
ren, das sowohl Maliks Befürworter wie auch seine Gegner lieber ad acta 
gelegt hätten, um nicht die Verantwortung übernehmen zu müssen, sich 
kritisch damit auseinanderzusetzen und daraus Lehren für die Zukunft 
zu ziehen. Was Sāsīn damit meint, ist nicht ganz klar, doch spricht er da-
mit wohl die Verbindung von Maliks Philosophie zu den rechtsgerichte-
ten christlichen Parteiungen an, denen Malik nahestand.107

1.14 Das Tor zur Freiheit. 
Das Ausströmen der Existenz durch  

die Handlung (Ḥurriyya)108

Inhalt. – Ḥurriyya beschäftigt sich in 21 Kapiteln mit dem Thema Frei-
heit. Über Freiheit nachzudenken betrachtet Nassar als Aufgabe, der sich 
jedes Zeitalter von Neuem stellen muss. Besonders in der arabischen 
Welt erachtet er dies auch deshalb als dringlich, um eine ›zweite arabi-
sche Renaissance‹ anzustoßen und so Eingang in eine global gewordene 
Moderne zu finden (27–46). Er versteht Ḥurriyya jedoch nicht primär 
als Schrift der politischen Philosophie oder als politisches Buch, denn er 
wolle sich darin nicht einem bestimmten Teilbereich der Freiheit widmen 
– etwa der wirtschaftlichen oder der politischen –, sondern der ›Freiheit 
als Ursprung‹ (al-ḥurriyya ka-aṣl), der Freiheit an sich (5–10). Ḥurriyya 
greift denn auch in eine Vielzahl von Themen aus, die mit dem Thema 
Freiheit zusammenhängen.

Zum erneuten Nachdenken über Freiheit gehört bei Nassar auch ein 
Neudenken des Liberalismus. Ein solches bedeutet für ihn, die individu-
elle Freiheit vor dem Hintergrund von vier Prinzipien neu zu überden-
ken: dem Prinzip der natürlichen Geselligkeit des Menschen, dem Prin-
zip des Zusammenhangs zwischen Freiheit und Vernunft, demjenigen 
des Zusammenhangs zwischen Freiheit und Gerechtigkeit sowie schließ-
lich dem Prinzip des Zusammenhangs zwischen Freiheit und Herrschaft. 
So könne das entstehen, was Nassar librāliyya takāfuliyya nennt, was 
sich in etwa mit ›solidarischer Liberalismus‹ oder ›Liberalismus mit Ge-
meinsinn‹ übersetzen lässt (53–63).109 Nassar glaubt, dass ein solcher 

107	Vgl. Fāris Sāsīn, »al-Muwāǧaha al-falsafiyya bain al-Maqāla wa-l-Muqad-
dima. Fī Qirāʾat Nāṣīf Naṣṣār an-naqdiyya li-Šārl Mālik«, in: Baskāl Laḥḥūd 
(Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. ʿAlam al-istiqlāl al-falsafī, [Baʿbdā]: Manšūrāt al-Ǧāmiʿa 
al-Anṭūniyya 22012, mazīda, 201–222: 214–215, 221.

108	Nāṣīf Naṣṣār, Bāb al-ḥurriyya. Inbiṯāq al-wuǧūd bi-l-fiʿl, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 
22013 [2003].

109	Vgl. dazu ausführlich unten Kapitel 4.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


95

Liberalismus den Gegnern individueller Freiheiten, die diese entweder 
der Einheit der Nation und der Sicherheit des Staates unterordneten oder 
aber durch traditionelle Familienstrukturen in Gefahr gebracht sähen, 
ihre Furcht vor einer Liberalisierung gesellschaftlicher Strukturen neh-
men könne. Dass das Zugeständnis individueller Freiheiten Staaten nicht 
destabilisiere, zeige ein Blick in den Westen. Denjenigen, die die individu-
ellen Freiheiten im Namen traditioneller Familienstrukturen ablehnten 
und sie mit einer ›Amerikanisierung‹ des Zwischenmenschlichen gleich-
setzten, gehe es zudem nicht um den Wert der Familie, sondern nur dar-
um, ihre persönliche Machstellung zu behaupten (65–75).

Nassar spricht sich in Ḥurriyya für eine Form der Denk- und Überzeu-
gungsfreiheit aus, die verschiedenen Denkarten in ihren eigenen Gebie-
ten ihre Freiheit zugesteht, denn jede dieser Denkarten erfülle in einem 
Bereich spezifische Aufgaben. Dass eine Denkart in all diesen Bereichen 
bestimmend sei, schließt er dagegen aus (109–112). Zudem setzt er die 
menschliche Freiheit und das Denken mit dem ›Begehren‹ (raġba) in eine 
Dreiecksbeziehung: Der Mensch sei weder ein Wesen, das von seinen Lei-
denschaften völlig bestimmt werde, wie es die moderne Konsumgesell-
schaft suggeriere, noch eines, das seine Neigungen etwa einer vom Re-
ligionsgesetz inspirierten Vernünftigkeit völlig unterzuordnen habe, wie 
es eine ihm zufolge in der arabischen Welt verbreitete Mentalität wolle. 
Vielmehr sei der Mensch frei, zu begehren, aber auch frei, um über seine 
Leidenschaften vernünftig nachzudenken (112–125).

Sein Begehren reflektiere der Mensch dabei immer vor dem Hinter-
grund seines ›Interesses‹ (maṣlaḥa), das wiederum bestimmten ›Bedürfnis-
sen‹ (ḥāǧāt) und ›Bestrebungen‹ (taṭalluʿāt) unterstehe (133–135). Maṣlaḥa 
ist dabei für Nassar etwas, das jedes Individuum selbständig aus seiner ei-
genen existenziellen Situation heraus zu klären hat, und nichts Fremdbe-
stimmtes – nichts, das etwa wie in religiös-moralischen Überlegungen den 
›Zwecken des Religionsgesetzes‹ (maqāṣid aš-šarīʿa) unterstehe. Grenzen 
seien der individuellen Interessenbestimmung aber durch bestimmte Inte-
ressen anderer Individuen (140–141) gesetzt, zudem müsse das Individu-
um seine persönlichen Interessen mit dem ›öffentlichen‹ oder ›allgemeinen 
Interesse‹ (maṣlaḥa ʿāmma) in Einklang bringen (143–158).

Weiter fragt sich Nassar in Ḥurriyya, wie frei der Mensch bei der Be-
stimmung eines ›Zwecks‹ (ġāya) sei. Dabei grenzt er sich in einer schwer 
nachvollziehbaren Argumentation einerseits von Jean-Paul Sartre ab, der 
das menschliche Wesen auf dessen Verdammung zum absolut freien und 
unbedingten Handeln reduziere (165–170). Andererseits weist er Kants 
transzendentale Idee der kosmologischen Freiheit zurück: Dort sei die 
Handlungsfreiheit, die der Mensch in der ansonsten nach Kausalgeset-
zen geordneten Welt der Phänomene genießt, und folglich auch sein Wil-
le, dem vernünftig einsehbaren Sittengesetz absolut unterstellt, wie Nas-
sar argumentiert (170–175).

DAS TOR ZUR FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96

Danach kommt Nassar auf den Begriff der ›Verantwortung‹ 
(masʾūliyya) zu sprechen, die er als ›die andere Seite der Freiheit‹ des 
Menschen versteht: »Ich bin frei, also bin ich verantwortlich« (185), so 
Nassar. In Anlehnung an Hans Jonas geht er dabei von der ›ontologi-
schen Verantwortung‹ aus, die als solche der Verantwortung als recht-
licher und moralischer Kategorie vorausgehe (179–182). Zudem argu-
mentiert er, dass der Mensch in allerletzter Instanz ›höchsten Werten‹ 
verantwortlich sei. Er illustriert dies etwa am Beispiel des Physikstuden-
ten, der letzten Endes nicht seinem Professor, sondern der Wahrheit ge-
genüber verpflichtet sei, dem Offizier, der Verantwortung gegenüber dem 
Wert des Friedens habe, sowie der Mutter, die die Verantwortung gegen-
über dem Wert des Lebens spüre (188–193).

In zwei weiteren Kapiteln widmet sich Nassar sodann Richard Rortys 
liberalem Ironismus, den dieser in seinem Buch Contingency, irony, and so-
lidarity entwickelt hat. Gegen Rorty und dessen Behauptung einer abso-
luten Kontingenz menschlicher Erkenntnisse verteidigt Nassar die Annah-
me, dass es universell gültige Wahrheiten und eine menschliche Natur gibt 
(195–219), und bestreitet, dass es ohne sie möglich sei, eine solidarische 
Gesellschaft zu begründen, wie sie auch Rorty vorschwebte (221–246).

Danach erörtert Nassar sogenannte ›Paradoxien der Freiheit‹ – so 
etwa das Paradox, dass, wenn die Freiheit absolut gesetzt werde, sie im 
Chaos der Anarchie verloren gehe (248–254) – sowie ›Krankheiten der 
Freiheit‹ wie etwa die ›Ver-Babelung‹ (marḍ at-tabalbul) der Gesellschaft, 
die dann drohe, wenn sich die Individuen zu stark auf ihre privaten Frei-
heiten zurückzögen, wodurch das Gemeinwesen einer gemeinsamen Öf-
fentlichkeit beraubt würde (299–307).

Im vorletzten Kapitel geht Nassar der Frage nach dem Verhältnis zwi-
schen Liberalismus und Geschichte auf den Grund, wobei er sich dazu mit 
Francis Fukuyamas These beschäftigt, die Menschheitsgeschichte sei mit 
dem Sieg des kapitalistisch-liberalen Westens über den Sozialismus an ihr 
teleologisches Ende gelangt. Nassar kritisiert Fukuyamas an Alexandre 
Kojève angelehnte Hegellektüre, indem er zeigt, dass das Denken Hegels 
selbst antiliberale Züge hat, angefangen bei dem Umstand, dass Hegel 
Freiheit nicht vom Individuum her gedacht habe, das sein Schicksal selbst 
bestimme, sondern vom absoluten Geist bzw. Gott her (320–330). Zu-
dem stellt er die These Fukuyamas in Frage, dass der Geschichte alleini-
ger Antrieb das Freiheitsstreben des Menschen sei, gehe doch Fukuyama 
selbst von Platons drei Seelenteilen aus, womit er neben dem nach Frei-
heit strebenden Thymos im Menschen auch dessen Vernunft und sein Be-
gehren anerkenne (317, 330–331).110 Zudem macht Nassar auf neue Kon-
flikte innerhalb des Liberalismus aufmerksam, die ganz unterschiedliche 

110	Nassar bezieht sich hier auf Francis Fukuyama, The end of history and the 
last man, New York etc.: Free Press 2006 [1992], 204.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


97

Interpretationen bezüglich der Reichweiten und Grenzen individueller 
Freiheiten innerhalb der Gesellschaft zum Ausdruck brächten (330–334).

Das letzte Kapitel von Ḥurriyya beginnt Nassar mit der Aussage, dass 
er, als er das Gefühl hatte, sein Buch würde sich von ihm ›entfernen‹, ei-
nen Sufi aufsuchte, den er regelmäßig treffe, um ihn nach seiner Meinung 
zur Freiheit zu befragen. Der Sufi habe ihm nach einiger Zeit geantwor-
tet, indem er ihm einige Zeilen aus einer Schrift mit dem Titel Das Buch 
Adams (Kitāb Ādam) habe zukommen lassen. Diese Zeilen würden seine 
Positionen bezüglich Freiheit sehr schön widerspiegeln, so Nassar, wenn 
auch symbolisch und fern der Analyse- und Argumentationsweise, die er 
normalerweise praktiziere. Er wolle deshalb anstelle eines Schlusswortes 
diese Zeilen wiedergeben (335). Dass Nassar die Geschichte selbst ver-
fasst hat, scheint mittlerweile allerdings ein offenes Geheimnis zu sein. 
Sie ist den Mawāqif des wahrscheinlich in den 350er Jahren H. in Ägyp-
ten verstorbenen islamischen Mystikers an-Niffarī nachempfunden.111

Rezeption. – Für Muḥammad al-Miṣbāḥī ist Ḥurriyya ein zu wenig ent-
schiedenes Plädoyer für die individuelle Freiheit, was er daran fest-
macht, dass Nassar sie in seinem ›Liberalismus mit Gemeinsinn‹ durch 
vier Prinzipien eingrenzt. Er glaubt darin eine auch bei anderen arabi-
schen Pionieren des Freiheitsdenkens wie z. B. Mohamed Aziz Lahba-
bi (Muḥammad ʿAzīz al-Ḥabābī) nach wie vor vorhandene Sehnsucht 
nach dem Harmonischen in der Gesellschaft zu erkennen, dem aber die 
latente Gefahr innewohne, das Individuelle wiederum im Kollektiven 
zu verlieren, sei es in jenem des Staates, der Partei oder der Religion. 
Miṣbāḥī spricht auch von einer übertriebenen ›Furcht vor der Freiheit‹ 
(ḫauf min al-ḥurriyya) bei Denkern wie Nassar und kritisiert deren zu 
starke Zugeständnisse an die bestehenden politischen und kulturellen 
Institutionen arabischer Gesellschaften, Zugeständnisse, die den verän-
dernden Impetus, den der Aufruf zur Freiheit in sich berge, zunichte-
machen würden.112

Der in Kuweit zeitgenössische Philosophie lehrende az-Zawāwī 
Baġūrah fragt sich u. a., weshalb Nassar Rorty in Ḥurriyya so viel Platz 

111	Nassar hat mir in einem Gespräch, das im Rahmen dieser Untersuchung am 
26.8.2014 in Nābīh im Libanon geführt wurde, sowohl seine eigene Urhe-
berschaft dieser Geschichte als auch die Nachempfindung an-Niffarīs bestä-
tigt. Für den Marokkaner Kamāl ʿAbdallaṭīf war beides bereits einige Jah-
re früher klar, vgl. Kamāl ʿAbdallaṭīf, »Min al-ḥurriyyāt ilā Bāb al-ḥurriyya. 
Al-Mumāṯala at-tārīḫiyya wa-waʿī aḏ-ḏāt«, in: ders., Asʾilat al-ḥadāṯa fī l-fikr 
al-ʿarabī. Min idrāk al-fāriq ilā waʿī aḏ-ḏāt, Bairūt: aš-Šabaka al-ʿArabiyya li-
l-Abḥāṯ wa-n-Našr 2009, 141–168: 164–165.

112	Vgl. Muḥammad al-Miṣbāḥī, »Rihān al-ḥurriyya fī l-ʿālam al-ʿarabī«, in: 
ders., Min aǧli ḥadāṯa mutaʿaddidat al-aṣwāt. Wiraš li-falsafāt al-ḥaqq wa-ṯ-
ṯaqāfa wa-s-siyāsa wa-d-dīn, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 2010, 229–255: 246–249.

DAS TOR ZUR FREIHEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98

einräumt, hätten doch andere Denker wie John Rawls den sich globali-
sierenden amerikanischen Liberalismus der Gegenwart viel stärker ge-
prägt als der Pragmatiker. Zudem setze Nassar seine eigene Liberalismus-
kritik zu wenig in Beziehung zu anderen solchen Kritiken – so etwa zu 
jener von Monique Canto-Sperber, mit deren Projekt dasjenige Nassars 
eigene Ähnlichkeiten aufweise. Des Weiteren sieht Baġūrah in Nassars 
Versuch, den Liberalismus an die arabischen Gegebenheiten anzupassen, 
einen ähnlichen identitätserhaltenden Impetus am Werk wie in vergan-
genen Jahrzehnten bei Intellektuellen, die versuchten, einen islamischen 
oder arabischen Sozialismus zu begründen. Er sieht denn auch in Nassars 
Liberalismus das Ideologische stärker am Werk als das Philosophische.113

Ganz anderer Meinung sind diesbezüglich Ḫadīǧa al-ʿAzīzī und Kamāl 
ʿAbdallaṭīf. Für ʿAzīzī ist mit Ḥurriyya ein vorläufiger Höhepunkt in ei-
nem mittlerweile zweihundertjährigen Freiheitsdenken in der arabischen 
Welt erreicht.114 Ähnlich sieht ʿAbdallaṭīf in Ḥurriyya ein theoretisches 
Niveau erreicht, an welches das arabischsprachige Nachdenken über 
Freiheit bisher nicht herangekommen sei. Er erkennt in Ḥurriyya einen 
Text, der das bisher eher parolenhafte und dogmatische Freiheitsden-
ken in der arabischen Welt hinter sich lässt. Für ʿAbdallaṭīf  steht Nassar 
auch für eine neue, selbstbewusste Generation von Freiheitsdenkern in 
der arabischen Welt am Anfang des 21. Jh., ähnlich wie zu Beginn des 
20. Jh. der Ägypter Luṭfī as-Sayyid (1872–1963), wobei diese neue Ge-
neration auch von verbesserten Bildungsinstitutionen und besonders ei-
ner Verbesserung des Philosophieunterrichts an den Universitäten pro-
fitieren könne.115

1.15 Das Selbst und die Gegenwärtigkeit. 
Untersuchung über die Prinzipien der  

historischen Existenz (Ḏāt)116

Inhalt. – Ḏāt ist mit gut 630 Seiten Nassars bisher umfangreichstes Werk. 
Er geht darin der Frage nach: »Was bedeutet es, dass der Mensch sich 
selber schafft?« (6) Bei der Beantwortung dieser Frage vertieft Nassar 

113	Vgl. az-Zawāwī Baġūrah, »Nāṣīf Naṣṣār wa-masʾalat al-ḥurriyya«, in: Baskāl 
Laḥḥūd (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. ʿAlam al-istiqlāl al-falsafī, [Baʿbdā]: Manšūrāt al-
Ǧāmiʿa al-Anṭūniyya 22012, mazīda, 223–253: 230–231, 246–251.

114	Vgl. Ḫadīǧa al-ʿAzīzī, »Qirāʾa fī kitāb Nāṣīf Naṣṣār Bāb al-ḥurriyya. Taṭwīr 
falsafat al-ḥurriya«, in: dies., Muqārabāt naqdiyya. Fī l-Fikr al-falsafī al-
muʿāṣir, Bairūt: al-Furāt 2018, 62–72: 62.

115	Vgl. ʿAbdallaṭīf, »Min al-ḥurriyyāt«, 143–152, 165–166.
116	Nāṣīf Naṣṣār, aḏ-Ḏāt wa-l-ḥuḍūr. Baḥṯ fī mabādiʾ al-wuǧūd at-tārīḫī, Bairūt: 

Dār aṭ-Ṭalīʿa 2008.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


99

Aspekte, die er bereits in früheren Schriften philosophisch erörtert hat, 
beschäftigt sich aber auch mit neuen Problemen; er sieht Ḏāt selbst auch 
als Sulṭa und Ḥurriyya komplettierend (5). Daraus entsteht eine enorme 
Themenvielfalt, die Ḏāt in insgesamt 28 Kapiteln abdeckt.117 Diese kön-
nen auch als eigenständige philosophische Abhandlungen gelesen wer-
den, wie Muḥammad al-Miṣbāḥī bemerkt hat.118

Eines der zentralen Anliegen von Ḏāt ist zu zeigen, dass das Sein in 
der Gegenwart Vorrang hat vor dem Sein in der Vergangenheit sowie 
der Zukunft (59–86). Über weite Strecken beschäftigt sich Ḏāt denn 
auch mit der Frage, was es für das menschliche Subjekt oder das ›sub-
jektiv Seiende‹ (al-kāʾin aḏ-ḏātī) bedeutet, in der Gegenwart zu sein. 
Nassar klärt diese ›Gegenwärtigkeit‹ (ḥuḍūr) ontologisch, wobei hier 
ein zentraler Begriff die ›Selbstwerdung‹ (inwiǧād) des subjektiv Seien-
den ist (87–164). Er zeigt aber auch, wie der Mensch in der Gegenwart 
vermittels seines Vernunftvermögens mit sich selbst und der ihn um-
gebenden Umwelt in Verbindung tritt – er spricht diesbezüglich auch 
von der ›rationalen Gegenwärtigkeit‹ (ḥuḍūr ʿaqlānī) des subjektiv Sei-
enden (165–217). 

Des Weiteren fragt sich Nassar nach dem Verhältnis des subjektiv Sei-
enden zur Welt der Werte. Er argumentiert hier zunächst, dass die Welt 
der Werte an einem zwischen der materiellen Realität und dem Absolu-
ten liegenden Ort dadurch entstehe, dass der Mensch nach ›Ganzheit-
lichkeit‹ (kamāl) strebt, sie sich also in einem Prozess der menschlichen 
Selbstvervollkommnung ausbilden. Zu dieser Welt der Werte hat der 
Mensch durch ›Einsicht‹ (istibṣār) vernünftigen Zugang (221–274). Im 
Anschluss an diese Betrachtungen, die sich wohl am ehesten als eine Art 
Metaphysik der Moral bezeichnen lassen, entwirft Nassar eine Axiolo-
gie, bestehend aus sieben ›höchsten Werten‹ (qiyam ʿulyā) – Würde, Ar-
beit, Gesundheit, Wahrheit, Gerechtigkeit, Schönheit und Liebe –, die er 
alle ausführlich erörtert (275–446). 

Den Erläuterungen zur Gegenwart folgen Ausführungen zur Erinne-
rung des Vergangenen (447–537) sowie der Imagination der Zukunft 
(539–633) aus der Perspektive des gegenwärtigen, subjektiv Seien-
den. Hauptanliegen von Nassars Betonung der Gegenwärtigkeit ge-
genüber der Vergangenheit ist es, den Menschen davor zu bewahren, 

117	Gerade wegen dieser Themenvielfalt wird im Verlaufe dieser Arbeit aber 
auch immer wieder auf Ḏāt Bezug genommen.

118	Vgl. al-Miṣbāḥī, »Qirāʾa«, 108–109. Ähnlich auch Mušīr Bāsīl ʿAun, 
»Mītāfīzīqā al-maʿnā wa-l-qiam«, in: al-Ḥaraka aṯ-Ṯaqāfīya - Anṭaliās (Hg.), 
Kitāb al-mahraǧān 2010 fī iṭār Bairūt ʿāṣimat ʿālamiyya li-l-kitāb, [Bairūt]: 
Maṭābiʿ Dār Ṣādir 2010, 399–412: 399, sowie Ḫadīǧa al-ʿAzīzī, »aḏ-Ḏāt wa-
l-ḥuḍūr li-Nāṣīf Naṣṣār. Kaif yaṣnaʿ al-insān huwiyyatahu wa-tārīḫahu«, in: 
dies., Muqārabāt naqdiyya. Fī l-Fikr al-falsafī al-muʿāṣir, Bairūt: al-Furāt 
2018, 17–24: 18. 

DAS SELBST UND DIE GEGENWÄRTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100

den Problemen der Gegenwart durch eine Flucht in die Vergangen-
heit, welche die Einbildungskraft lähmt, zu entkommen. Gegenüber 
der Zukunft streicht er die Wichtigkeit der Gegenwärtigkeit heraus, 
um den Menschen vor einem blinden Fortschrittsglauben zu bewah-
ren (59–86).

Rezeption. – Ḏāt ist nicht nur wegen seiner Themenvielfalt teils sehr an-
spruchsvoll, sondern auch wegen der Sprache. Nassar schafft darin eine 
Vielzahl arabischer Neologismen, deren Sinngehalt teils schwierig zu 
verstehen ist: al-āfāqiyya (in etwa ›die Horizontalität‹, 72), al-hā-anā-
ḏā (in etwa ›das Hier-bin-ich‹, 13–15), al-inniyya (in etwa ›das Wahr-
lich-bin-ich‹, 122–123) sind nur ein paar wenige Beispiele. Muḥam-
mad al-Miṣbāḥī deutet diese sprachliche Kreativität Nassars in Ḏāt als 
Beweis dafür, dass das Arabische der Gegenwart die Möglichkeit bie-
tet, die Feinheiten der modernen Philosophie zum Ausdruck zu brin-
gen und neue philosophische Gedanken zu schöpfen. Zugleich glaubt 
er aber, dass die Schwierigkeit von Ḏāt seiner Rezeption im Wege ste-
he. Insgesamt ist Miṣbaḥī der Ansicht, dass Ḏāt als eine Untersuchung 
über den Menschen, d. h. als Anthropologie, zu lesen sei. Ferner hält 
er fest – gleich wie zuvor bereits Mušīr Bāsīl ʿAun –, dass Nassar mit 
Ḏāt für seine Philosophie insgesamt eine einheitliche Bezeichnung ge-
schaffen habe, und zwar ›Philosophie der Gegenwärtigkeit‹ (falsafat 
al-ḥuḍūr).119

Der libanesische Theologe und Philosoph Mušīr Bāsīl ʿAun fragt 
sich in einem Artikel über Ḏāt, auf welchem metaphysischen Unterbau 
Nassars Philosophie der Gegenwärtigkeit gründe. Er zeigt, wie Nas-
sar in seinen Ausführungen zur Natur des Menschen, zum Ursprung 
der Gegenwärtigkeit selbst sowie zur Entstehung von Werten bewusst 
versucht, seine Ideen von metaphysischem Territorium fernzuhalten, 
trotzdem aber nicht ohne Anspielungen auskommt, die auf bestimm-
te metaphysische Überzeugungen hindeuten. ʿAun fragt sich, ob Nas-
sar das Geheimnis seiner metaphysischen Überzeugungen – wie am 
Ende von Ḏāt vage angekündigt – in einem weiteren Buch noch lüf-
ten werde.120

119	Vgl. al-Miṣbāḥī, »Qirāʾa«, 103, 105, 109, 111–112, 117; ʿAun, »Mītāfīzīqā«, 
399. ʿAun spricht auch von der ›Philosophie der historischen Existenz‹ (fal-
safat al-wuǧūd at-tārīḫī), vgl. ibid. 

120	Vgl. ʿAun, »Mītāfīzīqā«. In dem Buch, in dem ʿAuns Artikel erschienen ist, 
finden sich auch drei weitere, kürzere Besprechungen von Ḏat, verfasst von 
Antwān Saif, Waǧīh Qānṣū sowie Baskāl Laḥḥūd.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


101

1.16 Zeichen und Wege. 
Vom Gebetsraum Ibn Rušds in die Weiten  

des Säkularismus (Išārāt)121

Inhalt. –  Išārāt, das acht zwischen 1998 und 2009 veröffentlichte Arti-
kel bzw. gehaltene Vorträge enthält, beginnt mit einem Aufsatz über Ibn 
Rušd, dessen Denken Nassar einer entmystifizierenden Lektüre unter-
ziehen will (13).122 Entgegen etwa Muḥammad ʿĀbid al-Ǧābirī und an-
deren, die in dem Andalusier einen Vorreiter der Moderne und Verteidi-
ger des Vernunftdenkens gegenüber der Religion sehen, liest Nassar ihn 
als jemanden, der die Philosophie in religionsrechtliche Schranken wies 
– Nassar spricht deshalb von deiner ›umzingelten Philosophie‹ (falsafa 
muḥāṣara) – und die Vernunft von praktischen Überlegungen fernzuhal-
ten suchte und so ihre soziale Relevanz beschnitt (15–21). Er deutet Ibn 
Rušd als einen Philosophen, der das Philosophieren als elitäres Unter-
fangen verstand (21–27) und dessen Denken letzten Endes v. a. eine Ver-
ehrung der Lehren und der Person Aristoteles’ gewesen sei (27–34). In 
einem Punkt allerdings kann auch Nassar Averroes etwas Positives und 
äußerst Aktuelles abgewinnen: Ibn Rušd habe die Philosophie als etwas 
Universelles verstanden, als etwas, das keine nationalen Grenzen kennt, 
und könne daher als Kritiker gegenwärtig erstarkender kulturalistischer 
oder kulturrelativistischer Ideologien gelesen werden (39).

Die Kritik kulturrelativistischer Positionen ist Nassar auch in einem 
weiteren Artikel in Išārāt ein Anliegen: In einer Auseinandersetzung mit 
Ṭāhā ʿAbdarraḥmāns Abhandlung Das arabische Recht auf philosophi-
sche Differenz123 kritisiert er dessen Versuch, aus sprachlichen und re-
ligiösen Besonderheiten eine spezifisch arabisch-islamische Philosophie 
zu begründen (127–128). Gegen diesen Versuch einer Nationalisierung 
der Philosophie, die er auch von seinem eigenen Plädoyer für philo-
sophische Autonomie in Istiqlāl unterschieden sehen will (124–125), 
verteidigt Nassar die Möglichkeit eines entgrenzten, universellen und 
offen-kritischen philosophischen Dialogs, ohne zu verneinen, dass die 
Philosophie bestimmte kulturelle oder gesellschaftsspezifische Eigenhei-
ten haben kann (115–121).

121	Nāṣīf Naṣṣār, al-Išārāt wa-l-masālik. Min īwān Ibn Rušd ilā riḥāb al-ʿalmāni-
yya, Bairūt: Dār aṭ-Ṭalīʿa 2011.

122	Der Artikel ist zunächst auf Französisch erschienen: Nassif Nassar, »Averroès 
ou la philosophie encerclée«, in: Raif Georges Khoury (Hg.), Averroes (1126–
1198) oder der Triumph des Rationalismus. Internationales Symposium an-
lässlich des 800. Todestages des islamischen Philosophen. Heidelberg, 7.–11. 
Oktober 1998, Heidelberg: Universitätsverlag C. Winter 2002, 117–138.

123	Ṭāhā ʿAbdarraḥmān, al-Ḥaqq al-ʿarabī fī l-iḫtilāf al-falsafī, ad-Dār al-Baiḍāʾ: 
al-Markaz aṯ-Ṯaqāfī al-ʿArabī 2002.

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102

In zwei weiteren Artikeln kehrt Nassar zum Denken Ibn Ḫaldūns zu-
rück.124 Im ersten fragt er sich, was an diesem Denken modern sei, ohne 
behaupten zu wollen, Ibn Ḫaldūn habe die europäische Moderne vor-
weggenommen. Nassar erkennt dieses Moderne in der Entdeckung der 
fundamentalen Wandelbarkeit der Welt, inklusive des Sozialen (43–51), 
und damit einem neuen historischen Bewusstsein, das auch in eine Neu-
begründung der Geschichtswissenschaft mündete (54). Zudem weist er 
darauf hin, dass, obwohl Ibn Ḫaldūn wie Kant die spekulative Vernunft 
in ihre Schranken wies (59), er dem Vernunftdenken mit seiner ›Soziolo-
gie‹ (ʿilm al-ʿumrān) auch neue Erkenntnisfelder erschloss, weshalb er als 
Vorreiter einer wissenschaftlichen Rationalisierung gesehen werden kön-
ne (58–59). Ebenfalls modern ist laut Nassar Ibn Ḫaldūns realistisch-so-
ziologische Erklärung des Politischen – religiöse Herrschaft mit einge-
schlossen –, was ihn entgegen gängigen Lehrmeinungen zu dem Schluss 
geführt habe, dass ein politisches Gemeinwesen keiner offenbarten Re-
ligion bedürfe, um existieren zu können (68–69). Gerade im Bereich des 
Politischen sieht Nassar allerdings auch die Grenzen der Modernität von 
Ibn Ḫaldūns Denken. Dieses blieb nämlich einem traditionellen, despo-
tischen (istibdād) Herrschaftsverständnis des mulk verpflichtet und bot 
keine Möglichkeit, darüber hinaus philosophisch-normativ über Politik 
nachzudenken, so Nassar (63–71, 75). 

An diesen letzten Punkt knüpft er im zweiten Aufsatz an, wo er ein 
deutlich pessimistischeres Bild bezüglich der Anschlussfähigkeit Ibn 
Ḫaldūns an die Moderne zeichnet. Er zeigt, wie bei Ibn Ḫaldūn die the-
oretische Vernunft zwar neue Phänomene auch im Bereich der mensch-
lichen Lebenswelt zu verstehen lernt, das Erkenntnisfeld der praktischen 
Vernunft aber nicht erweitert wird. Es ist eine Vernunft, die viel zu er-
klären, aber nichts zu verändern weiß (90–91). V. a. Ibn Ḫaldūns politi-
schen Realismus, in dessen Zentrum der Begriff der ʿaṣabiyya steht, sieht 
Nassar mit einem modernen Verständnis von Demokratie und Gerech-
tigkeit unvereinbar, zudem vermisst er darin das willensfreie Individu-
um, das sein Verhältnis zur Gemeinschaft selbstbestimmt ausgestalten 
kann (104–109).

In einem weiteren Artikel untersucht Nassar das philosophische Fun-
dament der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte. Sie sei bewusst 
aus einer metaphysisch neutralen naturrechtlichen Perspektive formu-
liert worden, wie Nassar herausstreicht, was ›religiösen Denkern‹, die 
daran mitarbeiteten, so etwa Charles Malik, nicht gefallen habe (155–
159). Zudem sah die Erklärung die Menschheit losgelöst von partiku-
lar-gemeinschaftlichen Zugehörigkeiten der einzelnen Individuen als 
einzige Schicksalsgemeinschaft, in der allen die gleiche Würde und die 
gleichen Rechte und Freiheiten zukommen (159–162). Ferner verneint 

124	Nassar hat sie zum Gedenken an den 600. Todestag Ibn Ḫaldūns verfasst.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


103

Nassar, dass die Idee der Menschenrechte etwas Idealistisches habe. Ihre 
Verwirklichung sei aber ein kontinuierlicher Kampf, bei dem die Bil-
dung eine zentrale Rolle spiele (167–168). Kritische Argumente, die die 
Menschenrechte wegen ihres angeblich westlichen kulturellen Ursprungs 
zurückweisen oder die Möglichkeiten ihrer Ratifizierung aus Gründen 
der mangelnden Entwicklung einer Gesellschaft in Frage stellen, lässt er 
nicht gelten (169–170).

In einem weiteren Text legt Nassar zentrale Thesen über den Begriff 
der Herrschaft dar, die er bereits in Sulṭa entwickelt hatte (173–204). In 
einem anderen Aufsatz wendet er sich dem libanesisch-syrischen Verhält-
nis zu, das er aus betont philosophischer Warte betrachten will (209–
212). Er spricht sich darin für ein ›pragmatisches‹ Zusammenwirken 
Syriens und des Libanon aus (218–222), das dogmatische Differenzen 
bezüglich der Identität der beiden Staaten ausklammert. Dies ist seines 
Erachtens aber letzten Endes nur möglich, wenn beide demokratische, 
säkulare Rechtsstaaten werden, die die Rechte der absolut gleichgestell-
ten Bürger respektieren (226–235).

Im letzten Artikel in Išārāt geht es Nassar um den Begriff des ›Säku-
larismus‹ (ʿalmāniyya). Er definiert ihn als Befreiung von der Hegemonie 
der Religion sowohl im Bereich der Politik als auch bei der Suche nach 
Wahrheit. Er nennt ersteres einen Säkularismus im engeren oder poli-
tischen Sinne, letzteres in Kombination mit ersterem einen Säkularis-
mus im weiteren oder aufklärerischen Sinne. Er betont jedoch, dass der 
Säkularismus auch im aufklärerischen Sinne bloß eine Autonomie der 
menschlichen Vernunft gegenüber der Religion bedeute und nicht not-
wendigerweise eine materialistische Philosophie. Der Säkularismus zie-
he folglich keine absolute Verneinung der Religion nach sich. Er sei kei-
ne metaphysische Position (255–262). Vorläufer säkularer Positionen 
erkennt Nassar auch in der islamischen Tradition selbst, so etwa bei der 
Muʿtazila, bei Fārābī, Ibn Ṭufail oder Ibn Ḫaldūn, wo ein Vernunftden-
ken innerhalb oder über die Religion oder die sozialen Ursprünge von 
politischer Herrschaft stattgefunden habe (263). Nassar verbindet so-
dann diese Definition von Säkularismus mit dem Begriff der ›Gerechtig-
keit‹ (ʿadl). Er argumentiert hier offenbar, dass es Teil einer gerechten, 
säkularen Ordnung sei, dass die Religion das Verhältnis des Menschen 
zum Absoluten regle, der Vernunft dagegen der Bereich des Wissens vor-
behalten sei. Zur säkularen Gerechtigkeit gehört aber ebenso, dass ver-
schiedene religiöse Dogmen in einem Staat gleichgestellt sind (266–274) 
und unterschiedliche, auch nichtreligiöse Glaubensformen miteinander 
konkurrieren und mit ihren Wahrheitsansprüchen untereinander kom-
munizieren können (274–278).

Rezeption. – Muḥammad al-Miṣbāḥī stellt Nassar aufgrund seiner 
Averroes- und seiner Ibn-Ḫaldūn-Lektüren in Išārāt in eine Reihe mit 

ZEICHEN UND WEGE

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104

anderen Denkern, die im andalusischen Erbe »in den Zeiten der arabi-
schen Moderne eine Inspirationsquelle für den Aufbau der neuen kultu-
rellen Renaissance«125 suchten. Aufgrund seiner Kritik an Averroes zählt 
er ihn aber wie Abdallah Laoui zu jenen, die v. a. die Grenzen einer Wie-
derbelebung des averroischen Rationalismus zur Begründung einer ara-
bischen Moderne aufzeigen wollten.126

ʿAbdalillāh Balqazīz hält Nassar vor, unterschlagen zu haben, dass 
Averroes’ Einschränkung des philosophischen Denkens bzw. der apodik-
tischen Interpretation einiger Koranverse auf eine schmale Elite daher 
rührte, dass er damit jene Konflikte zu verhindern suchte, welche theo-
logische Dispute typischerweise verursachten, Konflikte also, die die Ge-
meinschaft der Muslime spalteten, gerade auch weil sie in die Massen 
getragen wurden. Auch habe er das Wissen vor dessen Verunreinigung 
durch die dialektische Argumentationsweise der Theologen bewahren 
wollen. Nassar versteht gemäß Balqazīz folglich weder die historischen 
noch die epistemischen Notwendigkeiten, die ihn zu dieser Einschrän-
kung veranlassten. Zudem übersehe Nassar, dass die Philosophie in der 
Zeit von Aristoteles bis Descartes nie klar von der Religion getrennt war. 
Averroes vorzuwerfen, dass er sie nicht genau trenne, wäre deshalb ahis-
torisch – genauso ahistorisch wie der Versuch, ihn als jemanden zu lesen, 
der eine solche Trennung bereits im Mittelalter vorgenommen habe.127 
Ibn Ḫaldūn könne man, so Balqazīz weiter, nicht vorwerfen, innerhalb 
der Grenzen seines Realismus verharrt und deshalb nicht normativ über 
Politik nachgedacht zu haben. Denn sein Anliegen sei ganz einfach nicht 
philosophisch gewesen, vielmehr habe er die Geschichtswissenschaft neu 
zu begründen versucht, womit er allerdings die Philosophie nicht ganz 
unberührt belassen habe. Auch hier sieht Balqazīz das Problem nicht in 
Ibn Ḫaldūns Text, sondern darin, dass von ihm Sachen verlangt würden, 
die er in seiner Zeit und mit seinem Anliegen schlicht nicht hatte leisten 
können und wollen.128

Der ägyptische Anthropologe Muḥammad Ḥafiẓ Diyāb verweist dage-
gen auf die positiven Aspekte, die Nassar in Ibn Ḫaldūns Denken ausfin-
dig macht, und zeigt sich grundsätzlich darüber erstaunt, wie modern die-
ses sei. Dass Nassar die Moderne als Bewusstsein für die Wandelbarkeit 

125	Vgl. Mohamed Mesbahi, »Aspekte des philosophischen Andalusien in der 
zeitgenössischen arabischen Kultur. Übersetzung aus dem Arabischen von 
Sarhan Dhouib und Ina Khiari-Loch«, in: Polylog 32 (2014), 49–76: 51.

126	Ibid., 67–68.
127	Vgl. ʿAbdalillāh Balqazīz, al-ʿArab wa-l-ḥadāṯa, III: Naqd at-turāṯ, Bairūt: 

Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 2014, 290–293.
128	Ibid., 303. Balqazīz’ Kritik ist auch abgedruckt in ʿAbdalillāh Balqazīz, »Fī 

l-Manhaǧ at-tārīḫī an-naqdī. Ḥudūd al-ʿaqlāniyya al-falsafiyya fī l-islām«, in: 
ʿA. Balqazīz (Hg.), Nāṣīf Naṣṣār. Min al-istiqlāl al-falsafī ilā falsafat al-ḥuḍūr, 
Bairūt: Markaz Dirāsāt al-Waḥda al-ʿArabiyya 2014, 137–170.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


105

und die Wichtigkeit des Neuen und der Innovation verstehe, gebe ihm 
die Möglichkeit, die spezifisch historischen Umstände der europäischen 
Moderne zu umgehen und sie im Denken Ibn Ḫaldūns, d. h. in der ara-
bischen Tradition, zu verankern.129

Hudā Niʿma stützt sich mehrheitlich auf Nassars Artikel über ʿAbdar-
raḥmān, wenn sie argumentiert, er habe wie kaum ein anderer moder-
ner Denker einen Weg gefunden, aus dem spezifischen arabischsprachi-
gen Kontext in einen fruchtbaren Dialog mit einer globalen Moderne 
zu treten. Seine Reflexionen böten die Möglichkeit, universell philoso-
phisch zu denken und dabei die eigene Identität zu bewahren.130 Auch 
Ǧalūl Maqūra nahm sich in seiner an der Universität Algier eingereichten 
Dissertation diesen Aufsatz als Ausgangspunkt, um gestützt auf Haber-
mas die ›Kommunikationsphilosophie‹ (falsafat at-tawāṣul) Nassars und 
ʿAbdarraḥmāns zu vergleichen. Allerdings wird bei Maqūra nie klar, was 
er mit ›Kommunikationsphilosophie‹ genau meint und wo er bei Haber-
mas genau anschließt.131

1.17 Die Demokratie und der Dogmenstreit 
(Dīmūqrāṭiyya)132

Inhalt. – In diesem im Sommer 2017 erschienenen Essay macht Nassar 
ähnlich wie zu Beginn der 1990er Jahre in Miḥakk zunächst geltend, 
dass Ideologien in politischen Diskursen nach wie vor eine Rolle spiel-
ten und folglich das behauptete postideologische Zeitalter nach wie vor 
nicht angebrochen sei (19–14). Anders als in früheren Schriften schreibt 
er in Dīmūqrāṭiyya aber nicht primär gegen das ideologische Denken 
an, sondern rückt die Demokratie als Ort dogmatischer Konflikte in den 
Vordergrund: Er argumentiert, dass demokratische politische Strukturen 
einen Rahmen schaffen, in dem unterschiedliche dogmatische Denkwei-
sen, d. h. sowohl ideologische als auch religiöse (37–42), ihre Differen-
zen friedlich austragen können (66), ja dass Dogmenkonflikte integraler 
Bestandteil von Demokratien seien (93–94).

Zunächst klärt Nassar sein Verständnis von Demokratie. Er wider-
spricht dabei einer ihm zufolge immer dominanter werdenden Vorstel-
lung derselben, die sie auf das Abhalten von Wahlen reduziert (17–18). 
Zwar ist auch für ihn die Volkssouveränität (as-siyāda aš-šaʿbiyya) ein 
zentrales Merkmal demokratischer Staaten (19–20), gleichzeitig streicht 

129	Vgl. Diyāb, al-Ḫaldūniyya, 373–378.
130	Vgl. Niʿma, Abraz masālik, 24, 183–196.
131	Vgl. Maqūra, Falsafat at-tawāṣul.
132	Nāṣīf Naṣṣār, ad-Dīmūqrāṭiyya wa-ṣ-ṣirāʿ al-ʿaqāʾidī, Bairūt etc.: aš-Šabaka 

al-ʿArabiyya li-l-Abḥāṯ wa-n-Našr 2017.

DIE DEMOKRATIE UND DER DOGMENSTREIT (DĪMŪQRĀṬIYYA)

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106

er aber das Prinzip der individuellen Freiheit wie auch die Gleichheit 
der Rechte und Pflichten aller Bürgerinnen und Bürger als Bestandtei-
le von Demokratie heraus (20–23). Auch die Trennung von Staat und 
Religion sowie die waṭaniyya – verstanden als politische Zugehörigkeit 
zum Staat, die allen anderen, partikularen soziopolitischen Verbindun-
gen vorgeschaltet ist – zählt er zu den Merkmalen moderner Demokra-
tien (28–34).

In einem zweiten Schritt diagnostiziert Nassar die Hegemonie der 
›kapitalistischen Ideologie‹ (44–47) sowie die Stagnation der nationa-
len Befreiungsbewegung (ḥarakat at-taḥarrur al-waṭanī) in Asien, Afri-
ka und Lateinamerika, die in den 1950er Jahren aufkam, als zwei der 
wichtigsten Eigenschaften der gegenwärtigen globalen ›Dogmensitua
tion‹ (mašhad ʿaqāʾidī). In Zusammenhang mit letzterem Befund fordert 
er, dass die Wiederbelebung dieser Befreiungsbewegung nicht bei der Be-
seitigung bestehender totalitärer Regimes Halt macht, sondern darüber 
hinaus demokratisch-freiheitliche Strukturen geschaffen werden müss-
ten, die Platz für das Austragen von Dogmenkonflikten ließen (47–49).

Letzteres sieht er als Bedingung dafür, dass Fragen, die moderne de-
mokratische Gesellschaften beschäftigen, unter Mitwirkung ganz un-
terschiedlicher Denk- und Diskursformen friedlich verhandelt und be-
antwortet werden können: Fragen, welche die politische Identität und 
Struktur des Staates betreffen, Probleme der sozialen Gerechtigkeit, Fra-
gen nach den Grenzen staatlicher Eingriffe in die Gesellschaft sowie nach 
dem Ort des eigenen Gemeinwesens im globalen Staatengefüge (67–94).

Dīmūqrāṭiyya hat bisher noch keine nennenswerte Rezeption erfah-
ren.

1.18 Das Licht und die Bedeutung. 
Betrachtungen an den Ufern der Hoffnung (Maʿnā)133

Inhalt. – In seinem 2018 erschienenen Maʿnā geht Nassar der Frage nach 
dem Sinn respektive der Bedeutung des Lebens nach, d. h. er klärt, wie 
auf individueller, gesellschaftlicher, menschheitlicher sowie metaphysi-
scher Ebene Bedeutung entsteht. Im Rahmen dieser Frage geht er jedoch 
– ähnlich wie in Ḏāt – einer Vielzahl philosophischer Probleme auf den 
Grund, von denen nicht immer klar ist, wie sie mit der Sinnfrage zusam-
menhängen. Der Begriff des ›Lichts‹ (nūr) im Titel verweise dabei auf 
seine positive Haltung gegenüber diesem Sinn, ohne den es keine ›Hoff-
nung‹ (amal) im Leben gebe, wobei die Hoffnung ihrerseits das Leben 
anrege und mit Bedeutung erfülle (5).

133	Naṣṣār, Maʿnā.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

Zunächst beschreibt Nassar die individuelle Sinnsuche zum einen als 
persönlichen Dschihad (ǧihād), wobei er betont, dass es diesen Begriff 
aus seiner religiös-ideologischen Vereinnahmung zu befreien gelte. Diese 
sich auf den freien Willen des Einzelnen berufende persönliche Anstren-
gung bei der Sinnsuche ordnet sich jedoch funktional (waẓāʾifī) in biolo-
gische und gesellschaftliche Gegebenheiten ein, die das Leben ermögli-
chen und auf die gesellige Natur des Menschen verweisen. Bei dieser Art 
der individuellen Sinnsuche, aus der das Ich sowohl als für sich selbst 
verantwortliches Subjekt als auch als Produkt seines Lebens hervorgeht, 
findet der Mensch eine ›existenzielle Genugtuung‹ (inbisāṭ kiyānī), die 
Nassar als einen Zustand der tiefen Zufriedenheit des Menschen mit sich 
und seiner Umwelt beschreibt (39–59).

Die besten Voraussetzungen findet die individuelle Sinnsuche gemäß 
Nassar in der ›offenen Gesellschaft‹ (muǧtamaʿ munfatiḥ), die er von 
Karl Poppers Verständnis derselben unter Zuhilfenahme von Charles 
Taylors Konzeption des Selbst kritisch abgrenzt (81–138). Den politi-
schen Rahmen gibt ihr der ›liberale Nationalstaat‹ (daula waṭaniyya li-
brāliyya), der im ›Geiste der Philosophie‹ (rūḥ al-falsafa, 133) vernünftig 
argumentierende, freie und rechtlich gleichgestellte, verantwortungsbe-
wusste Bürger mit unterschiedlichen gemeinschaftlichen Identitäten un-
ter dem Dach einer bestimmten Staatszugehörigkeit vereint (139–171).

Auf der Ebene der Menschheit insgesamt macht Nassar zunächst ein 
in Entstehung begriffenes globales ›anthropologisches Bewusstsein‹ (waʿī 
antrūbūlūǧī) aus. Er meint damit die vom zivilisatorisch-technologischen 
Fortschritt beförderte, ihm jedoch hinterherhinkende Erkenntnis, dass 
alle Menschen in einem gemeinsamen Menschsein vereint sind. Beför-
dert werde dieses Bewusstsein von den Geisteswissenschaften (185–204). 
In Abgrenzung einerseits zu Heideggers Brief über den Humanismus, an 
dem Nassar die Degradierung des Menschen vom ›Herrn des Seienden‹ 
zum ›Hirten des Seienden‹ im Begriff der Ek-sistenz (tawaǧǧud) stört 
(223–239), andererseits aber auch in kritischer Distanzierung zu Nietz-
sches Begriff des Übermenschen (261–282) spricht sich Nassar sodann 
für einen Humanismus aus, der den allen Menschen gleichermaßen ei-
genen ›schöpferischen Geist‹ ins Zentrum rückt. Der schöpferische Geist 
wirkt nicht auf eine Vorstellung des Menschen als Übermensch hin, son-
dern auf die Verwirklichung einer ganzheitlichen Menschlichkeit (al-in-
sān al-kāmil), die Nassar in jenen sieben intrinsischen Werten definiert 
sieht, die er in Ḏāt identifiziert und erörtert hatte (281–293).

Schließlich kommt Nassar auf die Frage der Bedeutung im Bereich 
der Metaphysik zu sprechen. Mithilfe des Begriffs des ›metaphysischen 
Horizonts‹ (ufuq mītāfīszīqī) macht er zunächst auf die Standortabhän-
gigkeit und damit Relativität metaphysisch-philosophischer Sichtweisen 
aufmerksam und fordert Bescheidenheit im Umgang mit metaphysischen 
Wahrheitsansprüchen ein (297–310). Gegen Hegels Behauptung in § 87 

DAS LICHT UND DIE BEDEUTUNG

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108

von dessen Enzyklopädie, dass das reine Sein das Nichts sei, macht er 
sodann geltend, dass das Nichts erst durch menschliches Zutun in die 
Existenz gelange (311–330), und wendet sich dann der Frage des Abso-
luten zu. Nassar glaubt, dass für verschiedene Bereiche (Logik, Moral, 
Recht etc.) unterschiedliche Grade von Absolutheit gelten, jedoch nur 
die ›Existenz an sich‹ (wuǧūd bi-ḏ-ḏāt) ›absolute Absolutheit‹ (al-muṭlaq 
iṭlāqan) für sich beanspruchen könne. Diese ›Existenz an sich‹, die Nas-
sar nur sehr vage umschreibt, ist ›Ursprung‹ (aṣl), nicht ›Ursache‹ (ʿilla) 
von allem Existierenden, das seine Existenz durch einen Akt der ›Schöp-
fung‹ (īǧād) erhält (331–358). Diese schöpferische Kraft (īǧād) geht von 
der Existenz an sich auch an den Menschen über, den Nassar auch in die-
sem letzten Teil von Maʿnā als Wesen skizziert, das einen von seiner Bio-
logie unabhängigen Willen hat und das sich seine eigenen Zwecke setzt 
und seine eigenen moralischen Gesetze gibt. In letzter Instanz strebt die-
ser Mensch immer, begleitet und geleitet von den sieben intrinsischen 
Werten, nach der Verwirklichung einer Menschlichkeit und damit nach 
seiner Selbstvervollkommnung (359–397).

Rezeption. – Auch das erst kürzlich erschiene Maʿnā harrt bisher noch ei-
ner breiteren Rezeption. Ibrāhīm an-Naǧǧār hat dem Buch jedoch bereits 
einen längeren Aufsatz gewidmet, in dem er es einer sehr theologischen 
Lektüre unterzieht.134 Eine solche Interpretation von Nassars jüngstem 
Werk ist an einigen Stellen, wo Naǧǧār sie in Maʿnā ansetzt, und in der 
Entschiedenheit, mit der er sie durchhält, sicher fragwürdig, doch ist sie 
insofern auch nicht unberechtigt, als Nassar ihr durch zahlreiche Unbe-
stimmtheiten, etwa was die ›Existenz an sich‹ betrifft, vielleicht sogar 
bewusst Raum gibt.

1.19 Ausblick

Die Werkschau hat gezeigt, dass sich in Nassars philosophischem Pro-
jekt tatsächlich Kontinuitäten erkennen lassen, besonders was bestimm-
te Problemstellungen betrifft, auf die er immer wieder zurückkommt, 
und obwohl seine Texte – oft im Dialog mit ganz unterschiedlichen 
Denkern sowohl der westlichen als auch der arabischen Philosophie-
geschichte – eine Vielzahl unterschiedlicher philosophischer Probleme 
ansprechen. Fragen nach den Möglichkeiten und den Grenzen des Ver-
nunftdenkens etwa haben Nassar immer wieder von Neuem beschäftigt, 
zunächst in seiner Auseinandersetzung mit Ibn Ḫaldūn, später in seinen 

134	Vgl. Ibrāhīm an-Naǧǧār, »al-Ibdāʿ ar-riyādī fī falsafat al-amal ʿinda Nāṣīf 
Naṣṣār. Qirāʾa fī kitāb an-Nūr wa-l-maʿnā«, in: al-Mustaqbal al-ʿArabī 
41/472 (2018), 26–44.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


109

Überlegungen zum Ideologischen. Auch als er, besonders mit Sulṭa, die 
politische Philosophie in den Vordergrund rückte, hörte er nicht auf, 
über das Denken selbst nachzudenken. Dabei verfolgte er bereits mit sei-
ner Auseinandersetzung mit dem Ideologischen nie nur ein epistemisches 
Anliegen, sondern sie war auch immer eine Beschäftigung mit den sozia-
len und politischen Umständen der sich wandelnden regionalen und glo-
balen Gegebenheiten, vor deren Hintergrund er über menschliche Wahr-
heitsansprüche nachdachte.

Doch weist Nassars philosophisches Projekt auch klare Brüche auf. 
Da ist zum einen ein sprachlicher Bruch, der zwischen seinen auf Fran-
zösisch verfassten universitären Qualifikationsschriften und seinen spä-
teren, fast ausschließlich auf Arabisch geschriebenen Texten liegt, ein 
Bruch, der mit seiner Rückkehr von Paris in den Libanon zusammen-
fällt und dem Umstand, dass er nun nicht mehr vorwiegend ein akade-
misches Publikum adressierte, sondern selbstbewusst in die intellektuel-
len Debatten der arabischen Welt, besonders des Libanon, eingriff. Da 
ist aber auch der Bruch des libanesischen Bürgerkriegs, dessen existen-
zielle Herausforderungen auch in Nassars Texten Spuren hinterließen. 
Obwohl er auch in diesen bedrohlichen Umständen den Mut zum Phi-
losophieren nicht verlor und stets für das Vernunftdenken eintrat, sind 
etwa seine ›Ansprachen‹ (Muṭāraḥāt) um einiges nachdenklicher und dif-
ferenzierter als sein dezidiertes Eintreten für eine wissenschaftlich-säku-
lare Gesellschaft in Naḥwa. 

Richtungsänderungen haben sich in Nassars Schaffen auch dadurch 
ergeben, dass er neue philosophische Trends, die das philosophische 
Weltgeschehen seit den 1970er Jahren zu prägen begannen, besonders 
seit den 1990er Jahren in seine eigenen Texte aufnahm. Der Nachhall 
von Rawls’ Wiederbelebung der politischen Philosophie durch seine 
Theorie der Gerechtigkeit ist etwa in Sulṭa deutlich hörbar und dürfte 
mit ein Grund gewesen sein, weshalb Nassar dieses Buch über legitime 
Herrschaft verfasst hat; auf andere solche Trends geht er etwa mit seiner 
Kritik Richard Rortys oder Francis Fukuyamas in Ḥurriyya ausführlich 
ein. Nassar hat aber auch immer wieder selbst philosophische Akzente 
gesetzt. Besonders Ḏāt ist sprachlich und wegen seiner ontologischen He-
rangehensweise ein später Neuanfang in seinem philosophischen Schaf-
fen, aber auch, weil er mit der Frage nach der Entstehung von Werten 
sowie seiner ausführlichen Erörterung von sieben Grundwerten bisher 
von ihm unbegangene philosophische Wege beschreitet. Diese Wege er-
kundet er auch in Maʿnā weiter und geht darüber hinaus gar metaphy-
sische Fragen an, die er bisher meist umschifft hatte. Obwohl auch Ḏāt 
und Maʿnā philosophische Themen behandeln, die Nassar schon im-
mer beschäftigt haben, ist besonders durch die Linse dieser beiden Tex-
te rückblickend erkennbar, wie stark sich Nassars Philosophieren über 
die Jahrzehnte verändert hat. Diese Veränderungen spiegeln sich auch in 

AUSBLICK

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110

der vielfältigen kritischen Resonanz, die seine Texte zunächst bei fran-
kofonen Orientalisten, danach in der arabischen Welt bei Philosophen, 
Historikern, Literaturkritikern, Pädagogen oder Anthropologen ausge-
löst haben.

So weit ein erster Blick auf die thematische Breite von Nassars Schaf-
fen sowie die Tendenzen seiner Rezeption. Die folgende Auseinanderset-
zung mit seinen philosophischen Ideen wird mit der Chronologie seiner 
Texte selbstredend immer wieder brechen. Sie nimmt ihren Anfang bei 
Naḥwa und sieht darin den Schlüssel zum Verständnis der Genese sei-
ner philosophischen Anliegen. Sie nimmt aber gleichzeitig Nassars eige-
ne Behauptung ernst, dass sein Denken in seinem Werk Pensée gründet. 
Wir werden zu diesem werkimmanenten Argument zu Beginn des über-
nächsten Kapitels zurückkehren. Zunächst führt das folgende Kapitel 2 
jedoch in die Grundzüge der modernen Geschichte des Libanon ein, mit 
der sich Nassar in Naḥwa auseinandersetzt, so besonders mit der Gene-
se einer konfessionalistischen Gesellschaftsordnung.

NASSIF NASSAR ALS TEXT

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44 - am 22.01.2026, 00:14:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748906599-44
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.1  La pensée réaliste d’Ibn Khaldūn (Pensée)
	1.2  Recherches sur la notion d’approche de l’être [d’après Gabriel Marcel] (Recherches)
	1.3  In Richtung einer neuen Gesellschaft (Naḥwa)
	1.4  Die Methode der philosophischen Autonomie (Istiqlāl)
	1.5  Der Begriff der Nation zwischen Religion und Geschichte (Mafhūm al-umma)
	1.6  Die Philosophie im Kampf mit der Ideologie (Maʿraka)
	1.7  Ansprachen an die engagierte Vernunft (Muṭāraḥāt)
	1.8  Vorstellungen von der zeitgenössischen Nation (Taṣawwurāt)
	1.9  Die Ideologie auf dem Prüfstein (Miḥakk)
	1.10  Die Logik der Herrschaft (Sulṭa)
	1.11  Das Denken und die Emigration (Tafkīr)
	1.12  Über Bildung und Politik (Tarbiya)
	1.13  Abhandlung über die Existenz (Wuǧūd)
	1.14  Das Tor zur Freiheit (Ḥurriyya)
	1.15  Das Selbst und die Gegenwärtigkeit (Ḏāt)
	1.16  Zeichen und Wege (Išārāt)
	1.17  Die Demokratie und der Dogmenstreit (Dīmūqrāṭiyya)
	1.18  Das Licht und die Bedeutung (Maʿnā)
	1.19  Ausblick

