Rezensionen

cipacidn y concertacion entre Estado y pueblos indigenas
en asuntos que a ellos les conciernen.

El libro en si cuenta con una serie de contribuciones
valiosas y puede servir a la profundizacién del debate so-
bre “pueblos indigenas”, representacion y cooperacion in-
ternacional. Tiene también sus puntos débiles, como por
ejemplo, el desbalance entre los paises en cuanto a las
contribuciones (Guatemala, aunque es parte del programa
PROINDIGENA, no esté representado con ninguna con-
tribucién, Ecuador tres veces). Hay una concentracién en
los pueblos de la Amazonia, con la excepcién de Ecuador,
cuando el tema de representatividad y “pueblo indigena”
podria ser muy enriquecedor justamente en el caso de la
sierra peruana y boliviana, o también en el caso de pobla-
cién migrante en las ciudades.

El problema principal, como ya fue sefialado, es el uso
de los conceptos “indigena”, “pueblo indigena” y demads
conceptos similares. En el libro no se evidencia el interés
por establecer una definicién de estos conceptos, salvo al
inicio donde se sefiala que PROINDIGENA ha adoptado
el concepto del Foro Permanente para las Cuestiones In-
digenas de la ONU. Ahora bien, es un problema que no
estd resuelto y tendra que esperar una soluciéon por mu-
chos afios mas. Es por ello, la urgencia y la utilidad de de-
bates como los que estdn plasmados en el presente libro.

Harald Mossbrucker

Stepputat, Kendra (ed.): Performing Arts in Post-
modern Bali. Changing Interpretations, Founding Tradi-
tions. Aachen: Shaker Verlag, 2013. 393 pp. ISBN 978-
3-8440-2010-6. (Grazer Beitrige zur Ethnomusikologie /
Graz Studies in Ethnomusicology, 24) Price: € 49.80

Spitestens seit der Erscheinung von “The Invention
of Tradition” von Eric Hobsbawn und Terence Ranger in
1992 gab es ein nachhaltiges Erwachen. Es war deutlich
geworden, dass das, was scheinbar Traditionen ausmach-
te, Ergebnis vieler Verhandlungen ist und damit unun-
terbrochenen Wandlungsprozessen unterliegt. Dies trifft
auch auf die Traditionen der Insel Bali zu, auch wenn die-
se Erkenntnisse bis heute von der Tourismusindustrie und
den Medien vielfach negiert werden. Beinahe einstimmig,
einem Mantra gleich, wird das Image der “Gotterinsel”
wiederholt, und dass auf Bali alles gemeinschaftlich ent-
stehen und vergehen wiirde (354). Auch vertieften bishe-
rige bekannte Uberblickspublikationen iiber die darstel-
lenden Kiinste Balis eher das spektakuldr harmonische
Bild balinesischen Handelns im Spannungsverhéltnis
zwischen Gottern und Dédmonen als dass sie dieses kri-
tisch hinterfragten (vgl. B. de Zoete and W. Spies, Dance
and Drama in Bali. Kuala Lumpur 1973 [1938]; I. M. Ban-
dem and F. E. DeBoer, Kaja and Kelod. Balinese Dance in
Transition. Kuala Lumpur 1981; I. W. Dibia and R. Ball-
inger, Balinese Dance, Drama, and Music. A Guide to
the Performing Arts of Bali. Singapore 2004). Dass dem
jedoch nicht so ist, davon tiberzeugt die Lektiire des vor-
liegenden Buches, welches unter dem Stichwort “Ethno-
musikologie” publiziert wurde. Anhand von Biografien,
unterschiedlichen Genre, Werken einzelner Musiker-
personlichkeiten und Darstellungen historisch-politischer

Anthropos 110.2015

281

Zusammenhinge mit vielen unterschiedlichen lokalen
und globalen Einfliissen, individuellen Interessen und
Entscheidungsprozessen wird dargelegt, wie nicht nur die
Musikgeschichte Balis gestaltet wurde und weiter wirkt.
Das Buch, Ergebnis eines Panels auf der 41sten ICTM
(International Council for Traditional Music — www.
ictmusic.org) Konferenz in St. John’s auf Neufundland
(Kanada) in 2011, unterteilt sich in 13 Kapitel von 12 in-
ternationalen Musikwissenschaftlern und Musikwissen-
schaftlerinnen mit Bibliografien zu jedem Artikel und ei-
ner Kurzbiografie der Autorinnen im Anhang.
“Postmodern Bali” im Buchtitel weist auf die Lesart
der Kiinste durch die Autoren und Autorinnen. Wie Ken-
dra Stepputat in ihrer Einleitung erldutert, geht es jedoch
nicht um postmoderne philosophische Theorien, sondern
Ziel des Buchs ist es, Konzepte und Bedingungen post-
modernen Denken und Handelns (alles das, was nach
der Moderne kommt) und seine Folgen fiir balinesisches
Kunstschaffen darzustellen (5). Laut Stepputat kann ein
Kiinstler resp. eine Kiinstlerin die Gestaltungsperspektive
selbst wihlen: vormodern, modern, traditionell, postmo-
dern — wobei es sich dabei nicht um jeweilige konzeptio-
nelle Einbahnstraf3en handelt. So konnen z. B. auch mit
postmodernen Techniken traditionelle Themen bearbei-
tet werden. Und genau dieser Mix macht die Qualitiit der
Postmoderne aus (6). Versuche, prizise zu definieren und
dabei vor allem die Sichtweise des jeweiligen Kiinstlers
oder der Kiinstlerin wiederzugeben, ziehen sich durch
alle Kapitel. Laut Stepputat stellt das traditionelle bali-
nesische Konzept von desa kala patra (Ort, Zeit, Situa-
tion/Bedingung) fiir viele Kiinstler und Kiinstlerinnen die
Grundlage ihres Schaffens dar. Diese ermoglicht es ihnen,
sich frei den jeweiligen Orten und (globalen) Zeitkontex-
ten flexibel anzupassen. Sich weiter zu entwickeln, ohne
dabei starren Regeln verpflichtet zu sein — sich dennoch
an Uberlieferungen orientierend, diese zu dekonstruieren
und neu zu interpretieren, um daraus “klassische” post-
moderne hybride und vieldeutige Werke nicht nur fiir
Bali (unabhéngig von Ort/Zeit/Ritual) zu schaffen. Ob-
gleich die Kapitel keiner weiteren Unterteilung folgen,
lassen sich folgende Herangehensweisen gruppieren: Es
werden drei international bekannte und einflussreiche
balinesische Kiinstler mit ihren herausragenden Werken,
den dazugehorenden Konzepten, individuellen Ideen und
auch politischen Haltungen vorgestellt: Der Schatten-
spieler I Made Sidia von Kendra Stepputat, der Musiker
Pande Made Sukerta von Christopher J. Miller und der
Komponist I Wayan Sadra von Andy McGraw. Weiter-
hin werden die Entwicklungsgeschichten von drei Gen-
res in Hinblick auf dltere Formen und ihre Veridnderun-
gen bzw. Neuschopfungen nachgezeichnet (das Tanz- und
Musikdrama arja von Mashino Ako und Made Mantle
Hood, das Schattenspiel wayang kulit von Lisa Gold und
der Maskentanz fopéng von I Wayan Dibia). I Wayan Su-
dirana unterscheidet zwischen “neo-traditional” (kreasi
baru) und musik kontemporer und stellt Entwicklungsge-
schichte und Quellen (post)moderner Kompositionen dar,
was aufgrund des auf Bali traditionell nicht vorhandenen
Copyrights ein spannender Aspekt ist (167). Sonja Down-
ing behandelt Formen der Diskriminierung von Balinesin-

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:58:02. @ Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-281

282

nen, die nicht nur gamelan spielen, sondern auch Musik
komponieren wollen. Wihrend in Tanzdramen wie in arja
beide Geschlechter alle Rollen iibernehmen diirfen, wird
bis in die Postmoderne die Ausiibung balinesischer Mu-
siktheorie und -praxis dem ménnlichen Geschlecht zuge-
wiesen und als den weiblichen Musikerinnen/Komponis-
tinnen iiberlegen anerkannt. Wihrend sich die vorherigen
Kapitel vor allem mit dem Spannungsverhéltnis von Ge-
schichte, Politik, Tradition, Moderne und Postmoderne
auseinandersetzen, widmen sich David Harnish und Sarah
Weiss einer privaten Kiinstlervereinigung der “Sanggar
Cudamani”, die u. a. durch ein Stiick bekannt wurde, in
welchem der Ablauf eines Tempelfestes (odalan) und das
harmonische traditionelle balinesische Zusammenleben
und -wirken auf der Biihne inszeniert wird. Im Text wer-
den die unterschiedlichen Beurteilungen dieser nicht un-
umstrittenen Auffithrung dargestellt und die Haltung der
Gruppe dazu ausgefiihrt. (Eine traditionelle Regel lautet,
dass rituelle Handlungen an Ritualzeiten und -orte ge-
bunden sein sollten. Jedoch wurde diese bereits Anfang
der 1990er zum Anlasse des jéhrlich stattfindenden “Bali
Arts Festival” (¥1965) in Denpasar mit der Auftithrung
einer kiinstlerischen Neuinterpretation des Tempeltanzes
rejang aufgeweicht. Obgleich der Tanz noch den gleichen
Namen des Tempeltanzes rejang trug, kamen die Bewe-
gungen der Midchen aus dem Repertoire des légong-Tan-
zes, einem klassischen balinesischen profanen Unterhal-
tungstanz.)

Im letzten Kapitel behandelt Michael Bakan die Mu-
sik des kecak (auch bekannt unter Affentanz), die — durch
die Methode des “postmodern process of scizophonic mi-
mesis” (378) —, von jeglichem Erkennungsmerkmal bali-
nesischer Herkunft befreit, in den Filmen von Pier Paolo
Pasolini (Edipo Re — Bett der Gewalt; 1967) und Federi-
co Fellini (Satyricon; 1969), die aus westlicher Perspek-
tive zu imaginierenden Atmosphire des Unbekannten und
Unheimlichen, die im Film auf diese Weise geschaffene
mythische Welt des (postymodernen Bildes von der An-
tike, erfiillen soll (382).

Ein Index am Ende des Buchs wiirde den LeserInnen
eine Vernetzung der einzelnen Kapitel zum Thema Post-
moderne und der Geschichte der darstellenden Kiinste
Balis mit ihren vielen politischen Beziigen zur Geschich-
te der indonesischen Nation besser verdeutlichen. Dazu
wiirde auch eine tabellarische Zeittabelle mit politischen
Ereignissen gehoren, zusammen mit einer grafischen Dar-
stellung einer Weltkarte zum besseren Erkennen der ver-
schiedenen lokalen, nationalen und globalen Netzwerke
von Personen, Kunstakademien und Festivals. Gleichfalls
wire eine gemeinsame Bibliografie aller Artikel sinnvoll
gewesen. Diese geringfiigigen Einschrinkungen sollen je-
doch nicht davon ablenken, dass es ein sehr informatives
und gut lesbares Werk ist, mit vielen, auch unerwarteten
Einblicken in das kiinstlerische Handeln und Gestalten
auf Bali, den wechselseitigen Einfliissen (global, national,
lokal) und einer Verwertung anonymisierter balinesischer
Musik fiir westliche Imaginationen als Moglichkeit post-
moderner Techniken und Konzepte.

Anette Rein

Rezensionen

Suhadi: “T Come from a Pancasila Family.” A Dis-
cursive Study on Muslim-Christian Identity Transforma-
tion in Indonesian Post-Reformasi Era. Berlin: Lit Verlag,
2014. 242 pp. ISBN 978-3-643-90465-2. (Interreligious
Studies, 6) Price: € 34.90

Die vorliegende Publikation wurde im Jahre 2014 als
Dissertation an der Radboud Universitiit in Nimwegen an-
genommen. Die Studie ist Teil eines Forschungsprojek-
tes iiber religiose Sprache, sozialen Zusammenhalt und
Konflikt in Tansania und Indonesien, betreut durch Pro-
fessor Frans Wijsen, der abschliefend eine vergleichen-
de Analyse durchgefiihrt hat. Suhadis Buch beschiftigt
sich mit den gegenseitigen Einschitzungen von Christen
und Muslimen in Indonesien (oder genauer gesagt, auf der
Hauptinsel Java) in der Post-Suharto-Ara seit 1998. Sein
Teilprojekt lief von 2009 bis 2013. Als Grundlage seiner
Untersuchung dienen die Auswertungen einiger Gruppen-
gespriche, die er in der Stadt Surakarta in Zentral-Java
zu diesem Zweck durchfiihrte. Es gab eine christliche,
muslimische und gemischte FGD oder “Focus Group Dis-
cussion”.

Das wichtigste Ergebnis dieser Arbeit ist, dass sowohl
die christlichen als auch die muslimischen Gesprichsteil-
nehmer aus gleichem Grund die Angehdrigen der jeweils
anderen Religionsgruppe entweder einer “normalen” oder
“extremen” Richtung zuordneten, wobei die ethnisch-kul-
turelle Zugehorigkeit entscheidend war. Den Aussagen
der christlichen Informanten zufolge wiirden “normale”
Muslime sich an die javanischen Gepflogenheiten halten
und deshalb friedlich sein, wihrend die “extremen” Mus-
lime fanatisch und gewaltbereit wiren, weil sie sich zu
einem auslidndischen Islammodell bekennen wiirden. An-
dererseits positionierten die muslimischen Gewihrsper-
sonen ihre christlichen Mitbiirger ebenfalls als “normal”
wenn sich diese javanisch verhielten; auch bei den Mus-
limen wurde der Fundamentalismus der anderen als eine
gefihrliche Bedrohung betrachtet, die jedoch grundsitz-
lich von auf3en gesteuert und nicht javanisch wire. Zudem
wurde die chinesische Minoritit innerhalb der christli-
chen Gruppe, die als steinreich und asozial gilt, weiter-
hin als Fremdkorper wahrgenommen. Die Schlussfolge-
rung lautet also, “the ideal religions are Javanese Islam
and Javanese Christianity” (197). Der Buchtitel ist dabei
zu grofspurig gewihlt, weil Java nicht mit dem ganzen
Inselstaat Indonesien gleichzusetzen ist.

Eigentlich geht es auch nur um einen sehr eng umris-
senen Teilbereich der Debatte, ndmlich um die Stimmen
einiger moderater “Durchschnittsgldubiger” in einer ja-
vanischen Stadt. Es ist klar, dass die gewihlte Methode
von vorneherein keine vollstidndige Einsicht in die Art und
Weise geben kann, wie Christen und Muslime sich heut-
zutage in Java gegenseitig betrachten. Da die Gesprichs-
gruppen aus gemifigten, sozusagen ‘“normalen” Anhén-
gern der jeweiligen Religionsgruppe rekrutiert wurden,
verwundert es nicht, dass die geduflerten Meinungen eher
zuriickhaltend und sachlich formuliert worden sind. Ab-
struse Vorurteile und Verschworungstheorien, so wie sie
vor allem im radikal-islamischen Diskurs in Indonesien
weit verbreitet sind, bleiben hier fast unaus- und unange-
sprochen. Zwar wird mehrmals erwihnt, dass die Stadt

Anthropos 110.2015

1P 216.73.216.60, am 24.01.2026, 06:58:02. @ Urhebemachtlich geschiitzter Inhalt, Ohne gesonderte
Inhalts Im fr oder y! %

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-1-281

