Zur ldentifizierung der »Ethnizitat« von
Karyatiden im Naturhistorischen Museum
in Wien anhand von dargestellten Waffen

Georg Schifko’

EINLEITUNG

Das Naturhistorische Museum in Wien (NHMW) stellt ein Gesamtkunstwerk dar,
in dem die Architektur und deren Dekorationselemente mit den Sammlungen eine
untrennbare Einheit bilden. Dies ist auf eine enge Zusammenarbeit der Architek-
ten Gottfried Semper (1803-1879) und Carl von Hasenauer (1833-1894) mit dem
Intendanten’® des Naturhistorischen Museums in seiner Griindungsphase, Ferdi-
nand von Hochstetter (1829-1884), zuriickzufiihren.® Letzterer griindete im Mu-
seum zudem die »Anthropologisch-Ethnographische Abteilung«, die von ihm
auch geleitet wurde. Fiir die ethnographischen Sammlungen wurden auch
Schausile (Saal XIV bis XIX) zur Verfiigung gestellt, die mit in fremde Kulturen
Einblick gebenden Gemilden ausgestattet waren.* In den Silen XIV und XVI be-

1 Dr. Georg Schifko, Institut fiir Kultur- und Sozialanthropologie, Universitit Wien, Uni-
versititsstraie 7/4, A-1010 Wien; E-Mail: georg.schifko@univie.ac.at
Dies entspricht heute der Stellung eines Generaldirektors.
Einen hervorragenden Uberblick zu diesem Thema gibt das 2014 erschienene Buch:
»Das Naturhistorische Museum: Baugeschichte, Konzeption & Architektur« von Ste-
fanie Jovanovic-Kruspel.

4 1928 ist in der neuen Hofburg ein eigenes Museum fiir Vélkerkunde erdffnet worden.

In den freigewordenen Sélen des Naturhistorischen Museums werden seitdem zumeist

14,02.2026, 08:37:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445136-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | Georg Schifko

finden sich zudem mehrere, von Viktor Tilgner (1844-1896) geschaffene »Kary-
atiden«®, die indigene Menschen darstellen. Die plastischen Figuren aus Stuck
sind z.T. in Paaren, z.T. einzeln in den Sdlen angebracht. Bei allen Figuren sicht
man den gesamten Oberkorper bis hinab zu den Hiiften, wéhrend die Beine durch
Zippen ersetzt sind. Die urspriinglich polychrom angefertigten, mittlerweile aber
aufgrund einer Ubermalung leider einheitlich weiBen Figuren (siche unten) unter-
scheiden sich voneinander durch ihre Physiognomie, die Gewénder sowie auf-
grund diverser Gegenstinde, die sie mit sich fiihren.

Es gibt keine schriftlichen Dokumente, aus denen eindeutig ersichtlich wird,
welche konkreten Ethnien in Form von Karyatiden gezeigt werden. Aus den Akten
einer am 6. Februar 1884 stattgefundenen Sitzung des Hofbaukomitees ist zu ent-
nehmen, dass der »Bildhauer Tilgner 40 Karyatiden, Nordamerikaner, Mexikaner,
Stidseeinsulaner und Neuseeldnder« (zitiert nach Jovanovic-Kruspel 2014: 172)
erschaffen sollte. Allerdings befinden sich im Saal XIV auch eindeutig siidameri-
kanische Indianer darstellende Karyatiden (siehe unten). Die Kunsthistorikerin
Stefanie Jovanovic-Kruspel hat sich im Zuge ihrer Recherchen zu den Plastiken
mit Ethnologen zusammengesetzt, um zu einer Identifizierung der Karyatiden zu
gelangen. Sie kommt jedoch zum Schluss: »selbst fiir Volkerkundler war und ist
die genaue Bestimmung der Figuren nach Volksgruppen so gut wie unmdglich«
(Jovanovic-Kruspel 2014: 177). Da die konsultierten Fachleute nicht weiterhelfen
konnten, sollten die Figuren ihrer Meinung nach »dem Besucher offenbar ledig-
lich einen allgemeinen Eindruck von der bunten Vielfalt an Haartrachten und Ty-
pen innerhalb bestimmter Kulturkreise vermitteln« (Jovanovic-Kruspel 2014:
177).

Bei vielen Karyatiden findet man jedoch sehr wohl Hinweise, die eine Zuord-
nung der Figuren zu einer bestimmten Ethnie ermdglichen. Als Anhaltspunkt kann
man bisweilen die Kleidung heranziehen, aber oftmals fithren insbesondere die in
den Hinden gehaltenen Artefakte zu einer genaueren Identifizierung der Ethnie.
An dieser Stelle soll exemplarisch auf drei Karyatiden-Paare aus den Sélen XIV
und XVI eingegangen werden, die sich aufgrund solcher Indizien zweifelsfrei als
Siidseeinsulaner bzw. prakolumbische Indianer zu erkennen geben. Die Méanner
der drei Zweiergruppen sind jeweils mit einer landestypischen Keule ausgestattet

anthropologische Objekte ausgestellt. Im Saal XVI befindet sich neuerdings auch ein
Planetarium.

5 Korrekterweise miisste man von Karyatidhermen und Hermenpilastern sprechen. »Ka-
ryatidenc ist allerdings ein in der Literatur des 19. Jahrhunderts verwendeter Ausdruck
fiir diese Skulpturen (Jovanovic-Kruspel 2014: 160f.).

14,02.2026, 08:37:27.


https://doi.org/10.14361/9783839445136-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur |dentifizierung der »Ethnizitat« von Karyatiden | 307

Abbildung 1: Die Maori-Karyatiden aus ~ Abbildung 2: Eine tewhatewha-Keule
Saal XVI im NHMW der Maori

Quelle: Mossgreen-Webb’s, Auckland,

Neuseeland

Quelle: Naturhistorisches Museum, Wien

und dadurch eindeutig als Maori, als Fidschianer (Schitko/Miickler 2017: 36) und
als Inka identifizierbar.

ZU DEN MAORI, FIDSCHIANER UND INKA
DARSTELLENDEN KARYATIDEN

Im Saal XVI, in unmittelbarer Néhe eines von Alois Schonn (1826-1897) geschaf-
fenen Gemaéldes mit einem Maori-Dorf als Motiv, befindet sich ein Karyatiden-
Paar, das von einer Maori-Frau und einem Maori-Mann gebildet wird (Abb. 1).°
Der Mann hélt eine ausschliefSlich auf Neuseeland vorkommende, zumeist aus

6 Ein vor wenigen Jahren im Saal X VI installiertes Planetarium versperrt allerdings den
Weg dorthin und man kann daher nun weder das Maori-Karyatidenpaar noch das Ma-

ori-Gemalde besichtigen.

14,02.2026, 08:37:27.


https://doi.org/10.14361/9783839445136-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | Georg Schifko

Holz, selten aus Walknochen hergestellte Langkeule in der Hand. Diese tewha-
tewha genannte Keule (Abb. 2) zeichnet sich wie die beiden anderen in der Maori-
Kultur existierenden Langkeulen’ — die taiaha und die pouwhenua — dadurch aus,
dass sie nicht nur als Schlag-, sondern als auch Stichwaffe eingesetzt wird
(Schifko/Moshtagh Khorasani 2011: 257). Der Schlagteil und die Spitze zum Zu-
stechen liegen allerdings an den jeweils gegeniiberliegenden Enden der Waffe.
Die tewhatewha erinnert in ihrer Formgebung an eine Axt, wobei jedoch die ver-
meintliche »Schneide« nicht den Schlagteil bildet, denn dieser befindet sich am
Schaftteil der »Klinge«. Das auffallende Keulenblatt (rapa) dient als zusétzliche
Masse, die der Keule beim Zuschlagen mehr Wirkkraft verleiht. Am unteren Ende
des Keulenblattes sind manchmal Federn angebracht, die beim Schwingen der
Keule den Gegner ablenken sollen. Die Keule fand aufgrund ihrer auffdlligen
Form auch als Signalinstrument Verwendung (Tregear 1926: 312; Evans 2004:
17). Da solche Signale zumeist von hochstehenden Personen gegeben wurden, be-
zeichnet man diese Keule auch als rakau rangatira, was so viel wie »chiefly we-
apon« bedeutet (Evans 2004: 17).

Das zweite hier besprochene Karyatiden-Paar (Abb. 3) aus demselben Saal
zeigt ein Paar aus Fidschi, wobei insbesondere der Mann durch die von ihm in
Hénden gehaltene und sehr markante Waffe eine genaue Zuordnung erlaubt. Es
handelt sich dabei um eine totokia genannte Keule (Abb. 4), wie sie in dieser Form
innerhalb Ozeaniens ausschlieBlich auf den an einer Schnittstelle zwischen Mela-
nesien und Polynesien liegenden Fidschi-Inseln vorkommt.® Deren Form wurde
hier aber insofern veréndert, als die ansonsten typische Kriimmung des Schaftes
um neunzig Grad im oberen Teil nahe dem Schlagkopf sozusagen gerade gebogen
wurde. Dennoch kann man eindeutig eine fotokia-Keule erkennen, da der auffal-
lende Schlagkopf deutliche Unterschiede zu anderen Keulentypen erkennen lésst.
Die hier gezeigte Keule weist auch noch eine andere Abweichung vom »klassi-
schen« Original einer totokia auf: der Schlagkopf ist glatt und erscheint in der
Karyatiden-Darstellung unverziert, wobei die fiir den Keulenkopf typischen
Strukturen moglicherweise aufgemalt waren und jetzt nicht mehr sichtbar sind
(siehe unten). Tatséchlich war ndmlich der verbreiterte Schlagkopf fast immer mit

7 Den drei Langkeulen steht die groflere Gruppe der aus Stein, Holz und Walknochen
hergestellten Kurzkeulen gegeniiber, die einhdndig gefiihrt werden.

8 Die totokia genannte Keule, ist nur eine von mehreren fidschianischen Keulentypen,
die generalisierend in Schlag- bzw. Hiebkeulen sowie Wurfkeulen (ula) unterschieden

werden konnen.

14,02.2026, 08:37:27.


https://doi.org/10.14361/9783839445136-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur |dentifizierung der »Ethnizitat« von Karyatiden | 309

Abbildung 3. Die Fidschianer- Abbildung 4: Eine totokia-Keule aus
Karyatiden aus Saal XVI im NHMW Fidschi mit gebogenem »Ananas«-
Kopf

Quelle: Fiji’s Treasured Culture. Reg.No.
X2470, Museum Victoria Australia

Quelle: Naturhistorisches Museum, Wien

geschnitzten Einkerbungen versehen, die hidufig an eine Ananas erinnern und im
Englischen diesem Keulentyp auch den Namen »pineapple club« eingebracht ha-
ben. Wiederum vollig korrekt ist die Spitze der Keule in der Karyatiden-Darstel-
lung ausgefiihrt, mit der man den Kopf des Gegners perforiert hat.

Generell befanden sich solche Keulen vor allem im Besitz von Hauptlingen,
den chiefs (turaga). Fiir Hauptlinge und ihre Untertanen hatte die Keule auch die
Rolle einer Insignie und eines Status generierenden Symbols, vergleichbar einem
Zepter europdischer Herrscher. Viele der tofokia genannten Keulen erhielten von
ihren Besitzern spezielle Namen, die liber die Generationen weitervermittelt wur-
den und daher bei besonderen historischen Keulen in der einheimischen Bevdlke-
rung auch heute noch bekannt sind. Die aus Harthdlzern aus der Gruppe der Ei-
senholzer (z.B. Intsia bijuga) hergestellten Keulen wurden nicht nur im Kriegsfall
in der offenen Feldschlacht verwendet, sondern auch bei Scharmiitzeln im dichten
tropischen Dschungel sowie zur Hinrichtung von Verurteilten (Clunie 1977: 55).

Im Saal XIV befinden sich Indianer-Karyatiden die schriftlichen Aufzeich-
nungen zufolge (siche oben) ausschlieBlich Ethnien aus Nordamerika und Mexiko
darstellen. Jedoch wird neben anderen siidamerikanischen Indianern® zweifellos

9  Es handelt sich dabei um Munduruku (Schifko/Jovanovic-Kruspel, in Druck) und aller
Wahrscheinlichkeit nach um einen Botokuden.

14,02.2026, 08:37:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445136-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | Georg Schifko

Abbildung 5: Die Inka-Karyatiden — Abbildung 6. Eine Inka-Keule mit

aus dem Saal X1V sternformigem Schlagteil aus dem
Linden-Museum Stuttgart mit der
Inv.-Nr. M 32265

Quelle: Linden-Museum, Stuttgart

Quelle: Naturhistorisches Museum, Wien

auch ein prakolumbisches Indianer-Paar dargestellt, das — mit weiter unten zu be-
sprechenden Einschrinkungen — als Inka-Paar (Abb. 5), anzusprechen ist. Auch
hier hélt wieder die méinnliche Figur einen Keulentypus in der Hand, aufgrund
dessen man auf die von der Plastik verkdrperte Ethnie bzw. Kultur schlieen kann.
Besagte Keulen sind ausschlieSlich aus archéologischen Befunden bekannt und
bestehen aus einem (eher selten erhaltenen) Holzschaft, an dem apikal bzw. distal
ein mehrzackiger, aus Metall angefertigter Stern als Schlagteil angebracht ist
(Abb. 6), der z.B. mit einem Lederriemen am Schaft fixiert sein konnte. Der stern-
formige Keulenkopf ist immer massiv gegossen. Diese Waffengattung bildete ei-
nen Grundbestandteil der Ausriistung eines Inka-Kriegers. Allerdings konnten sol-
che Keulen, deren Keulenkopf dann mitunter sogar aus Gold angefertigt wurde,
auch als Wiirdezeichen fungieren (Mayer 1998: 33f.). Diese Prunkwaffen wiesen
auch einen langeren Schaft auf. Ein nicht allzu gravierender Unterschied zwischen
den originalen Inka-Keulen und jener, die von der Karyatide gehalten wird, be-
steht in der Anzahl der Strahlen am Keulenkopf. Die echten Keulen wiesen ndm-
lich zumeist sechs Strahlen auf (Mayer 1998: 33), wihrend die aus Stuck angefer-
tigte Keule im NHMW nur vierstrahlig ist.

14,02.2026, 08:37:27.


https://doi.org/10.14361/9783839445136-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur |dentifizierung der »Ethnizitat« von Karyatiden | 311

DISKUSSION

Der Kiinstler Viktor Tilgner wollte aller Wahrscheinlichkeit nach seine Skulptu-
ren mit Gegenstéinden ausstatten, die eine Identifizierung bzw. Zuordnung der Fi-
guren zu einer bestimmten Ethnie erlauben oder zumindest erleichtern. Es sollte
sich dabei um moglichst kulturspezifische Artefakte handeln, die fiir die jeweils
dargestellte Ethnie charakteristisch und kennzeichnend sind. Fiir ihn bestand also
die Herausforderung der Dinge darin, mdglichst markante Objekte zu finden, die
als Medium ethnischer Identitdt fungieren und im giinstigsten Fall sogar ein Al-
leinstellungsmerkmal bilden. '

Bei den hier behandelten Karyatiden erfiillen die wiedergegebenen Keulen
durchaus diesen Zweck. Dass es insbesondere bei den »Siidsee-Karyatiden« spe-
ziell die Keulen sind, die man zu einer eindeutigen Bestimmung heranziehen kann,
ist insofern erkldrbar, als Ozeanien geradezu einen Hotspot in der Keulenproduk-
tion darstellt und die dortige Vielfalt an unterschiedlichen — z.T. auch zu wunder-
lichen Interpretationen anregenden — Keulenformen!! extrem grof ist (Rossi 2015:
49). Die Keulen haben z.T. auch fiir die Indigenen, die solche Waffen produzieren,
einen geradezu emblematischen Wert. So schultert z.B. einer der beiden Wappen-
halter im Wappen Fidschis eine fotokia-Keule (Schifko 2013: 205).!2 Es sind je-
doch keineswegs nur Keulen, die als Erkennungszeichen Hinweise auf die Ethni-
zitdt geben. So weisen z.B. beide Maori-Karyatiden die fiir Maori typischen Ge-
sichtstitowierungen auf, die man gegenwirtig aufgrund der weiBen Ubermalung
jedoch leider kaum ausmachen kann. Es handelt sich auch hierbei um ein gut ge-
wihltes Merkmal, denn es wurde den Maori-Tatowierungen bereits attestiert, so-
gar das »most characteristic race-emblem of old Maoridom« (Cowan 1921: 245)

10 Fiir eine kritischen Diskussion zum Verhéltnis zwischen ethnischer Identitit und mate-
rieller Kultur sowie zu dem unter »one tribe — one style« bekannten Paradigma, siehe
Hahn (2014: 152-157).

11 So wurde z.B. bei der violinenformigen kotiate-Kurzkeule behauptet, dass man die bei-
den seitlichen Einbuchtungen an den Réndern des Keulenblattes zur Sterilisation von
Minnern eingesetzt habe (Schifko 2008: 520).

12 Auch im neuseeldndischen Wappen hélt der Maori-Wappentrager eine Langkeule in
seiner linken Hand, jedoch handelt es sich dabei um eine taiaha und nicht um eine
tewhatewha.

14,02.2026, 08:37:27.



https://doi.org/10.14361/9783839445136-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | Georg Schifko

zu sein. Die Tatowierungen (moko) der Maori sind sowohl durch die beim An-
bringen angewandte Methode als auch durch stilistische Merkmale tatsdchlich ein
cultural marker, der sie von anderen polynesischen Ethnien unterscheidet.'?

Beziiglich der Objektausstattung ist inbesondere das Inka-Paar von Interesse,
das eine auffillige Kleidung trigt und diverse Gegenstinde in den Hénden hilt.
Diese Gegenstinde sind durchaus prékolumbischer Natur, entstammen jedoch
teilweise sogar priinkaischen Vorgingerkulturen.!* Dies trifft z.B. auf die Kopf-
bedeckung des Mannes zu, die vielmehr der Moche-Kultur als jener der Inka ent-
stammt. Die Bordiire am unteren Rand des »Mannerrockes« mit den Vogeldar-
stellungen weist Chima-Einfluss auf. Das von der Frau gehaltene Keramikgefal3
mit den Figurenapplikationen entstammt der Recuay-Kultur, die ebenfalls
préinkaisch ist. Diese nicht ganz korrekte Inka-Zuschreibung der dargestellten
Objekte darf man dem Kiinstler jedoch nicht ankreiden, denn »die Unterscheidun-
gen in Moche / Chimu und andere Kulturen waren zur Zeit der Erstellung der
Karyatiden noch gar nicht bekannt. Erst ab Mitte des 20. Jahrhunderts begann
man, die prikolumbischen Kulturen Perus zu unterteilen und nicht mehr alles un-
ter »Inka« zu subsumieren« (Doris Kurella, e-mail vom 23. Feb. 2017). Folglich
hat der Kiinstler, obgleich die Plastiken z.T. mit prdinkaischen Objekten versehen
wurden, dennoch Inka darstellen wollen. Die Keule hingegen ist auch — von der
Anzahl der Zacken am Keulenkopf einmal abgesehen — fiir die Inka ganz typisch,
wobei aber allerdings ebenfalls angemerkt werden muss, dass z.B. die Vicus dhn-
liche Keulen hatten (Mayer 1998: 33).

Wie eingangs festgestellt wurde, sind zahlreiche Museums-Karyatiden des
NHMW hinsichtlich ihrer Ethnizitdt noch immer nicht indentifiziert worden. Bei
manchen gelang dies schon friiher, wie z.B. bei den Maya-Karyatiden (Jovanovic-
Kruspel 2014: 176; 221). Auch der eine Robbe haltende Eskimo aus dem Saal
XIV diirfte sogar fiir jeden Laien leicht als solcher erkennbar sein. Aber der GroB3-
teil der Karyatiden bleibt bis heute unidentifiziert. Um dieses Manko zu beheben
wire es wahrscheinlich das Beste, einer moglichst groBen Anzahl von auf unter-
schiedliche Regionalgebiete spezialisierten Ethnologen Bilder von den die Sile
XIV und XVI ausschmiickenden Plastiken vorzulegen, um so einen mdglichst ho-
hen Prozentsatz verlésslich identifizierter Karyatiden zu erhalten. Da solch eine
Bestimmung vornehmlich anhand der dargestellten Objekte vonstatten geht, stellt

13 Auch Edward Tregear vermeint: »No decoration has been considered so characteristic
of the New Zealander as his tattooing« (1926: 257).

14 Fiir einen straffen Uberblick zu den Parallel- und Vorgéngerkulturen der Inka siche
Noack (2013).

14,02.2026, 08:37:27.


https://doi.org/10.14361/9783839445136-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zur |dentifizierung der »Ethnizitat« von Karyatiden | 313

dies nun wiederum eine Herausforderung der Dinge an die Vertreter der Kultur-
und Sozialanthorpologie dar.

DANKSAGUNG

Ich bedanke mich bei Dr. Doris Kurella fiir die Identifizierung und ethnische Zu-
ordnung mancher der bei den Inka-Karyatiden gezeigten Gegensténde. Herrn Prof.
Hermann Miickler danke ich fiir die Zusammenarbeit in einem fritheren Artikel
zu diesem Thema, da manche seiner dort gemachten Aussagen auch hier einge-
flossen sind. Bei Mag. Christine Gmeiner bedanke ich mich fiir ihre Unterstiitzung
beim Verfassen des Manuskripts. Frau Alice Schumacher hat die Photographien
zu den Karyatiden geschossen — auch ihr ein herzlicher Dank.

LITERATUR

Clunie, Fergus (1977): Fijian Weapons and Warfare (= Bulletin of the Fiji Mu-
seum 2), Suva: Fiji Museum.

Cowan, James (1921): »Maori Tattooing Survivals. Some Notes on Moko«, in:
The Journal of Polynesian Society 30: S. 241-245.

Evans, Jeff (2004): Maori Weapons in Pre-European New Zealand, Auckland:
Reed Publ.

Hahn, Hans Peter (2014): Materielle Kultur. Eine Einfiihrung, Berlin: Reimer.

Jovanovic-Kruspel, Stefanie/Schumacher, Alice (2014): Das Naturhistorische
Museum: Baugeschichte, Konzeption & Architektur, Wien: Naturhistorisches
Museum.

Mayer, Eugen Friedrich (1998): Vorspanische Metallwaffen und -werkzeuge in
Peru / Armas y herramientas de metal prehispanicas en Pert, Mainz: von
Zabern.

Noack, Karoline. (2013): »Vorldufer und zeitgleiche Entwicklungen, in: Doris
Kurella/Ines de Castro (Hg.): Inka. Konige der Anden, Stuttgart: von Zabern;
S. 30-40.

Rossi, Miléne. C. (2015): Blut, Prunk, Ritual. Keulen und ihre Funktion in den
Gesellschaften Ozeaniens, Wien: IVA-ICRA-Verlag.

Schifko, Georg (2008): »Anmerkungen zu der angeblichen Verwendung von tra-
ditionellen Maori-Keulen zur Sterilisation«, in: Ethnographisch-Archéologi-
sche Zeitschrift 49 (4): S. 519-522.

14,02.2026, 08:37:27.


https://doi.org/10.14361/9783839445136-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | Georg Schifko

Schifko, Georg (2013): »Zu einer neuseelédndischen und drei fidschianischen Keu-
len aus Gustav Klemms Sammlung — Eine Untersuchung zu Klemms Be-
schreibung seiner Keulen«, in: Jahrbuch der Staatlichen Ethnographischen
Sammlungen Sachsen 46: S. 203-209, Tafeln LVII-LVIII.

Schifko, Georg/Jovanovic-Kruspel, Stefanie (In Druck): Anmerkungen zur plas-
tischen und malerischen Darstellung von Munduruku-Kopftrophden im Natur-
historischen Museum Wien, Wien: Archiv Weltmuseum Wien 67 (2018).

Schifko, Georg/Moshtagh Khorasani, Manouchehr (2011): »Zur funktionellen
Analogie zwischen der altpersischen arsti/ar$tay und der taiaha der Maori aus
waffentechnischer Sicht«, in: Ethnographisch-Archdologische Zeitschrift 52
(2): S. 252-259.

Schifko, Georg/Miickler, Hermann (2017): »Keulentragende ,,Siidsee-Karyati-
den* als Dekorationsobjekte — Zur plastischen Darstellung von Maori und Fid-
schianern im Naturhistorischen Museum in Wien, in: Annalen des Naturhis-
torischen Museums Ser. A 119: S. 33-46.

Tregear, Edward (1926): The Maori Race, Wanganui: A. D. Willis.

14,02.2026, 08:37:27.


https://doi.org/10.14361/9783839445136-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

