
3. Die Dreieinigkeit Gottes 357 

tröstend nahe ist. Darum gilt: Ubi caritas, Deus ibi est et agit: Wo die Liebe ist, da ist und 
wirkt Gott. 

Literatur 

Klaus von Stosch: Trinität, 2017. 
Matthias Haudel: Gotteslehre. Die Bedeutung der Trinitätslehre für Theologie, Kirche und Welt, 

2., veränderte und ergänzte Auflage 2018. 

3.3 Die Dreieinigkeit von Vater, Sohn und Geist 

Im Neuen Testament haben sich die beiden Erfahrungen der Jüngerinnen und Jünger 
Jesu niedergeschlagen, die die Trinitätslehre begründen: die Erfahrung des göttlichen 
Wortes in Jesus Christus und die Erfahrung des göttlichen Geistes in der Kirche. Aller
dings war es ein langer und mühsamer Prozess, bis diese Erfahrungen begrifflich und 
gedanklich einigermaßen eingeholt waren, denn „die Traditionen des Neuen Testaments 
kennen keine Trinitätslehre in dem Sinne, dass sie das Zueinander und Miteinander des 
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes als das Verhältnis dreier göttlicher Perso
nen reflektierten“138. Von entscheidender Bedeutung für die Reflexion waren die Ent
wicklungen der ersten acht Jahrhunderte, in denen im östlichen Mittelmeerraum zwi
schen 325 und 787 die sieben allgemein (d. h. von allen Kirchen) anerkannten ökumeni
schen Konzilien stattfanden (Kap. 3.3.1). In der westlichen Kirche ragten mit ihren trini
tätstheologischen Konzeptionen besonders Augustinus (Kap. 3.3.2), Thomas von Aquin 
(Kap. 3.3.3) und Richard von St. Viktor (Kap. 3.3.4) heraus. Während die ersten beiden ein 
intrapersonales (innerpersonales) Modell der Dreieinigkeit Gottes vertraten, hat letzte
rer das gegensätzliche interpersonale (zwischenpersonale) Modell der Ostkirche geteilt 
(Kap. 3.3.5). Der Gegensatz zwischen west- und ostkirchlichem Ansatz lässt sich jedoch 
entschärfen, wie die mögliche Lösung des Filioque-Problems zeigt (Kap. 3.3.6). Im Wes
ten kam es nach längerer theologischer Erlahmung im 19. und 20. Jahrhundert zu einer 
Renaissance der Trinitätstheologie, bei der zunächst intrapersonale, dann eher interper
sonale Modelle in den Vordergrund rückten (Kap. 3.3.7). Nach dem langen historischen 
Durchgang soll am Ende der systematische Versuch unternommen werden, die beiden 
vorherrschenden Modelle in einen Gedankengang zu integrieren (Kap. 3.3.8). 

Literatur 

Jürgen Werbick: Trinitätslehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd. 
2, 2., ergänzte und korrigierte Auflage 2002, 481–576. 

138 Werbick 490. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


358 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

3.3.1 Die altkirchliche Entwicklung der Trinitätslehre 

In der Frühzeit begegnen trinitarische Formeln besonders zahlreich im Zusammenhang 
mit der Taufspendung: als Taufformeln139, aber auch in Taufbekenntnissen.140 So wurde der 
Täufling, wie die Traditio Apostolica des Hippolyt (170–235) bezeugt, gefragt: 

„[Glaubst du an Gott den allmächtigen Vater?] Glaubst du an Christus Jesus, den Sohn 
Gottes? […] Glaubst du an den heiligen Geist?“141 

Vater, Sohn und Heiliger Geist wurden somit bereits sehr früh in der liturgisch-sakra
mentalen Praxis, in der Doxologie, das heißt dem feierlichen Rühmen der Herrlichkeit 
Gottes in der Liturgie, und im Gebet miteinander genannt und so auch zueinander in 
Beziehung gesetzt. „Besonders im Osten spielte dabei […] die dreigliedrige eucharistische 
Doxologie eine maßgebliche Rolle, die in der Tradition des dreifachen Sanctus-Rufes der 
Seraphen (Jes 6) wurzelte.“142 Sie lautet: 

„Durch ihn [Christus] und mit ihm und in ihm ist dir, Gott, allmächtiger Vater, in der 
Einheit des Heiligen Geistes alle Herrlichkeit und Ehre jetzt und in Ewigkeit.“ 

Bedeutend für die weitere Entwicklung der Trinitätslehre war die Entfaltung kirchlicher 
Lehre insgesamt. Denn „die mit der biblisch bezeugten Selbsterschließung Gottes ge
gebenen Grundlagen innerhalb der religiösen und philosophischen Umwelt“ verlangten 
„nach weiterer eigenständiger Durchdringung – sowohl im Blick auf das christliche Ver
ständnis Gottes angesichts bisheriger Gottesbegriffe als auch im Blick auf die Weiterga
be des christlichen Glaubens im Umfeld philosophischer und religiöser Weltanschauun
gen“.143 Vor allem mit Mitteln der hellenistisch geprägten antiken Metaphysik suchten 
die Kirchenväter144, die biblisch bezeugte geschichtliche Selbstmitteilung Gottes als Va
ter, Sohn und Heiliger Geist auszulegen. Dabei lassen sich in der altkirchlichen Lehr
entwicklung, die die Anfänge der Lehrentwicklung im Neuen Testament fortsetzt und 
in der Formulierung des Trinitätsdogmas beim Konzil von Konstantinopel (381) gipfelt, 
grob drei Phasen unterscheiden: die frühe Entwicklung durch Irrtümer (Kap. 3.3.1.1), die 
Entwicklung bis zum Konzil von Nizäa (Kap. 3.3.1.2) und die Entwicklung bis zum Konzil 
von Konstantinopel (Kap. 3.3.1.3). Nach ihrer Darlegung folgt noch eine kurze Darstel
lung der weiteren lehramtlichen Entwicklung (Kap. 3.3.1.4). 

139 Parallel zu und im Anschluss an Mt 28,9. 
140 Vgl. Werbick 491f. 
141 DH 10. 
142 Haudel 60. 
143 Ebd. 56. 
144 Die christlichen Autoren der ersten acht Jahrhunderte. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 359 

Literatur 

Matthias Haudel: Gotteslehre. Die Bedeutung der Trinitätslehre für Theologie, Kirche und Welt, 
2., veränderte und ergänzte Auflage 2018. 

3.3.1.1 Weiterentwicklung durch Irrtümer 
Zunächst einmal wurde theologisch geklärt, „dass die trinitarische Deutung der Schöp
fungs- und Heilsgeschichte nicht nur eine Weise des göttlichen Wirkens nach außen [in 
die Welt hinein] beschreibt, sondern dass uns darin das innerste Leben Gottes selbst offen
bart wird“145. Begrifflich wurde das mit der Unterscheidung von Ökonomie (Wirken Got
tes nach außen) und Theologie (immanentes Leben Gottes) festgehalten. Später sprach 
man diesbezüglich von der (heils)ökonomischen und immanenten Trinität. Mit der ökono
mischen ist das trinitarische Sein Gottes gemeint, wie Gott es in der Heilsökonomie, das 
heißt in der Heilsgeschichte offenbart hat. Unter der immanenten Trinität ist hingegen 
das trinitarische Sein Gottes in sich selbst zu verstehen. Bei der ökonomischen handelt es 
sich um die heilsgeschichtlich erschlossene, bei der immanenten um die innergöttliche (We
sens-)Trinität. 

Im 2. Jahrhundert knüpften die Apologeten an den Logos-Gedanken des Johannes- 
Prologs an und stellten die christliche Wahrheit der griechischen Logos-Idee heraus. So 
erläuterte Justin (100–165) „die zwischen Christus und dem Logos bestehende Identität“ 
auf eine Weise, „dass Christus als irdische Erscheinung des Weltlogos erkannt werden 
konnte und das Christentum als die eigentliche Philosophie aufleuchtete“.146 In der Lo
gos-Christologie ging es um die Gottheit des Logos. Obwohl ihn die Apologeten dem drei
einigen Gott zuordneten, sahen etliche christliche Theologen „die Gefahr einer polytheis
tischen Zergliederung des Gottesbegriffs. Deshalb meinten die Vertreter des Monarchia
nismus mit ihrer Betonung der Monarchie Gottes beziehungsweise seiner einen Gottheit, 
den Monotheismus und die Einheit Gottes gegenüber der Logos-Christologie verteidi
gen zu müssen. Im modalistischen Monarchianismus (Sabelius u.a.) galten der Sohn und 
der Geist […] nur als irdische Erscheinungsformen (lat. modi) des Vaters, während der 
adoptianistische Monarchianismus (Paul von Samosata u.a.) unter Ausblendung der Prä
existenz des Gottessohnes davon ausging, dass Christus ein mit göttlicher Kraft ausge
statteter Mensch sei, der zum Gottessohn adoptiert wurde.“147 Weder der Adoptianismus 
noch der Modalismus waren geeignet, das Wesen Gottes als eine ontologische Dreieinig
keit zu fassen. Das galt auch für den Gnostizismus, der vor allem vom Geist-Materie-Dua
lismus geprägt war und in seiner doketischen Christologie Christus lediglich als Wesen 
mit einem „Scheinleib“ qualifizierte. „Die trinitarischen Personen wurden verschiede
nen abgestuften Äonen zugeordnet, was für den Gottesbegriff einen Subordinatianismus 

145 Breuning 519. 
146 Haudel 61. 
147 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


360 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

(Unterordnung) zur Folge hatte, indem der Sohn und der Geist als untergeordnet gal
ten.“148 

In einer ersten Phase traten also, so lässt sich vereinfachend zusammenfassen, vor 
allem zwei trinitätstheologische Irrtümer auf: der Modalismus (auch Sabellianismus) 
und der Subordinatianismus, wobei die Kirche immer auch mit einem Tritheismus zu 
kämpfen hatte. Gemäß dem Modalismus rührt die Unterscheidung zwischen Vater, Sohn 
und Geist in Gott von den drei in der Heilsgeschichte aufeinander folgenden Erschei
nungsweisen (modi) Gottes her, ohne dass zwischen Vater, Sohn und Geist ein wirkli
cher, seinsmäßiger Unterschied bestünde. Beim Tritheismus hingegen als dem anderen 
Extrem wird die Eigenwirklichkeit von Vater, Sohn und Geist so stark hervorgehoben, 
dass die Trinität als eine Einheit von drei Göttern erscheint und mit dem Monotheis
mus nicht mehr vereinbar ist. Schließlich erkennt der Subordinatianismus den Sohn Got
tes zwar als Gott an, sieht in ihm aber gegenüber dem Vater eine zweitrangige Gottheit 
(griech. deuteros theos), so dass der Sohn dem Vater (und unter Umständen der Geist dann 
noch einmal dem Sohn) untergeordnet ist. 

Literatur 

Wilhelm Breuning: Trinität, Trinitätslehre, Trinitarische Irrlehren, in: Wolfgang Beinert 
(Hg.): Lexikon der katholischen Dogmatik, 1987, 517–524. 

3.3.1.2 Die Entwicklung bis zum Konzil von Nizäa (325) 
Von diesen und anderen philosophisch-religiösen Einseitigkeiten setzen sich Kirchen
väter aus Ost und West in entschiedener Orientierung am biblisch-heilsgeschichtlichen 
Zeugnis ab, weshalb man hier von einer „ökumenischen Epoche“ sprechen kann. In der 
lateinisch sprechenden Kirche des Westens arbeitete Tertullian (ca. 150–225) gegen den 
Modalismus heraus, dass die drei biblisch begründeten Dialogrollen (griech. prosopa; lat. 
personae) in Gott auf drei Rollenträger hinweisen, die sich als Personen wirklich unterschei
den, nicht aber der Substanz nach getrennt sind. Seine Formulierung lautete daher: una 
substantia in tribus cohaerentibus (eine Substanz in drei Zusammengehörigen).149 Daraus 
ergab sich dann die Leitformel: una substantia – tres personae (eine Substanz – drei Perso
nen). Um den Unterschied zwischen der Substanz und den Personen in Gott wenigstens 
andeutungsweise zu erklären, sagte Tertullian: tres unum sunt, non unus (die drei sind eins, 
nicht einer).150 

Diesen Ansatz entwickelte Novatian (ca. 200–260) weiter und beschrieb die göttli
che Einheit als una unitas concordiae (eine Einheit der Eintracht) beziehungsweise als eine 
communio substantiae (Gemeinsamkeit der Substanz).151 Tertullian und Novatian trugen 
so zur Klärung des trinitätstheologischen Problems bei, wie Gott als Einheit in Dreiheit 

148 Ebd. 62. 
149 Tertullian: Adv. Prax. 12,6 bzw. 12,7. 
150 Ebd. 25,1. 
151 Novatian: De Trin. 181.186.192. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 361 

zu denken sei, indem sie den Substanzbegriff der Einheit Gottes und den Personbegriff der 
Dreiheit von Vater, Sohn und Heiligem Geist zuordneten. 

In der griechisch sprechenden Kirche des Ostens benutzte Origenes (185–253/4) ge
genüber den modalistischen Tendenzen, die nur von den trinitarischen „Erscheinungs
weisen“ Gottes sprachen, bereits den Begriff der Hypostase für die Eigenwirklichkeit der 
trinitarischen Personen, wobei Hypostase wörtlich das Darunterstehende, die Grundla
ge bedeutet. Auch verlegte er ausdrücklich die Dreifaltigkeit in Gott selbst, verband also 
die ökonomische mit einer immanenten Trinitätslehre. 

In der entscheidenden zweiten Phase wurde schließlich gegen Arius (ca. 260–327), 
für den der Sohn und der Geist Gottvater dem Wesen nach „unähnlich“ waren, auf dem 
Konzil von Nizäa (325) bekannt, dass der Sohn eindeutig der Seinsebene Gottes zugehört. 
Er ist, so legte das Konzil fest, „eines Wesens mit dem Vater“ (homoousios), also nicht nur 
ein, wenn auch noch so erhabenes Geschöpf oder untergeordneter „Gott“.152 So wurde 
gegen den arianischen Subordinatianismus die Gleichrangigkeit und die Wesensgleichheit 
des Sohnes mit dem Vater verbindlich formuliert. 

3.3.1.3 Die Entwicklung bis zum Konzil von Konstantinopel (381) 
Als nach dem Konzil von Nizäa die Auseinandersetzungen weitergingen, hob Athana
sius (295–373), der Patriarch (Bischof) aus Alexandrien, gegen arianische und modalisti
sche Tendenzen hervor, dass der Vater als ewiger Vater nie ohne Sohn gewesen sein kann 
und umgekehrt.153 Diese Erkenntnis übertrug er auch auf den Heiligen Geist, womit er 
bereits die Wesensgleichheit (Homousie) des Geistes herausstellte. Durch das biblisch be
zeugte Beziehungsgeflecht zwischen den trinitarischen Personen konnte er aufdecken, 
„dass neben den Ursprungsbeziehungen, die in der ewigen Zeugung des Sohnes und der 
ewigen Hauchung des Geistes bestehen, auch ewige Existenzbeziehungen (wie das gegen
seitige ineinander Ruhen) für die Gottheit der trinitarischen Personen konstitutiv sind 
– und nicht nur für deren Eigentümlichkeiten. Damit bereitete Athanasius sowohl die 
Gedanken der Kappadozier über die innertrinitarische Perichorese (gegenseitige Durch
dringung) als auch die relationale Trinitätslehre Augustins vor.“154 

Im Osten brachten nach dem Konzil von Nizäa vor allem die drei großen Kappadozier 
Basilius von Caesarea (ca. 330–378), Gregor von Nazianz (ca. 325–390) und Gregor von 
Nyssa (ca. 331–395) die Trinitätslehre dadurch voran, dass sie wichtige begriffliche und 
sachliche Unterscheidungen einführten. 

„Dazu trug auch ihr Verständnis der göttlichen Energien (Licht, Barmherzigkeit etc.) 
bei, die sogenannte Energienlehre. Denn für die Kappadozier lassen die heilsgeschicht
lichen Wirkungen und Wirkkräfte Gottes (Energien) auf seine wesensgemäße Gegen
wart schließen, da Gott als frei Handelnder ,personal‘ gegenwärtig ist und sich in sei
nem Handeln entspricht (Gregor von Nazianz: Oratio 39,11).“155 

152 DH 125. 
153 Athanasius: Orat. C- Arian. I,14ff; III,6. 
154 Haudel 71f. 
155 Ebd. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


362 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Für die Kappadozier bestand also ein Zusammenhang zwischen den Beziehungen in der 
Trinität und ihren energetischen Erscheinungen in der Welt. Dadurch unterschied sich ih
re Energienlehre „von der späteren Energienlehre der photianisch-palamitischen Tra
dition im Osten, für die keine Rückschlüsse mehr von den göttlichen Energien auf das 
wesensgemäße Sein Gottes“, sondern nur noch spekulative Aussagen über das innertri
nitarische Wesen möglich waren.156 Mit Haudel ist somit zwischen der frühen ökonomi
schen Energienlehre der Kappadozier, bei der von den Energien auf die ökonomische oder 
heilsgeschichtliche Trinität geschlossen werden kann, und der späteren spekulativen En
ergienlehre des Patriarchen Photius (9. Jh.) und des byzantinischen Theologen Gregor 
Palamas (1296/7-1359) und seiner Rezipienten, bei der dies nicht beziehungsweise nur 
rein spekulativ möglich ist, zu unterscheiden. 

Auf der Grundlage ihres heilsgeschichtlichen Offenbarungsverständnisses und ih
rer Energienlehre „konnten die Kappadozier die biblisch bezeugte Vielfalt und Tiefe der 
trinitarischen Beziehungen erkennen. Das führte sie zur Einsicht, dass das Beziehungs
geflecht bzw. die Relationalität der trinitarischen Personen und die jeweiligen personalen 
Eigentümlichkeiten zum einen absoluten Wesen des einen Gottes gehören.“157 

Indem Basilius die Äquivalenz der Begriffe Ousia (Wesen) und Hypostasis (eigen
ständige Wirklichkeit) aufhob, „die bis dahin beide synonym für das eine absolute Wesen 
Gottes gebraucht wurden“, konnte er der Hypostase „die Funktion des Personbegriffs 
(griech. prosopon)“ zuweisen und von drei Hypostasen in Gott sprechen.158 Mit dem Be
ziehungsbegriff der Person/Hypostase konnte er nun „im Unterschied zum griechischen 
Seins-Monismus (das absolute Eine) die Relationalität [gegenseitige Bezogenheit] in der 
Ontologie bzw. im absoluten Sein zum Ausdruck bringen“ und die „gegenseitige Durch
dringung der trinitarischen Personen in dem einen absoluten göttlichen Wesen [die Pe
richorese]“ darstellen.159 Während die antike Metaphysik nach der aristotelischen Kate
gorientafel personale oder relationale Unterscheidungen lediglich als Akzidens (Verän
derliches, nicht Wesentliches) des absoluten göttlichen Seins begreifen konnte, gehörte 
nun die Relationalität, die Bezogenheit von Vater, Sohn und Geist aufeinander, zum We
sen des absoluten Seins. Auf der Basis dieses neuen Verständnisses von Hypostase (als 
Person) und von Relationalität (als zum absoluten Wesen gehörender wechselseitiger Be
zogenheit der Personen) „bezeichnete Basilius mit ousia das eine gemeinsame göttliche 
Wesen und mit hypostaseis (Hypostasen) die jeweiligen Eigentümlichkeiten der trinitari
schen Personen“160. So entstand die auf Gregor von Nyssa zurückgehende neunizänische 
griechische Formel: 

„mia ousia – treis hypostaseis (ein Wesen – drei Hypostasen)“161. 

In ihr spiegelte sich der Sache nach die lateinische Formel von Tertullian wider: 

156 Ebd. 
157 Ebd. 74f. 
158 Ebd. 75. 
159 Ebd. 
160 Ebd. (Ep. 236,6; 214,4). 
161 Ep. 236,6. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 363 

„una substantia – tres personae (eine Substanz – drei Personen)“. 

Während bisher im lateinischen oder griechischen Sprachbereich „Person“ Maske (lat. 
persona) oder Antlitz (griech. prosopon) bedeutete, tritt jetzt im Zusammenhang der Tri
nität die individuelle, personale Eigentümlichkeit hervor. 

„Für die Kappadozier zeigen die als Vaterschaft, Sohnschaft und Heiligung erkennba
ren Eigentümlichkeiten der trinitarischen Personen den Vater als ewigen Ursprung bzw. 
Grund des Sohnes, den Sohn als Abbild des Vaters und den vom Vater ausgehenden 
sowie mit dem Sohn verbundenen Geist als Endpunkt und Vollzug der innergöttlichen 
Gemeinschaft162. Es handelt sich um einen ewigen Prozess von Zeugung des Sohnes und 
Hauchung des Geistes, der nie einen Anfang hatte.“163 

Den innertrinitarischen Eigentümlichkeiten entsprechend hat sich nach Gregor von Na
zianz der Vater als Ursprung (Schöpfung) geoffenbart, der Sohn als die grundsätzliche 
Wendung Gottes nach außen in die Welt hinein (Inkarnation) und „der Geist als die ak
tuelle Zugänglichkeit Gottes für den Menschen (Heiligung). Als personale Weise, der inner
göttlichen Liebe bzw. des Wesens Gottes gibt der Geist den Menschen Anteil an der Lie
be Gottes.“164 Die heilsgeschichtlichen Sendungen (Sohn und Geist sind vom Vater in die 
Welt gesandt) entsprechen also den innergöttlichen Hervorgängen (Sohn und Geist gehen 
in der Gottheit ewig vom Vater hervor). 

Von den innertrinitarischen Ursprungsbeziehungen, die die Zeugung des Sohnes 
und die Hauchung des Geistes betreffen, unterschied Gregor von Nazianz innertrini
tarische Lebensbeziehungen oder, wie Haudel sie nennt, Existenzbeziehungen. Damit 
sind weitere ewige Beziehungen auf der Ebene der trinitarischen Existenz (ewige 
Seinsbeziehungen) gemeint, wie das Ruhen des Geistes im Sohn oder sein Hervorleuch
ten aus dem Sohn. Während in der Vielfalt der biblisch bezeugten Relationen auf der 
Ebene der Ursprungsbeziehungen der Geist vom Vater ausgeht165, geht auf der Ebene 
der Existenzbeziehungen der Geist von Vater und Sohn aus, insofern der Geist auch 
dem Sohn zu eigen ist.166 Die Ursprungsbeziehung beinhaltet den Hervorgang (griech. 
ekporeusis) des Geistes aus dem Vater, die ewige Existenzbeziehung das Ausgehen (griech. 
proeinai) oder den Ausgang des Geistes von Vater und Sohn. Der Geist geht also, wie 
die Kappadozier zusammenfassend sagen, durch den Sohn aus dem Vater hervor. Wie 
der Geist heilsgeschichtlich vom Vater durch den Sohn in die Welt gesandt wird, geht er 
innertrinitarisch aus dem Vater, der der Vater des Sohnes ist, und somit durch den Sohn 
hervor. 

Aufgrund der Verbindung der biblisch bezeugten Ursprungs- und Existenzbezie
hungen „ist der Vater nicht ohne seine durch den Geist vermittelte Beziehung zum Sohn 

162 Adv. Eunom. I-II; Ep. 38,4. 
163 Haudel 76. 
164 Ebd. (H.d.V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann und Johannes 

Herzgsell]. 
165 Joh 15,26. 
166 Gal 4,6; Röm 8,9; Joh 16,14. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


364 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

zu denken, der Sohn nicht ohne seine durch den Geist vermittelte Beziehung zum Va
ter und der Geist nicht ohne seine Beziehung zu Vater und Sohn“167. Die drei göttlichen 
Personen bilden so eine Gemeinschaft der gegenseitigen Liebe: 

„Indem sich die Hypostasen ganz in die anderen Hypostasen entäußern und in ihrer 
Beziehung zu den anderen Hypostasen doch ganz bei sich sind, stellt das innertrinita
rische Sein Gottes in gegenseitiger Durchdringung (Perichorese) das vollkommene Leben 
der Liebe dar (Gregor von Nyssa). Dabei bleiben die jeweiligen Eigentümlichkeiten (Pro
prien) der trinitarischen Personen ebenso erhalten wie die Gleichurprünglichkeit ihrer 
Beziehungen.“168 

So verkörpert der Vater zwar den ursprunglosen Ursprung des Sohnes (Ursprungsebe
ne: Vater als Quelle), wird aber erst vollends Vater durch die mit dem Wirken des Heili
gen Geistes verbundene Beziehung zum Sohn (Existenzebene: gegenseitige Durchdrin
gung). Obwohl er in der Gottheit Quelle bleibt, ist er insofern den beiden anderen Perso
nen weder über- noch untergeordnet, als sich alle drei Personen in einem ewigen Prozess 
ohne Anfang und Ende gegenseitig durchdringen und damit hinsichtlich dieser Durch
dringung (Perichorese) gleichursprünglich sind. Dasselbe gilt von den beiden anderen 
Personen. Obwohl dem Ursprung nach der Sohn aus dem Vater im Geist und der Geist 
vom Vater durch den Sohn hervorgeht, sind sie einander dem Sein nach weder über- 
noch untergeordnet. 

„Jede trinitarische Person ist also unter Beibehaltung ihres personalen Spezifikums 
der Ursprungsebene ganz in jeder anderen, wobei diese gegenseitige interpersonale 
Durchdringung (Perichorese) zugleich die intrapersonale Wesenseinheit des Ineinan
derseins in der Vielfalt der ewigen Existenzbeziehungen beinhaltet169. Von daher ver
körpert Gott die intrapersonale Wesenseinheit der interpersonalen Relationen dreier 
Personen (= vollkommene Gemeinschaft der Liebe – 1 Joh 4,8.16).“170 

Der Vater ist als Vater ganz im Sohn, wie auch der Sohn als Sohn ganz im Vater ist.171 
Dasselbe gilt vom Geist in Bezug auf die beiden anderen Personen. Indem die drei Per
sonen einander (interpersonal) vollständig durchdringen (Perichorese), bilden sie eine 
(intrapersonale) Wesenseinheit, bei der Vater und Sohn ganz eins sind172, wie auch Vater 
und Geist sowie Sohn und Geist ganz eins sind. Durch ihre Wesenseinheit sind die drei 
trinitarischen Personen wie ein personales Wesen (intrapersonale Dimension), durch ih
re gegenseitige und doch verschiedene Bezogenheit aufeinander sind sie wie eine Ge
meinschaft dreier personaler Wesen (interpersonale Dimension). 

167 Haudel 77. 
168 Ebd. 78. 
169 Joh 10,30; 14,9ff; 17,21. 
170 Haudel 78. 
171 Joh 14,10; 17,21. 
172 Joh 10,30. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 365 

Am Ende der dritten Phase hob dann das erste Konzil von Konstantinopel (381) aus
drücklich auch den Geist auf die gleiche Stufe wie den Vater und den Sohn. In seinem, 
dem Konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis heißt es: 

„Wir glauben an den einen Gott, den allmächtigen Vater, den Schöpfer des Himmels 
und der Erde, […]. Und an den einen Herrn Jesus Christus, Gottes einziggeborenen 
Sohn, […], wahrer Gott aus wahrem Gott, gezeugt, nicht geschaffen, wesensgleich dem 
Vater, durch den alles geworden ist, […]; und an den Heiligen Geist, den Herrn und 
Lebensspender, der aus dem Vater hervorgeht, der mit dem Vater und dem Sohne 
mitangebetet und mitverherrlicht wird, der durch die Propheten gesprochen hat. 
[…].“173 

Der Heilige Geist ist dem Vater und dem Sohn wesensgleich. Er steht ihnen hinsichtlich 
der Gottheit in nichts nach. 

Da trotz dieser Errungenschaften einerseits die Begriffe Natur und Wesen und ande
rerseits die Begriffe Person und Hypostase sowie das Verhältnis von Einheit und Verschie
denheit in Gott noch weiterer Deutung und Erklärung bedurfte, blieb die Trinitätsleh
re für christliche Denker eine Herausforderung. Besonders drei Theologen im Westen 
hatten großen Einfluss auf die weitere Entwicklung der Lehre: Augustinus, Thomas von 
Aquin und Richard von St. Viktor. Ihre Trinitätstheologien werden daher im Folgenden 
ausführlicher vorgestellt. Zuvor sei noch kurz die weitere offizielle Lehrentwicklung der 
Kirche, später der römisch-katholischen Kirche, skizziert. Diese Skizze kann zugleich 
als Zusammenfassung der altkirchlichen Lehre dienen. 

3.3.1.4 Die weitere lehramtliche Entwicklung 
Seit der Lateransynode (649) setzte sich dann im Westen die genauere Übersetzung sub
sistentia für hypostasis durch. Der lateinische Ausdruck subsistentia kommt von subsistere 
(halt machen, stehen bleiben) und meint das, was substanziell durch sich oder in sich 
besteht. Deshalb formulierte die Synode die Trinität als: unus deus in tribus subsistentiis 
consubstantialibus (ein Gott in drei wesensgleichen Personen). Außerdem setzte die Syn
ode ausdrücklich ousia und substantia in Entsprechung zueinander. So wurde festgelegt: 

„Wer nicht […] den Vater und den Sohn und den Heiligen Geist bekennt, die Dreifal
tigkeit in der Einheit und die Einheit in der Dreifaltigkeit, das heißt, den einen Gott in 
drei wesensgleichen und gleich ruhmreichen Hypostasen, ein und dieselbe Gottheit 
der drei, (eine) Natur, Substanz, Kraft, […], Willen, Tätigkeit, […], der sei verurteilt.“174 

Nach der klassischen Lehre der Väter und der lehramtlichen Verkündigung hat Gott so
mit „ein Wesen in drei Personen“175. Er ist „dreifaltig in den Personen“176. Nur einer ist 
der wahre, ewige Gott, der Vater, Sohn und Heilige Geist: zwar drei „Personen“ (prosopa 

173 DH 150. 
174 DH 501. 
175 Vgl. DH 421. 
176 DH 1330; Index S. 1575–1578. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


366 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

oder hypostaseis; personae oder subsistentiae), aber nur ein göttliches Wesen (ousia; substan
tia oder essentia) oder eine göttliche Natur (physis; natura). 

Wie das 4. Laterankonzil ausführt, ist der Vater „von keinem, der Sohn allein vom 
Vater und der Heilige Geist in gleicher Weise von beiden: ohne Anfang, immerwährend 
und ohne Ende: der Vater zeugt, der Sohn wird geboren und der Heilige Geist geht her
vor: wesensgleich, gleichartig, gleich allmächtig und gleich ewig“177. Die drei göttlichen 
Personen sind als Personen verschieden, hinsichtlich der Gottheit jedoch gleich. Sie woh
nen ineinander (Perichorese): Der Vater ist ganz im Sohn, ganz im Heiligen Geist, und 
umgekehrt. Sie sind ein Gott. 

Gott ist in seinem innersten Leben „Liebe“178, „wesenhafte, Liebe, die den drei göttli
chen Personen gemeinsam ist: Die personale Liebe ist der Heilige Geist als Geist des Va
ters und des Sohnes.“179 Deshalb „erforscht er die Tiefen Gottes“180. Das innerste Leben 
des einen und dreifaltigen Gottes im Heiligen Geist ist daher ganz Geschenk, „gegensei
tiger Liebesaustausch unter den göttlichen Personen“181. 

3.3.2 Die „psychologische“ Trinitätslehre des Augustinus 

Augustinus entwickelte in seinem religionsphilosophischen Hauptwerk De Trinitate (Die 
Dreieinigkeit) seine für die westliche Wirkungsgeschichte maßgebliche Trinitätslehre 
in 15 Büchern. Darin vollzieht er die kappadozisch-neunizänische Lehre nach. Wie die 
Kappadozier überwindet er die aristotelische Kategorienlehre. Die Relationen treten ihm 
zufolge nicht zum göttlichen Wesen als Akzidenzien hinzu, sondern konstituieren es, 
„weil Gott nicht Träger der Eigenschaften ist, sondern diese sein Gottsein ausmachen. Das 
unterstreicht Augustin, indem er den an zusammengesetztes Sein erinnernden Begriff 
substantia durch den Begriff essentia (allgemeines Sein) ersetzt.“182 

Nach Augustinus lassen sich keine Eigenschaftsaussagen über Gott machen, sondern 
nur entweder Wesensaussagen, die die essentia Gottes betreffen, oder echte Relations
aussagen, die die relatio, das Verhältnis der göttlichen Personen zueinander betreffen. 
Diese Relationen sind für Gott wesentlich. Gott ist als einzige Ausnahme ein Wesen, „das 
durch Beziehungen konstituiert ist“183. 

Da den drei göttlichen Personen das Wesen (essentia) gemeinsam ist, sind die Rela
tionen (relationes) zueinander das einzige, worin sie sich unterscheiden können und tat
sächlich unterscheiden. Vater, Sohn und Heiliger Geist haben ihre „Individualität“ nicht 
infolge irgendwelcher Eigenschaftsunterschiede oder gar Wesensunterschiede, sondern 
einzig und allein infolge ihrer unterschiedlichen Relationen zueinander. In Gott ist für 
Augustinus alles eins, abgesehen von der Beziehung einer jeden Person auf die andere. 
„Der Vater ist also ganz eins mit dem Sohn – außer in seinem Vatersein“, das heißt in 

177 DH 800. 
178 1 Joh 4,8. 
179 DH 4780. 
180 1 Kor 2,10. 
181 DH 4780. 
182 Haudel 79. 
183 Stosch 46. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 367 

seiner Bezogenheit auf den Sohn.184 „Hier ist er sogar ganz vom Sohn verschieden. Die 
Einheit Gottes trotz dieser Verschiedenheit bleibt dadurch garantiert, dass die Personen 
nicht alleine agieren können, die Relationalität also immer Ausdruck des Gesamtwesens 
Gottes ist.“185 Die Werke der Trinität nach außen (d. h. in der Welt) dürfen nicht getrennt 
werden, so lautet der Grundsatz. Auch an der Inkarnation sind alle drei Personen in ihrer 
Weise beteiligt. Nur in dieser Gemeinsamkeit des Handelns bringen sie die Liebe Gottes 
zum Ausdruck. 

Bei der Veranschaulichung der in Gott wesensmäßig bestehenden „Einheit in Drei
heit“ geht Augustinus dementsprechend von der intrapersonalen Einheit Gottes aus. Im 
Rückgriff auf die Gottebenbildlichkeit des Menschen186 findet er in der Struktur der See
le oder des menschlichen Geistes ein Bild der Trinität. In seiner sogenannten psycholo
gischen Trinitätslehre vergleicht er die Dreieinigkeit Gottes mit dem Vollzug des einen 
menschlichen Subjekts, bei dem die drei Glieder Geist, Liebe und Kenntnis (Kap. 3.3.2.1) 
beziehungsweise Erinnerung, Einsicht und Wille (Kap. 3.3.2.2) zusammenspielen. 

Literatur187 

Aurelius Augustinus: De trinitate (Bücher VIII-XI, XIV-XV, Anhang: Buch V). Neu übersetzt 
und mit Einleitung herausgegeben von Johann Kreuzer. Lateinisch-deutsch [= DT], 
2001. 

Klaus von Stosch: Trinität, 2017. 
Johannes Herzgsell: Gott über uns – Gott unter uns – Gott in uns. Philosophische, theologische 

und spirituelle Annäherungen an Gott, 2018. 

3.3.2.1 Die Dreieinheit von Geist (mens), Liebe (amor) und Kenntnis (notitia) 
Für Augustinus stellt bereits die Liebe zum Nächsten ein wirkliches Bild der Dreieinigkeit 
Gottes dar. Denn da die Liebe nur die Liebe eines Liebenden ist und durch die Liebe etwas 
geliebt wird, sind da tatsächlich drei: der Liebende und das Geliebte und die Liebe.188 Im 
Buch IX erklärt er dann jedoch, dass die Liebe nur ein undeutliches und unvollständiges 
Bild der Trinität ist189, weil es neben der Liebe zum Nächsten, bei der eine Dreiheit von 
Liebendem, Geliebtem und Liebe vorhanden ist, auch eine Liebe zu sich selbst gibt, bei der 
nur eine Zweiheit von Liebendem und Liebe sichtbar wird. Bei der Selbstliebe ist es für 
Augustinus der menschliche Geist, der sich als Haupt des Menschen selbst liebt. Um sich 
selbst zu lieben, muss sich der Geist aber auch selbst kennen, und zwar nicht indirekt 
über anderes, sondern direkt durch sich selbst. 

184 Ebd. 
185 Ebd. 46f. 
186 Gen 1,26. 
187 Vgl. Herzgsell 112–152. 
188 Augustinus: De trinitate [= DT] VIII,10,14). 
189 DT IX,2,2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


368 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

„Wie aber zwei sind der Geist und seine Liebe, wenn er sich liebt, so sind zwei der Geist 
und seine Kenntnis, wenn er sich kennt. Also sind der Geist und seine Liebe und seine 
Kenntnis eine Art Dreiheit, und diese drei sind eins, und wenn sie vollkommen sind, 
sind sie gleich.“190 

Dabei ist die Liebe eines Menschen dann vollkommen, wenn er sich nicht weniger oder 
mehr liebt, als er ist, sondern sich selbst ganz so liebt, wie er ist. Dasselbe gilt von der 
Selbstkenntnis, die dann vollkommen ist, wenn man sich ohne Selbstunterschätzung 
oder Selbstüberschätzung ganz so kennt, wie man ist. 

Folglich sind drei in der Seele vorhanden: der Geist, die Liebe zu sich selbst und die 
Kenntnis seiner selbst. Die Liebe und die Erkenntnis im Geist sind einerseits „in Bezug 
aufeinander beziehentlich“, andererseits haben sie „ein Sein nach Weise der Substanz 
[oder des Wesens] wie der Geist selbst“.191 Insofern sind sie in sich je eine einzelne Sub
stanz. 

Die drei einzelnen Substanzen des Geistes, der Liebe und der Kenntnis sind weder 
Teile der Seele, noch sind sie ineinander gemischt. Sie sind keine Teile, weil jede einzelne 
Substanz jeweils das Ganze umfasst. So umfasst etwa die Kenntnis des Geistes, wenn er 
sich vollkommen erkennt, sein Ganzes, und betrifft seine Liebe, wenn er sich vollkom
men liebt, sein Ganzes. Auch sind die drei nicht miteinander vermischt, weil sie je auch 
in beziehungsweise für sich sind und so voneinander verschieden bleiben, „wenngleich 
die Einzelnen in sich selbst und wechselseitig ganz in jedem anderen als Ganzem sind“, 
sodass „der liebende Geist in der Liebe ist und die Liebe in der Kenntnis des liebenden 
Geistes und die Kenntnis im erkennenden Geist“.192 Jedes ist als Einzelnes und damit von 
den anderen Verschiedenes ganz in jedem Ganzen. 

„Denn der Geist liebt sich ganz und kennt sich ganz und kennt seine Liebe ganz und 
liebt seine Kenntnis ganz, sofern diese drei bezogen auf sich selbst vollkommen sind. 
Auf wunderbare Weise sind also diese drei untrennbar voneinander, und doch ist je
des von ihnen Substanz, und zusammen sind sie alle eine Substanz oder ein Wesen, 
während sie gleichzeitig in bezug aufeinander beziehentlich heißen.“193 

Der menschliche Geist weist demzufolge die gleichen Strukturmerkmale wie die göttli
che Trinität auf, nämlich 1. Gleichrangigkeit der einzelnen Glieder; 2. Substantialität, das 
heißt Eigenständigkeit jedes einzelnen Gliedes bei substantieller Einheit des Gesamt
wesens; und 3. radikale Bezogenheit der Glieder aufeinander (Relationalität) und somit re
lationale Verschiedenheit. Da die Kenntnis seiner selbst nur durch eine Selbstreflexion 
des Geistes entsteht, erweist sie sich Augustinus zufolge als Sprössling des Geistes, so 
wie in der göttlichen Trinität der Sohn Sprössling des Vaters ist. Auch setzt Augustinus 
die Kenntnis mit dem Wort gleich. Die Kenntnis ist Wort und Bild des Geistes, so wie 
in der göttlichen Trinität der Sohn Wort und Bild des Vaters ist. Daraus ergibt sich, wie 
Augustinus abschließend im IX. Buch festhält, ein genaueres Bild der Dreieinheit: 

190 IX,4,4. 
191 IX,4,5. 
192 IX,5,5. 
193 IX,5,8. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 369 

„der Geist selbst, seine Kenntnis, die sein Sprössling und sein Wort von ihm selbst ist, 
und die Liebe als Drittes, und diese drei sind eins und eine Substanz. Der Sprössling 
ist nicht geringer, wenn nur der Geist sich so kennt, wie er ist, und die Liebe ist nicht 
geringer, wenn er sich nur so liebt, wie er sich kennt und wie er ist.“194 

3.3.2.2 Die Dreieinheit von Erinnerung (memoria), Einsicht (intelligentia) 
und Wille (voluntas) 

Bei einer Reflexion über den menschlichen Geist zeigen sich drei Grundvollzüge: die Er
innerung, die Einsicht und der Wille. Denn wenn wir, so Augustinus, „das übrige, dessen 
der Geist in Bezug auf sich sicher ist, ein wenig wegdenken, dann haben wir für unsere 
Überlegung vorzüglich diese drei zu behandeln: Erinnerung, Einsicht, Wille“195. Beurteilt 
man die Begabung, die Fachkenntnisse oder das praktische Verhalten eines Menschen, 
so kommt es denn auch auf die Erinnerung, die Einsicht und den Willen des betreffenden 
an. Dabei ist ihre Einheit offensichtlich: 

„Diese drei also, Erinnerung, Einsicht und Wille, sind, da sie nicht drei Leben sind, son
dern ein Leben und nicht drei Geister, sondern ein Geist, folgerichtig auch nicht drei 
Substanzen, sondern eine Substanz.“196 

Jedes der drei ist dabei auf sich selbst bezogen. Die drei sind aber auch aufeinander be
zogen und umfassen sich gegenseitig. „Ich erinnere mich nämlich, dass ich Erinnerung, 
Einsicht und Willen habe, und ich sehe ein, dass ich einsehe, will und mich erinnere, und 
ich will, dass ich will, mich erinnere und einsehe.“197 

Wie es der Unteilbarkeit und Ganzheit des Geistes insgesamt entspricht, ist dabei 
jeder der drei Grundvollzüge für sich ein ganzer und auf das Ganze bezogen. Erinnere 
ich mich, so erinnere ich mich „meiner ganzen Erinnerung, meiner ganzen Einsicht und 
meines ganzen Willens. […] Ebenso sehe ich, wenn ich diese drei einsehe, sie gleichzeitig 
ganz ein. […] Auch mein Wille umfasst meine ganze Einsicht und meine ganze Erinne
rung […].“198 Alle drei insgesamt werden daher von jedem Einzelnen ganz erfasst, weshalb 
jedes Einzelne als ganzes jedem anderen als ganzem gleich ist. So ist etwa die Erinnerung 
als ganze der Einsicht als ganze gleich. Ebenso ist jedes Einzelne zugleich allen drei als 
Ganzem gleich. 

Damit hat Augustinus, so wie er es bereits in Buch IX hinsichtlich der Dreiheit von 
mens – amor – notitia getan hat, in Buch X hinsichtlich der Dreiheit von memoria – intel
ligentia – voluntas die Strukturähnlichkeit des menschlichen Geistes mit der göttlichen 
Trinität aufgewiesen. Jedes Glied ist einerseits Leben, Geist und Substanz, was ihre Sub
stanzialität zum Ausdruck bringt. Andrerseits ist jedes Glied auf die anderen Glieder be
zogen, was ihre Relativität oder Relationalität und dadurch auch ihre Verschiedenheit 
ausmacht. Die Substanz- oder Wesenseinheit zeigt sich darin, dass alle drei ein Leben, 
ein Geist und ein Wesen sind. Schließlich sind die drei Glieder in ihrer wechselseitigen 

194 IX,12,18. 
195 DT X,10,17. 
196 X,18. 
197 X,18. 
198 X,18. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


370 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Bezogenheit insofern gleich, als keines größer oder kleiner als das andere ist, sondern 
jeweils als Ganzes jedes andere Glied sowie die Gesamtheit der Glieder ganz umfasst, 
sodass ein einzelnes Glied genau so groß ist wie jedes andere Glied und die drei Glieder 
in ihrer Gesamtheit. 

Der weitere Aufstieg auf dem Weg zur Erkenntnis der Dreieinigkeit Gottes hat nach 
Augustinus’ eigenem Anspruch ein noch deutlicheres Bild von der göttlichen Trinität 
ans Licht gebracht: das Selbstverhältnis des menschlichen Geistes als Erinnerung, Ein
sicht und Wille. Allerdings hebt Augustinus bereits am Ende des X. Buches die Ungleich
heit des menschlichen Abbildes gegenüber dem göttlichen Urbild hervor. So vermag der 
menschliche Geist die Erinnerung seiner selbst und die Einsicht seiner selbst kaum zu 
unterscheiden.199 Sie scheinen eines zu sein, das nur mit zwei verschiedenen Namen be
nannt wird. Auch fällt es dem Geist nicht leicht, die Selbstliebe als Liebe zu empfinden. 
Denn kein Bedürfnis zeigt diese Liebe an, da ja das Geliebte immer gegenwärtig ist. 

Mit der Erinnerung meint Augustinus ganz offenkundig etwas anderes als das, was 
normalerweise unter Gedächtnis verstanden wird. In den Confessiones, in denen er seine 
eigenen Erinnerungen festhält, definiert er sie als „die Kraft des Lebens im sterblichen 
lebenden Menschen“200. Im selben Werk stellt er als selbstbezügliche Struktur des Men
schen die Dreiheit von Sein, Wissen und Wollen vor. „Ich bin nämlich“, so schreibt er, „und 
weiß und will. Ich bin wissend und wollend und ich weiß, dass ich bin und will, und ich 
will, dass ich bin und weiß.“201 In der Dreiheit von Sein, Wissen und Wollen zeigt sich 
eine Einheit in Verschiedenheit, denn die drei sind in ihrer Unterschiedenheit ein Leben 
und ein Geist und ein Wesen. Sie sind insofern Bild der göttlichen Trinität in uns, wie 
Augustinus dann in De civitate Dei erläutert, als wir „sind und wissen, dass wir sind, und 
dies unser Sein und Wissen lieben“202. 

Der Dreieinheit von Sein, Wissen und Wollen/Lieben entspricht in De Trinitate die 
Dreieinheit von Erinnerung, Einsicht und Willen. Die innere Erinnerung ist für Augus
tinus das ursprüngliche Bei-sich-Sein des menschlichen Geistes. In ihr ist der Geist in ur
sprünglicher Weise auf sich selbst bezogen und sich selbst gegenwärtig. Im Sinn der Ur
sprünglichkeit ist sie das „Verborgene des Geistes“, sein Abgrund, der auf keinen anderen 
Grund zurückgeführt werden kann und den Grund im menschlichen Bewusstsein bildet. 
Deshalb ist für Augustinus die innere memoria auch nicht das Vermögen der Erinnerung 
des Vergangenen, sondern des Gegenwärtigen und ist für ihn das Denken in seiner tiefs
ten Form gleichsam „die Erinnerung seiner selbst“203. 

Schließlich ist für Augustinus mit dem ursprünglichen Selbstbezug der Erinnerung 
im menschlichen Geist auch ein ursprünglicher Gottesbezug gegeben. Denn die memoria 
enthält beides: „die Erinnerung der eigenen Endlichkeit sowie – und zwar gerade durch 
diese erinnerte Endlichkeit – die Erinnerung dessen, was diese Endlichkeit transzen

199 Vgl. X,12,19. 
200 Augustinus: Conf. X,17,26. 
201 Ebd. XIII,11,12. 
202 Augustinus: De civ. Dei 11,26. 
203 DT XIV,6,8. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 371 

diert“, nämlich Gott.204 So besitzen wir in unserem Geist einen Funken der Vernunft, in 
dem wir zum Bild Gottes gemacht sind.205 

In der Dreieinheit Gottes ist nur der Vater nicht von einem anderen. Er ist schlecht
hin ungezeugt. Er allein ist „in der Weise Gott, dass er nicht aus Gott ist“206. Der Vater 
zeugt den Sohn, indem er gleichsam sich selbst ausspricht, „sein ihm in allem gleiches 
Wort“207. Der Sohn ist mithin vom Vater gezeugt oder geboren. Er ist „Gott von Gott, 
Licht vom Licht, Weisheit von Weisheit, Wesen von Wesen“208. Der Heilige Geist geht „ur
sprünglich“ vom Vater hervor.209 Aber weil ihn der Vater dem Sohn verleiht und weil ihn 
der Sohn vom Vater empfängt, geht der Heilige Geist auch vom Sohn hervor. So geht er 
von beiden gemeinsam und zugleich hervor und hat sein Gottsein von beiden. Von der 
(zeitlosen) Zeugung des Sohnes, an der nur der Vater beteiligt ist, ist deshalb der (zeitlose) 
Hervorgang beziehungsweise die Hauchung des Geistes zu unterscheiden, an der beide 
anderen Personen beteiligt sind. 

Für Augustinus ist der Heilige Geist vor allem das Geschenk.210 Er ist das Geschenk 
Gottes an uns und wird „im eigentlichen Sinn Geschenk genannt allein wegen der Lie
be“211. Er ist Gottes Geschenk der Liebe an uns, jener Liebe, die letztlich allein zu Gott 
führt. Der Ausdruck „Geschenk“ kommt nach Augustinus nur dem Heiligen Geist zu und 
bezeichnet darum eine echte Eigentümlichkeit desselben, so wie der Ausdruck „Vater“ 
eine echte Eigentümlichkeit der ersten göttlichen Person und die Ausdrücke „Sohn“, 
„Wort“, und „Bild“ echte Eigentümlichkeiten der zweiten göttlichen Person bezeichnen. 
Von diesen Ausdrücken unterscheiden sich die Bezeichnungen, die im umfassenden 
Sinn jeder einzelnen der drei Personen wie der Dreieinheit im Ganzen zugesprochen 
werden, im eigentlichen, spezifischen Sinne jedoch nur einer einzigen Person, wie die 
„Weisheit“ dem Sohn und die „Liebe“ oder auch der „Geist“ dem Heiligen Geist. 

Die Erinnerung des menschlichen Geistes ist dem Vater, die Einsicht dem Sohn und 
die Liebe beziehungsweise der Wille dem Heiligen Geist zuzuordnen. Die Erinnerung 
hat, wie Augustinus sagt, eine gewisse „Ähnlichkeit mit dem Vater“, die Einsicht eine 
gewisse „Ähnlichkeit mit dem Sohn“ und die Liebe eine gewisse „Ähnlichkeit mit dem 
Heiligen Geist“.212 In seiner inneren Dreieinigkeit von Erinnerung, Einsicht und Wille be
ziehungsweise Liebe weist der menschliche Geist nicht nur wie die übrige geschöpfliche 
Wirklichkeit eine Spur der Trinität Gottes auf, sondern stellt ihr Bild dar. Darum soll er 
auch in seiner äußeren Dreieinigkeit von Erinnerung, Denken und Willen immer mehr 
Bild des dreieinen Gottes werden.213 Vollendet wird das Bild erst sein, wenn der Mensch 
im Jenseits Gott von Angesicht zu Angesicht schaut.214 

204 DT Einleitung, XXXI. 
205 Vgl. De civ. Dei 11,26. 
206 DT XV,17,31. 
207 XV,14,23. 
208 Ebd. 
209 XV,17,29. 
210 Z. B. XV,16,26. 
211 XV,18,32. 
212 XV,23,43. 
213 DT XI-XIV. 
214 Vgl. 1 Kor 13,12; 2 Kor 3,18; 1 Joh 3,2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


372 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Mit Erinnerung meint Augustinus dabei auf der Ebene der inneren Dreieinheit 
des menschlichen Geistes das ursprüngliche unwandelbare Wissen des Geistes um 
sich selbst, auf der Ebene der äußeren Dreieinheit das gesamte sich stets verändernde 
Wissen. Wie in Gott aus dem Vater der Sohn als Weisheit aus der Weisheit und als Wissen 
aus dem Wissen gezeugt wird und wie aus dem Vater und dem Sohn der Heilige Geist 
als Gemeinschaft der beiden hervorgeht, so wird bei der inneren Dreieinheit des mensch
lichen Geistes aus der Erinnerung die Kenntnis oder die Einsicht als Wissen aus Wissen 
gezeugt und geht aus der Erinnerung und der Einsicht der Wille oder die Liebe als das, 
was die beiden eint, hervor. 

Aber auch angesichts dieser Ähnlichkeit des menschlichen Geistes mit der göttlichen 
Trinität betont Augustinus die Unähnlichkeit des Bildes. Die Hervorgänge in der äuße
ren Dreieinheit sind zeitlich, die in Gott zeitlos. Die Elemente der äußeren Dreiheit sind 
meist ungleich. So ist in dem einen Menschen die Erinnerung größer als die Einsicht, „in 
dem anderen umgekehrt; in einem anderen wiederum werden diese beiden durch die 
Größe der Liebe übertroffen, mögen sie selbst gleich sein oder nicht“215. In Gott hinge
gen sind Vater, Sohn und Geist vollkommen gleichrangig. Am schwersten wiegt jedoch 
der strukturelle Unterschied, dass die menschliche Person in ihrem Geist eine Dreiein
heit hat, Gott aber in drei Personen diese Dreieinheit ist.216 Das menschliche Ich besitzt 
die drei Vermögen der Erinnerung, der Einsicht und des Willens und gebraucht sie, wes
halb es sich von ihnen unterscheidet. Ich erinnere mich mithilfe meiner Erinnerung, ich 
erkenne mittels meiner Einsicht und ich will oder liebe mit meinem Willen. Ich vollzie
he mit meinen Vermögen Akte, nicht meine Vermögen vollziehen Akte. Deshalb bin ich 
nicht einfach identisch mit diesen drei Fähigkeiten und gehe nicht in ihnen auf. Gott 
hingegen ist nichts anderes als die Dreieinheit von Vater, Sohn und Heiligem Geist. 

Aus diesen und anderen Gründen bekennt Augustinus gegen Ende des XV. Buches 
von De Trinitate, der Aufgabe einer rationalen Durchdringung der göttlichen Dreifaltig
keit wohl nicht gerecht geworden zu sein, indem er auf ihre Unsagbarkeit und Transzen
denz mit den Worten hinweist: 

„Aber inmitten all des vielen, das ich nun schon gesagt habe, wage ich zu gestehen, 
dass ich nichts der Unaussprechlichkeit jener höchsten Dreieinheit Würdiges gesagt 
habe, vielmehr ist, das wage ich mehr noch zu bekennen, ihr wunderbares Wissen über 
mich hinausgewachsen, und nicht vermag ich zu ihr hin.“217 

3.3.2.3 Fazit 
In seinem Werk De Trinitate geht Augustinus methodisch in vier Schritten vor. 

1. Er begründet biblisch das kirchliche Trinitätsdogma (Bücher I–IV). 
2. Er durchdringt das Trinitätsdogma philosophisch, indem er als Strukturmomente 

der göttlichen Dreifaltigkeit a) die Substanzidentität, b) die gegenseitige Bezogenheit (Re
lationalität) und damit die Verschiedenheit und c) die Gleichrangigkeit der drei gött

215 DT XV,23,43. 
216 Vgl. XV,22,42. 
217 XV,27,50. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 373 

lichen Personen feststellt (Bücher V–VII). Dabei wertet er die Kategorie der Relation 
gegenüber der Kategorienlehre des Aristoteles metaphysisch stark auf. 

3. Er sucht beim Menschen nach einer Dreieinheit, die Bild der göttlichen Trinität und 
dieser ähnlich sein könnte, und macht in zwei (beziehungsweise drei) verschiedenen 
Versionen beim menschlichen Geist eine solche Dreieinheit aus (Bücher VIII–XIV): 
Geist-Liebe-Kenntnis, Erinnerung-Einsicht-Wille und Erinnerung-Denken-Wille. Letztere 
stellt die äußere Dreieinheit dar, die der inneren Dreieinheit von Erinnerung-Einsicht- 
Wille, in der der menschliche Geist bereits Bild Gottes ist, ähnlich werden soll. 

4. Schließlich sucht er rein philosophisch, das heißt nur mit dem Verstand218 die Ähn
lichkeit der Dreieinheit des menschlichen Geistes mit der Dreieinigkeit Gottes auf
zuweisen. 

Augustinus’ Vorgehen ist insofern als Ganzes zirkulär, als er zunächst von der göttlichen 
Trinität her die Trinität des menschlichen Geistes besser zu verstehen sucht, dann aber 
(in Buch XV) vom dreifachen Selbstbezug des menschlichen Geistes auf den dreifachen 
Selbstbezug Gottes schließt, also nicht mehr vom Urbild aus das Abbild, sondern umge
kehrt vom Abbild aus das Urbild näher bestimmt. 

Unabhängig vom methodischen Vorgehen im Einzelnen beruht die „psychologische“ 
Trinitätsspekulation des Augustinus auf zwei wesentlichen Voraussetzungen: 

• Dem menschlichen Geist sind drei Grundvollzüge eigen. Es sind genau drei und ge
nau die folgenden drei: Das Sich-Erinnern, das Erkennen/Denken und das Wollen/ 
Lieben. 

• Diese Dreieinheit des menschlichen Geistes ist Bild/Abbild der Dreieinigkeit Gottes. 

Was die erste, die psychologische oder anthropologische Voraussetzung angeht, ist fest
zustellen, dass sich das Verständnis vom menschlichen Geist im Laufe der abendlän
dischen Geschichte sehr stark verändert hat. Während seine Bestimmung als Dreiein
heit von Erinnerung, Erkenntnis und Willen in der Antike und im Mittelalter noch ganz 
selbstverständlich war, ist sie heute kaum mehr nachvollziehbar. Von moderner Psycho
logie und Philosophie her lässt sich solch eine Dreierstruktur jedenfalls nicht mehr be
gründen. In der Neuzeit, besonders aber im vergangenen Jahrhundert wurden völlig an
dere Auffassungen vom menschlichen Geist vertreten. Man denke etwa nur an Edmund 
Husserl oder Gilbert Ryle sowie die gesamte philosophy of mind. Die von Augustinus vor
ausgesetzte Struktur des Geistes gilt heute als problematisch. 

Eher lässt sich heute noch die inkarnatorische Struktur des menschlichen Geistes, 
die Augustinus anhand des inneren wahren Wortes aufzuweisen suchte, existentiell 
nachvollziehen. Zwar ist die damit verbundene Bedeutungstheorie, der zufolge es 
ein inneres Wort oder Bild vom Gegenstand gibt, das dem äußeren Wort vorausgeht, 
insbesondere seit Ludwig Wittgensteins diesbezüglicher Kritik in den Philosophischen 
Untersuchungen alles andere als unumstritten. Doch verlagert man die Theorie vom 

218 DT XV,1,1. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


374 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

inneren Wort, das dem Wort Gottes ähnlich ist, auf eine abstraktere Ebene, so scheint 
das, was Augustinus damit zu sagen beabsichtigte, durchaus nachvollziehbar.219 

Es gibt in uns eine geistige Innenseite. In ihr entstehen Ideen, Pläne, Projekte, „Vi
sionen“ und Ähnliches mehr. Um wirksam werden zu können, müssen sie sich inkarnie
ren, das heißt müssen wir sie in irgendeiner Weise körperlich mitteilen und äußern. Wir 
müssen sie vom inneren geistigen Bereich in den äußeren materiellen Bereich über-set
zen und sie dort umsetzen, indem wir sie selbst zu konkreter materieller Wirklichkeit 
werden lassen. Diese Form von Inkarnation unserer geistigen Wirklichkeit in der kör
perlichen Außenwelt lässt sich dann durchaus als Bild der Inkarnation des Gottessohnes 
und seiner geistigen Wirklichkeit in dieser Welt auffassen. Dabei geht die geistige Idee 
dem Werk immer voraus und kann auch ohne Werk bleiben, wie die göttliche Existenz 
des Sohnes der Fleisch- und Menschwerdung vorausging und in völliger Freiheit vollzo
gen wurde, das heißt sich auch nicht hätte ereignen können. 

Was die zweite, die theologische Voraussetzung angeht, war der Rückschluss vom 
Abbild auf das Urbild, die Übertragung der menschlichen Geistesstrukur auf die göttli
che von vornherein problematisch. Denn wie lässt sich begründen, dass der Vorgang der 
Zeugung des Sohnes durch den Vater und der Vorgang der Hauchung des Geistes durch 
den Vater ein Akt des Erkennens und ein Akt des Wollens/Liebens des Vaters ist. Hier wird 
vorausgesetzt, was erst noch begründet werden müsste: Der Vater erkennt und liebt, und 
genau indem er erkennt, zeugt er den Sohn und sagt er sich als Wort aus, und genau in
dem er liebt, bringt er das Pneuma durch Hauchung hervor. 

Problematisch ist schließlich bei Augustinus auch die Bestimmung des Heiligen 
Geistes als Gemeinschaft von Vater und Sohn, als Band der Liebe zwischen Vater und 
Sohn. Dadurch entsteht der Eindruck, als handle es sich bei der Dreieinigkeit quasi um 
zwei Subjekte (Vater und Sohn), die einander lieben, und eine Relation (den Heiligen 
Geist), die in der Liebe zwischen Vater und Sohn besteht. 

Der bleibende Beitrag der „psychologischen“ Trinitätslehre des Augustinus und sei
ner Nachfolger liegt in der metaphysischen Aufwertung der Kategorie der Relation in 
Bezug auf Gott. Augustinus und, ihm folgend, Anselm von Canterbury (1033–1109) und 
Thomas von Aquin „versuchten Gottes Wesen so zu denken, dass es sich immer schon 
ewig als Beziehungsgeschehen realisiert“220. Die Beziehungen innerhalb der Gottheit 
sind Gott wesentlich. 

„Vater, Sohn und Geist sind ihre Relation(en), sie haben sie nicht nur; der Vater ist ,nichts 
anderes‘ als der den Sohn und den Geist hervorbringende göttliche Urgrund, der Sohn 
ist ,nichts anderes‘ als der Sohn des Vaters, der zusammen mit ihm den Geist hervor
gehen lässt, und das Pneuma ist ,nichts anderes‘ als der aus Vater und Sohn hervorge
hende, sie verbindende Geist.“221 

219 Vgl. DT XV,10–16; bes. XV,14,23. 
220 Werbick 500. 
221 Ebd. 501. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 375 

3.3.3 Die Dreieinigkeit als Beziehungsgeschehen bei Thomas von Aquin 

Bei aller Eigenständigkeit gibt es bei Thomas von Aquin (1225–1274) in der Trinitätslehre 
wichtige Gemeinsamkeiten mit Augustinus. Wie dieser nimmt er in Gott einen Hervor
gang nach Art des Intellekts (Sohn) und einen Hervorgang nach Art des Willens (Heiliger 
Geist) an. Es gibt für ihn also (genau) „zwei Lebensäußerungen des göttlichen Wesens: 
Verstand und Wille, Erkennen und Wollen“222. Von Augustinus übernimmt er auch die 
Kategorie der Relationalität für die Trinitätstheologie. „Die Relationen werden auch bei 
ihm nicht bloß akzidentiell gedacht, sondern machen Gottes Wesen aus.“223 So ist etwa 
der Vater „Sich-auf-den-Sohn-Beziehen“, und zwar von Ewigkeit her. Für Thomas haftet 
die Beziehung im Göttlichen nicht wie ein Akzidens dem Subjekt an, sondern ist selbst 
göttliche Wesenheit. „Thomas macht also die Relationslehre von Gregor von Nazianz und 
Augustinus zu einem tragenden Moment seiner eigenen Trinitätslehre, denkt sie aber 
zugleich weiter.“224 

In der Summa Theologica (auch Summa Theologiae), seinem Hauptwerk, behandelt 
Thomas im Zusammenhang der Dreieinigkeit Gottes zunächst die Ursprünge oder 
Hervorgänge, dann die Ursprungsrelationen und schließlich die Personen.225 Um sich 
Schritt für Schritt einer Bestimmung dessen anzunähern, was in Gott Person oder Hy
postase heißt, übernimmt er zunächst einmal von Boethius die allgemeine Definition 
der Person: „Person ist Einzelsubstanz der vernunftbegabten Natur“226. Mit Aristoteles 
unterscheidet er sodann beim Begriff der Substanz zwei verschiedene Bedeutungen. 
Substanz meint zum einen die Washeit oder das Wesen eines Dinges, zum anderen den 
für sich oder in sich bestehenden, also selbständigen Träger von Eigenschaften, der auch 
Hypostase genannt wird. Person bedeutet damit für Thomas das Für-sich-Bestehende 
vernunftbegabter Natur und steht für das Vollkommenste in der Natur überhaupt. „Da 
nun alles“, so folgert Thomas, „was vollkommen ist, Gott zugeschrieben werden muss, 
weil Seine Wesenheit in sich alle Vollkommenheit enthält, so ist es angebracht, dass 
dieser Name Person von Gott ausgesagt werde.“227 Freilich darf der Name „Person“ nicht 
so auf Gott angewandt werden, wie er von den Geschöpfen gebraucht wird. Er ist von 
Gott in einem analogen und erhabeneren Sinn auszusagen. Auch der Name „Hypostase“ 
gebührt Gott, sofern darunter nicht der Träger von Eigenschaften, sondern ein für sich 
bestehendes Wirkliches verstanden wird. Sogar der Name „Individuum“ trifft auf Gott 
zu, insoweit damit die Unmitteilbarkeit und ganz allgemein die Unterschiedenheit von 
anderem gemeint ist. Denn ein Individuum ist das, was in sich ununterschieden, von 
anderen aber unterschieden ist. Eine individuelle Person ist deshalb das, was in einer 
bestimmten Natur von den Individuen derselben Natur unterschieden ist. So hebt sich 
eine menschliche Person von anderen menschlichen Personen durch ihren Körper und 

222 Stosch 49. 
223 Ebd. 
224 Ebd. 
225 Vgl. Herzgsell 181–207 (Ursprünge: origines); Hervorgänge: processiones; Ursprungsrelationen: rela

tiones originis; Personen: personae). 
226 Persona est rationalis naturae individua substantia; Thomas: Summa theologica [= ST] I q.29 a.1. 
227 ST I q.29 a.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


376 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

durch ihre Seele ab, welche die Gründe für ihre Individualität sind. Bei Gott aber erfolgt 
nach Thomas eine Unterscheidung „nur durch die Ursprungsbeziehungen“228. 

Da die Beziehung in Gott nicht wie eine Eigenschaft ist, die dem Träger anhaftet, son
dern das göttliche Wesen selbst, ist sie für sich bestehend, wie das göttliche Wesen für sich 
bestehend ist. Im Sinn einer für sich bestehenden, individuellen (d. h. unmitteilbaren) 
und vernunftbegabten Wirklichkeit ist beispielsweise Gott Vater eine göttliche Person. 
„Göttliche Person bezeichnet nämlich“, so Thomas, „die Beziehung als für sich bestehend.“229 
Beziehung bedeutet demnach bei Gott die für sich bestehende individuelle Hypostase. 
Aus all dem zieht Thomas den Schluss, dass bei Gott der Name Person direkt die Bezie
hung und indirekt das Wesen angibt, wie er auch umgekehrt direkt das Wesen und in
direkt die Beziehung benennt, insofern das Wesen dasselbe ist wie die Beziehung oder 
die Hypostase, die von den anderen Beziehungen oder Hypostasen verschieden ist. 

Primär steht für Thomas jedoch der Name Person in Gott für das Beziehungshafte. 
Er ist ein Beziehungsname, weshalb Thomas zusammenfassend sagen kann, „dass der 
Name Person im Göttlichen eine Beziehung bezeichnet, und zwar als ein in göttlicher 
Natur für sich bestehendes Wirkliches“230. 

Ist eine göttliche Person nichts anderes als eine für sich bestehende Beziehung, dann 
müsste es nach dem, was Thomas früher festgestellt hatte, in Gott eigentlich vier Per
sonen geben, da es in ihm vier verschiedene Beziehungen gibt: die Vaterschaft, die 
Sohnschaft, die Hauchung und den Hervorgang. Das ist aber laut Thomas nicht der 
Fall, weil die Hauchung nicht die Eigentümlichkeit einer göttlichen Person ist, sondern 
dem Vater und dem Sohn gemeinsam ist. Beide, Vater und Sohn, bringen den Heiligen 
Geist durch Hauchung hervor. Demzufolge gibt es in Gott nur drei eigentümliche Be
ziehungen und damit nur drei göttliche Personen. „[Nur] Vaterschaft, Sohnschaft und 
Hervorgang werden personhafte Eigentümlichkeiten 231 genannt, weil sie gleichsam die 
Person begründen.“232 Die Vaterschaft ist die Person des Vaters, die Sohnschaft die des 
Sohnes und der Hervorgang die Person des hervorgehenden Heiligen Geistes. Diesen drei 
göttlichen Personen ist dann auch der Name Person der Bedeutung nach wirklich ge
meinsam, da dieser Name das in einer bestimmten Natur für sich bestehende Wirkliche 
bezeichnet. 

Nach Thomas sind die drei göttlichen Personen dasselbe wie die Eigentümlichkeiten 
beziehungsweise eigentümlichen Beziehungen. Denn da der Vater als Person durch die Va
terschaft als eigentümliche Beziehung Vater ist, „ist der Vater dasselbe wie die Vater
schaft. Aus demselben Grunde sind auch die anderen Eigentümlichkeiten [der Sohn
schaft und des Hervorgangs] dasselbe wie die Personen.“233 Durch die Vaterschaft ist „der 
Vater nicht bloß Vater, sondern auch Person und ist jemand oder Hypostase“234. Der Na

228 I q.29 a.4. 
229 Ebd. 
230 I q.30 a.1. 
231 Proprietates (personales). 
232 I q.30 a.2 ad 2. 
233 I q.40 a.1. 
234 I q.40 a.3 ad 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 377 

me Vater steht für die Beziehung, durch die die Person oder Hypostase unterschieden 
und begründet wird. 

Es sind demzufolge die eigentümlichen Beziehungen, welche die Personen oder Hy
postasen unterscheiden und begründen. Unterscheiden sich die drei göttlichen Perso
nen durch die Beziehungen, dann kann man diese nicht fortdenken, ohne die Personen 
selbst wegzudenken. Denkt man etwa von der Person oder Hypostase des Sohnes die 
Sohnschaft weg, so bleibt weder die Person noch die Hypostase des Sohnes. 

Für Thomas ist demnach der innere Zusammenhang von den göttlichen Personen und 
den innergöttlichen Beziehungen so eng, dass er sie miteinander identifiziert und die Perso
nen als für sich bestehende Beziehungen in Gott definiert. Sie sind für ihn „die für sich 
bestehenden Beziehungen selbst“235. Sind aber die göttlichen Personen die für sich be
stehenden eigentümlichen Beziehungen selbst, dann ist auch das dreieine Wesen Gottes 
selbst eine Beziehungswirklichkeit oder Beziehungseinheit. Diese Schlussfolgerung bei Tho

mas sei noch einmal kurz erläutert. 
Der Vater geht ganz in der Beziehung zum Sohn (Vaterschaft) und zum Heiligen 

Geist (Hauchung) auf, der Sohn ganz in der Beziehung zum Vater (Sohnschaft) und zum 
Heiligen Geist (Hauchung) und der Heilige Geist ganz in der Beziehung zum Vater und 
zum Sohn (Hervorgang, Gehauchtwerden). Da die Hauchung sowohl dem Vater wie dem 
Sohn zukommt und somit keine unmitteilbare, das heißt individuelle Eigentümlichkeit 
einer Person ist, bleiben drei eigentümliche für sich bestehende Beziehungen, die die drei 
Personen ausmachen: Vaterschaft, Sohnschaft und Hervorgang (Gehauchtwerden). Die 
Person des Vaters ist demnach nichts anderes als die für sich bestehende Beziehung der 
Vaterschaft zum Sohn, die Person des Sohnes nichts anderes als die für sich bestehende 
Beziehung der Sohnschaft zum Vater und die Person des Heiligen Geistes nichts anderes 
als die für sich bestehende Beziehung des Hervorgangs beziehungsweise Gehauchtwer
dens zum Vater und zum Sohn. Den drei göttlichen Personen gehört nun aber das eine 
Wesen; sie sind eines Wesens, weshalb nach Thomas sowohl die Aussage „Gott ist drei 
Personen“ als auch die Aussage „Das Wesen ist drei Personen“ richtig ist.236 Machen aber 
die drei göttlichen Personen das Wesen Gottes aus, dann ist der dreieine Gott in seinem 
Wesen selbst eine Beziehungseinheit. 

Die drei göttlichen Personen sind gemäß Thomas sowohl ihrem Wesen nach als auch 
ihrer Beziehung und ihrem Ursprung nach ineinander (Perichorese). So ist der Vater im 
Sohn und der Sohn im Vater. Ebenso verhält es sich mit dem Heiligen Geist. Die drei 
göttlichen Personen sind nicht nur ganz aufeinander bezogen und ganz füreinander da. 
Sie sind auch ganz ineinander. 

Mit seiner Trinitätslehre gelingt Thomas, so lässt sich zusammenfassen, ein Doppel
tes. Zum einen kann er noch deutlicher als Augustinus aufzeigen, dass das Wesen Gottes 
eine Beziehungswirklichkeit ist. Vater, Sohn und Geist sind vollkommen aufeinander be
zogen, sie sind nichts anderes als die Beziehungen zueinander, ihr Sein besteht in einem 
absoluten Füreinander-, Miteinander- und Ineinandersein. Zum anderen kann Thomas 
begreiflich machen, dass das Wesen Gottes eine lebendige und dynamische Wirklichkeit 
ist. Denn die Beziehungen beruhen auf lebendigen, dynamischen Vollzügen, besser: sie 

235 I q.40 a.2 ad 1 (ipsae relationes subsistentes). 
236 I q.39 a.6. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


378 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

sind diese. Durch höchste geistige Vollzüge, durch höchstes Geben und Nehmen, Schen
ken und Empfangen, bringen die göttlichen Personen einander hervor beziehungsweise 
gehen auseinander hervor. So zeugt der Vater in Ewigkeit den Sohn, wird der Sohn in 
Ewigkeit vom Vater gezeugt, und so weiter. Bei den Beziehungen handelt es sich folg
lich nicht um starre Verhältnisse in Gott, sondern um lebendige Beziehungsvollzüge, die 
Thomas von der aktiven Seite her mit zwei geistigen Grundvollzügen des Menschen ver
gleicht: mit dem Erkennen oder Verstehen und dem Wollen oder Lieben. Das Wesen Got
tes erweist sich damit als ein lebendiges und dynamisches Beziehungsgeschehen. 

Die beiden ewigen Hervorgänge des Sohnes und des Heiligen Geistes in Gott setzen 
sich gemäß Thomas in den beiden zeitlichen Sendungen des Sohnes und des Heiligen 
Geistes in die Welt fort.237 So ist der Sohn vom Vater zu einer bestimmten Zeit – „als 
die Fülle der Zeit gekommen war“238 – in die Welt gesandt worden, um darin Mensch 
zu werden, obwohl er schon immer in der Welt war.239 Und so ist der Heilige Geist nach 
der Auferstehung und Himmelfahrt Jesu Christi vom Vater und vom Sohn in die Welt 
gesandt worden und ist ebenfalls in sichtbaren Zeichen in diese gekommen240, um die 
Geschöpfe zu heiligen, obwohl auch er schon immer in der Welt war. Die Sendung einer 
göttlichen Person in die Welt bedeutet demzufolge, dass die Person auf neue Weise in der 
Welt und bei oder in den Menschen da ist. Während der Sohn als Urheber der Heiligung 
in die Welt kam, kam der Heilige Geist als Zeichen und Vollendung der Heiligung. 

Da der Vater nicht aus einer anderen Person hervorgegangen ist, kann er laut Tho

mas auch nicht in die Welt gesandt werden. Trotzdem kann er durch die heiligmachende 
Gnade wie der Sohn und der Geist den Menschen einwohnen. Obwohl demnach die zeit
lichen Sendungen den ewigen Hervorgängen im Wesentlichen entsprechen, besteht für 
Thomas doch auch ein gewisser struktureller Unterschied zwischen ihnen. Denn nicht 
nur der Vater und der Sohn senden den Heiligen Geist in die Welt. Auch der Heilige Geist 
sendet umgekehrt in gewisser Weise den Sohn in die Welt241, sodass es zwar eine Person 
in der Trinität gibt, die keine andere hervorgebracht hat, aber keine Person in ihr gibt, 
die nicht eine andere gesendet hätte. Der Sohn und der Heilige Geist senden jeweils sich 
und den anderen in die Schöpfung, weshalb die beiden jeweils von der ganzen Dreiei
nigkeit gesandt sind – im Unterschied zum Vater, der von niemandem gesandt ist, aber 
den Sohn und den Heiligen Geist sendet. 

Literatur 

Thomas von Aquin: Summa Theologiae, in der Bibliothek der Kirchenväter (online). 
Klaus von Stosch: Trinität, 2017. 

237 Vgl. ST I q.43 a.1. 
238 Gal 4,4. 
239 Joh 1,10. 
240 Apg 2,1–13. 
241 Vgl. Lk 1,35; Mt 1,20. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 379 

3.3.4 Die zwischenpersonale Trinitätslehre des Richard von St. Viktor 

Die Dreieinigkeit (De Trinitate) ist das Hauptwerk von Richard von Sankt Viktor (1110–1173), 
und vermutlich ein Alterswerk. Richard steht in der großen Tradition von Augustinus, 
Gregor dem Großen (590–604), Anselm von Canterbury und Hugo von Sankt Viktor 
(1097–1141). Aber er ist sich dessen bewusst, mit seinem Trinitätstraktat bei der Durch
dringung des Mysteriums mit der Vernunft neue Wege zu beschreiten. Wie bei Anselm 
und zuvor schon bei Augustinus geht es um die fides quaerens intellectum – um den 
Glauben, der nach Einsicht sucht. 

In seinem Werk leitet Richard zunächst eine Mehrheit der Personen in Gott ab (Kap. 
3.3.4.1), begründet sodann ihre Dreiheit (Kap. 3.3.4.2) und charakterisiert sie schließlich 
im Einzelnen (Kap. 3.3.4.3). 

Literatur 

Richard von Sankt-Victor: Die Dreieinigkeit. Übertragung und Anmerkungen von Hans Urs 
von Balthasar [= DD], 2. Auflage 2002. 

3.3.4.1 Die Mehrheit der Personen 
In Gott als dem höchsten Gut und schlechthin Vollkommenen findet sich die ganze Fülle der 
Gutheit und die Vollkommenheit. „Wo aber die Fülle der Güte ist, dort kann wahre und 
höchste Liebe nicht fehlen. Denn nichts ist besser, nichts vollkommener als die Liebe.“242 
Mit diesen Eingangsüberlegungen führt Richard zum „Kern“ des Wesens Gottes hin, 
nämlich zur Liebe, um gleich anschließend die Struktur der Liebe zu erklären. „Von 
niemandem aber wird gesagt, er besitze die vollkommene Liebe, wenn er bloß sich 
selber privat als diesen Vereinzelten liebt. Es muss also die Liebe (amor) sich zum andern 
hinwenden, um selbstlose, eigentliche Liebe (caritas) zu sein.“243 Liebe muss, um echte 
Liebe zu sein, einen anderen lieben. 

Damit die Liebe in Gott ihr Höchstmaß und ihre absolute Vollkommenheit erreichen 
kann, muss sie so sein, dass sie nicht größer und besser sein könnte. Das ist in Gott aber 
nur dann der Fall, wenn gemäß dem Wesen der Liebe eine göttliche Person eine andere 
Person lieben kann, die ihr an Würde gleichkommt. Einer göttlichen Person gleich wür
dig kann aber wiederum nur eine Person sein, die selbst Gott ist. „Damit also in der waren 
Gottheit Raum sei für die Fülle der Liebe, darf eine göttliche Person des Mitseins einer 
andern gleich würdigen und deshalb gleichfalls göttlichen Person nicht ermangeln.“244 

Die Fülle des Gutseins, zu der notwendig die Liebe gehört, erfordert demnach eine 
Mehrheit von Personen. Aber auch die Fülle der Seligkeit erfordert eine solche Mehrheit. 
Denn auch in der höchsten Seligkeit darf die Liebe nicht fehlen. „Das eigentliche und un
abdingbare Kennzeichen der Liebe aber ist, dass man von dem, den man sehr liebt, auch 

242 Richard: Die Dreieinigkeit [= DD] III,II 84. 
243 DD III, II 84f. 
244 III, II. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


380 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

sehr geliebt werden will. So kann die Liebe nicht selig sein, wenn sie nicht gegenseitig 
ist.“245 Deshalb gehört zur wahren und höchsten Seligkeit, nämlich der göttlichen, die 
Gegenseitigkeit der Liebe. „In der gegenseitigen Liebe aber muss notwendig Einer sein, 
der die Liebe hinschenkt, und Einer, der sie zurückschenkt.“ In Gott als vollkommenem 
Wesen muss es folglich wenigsten zwei göttliche Personen geben. 

Für Richard besteht die Natur des Menschen aus zwei Substanzen: aus Leib und See
le. Der Mensch ist aber nur eine Person. Während in der Natur Gottes nur eine Substanz 
ist, aber mehrere Personen sind, ist in der Menschennatur nur eine Person in zwei Substanzen. 
„Hier wie dort Einheit, hier wie dort Vielheit. Dort Einheit der Substanz, hier Einheit 
der Person; dort Vielheit der Personen, hier dagegen Vielheit der Substanzen; dort Viel
heit der Personen in Substanzeinheit, hier Vielheit der Substanzen in Personeinheit.“246 
Die Natur von Mensch und Gott spiegeln sich für Richard ineinander, indem jede der 
anderen im Gegensatz entspricht. 

Während jedoch in Gott eine Vielheit von metaphysisch völlig gleichen und gleich
rangigen Personen gegeben ist, ist in der Substanzvielheit der menschlichen Person „die 
eine Substanz körperlich, die andere unkörperlich, die eine sichtbar, die andere unsicht
bar, die eine sterblich, die andere unsterblich“247. Wie die Personeinheit des Menschen 
in zwei Substanzen den menschlichen Verstand übersteigt, überragt die Substanzein
heit Gottes in mehreren Personen das menschliche Begreifen. 

Damit hat Richard bereits dreierlei an der Trinität Gottes aufgewiesen: Es muss we
gen der Vollkommenheit der göttlichen Liebe a) mindestens zwei göttliche Personen geben, 
die b) in Substanzeinheit existieren und c) vollkommen gleichrangig sind. Daraus ergibt 
sich auch schon die Nichtaddierbarkeit der göttlichen Personen. Eine einzelne göttliche 
Person ist nicht weniger göttliche Substanz als es zwei Personen sind oder die Gottheit 
als ganze ist. 

3.3.4.2 Die Dreieinigkeit der Personen 
Die höchste Liebe in Gott muss laut Richard sowohl der Intensität als auch der Qualität 
nach allseitig vollkommen und unübertrefflich sein. In der gegenseitigen Liebe, auch in 
der brennendsten, ist zwar nichts seltener, aber „auch nichts großartiger als der Wille, 
dass der, den du zuhöchst liebst und der dich zuhöchst liebt, einen anderen [also eine 
dritte Person] eben sosehr liebe“248. Die vollkommene Liebe zeigt sich demnach in dem 
Wunsch, die einem zuteilgewordene Liebe an einen Dritten weiterzuvermitteln. 

Mithilfe von Vernunftgründen sucht Richard aus der Vollkommenheit der Liebe die 
Dreifaltigkeit Gottes herzuleiten. Die vollkommene Liebe kann sich nicht auf zwei Lie
bende beschränken. Sie bedarf eines Mitgeliebten, eines Dritten. Der Ausdruck „Mitge
liebter“ (condilectus) scheint von Richard zu stammen, dessen gedankliche Originalität 
hier ihren Höhepunkt erreicht. Um die Freude, die die beiden Liebenden bei ihrem ge
genseitigen Austausch der Liebe erleben, zu vervollkommnen, braucht es einen Dritten, 

245 III, III. 
246 III, IX. 
247 III, X. 
248 III, XI. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 381 

der gerade das, was beide für sich erleben, von beiden mitgeteilt erhält. Denn beide wol
len ihre Freude darüber, wie sehr sie von der anderen Person geliebt sind und wie sehr 
sie diese lieben, einem dritten Mitgeliebten mitteilen. Der Mitgeliebte ist für Richard 
dabei auch ein Mitliebender, der die von beiden empfangene Freude und Liebe wiederum 
an beide weiterschenkt. Dadurch verliert die Liebe erst jedes am „Ich“ haftenbleibende 
Moment. 

Die Einsicht, die vollkommene Liebe beschränke sich nicht auf die Zweisamkeit, son
dern wolle sich einem Dritten mitteilen und gerade so durch den Dritten die höchste 
Freude erleben, entnimmt Richard dabei der menschlichen Erfahrung. Die menschliche 
Liebe zweier Liebenden, die sich auf Dauer nicht auf einen Dritten oder auf Dritte hin 
öffnet, bleibt oder wird letztendlich egoistisch. 

Seine vielen Überlegungen zum Erweis der Dreifaltigkeit rundet Richard dabei noch 
durch einen Gedanken zur Mitliebe ab: 

„Bedenken wir einmal sorgsam Wert und Eigenschaften der Mitliebe, dann wird uns 
das Gesuchte rasch zufallen. Wenn einer einem andern Liebe schenkt, wenn ein Ein
samer einen Einsamen liebt, dann ist zwar Liebe vorhanden, aber die Mitliebe fehlt. 
Wenn zwei sich gegenseitig gern haben, einander ihr Herz in hohem Sehnen schenken, 
und der Liebesstrom von diesem zu jenem, von jenem zu diesem fließt, und gegenläu
fig je auf Verschiedenes zielt, dann ist zwar auf beiden Seiten Liebe da, aber die Mit

liebe fehlt. Von Mitliebe kann erst dann gesprochen werden, wo von zweien ein dritter 
einträchtig geliebt, in Gemeinsamkeit liebend umfangen wird und die Neigung der 
beiden in der Flamme der Liebe zum Dritten ununterschieden zusammenschlägt.“249 

Die innigste und höchste Mitliebe ist nichts anderes als der Zusammenfluss der inners
ten Großmut und der höchsten Eintracht. Sie „würde in der Gottheit fehlen, wenn neben 
den zweien die dritte Person ausbliebe“250. 

Die dritte Person ist für Richard das Band der Liebe. Dieses Band verbreitet die Ge
sinnung der Mitliebe und begründet die Mitliebesgemeinschaft durch alle hindurch und in 
allen. Durch die trinitarische Mitbruderschaft der dritten Person verhindert die über
all herrschende mitherzliche Liebe und mitgemeinschaftliche Neigung jedes Abgleiten 
in einsame Ausschließlichkeit. Wenn Richard hier immer wieder das „Mit“ (con-) betont, 
steht er in der Tradition der westlichen Trinitätslehre, in der der Heilige Geist aus zwei 
Personen hervorgeht und als das Band der Gemeinschaft von Vater und Sohn erscheint. 

Für Richard sind in der höchsten Dreifaltigkeit die Personen insofern gleich, „als das 
höchste und allereinfachste Sein in der gleichen Fülle und Vollkommenheit, in der es 
einer Person gehört, auch den beiden andern zukommt“251. Die drei Personen in Gott 
sind folglich hinsichtlich ihres göttlichen Seins vollkommen gleich und sind eine einzige 
Wesenheit. 

Damit steht für Richard hinsichtlich der göttlichen Personen fest: a) in Gott muss es 
drei Personen geben; b) diese drei Personen sind eine Substanz oder ein Wesen; c) die drei 

249 III,XI 104. 
250 III, XIX. 
251 III, XXIII. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


382 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Personen sind was ihre Göttlichkeit betrifft einander vollkommen gleich, sodass unter 
dieser Rücksicht jede einzelne Person das Ganze ist und dasselbe wie jede andere. 

Mithilfe des Begriffes ex-sistere erklärt Richard dann sowohl das, was den drei göttli
chen Personen gemeinsam ist, als auch das, worin sie sich voneinander unterscheiden. 
Das sistere (sein) steht für das allen drei gemeinsame, eine, göttliche, übersubstantielle, 
höchsteinfache Sein, das ein Sein allein aus sich selbst ist. Das ex (aus, von her) hinge
gen steht für den unterschiedlichen Ursprung oder die unterschiedliche Herkunft der 
drei Personen. Durch drei verschiedene Weisen des Exsistierens, des Seins-aus oder des 
Seins-von-anderem-her, gibt es in Gott drei verschiedene individuelle Personen. 

3.3.4.3 Die Hervorgänge (processiones) und die Namen (nomina) der Personen 
Nachdem in Gott die Einheit der göttlichen Substanz, die Vielheit der Personen und der 
innige Zusammenhang zwischen Einheit und Vielheit feststeht, ist nunmehr für Richard 
nach den einzelnen unveräußerlichen Merkmalen oder Eigentümlichkeiten der Personen zu 
fragen. Dazu stellt er als erstes fest: „Offenkundig sind mehrere Personen umso verbun
dener, je enger ihre Verwandtschaft ist, und je verbundener sie sind, desto glücklicher 
sind sie auch.“252 Deshalb darf auch bei den göttlichen Personen das Verwandtsein nicht 
fehlen. Hätte jedoch jede Person ihr Sein aus sich selbst, so gäbe es keine Verwandtschaft 
zwischen ihnen. 

Folglich muss es eine Person geben, die aus sich selbst existiert und nirgendwo an
ders her ihren Ursprung bezieht. Diese Person kann aber auch nur eine einzige sein. 
Denn hat sie ihr Sein aus sich, hat sie auch die Macht in ursprünglicher Fülle aus sich. 
Ihre Macht ist dann aber auch Allmacht, darum ist alle Macht aus ihr, desgleichen alles 
Sein und alle Existenz. Besäßen zwei göttliche Personen die ursprüngliche Allmacht, wä
ren sie eben nicht allmächtig, sondern wäre jeweils die ursprüngliche Allmacht der einen 
Person durch die Allmacht der anderen Person eingeschränkt. 

Die eine ursprünglich allmächtige Person ist demzufolge als einzige ursprungslos, 
während alle übrigen Personen, sei es unter den Menschen, unter den Engeln oder in 
Gott, aus ihr stammen. Sie ist von daher sicher eine unveräußerliche und unmitteilbare, 
das heißt einmalige Existenz. Das bedeutet jedoch für die anderen göttlichen Personen, 
zwar ewig, aber nicht aus sich zu sein. 

Gibt es mehrere göttliche Personen, so ist auch sicher, dass der allerursprünglichs
ten Person oder Existenz „eine andere auf unmittelbare Weise entstammen muss; denn 
sonst würde jene einsam verharren“253. Die zweite Person ist also von der ersten unmit
telbar verursacht. So haben wir laut Richard: Person aus Person; Existenz aus Existenz; 
Einen, der hervorgehen kann, aus Einem, der nicht hervorgehen kann; Einen, der ge
zeugt oder geboren werden kann, aus Einem, der nicht gezeugt oder geboren werden 
kann. Dabei ist dieser Hervorgang der zweiten Person aus der ersten als ihrem Grund 
und ihrer Ursache wie alle weiteren etwaigen Hervorgänge in Gott nicht zeitlich, son
dern ausschließlich der Ordnung oder der Natur nach, d. h. zeitlos zu verstehen. 

Da die dritte Person der Dreifaltigkeit, so folgert Richard weiter, „nicht aus sich selbst 
ihren Ursprung zieht, muss sie entweder von einer der beiden andern, oder von beiden 

252 DD V, II. 
253 V, VII. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 383 

zusammen ausgehen“254. Um der ersten Person mitwürdig zu sein, musste die zweite 
vom Allmächtigen auch die Allmacht erhalten, „um gleich allmächtig, ja mehr: die gleiche 
Allmacht zu sein“. Ist aber den beiden die Allmacht gemeinsam – auch die Allmacht, in 
gewissem Sinn Ursprung zu sein und eine weitere göttliche Person aus sich hervorgehen 
zu lassen –, „dann folgt, dass die dritte Person der Dreifaltigkeit von beiden das Sein und 
die Existenz erhält“. 

Wie die Vollkommenheit der ersten Person die Ursache der zweiten Person ist, so ist 
die Vollkommenheit der beiden die Ursache der dritten Person der Dreifaltigkeit. „Denn 
wie die Vollkommenheit des Einen einen Mit-Würdigen verlangt, so fordert die Vollkom
menheit der beiden einen Mit-Geliebten.“255 Im Unterschied zum unmittelbaren Her
vorgang der zweiten Person aus der ersten erweist sich der Hervorgang der dritten Per
son aus den beiden anderen als sowohl unmittelbar wie mittelbar. Die dritte Person geht 
aus der ersten sowohl unmittelbar als auch – durch Vermittlung der zweiten Person – 
mittelbar hervor. Dennoch ist die dritte Person in unmittelbarer Verwandtschaft beiden 
anderen Personen verbunden, da sie die beiden anderen unmittelbar schauend erkennt 
und erkennend schaut. „Die göttlichen Personen betrachten einander alle gegenseitig 
und unmittelbar, eine wirft den Strahl des höchsten Lichtes auf die andere und empfängt 
ihn von der andern her. Und weil sie unmittelbar schauen, sind sie auch unmittelbar bei
einander.“256 

Durch die Unmittelbarkeit der drei Personen zueinander schließt sich für Richard 
der Kreis in Gott. Unter der Voraussetzung, von einer Person könne jeweils nur eine ein
zige Person unmittelbar hervorgehen, schließt Richard eine vierte Person aus, weil sich 
sonst der zweite, sowohl unmittelbare wie mittelbare Hervorgang im Prinzip ins Unend
liche wiederholen ließe. Durch Vermittlung der dritten Person würde aus der ersten eine 
vierte Person hervorgehen, durch Vermittlung dieser eine fünfte und so weiter. Doch die 
Hervorgänge wären im Prinzip alle dieselben. 

Nach Richard entsprechen den drei im Prinzip möglichen Arten des innergöttlichen 
Hervorgangs die drei unveräußerlichen einmaligen göttlichen Personen. „Die erste Per
son hat das Sein von keiner andern her, die zweite von einer allein her, die dritte von bei
den her.“257 Somit sind die drei individuellen Eigentümlichkeiten der göttlichen Perso
nen gefunden: die der ersten: nicht hervorgehen, aber hervorbringen; die der zweiten: her
vorgehen und hervorbringen; die der dritten: hervorgehen und nicht hervorbringen. Die Un
terscheidung der Eigentümlichkeiten wird demnach durch zweierlei bestimmt: „durch 
Geben und Empfangen. Das Eigene der einen Person besteht im Geben allein, das der 
andern im Empfangen allein, das der dazwischen vermittelnden im Geben und Emp
fangen.“258 

Diese Unterscheidung lässt sich nach Richard durch eine Erwägung der Liebe noch 
verstärken und vertiefen. Denn wahre Liebe kann „entweder in spontaner Hingabe un
geschuldet (gratuitus) oder in geziemender Antwort (geschuldet, debitus) liegen oder aus 

254 V, VIII. 
255 Ebd. 
256 V, IX. 
257 V, X. 
258 V, XV. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


384 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

einer Mischung von beidem bestehen: dem einen gegenüber geziemende Antwort, dem 
andern gegenüber spontane Hingabe“259. 

Eine der drei Personen hat demzufolge die höchste rein-ungeschuldete Liebe, eine 
andere die höchste rein-geschuldete Liebe, in der dritten ist die Liebe so die höchste, dass 
sie zur einen hin geschuldet, zur anderen hin ungeschuldet ist. „So gibt es innerhalb der 
höchsten Liebe eine dreifache Unterscheidung, obschon die Liebe in allen dieselbe ist, 
weil sie die höchstmögliche und wahrhafte ewige Liebe ist.“260 

Die erste Person hat die Fülle der ungeschuldeten Liebe, nicht wie die dritte der geschul
deten Liebe. Doch hat sie dadurch keinerlei Vorteil gegenüber der dritten Person und ist in 
keiner Weise besser oder vollkommener als diese. „In Gott gibt es [nämlich] keinen Un
terschied nach Stufen, keine Verschiedenheit der Würde.“261 Die „Fülle ungeschuldeter 
Liebe liegt im reinen Geben, die Fülle der geschuldeten im reinen Empfangen“262. Bei
des ist gleichwertig. In der Liebe ist das Empfangen genauso wichtig wie das Geben. Auch 
hinsichtlich der Liebe sind also alle drei göttlichen Personen völlig gleichrangig. Sie ha
ben nur einen Willen und eine Liebe. „Somit gibt es, was die Substanz der Liebe betrifft, 
in allen Personen eine einzige Liebe. Und weil diese in allen einzig und unübertrefflich 
ist, kann sie in keiner Person größer und besser sein als in einer andern.“263 Ist in allen in 
jeder Hinsicht der gleiche Wille, liebt jede die andere wie sich selbst und sosehr als sich 
selbst. 

Somit hat die erste göttliche Person die Eigenheit, nur Ursprung zu sein und andere 
Personen hervorzubringen, ohne selbst aus einer anderen Person hervorzugehen, sowie 
die Liebe nur zu geben, ohne sie von einer anderen ursprünglich zu empfangen. Die zweite 
Person hat die Eigenheit, sowohl aus einer anderen hervorzugehen als auch eine andere 
hervorzubringen und die Liebe sowohl zu empfangen als auch zu geben. Die dritte schließlich 
hat die Eigenheit, aus zweien hervorzugehen, ohne eine hervorzubringen, und die Liebe 
ursprünglich nur zu empfangen. Alle drei Personen haben dieselbe Fülle der Liebe, dieselbe 
Vollkommenheit, Güte und Seligkeit, dieselbe Herrlichkeit. 

In besonderer Weise wird der ersten Person, dem Ungeborenen, die Macht zuge
sprochen, der zweiten Person, dem Geborenen, die Weisheit, und der dritten Person, 
dem Heiligen Geist, die Güte. Das liegt nach Richard daran, dass die Macht nicht von 
etwas anderem herstammt, die Weisheit allein von der Macht herstammt, und die Güte 
von beiden zusammen herstammt, was den drei göttlichen Entstehungen oder Hervor
gängen entspricht. Wie für Augustinus die Weisheit eine Appropriation, das heißt eine 
eigentliche Bezeichnung für den Sohn ist, obwohl sie im umfassenden Sinn allen drei 
Personen sowie der Dreifaltigkeit als ganzer gleichermaßen zukommt, und die Liebe ei
ne Appropriation des Heiligen Geistes ist, sind für Richard die Macht, die Weisheit und 
die Güte jeweils Appropriationen für die erste, zweite und dritte Person. 

Da der Ungeborene einen Gleichförmigen und Gleichwürdigen haben will, zeugt er 
den Sohn. Und da der Geborene und der Ungeborene einen Mitgeliebten haben wollen, 

259 V, XVI. 
260 V, XIX. 
261 V, XXII. 
262 Ebd. 
263 V, XIII. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 385 

lassen sie den Heiligen Geist entstehen. Im ersten liegt laut Richard eine Gemeinschaft 
der Würde, im zweiten eine Gemeinschaft der Liebe vor. Der Vater ist für Richard die un
gezeugte Substanz, der Sohn gezeugte Substanz und der Heilige Geist weder gezeugte noch 
ungezeugte Substanz, da er weder wie der Sohn allein aus dem Vater hervorgegangen ist 
noch wie der Vater der ursprungslose Ursprung ist. Doch sind Vater, Sohn und Geist eine 
einzige Substanz, wie sie ein Gott sind. 

Während beim innerpersonalen Modell drei Grundvollzüge (bei Augustinus Sich-Er
innern, Erkennen, Wollen) oder zwei Grundvollzüge (bei Thomas Erkennen und Wollen) 
angenommen werden, geht Richard bei seinem zwischenpersonalen Ansatz von einem 
einzigen Grundvollzug in Gott aus: dem Lieben. Dabei gibt es für ihn der offiziellen Lehre 
entsprechend nur einen Willen und damit auch nur eine Liebe in Gott. Die Liebe der drei 
Personen besteht nicht darin, dass einander drei Subjekte im neuzeitlichen Sinn mit je 
eigenem freiem Willen lieben, sondern darin, dass jede Person die eine göttliche Liebe 
auf je eigene Weise ausübt: der Vater, indem er sie ausschließlich schenkt (nämlich dem 
Sohn und dem Geist), der Geist, indem er sie ausschließlich (von Vater und Sohn) emp
fängt, und der Sohn, indem er sie sowohl (vom Vater) empfängt als auch (dem Geist) gibt. 
Die drei göttlichen Personen teilen einander gebend und empfangend die eine göttliche 
Liebe mit und schauen einander unmittelbar an. 

Ambivalent bleibt dabei allerdings Richards Bestimmung des Heiligen Geistes. Ei
nerseits wird er als Mitgeliebter sehr deutlich im Sinn einer eigenständigen dritten Per
son eingeführt, andererseits wird er westlicher Tradition entsprechend als Band der Lie
be und als Gemeinschaft von Vater und Sohn gedeutet, was ihn als selbstständige Person 
eher verblassen lässt. 

Obwohl Richard von St. Viktor wie Augustinus und Thomas von Aquin zur lateinisch 
sprechenden Westkirche gehörte, fällt sein interpersonaler Ansatz eher aus dem Rahmen 
der westlichen Tradition. Schon früh hatten nämlich die Ost- und die Westkirche sehr 
unterschiedliche Denkwege bezüglich der Trinität beschritten. Diese Gegensätzlichkeit 
ist nun näher ins Auge zu fassen. 

3.3.5 Die Gegensätzlichkeit west- und ostkirchlichen trinitarischen Denkens: 
das inner- und das zwischenpersonale Modell 

Das auf biblischer Basis entstandene trinitarische Bekenntnis beziehungsweise Dogma 
des Zweiten Ökumenischen Konzis von Konstantinopel (381) war in Ost und West einhel
lig angenommen worden. „Doch von dieser in ost-westkirchlicher Ökumene entstan
denen gemeinsamen Grundlage entfernten sich in den folgenden Jahrhunderten Theo

logen in West und Ost zunehmend, und zwar aufgrund unterschiedlicher hermeneu
tischer Mentalitäten bzw. Denkweisen des Abend- und Morgenlandes, welche sich mit 
kirchenpolitischen Machtkämpfen verbanden.“264 Wie sich daraus auf beiden Seiten ent
sprechende Einseitigkeiten und Engführungen entwickelt haben, die schließlich im Konflikt 
um das Filioque aufeinanderprallten, soll im Folgenden skizziert werden, bevor der Vor
schlag des Ökumenikers Matthias Haudel zur Lösung des Filioque-Problems unterbrei

264 Haudel 93. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


386 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

tet wird. So kommen wenigstens einige Grundzüge der ostkirchlichen Trinitätstheologie 
im Kontrast zur westkirchlichen, auf der bisher der Schwerpunkt lag, zur Sprache. 

Während abgesehen von prominenten Ausnahmen wie Richard von St. Viktor maß
gebliche westkirchliche Theologen (Augustinus, Anselm, Bonaventura, Thomas) beim tri
nitarischen Gottesbegriff von der Einheit Gottes, also von dem einen Wesen Gottes aus
gingen, um die Dreiheit der Personen zu erschließen, konzentrierten sich ostkirchliche 
Theologen auf die einzelnen trinitarischen Personen und verstanden die Einheit Gottes als 
deren Gemeinschaft. Während im Westen die psychologische Analogie vorherrschte, bei der 
man das dreieinige Wesen Gottes mit der psychologisch-geistigen Struktur eines Men
schen (inner- beziehungsweise intrapersonale Dimension) verglich, überwog im Osten 
die soziale Analogie, bei der man die Gemeinschaft der göttlichen Personen mit einer Fa
milie von Vater, Mutter und Kind verglich (zwischen- oder interpersonale Dimension). 
Beim intrapersonalen Modell dient der Selbstvollzug des Geistes in Erkennen und Lieben 
als Bild für den Selbstvollzug des dreieinen Wesens Gottes, beim interpersonalen Mo
dell die vollkommene Gemeinschaft der Liebe von Vater, Mutter und Kind als Bild für die 
vollkommene Liebesgemeinschaft der drei göttlichen Personen. 

Dachte man die Einheit Gottes im Westen von seinem Wesen her, so dachte man sie 
im Osten von der Person des Vaters her. Die Monarchie des Vaters galt von Anfang an als Ur
grund der Trinität. Durch den absoluten Vorrang des Vaters hinsichtlich der Ursprungs
relationen und durch die Herkunft der beiden anderen trinitarischen Personen vom Va
ter war die Einheit der Trinität sichergestellt. Sohn und Geist waren alles, was sie waren, 
nur vom Vater her. Sehr beliebt waren von daher im Osten Denkfiguren, die die Dreiei
nigkeit etwa im Modell des sprechenden Gottes anschaulich machten: 

„Der Vater ist in diesem Bild der sprechende Gott, der in seinem Wort ganz da ist. Beim 
Wort sind das äußere Wort und der Atem bzw. die Luftbewegung zu unterscheiden, die 
dieses Wort begleiten. Der Atem des sprechenden Gottes ist dann der Heilige Geist, 
sein Sprechen ist der Logos bzw. der Sohn. ,Ohne den Atem bleibt das Wort unhörbar, 
das Wort bekommt Stimme und Hörbarkeit durch den Atem. Ohne Wort bliebe ein 
Atem aber inhaltsleer, und so sind Wort und Atem aufeinander bezogen‘.“265 

Diese Metapher passte sehr gut zu der in der westlichen Patristik beliebten Vorstellung, 
dass Sohn und Heiliger Geist, wie Irenäus sagt, „die beiden Hände Gottes“ sind, die im
mer bei ihm (dem Vater) sind und durch die er an der Welt handelt und sich offenbart. 

Die beiden unterschiedlichen Denkansätze führten jedoch sowohl im Westen als 
auch im Osten zu Einseitigkeiten. Mit der Konzentration auf die intrapersonale Einheit 
Gottes im Westen „verband sich oft das Bild des Kreises, das den trinitarischen Gott 
intrapersonal in sich geschlossen erscheinen lässt und ein dualistischeres Gegenüber 
von Gott und Welt nach sich zieht“266. Das führte wiederum zu einer Konzentration 
auf das Verhältnis zwischen Gott und Mensch (als Sünder), und es entwickelte sich 
ein stark auf Jesus Christus und die Erlösung ausgerichtetes Denken, „während die 

265 Stosch 53f. 
266 Haudel 94f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 387 

heilsgeschichtliche Wirksamkeit des Heiligen Geistes in ihrer eigenständigen und kos
mologischen Dimension weniger zur Geltung kam“267. Zudem wurde der Ausgang des 
Geistes von Vater und Sohn (lat. filioque), der sich auf der Existenzebene (Ausstrahlen 
aus dem Sohn) abspielt, als Ursprungsbeziehung verstanden, so dass der Sohn selbst als 
Ursprung in der Trinität erschien. Der Geist galt als Produkt von Vater und Sohn (Gabe). 
Er schien beiden untergeordnet zu sein (Gefahr der Subordination des Geistes) und kam 
als eine eigenständige trinitarische Person mit einer eigenständigen Funktion als Geber 
kaum mehr zum Tragen. Das entsprach nicht mehr der altkirchlichen Auffassung, dass 
allein der Vater Ursprung in der Gottheit ist und der Geist vom Vater durch den Sohn 
hervorgeht. 

Zum Problem wurde das Filioque, als es die lateinische Kirche zum notwendigen Be
standteil des christlichen Glaubensbekenntnisses erklärte, um einer Abwertung des Sohnes 
gegenüber dem Vater entgegenzutreten. Auf Veranlassung Karls des Großen fügte Papst 
Benedikt VIII. unter Druck des Kaisers Heinrich II. im Jahr 1014 das Filioque ins Credo 
der Messe ein. Dort wo im griechischen Text von 381 der Geist als Herr und Lebensspen
der beschrieben wird, „der aus dem Vater hervorgeht“, stand nun im lateinischen Text: 
„der aus dem Vater und dem Sohne hervorgeht (qui ex Patre Filioque procedit)“268. Diese 
nachträgliche Einfügung des Filioque in das Ökumenische Bekenntnis von Konstantino
pel führte „zu gravierenden Verwerfungen zwischen Ost- und Westkirche, die bis heute 
anhalten. Dabei geht es nicht nur um den ostkirchlichen Vorwurf des extremen Filio
que-Verständnisses (Vater und Sohn als Ursprungsprinzip), sondern auch um ein kano
nisches Problem. Die Ostkirchen werfen den Westkirchen nicht zu Unrecht vor, mit der 
einseitig vorgenommenen nachträglichen Einfügung des Filioque in das Ökumenische 
Bekenntnis von 381 gegen den Kanon 7 des Dritten Ökumenischen Konzils zu Ephesus 
(431) verstoßen zu haben, weil dieser die Veränderung des Bekenntnisses von 381 bzw. 
die Aufstellung eines anderen Bekenntnisses verboten hatte.“269 Der Konflikt trug mit 
zur Spaltung der beiden Kirchen im Jahr 1054 bei.270 

Aber auch in der Ostkirche war es zu einer Engführung gekommen. Da in ihr die Ein
heit zumeist nicht wie in der Westkirche vom Wesen Gottes, sondern von der Monarchie 
des ursprunglosen Vaters als Quelle der Gottheit abgeleitet wurde, „bestand dabei die 
subordinatianistische Gefahr, Sohn und Geist dem Vater latent unterzuordnen“271. Der 
Ursprungsrelation nach sind Sohn und Geist restlos vom Vater her und auf ihn hin. So 
gesehen scheint der Vater unweigerlich den beiden anderen innertrinitarischen Perso
nen übergeordnet zu sein. 

Wie im Westen aufgrund der Konzentration auf das Erlösungswerk des Sohnes die 
Gefahr bestand, zu sehr die Kreuzestheologie (lat. theologia crucis) zu betonen, bestand im 
Osten aufgrund der Konzentration auf die eschatologische Vollendung als Wirkungsfeld 
des Geistes (Geber und Vollender) die Gefahr, sich zu sehr einer Theologie der Verherrli
chung des Menschen und des Kosmos (lat. theologia gloriae) hinzugeben. In dem Zusam

267 Ebd. 95. 
268 DH 150. 
269 Haudel 96. 
270 Bd. 3, Kap. 1.3.2.2. 
271 Haudel 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


388 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

menhang war für die weitere Entwicklung auch bedeutsam, dass man sich nach ost
kirchlicher Auffassung der Transzendenz Gottes nur in liturgisch-doxologischer Anbe
tung nähern konnte. Ein Verstehen Gottes schien nur im kontemplativen, doxologischen 
und eucharistischen Raum der Anbetung möglich. Aus diesem für die mystische Erfah
rung aufgeschlossenen Bewusstsein, dass Gebet und Theologie ziemlich zusammenfal
len, ging eine stark apophatische (unsagbare, negative) Theologie hervor, die glaubte, 
keine positiven Aussagen über Gott machen zu können. Diese Theologie „nähert sich 
dem Geheimnis Gottes umschreibend und findet ihren Ausdruck in einer Sprache der 
Symbole sowie in der Ikonographie“272. So kam es im Osten auch in Auseinandersetzung 
mit dem Westen schließlich „zu Verabsolutierungen der apophatischen Hermeneutik“273, das 
heißt zur Auffassung, dass auch das Handeln Gottes in der Welt (seine Energien) kei
nen Rückschluss auf die hypostatisch-personale Anwesenheit Gottes zulässt. Im Zuge 
dessen bestritt der Patriarch Photius (Konstantinopel) im 9. Jahrhundert in seiner kir
chenpolitischen Auseinandersetzung mit Papst Nikolaus I. „als Gegenreaktion auf die 
rationale extreme Filioque-Tradition“ des Westens, dass die trinitarische Relationalität 
überhaupt heilsgeschichtlich erkennbar sei.274 Ihm zufolge lassen die Energien – anders 
als bei den Kappadoziern – „keinen Rückschluss auf das Wesen der Personen zu“, so dass 
nur noch eine „spekulative Energienlehre“ mit rein spekulativen Rückschlüssen auf die 
innergöttlichen Beziehungen möglich schien, aber keine heilsgeschichtliche Energien
lehre mehr.275 „Entsprechend wurde die Trinität auf die Ursprungsbeziehungen redu
ziert. Dadurch geriet die Anbindung des Geistes an den Sohn auf der Existenzebene zu
nehmend aus dem Blick, sodass Photius nicht mehr wie die Kappadozier vom Hervor
gang des Geistes aus dem Vater durch (griech. dia) den Sohn sprach, sondern von seinem 
Ausgang aus dem Vater allein (griech. monou).“276 Während also die westliche Theologie 
zwar am Hervorgang des Geistes auch aus dem Sohn festhielt, aber mit dem Filioque (dem 
„und dem Sohn“ statt dem „durch den Sohn“) den Eindruck erweckte, der Sohn sei in 
der Gottheit neben dem Vater ein zweiter Ursprung in der Gottheit, wurde im Osten zwar 
an der Monarchie des Vaters als einzigem Ursprung in der Gottheit festgehalten, aber 
(durch das „allein“ aus dem Vater) der Hervorgang des Geistes auch aus dem Sohn auf 
der Existenzebene preisgegeben. 

In der Ostkirche hat später Gregor Palamas (1296/7-1359) die Frage vertieft, inwieweit 
die trinitarischen Relationen aus den göttlichen Energien zu erkennen sind. Seiner Leh
re zufolge geht aus allen drei Hypostasen nur eine Energie hervor, die letztlich Gott und 
Schöpfung miteinander verbindet. Unter Theologen wird dabei diskutiert, „ob sich Pa
lamas von der kappadozisch-altkirchlichen Hermeneutik unterscheidet oder ob er eine 
authentische Entfaltung der altkirchlichen Energienlehre darstellt.277 Zumindest in Tei
len der heutigen Palamas-Rezeption ist jedoch die Engführung durch Photius noch nicht 

272 Ebd. 99. 
273 Ebd. 
274 Ebd. 
275 Ebd. 
276 Ebd. 
277 Ebd. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 389 

überwunden, insofern Rückschlüsse von den energetischen Erscheinungen auf das hy
postatische Sein Gottes oft nach wie vor bestritten werden. 

Literatur 

Klaus von Stosch: Trinität, 2017. 
Matthias Haudel: Gotteslehre. Die Bedeutung der Trinitätslehre für Theologie, Kirche und Welt, 

2., veränderte und ergänzte Auflage 2018. 

3.3.6 Ein Lösungsvorschlag für das Filioque-Problem (Matthias Haudel) 

Bei seinem Vorschlag, wie sich das Filioque-Problem, das Ost und West immer noch 
trennt, lösen lässt, greift der Ökumeniker Matthias Haudel auf die altkirchliche Lehre 
von der Trinität, wie er sie besonders bei den Kappadoziern vorliegen sieht, zurück. Um 
die jeweiligen offenbarungs- und trinitätstheologischen Engführungen auf beiden Sei
ten zu überwinden, nimmt er zwei begriffliche Unterscheidungen vor, die bereits bei der 
Darlegung der kappadozischen Trinitätslehre zum Tragen gekommen sind.278 Zum ei
nen unterscheidet er offenbarungstheologisch zwischen der „ökonomischen“ und der „spe
kulativen“ Energienlehre, zum anderen trinitätstheologisch zwischen den „Ursprungsbe
ziehungen“ und den „Existenzbeziehungen“ der drei göttlichen Personen. 

Die ökonomische Energienlehre bildet für ihn die gemeinsame offenbarungstheolo
gische Grundlage für Ost und West: 

„Denn die kappadozische Energienlehre setzte die heilsgeschichtliche bzw. heilsöko
nomische Erkennbarkeit der trinitarischen Personen (Hypostasen) in den erfahrbaren 
göttlichen Energien voraus (deshalb ,ökonomische Energienlehre‘). Von daher be
durfte es keiner spekulativen Rückschlüsse auf das trinitarische Wesen Gottes wie 
bei Vertretern der photianisch-palamitischen Energienlehre, die den Rückschluss 
von den Energien auf das hypostatische Wesen bestritten (deshalb ,spekulative En
ergienlehre‘). Die ,ökonomische Energienlehre‘ nimmt das westliche Interesse an 
der heilsökonomischen Erkennbarkeit der trinitarischen Personen ebenso auf wie 
die östliche Betonung der apophathischen [unsagbaren] Dimension Gottes, weil 
sie die hypostatische Erkennbarkeit ebenso berücksichtigt wie die apophatischen 
Energien. Aber im Unterschied zur einseitig apophathischen Orientierung der ,speku
lativen Energienlehre‘ und zur einseitig rationalen westlichen Ausrichtung bewahrt 
die ,ökonomische Energienlehre‘ den Zusammenhang zwischen personal-hyposta
tischer Gegenwart und apophatischer Transzendenz Gottes. Damit wird ost- und 
westkirchlicher Theologie sowohl die apophathische Tiefe des Potentials der trinita
rischen Relationen vor Augen gehalten (gegen westliche Nivellierung) als auch deren 
hypostatische Erkennbarkeit (gegen östliche spekulative Energienlehre).“279 

278 Kap. 3.3.1.3. 
279 Haudel 101f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


390 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Eine solche ökonomische Energienlehre ermöglicht es, bei den trinitarischen Beziehun
gen zwischen der Ebene des Ursprungs und der Ebene der ewigen gegenseitigen Existenz zu 
unterscheiden. Auf der einen Seite ist in biblischer Sicht, was den Ursprung angeht, der 
Vater die alleinige Quelle in der Gottheit. Indem er den Sohn als sein Bild oder Wort aus 
sich hervorbringt, zeugt er ihn in einem ewigen Prozess. Indem er den Geist als Gabe und 
Geber aus sich hervorbringt, haucht er ihn in einem ewigen Prozess. Wenn der Vater den 
Sohn zeugt, haucht er den Geist. So geht sowohl der Sohn als auch der Geist aus dem Va
ter als einzigem Ursprung hervor. Bei diesem Ansatz kommt der Sohn als Ursprung (des 
Geistes) von vornherein nicht in Frage. 

Auf der anderen Seite ruht in biblischer Sicht, was die wechselseitige Existenz be
trifft, der Geist im Sohn und strahlt von ihm aus, wie auch umgekehrt der Sohn im Geist 
ruht. Das bedeutet, dass auf der Ebene der Existenz sowohl der Geist von Vater und Sohn 
ausgeht als auch der Sohn von Vater und Geist. Der Ausgang des Geistes von Vater und 
Sohn wird daran deutlich, „dass der Geist aus dem Vater des eingeborenen Sohnes hervor
geht, der sich als Vater des Sohnes offenbart, indem er den Geist durch (griech. dia) den 
Sohn (und wegen des Sohnes) hervorgehen lässt. Entsprechend wird der Geist auch als 
Geist des Sohnes wahrnehmbar, weshalb er nach den Kappadoziern durch den Sohn aus 
dem Vater hervorgeht.“280 

Der Ausgang des Geistes von Vater und Sohn auf der Existenzebene ist also mit dem 
Hervorgang des Geistes aus dem Vater durch den Sohn auf der Ursprungsebene insofern 
verbunden, als der Geist, der aus dem Vater hervorgeht (Ursprung), zugleich der Geist 
des Sohnes ist (Existenz). Dabei wird der innertrinitarische Hervorgang des Geistes 
durch seine Sendung in die Welt erkannt. 

„Wie der Geist heilsgeschichtlich vom Vater durch den Sohn gesandt wird, in dem der 
Geist ruht und von dem er deshalb auch ausstrahlen kann, geht der Geist innertrinita
risch aus dem Vater des Sohnes und somit durch den Sohn hervor. Denn wenn der Vater 
sein Wort (griech. logos) ausspricht und sich damit als sein eigenes Bild in seinem Sohn 
gegenübertritt, haucht er dabei den Geist. Weil sich so Zeugung des Sohnes und Hau
chung des Geistes gegenseitig begleiten, sind die Existenzbeziehungen zwischen Sohn 
und Geist mit den Ursprungsbeziehungen verbunden.“281 

Die Kappadozier schlossen also daraus, dass der Geist, der aus dem Vater hervorgeht, 
der Geist des Sohnes ist, darauf, dass er von Vater und Sohn ausgeht, und daraus, dass er 
vom Vater durch den Sohn in die Welt gesandt war, darauf, dass er innertrinitarisch aus 
dem Vater durch den Sohn hervorgeht. Während der Geist aus dem Vater durch den Sohn 
hervorgeht, so kann man fortsetzen, geht der Sohn aus dem Vater im Geist hervor (Ur
sprungsebene). Und während der Geist vom Vater durch den Sohn in die Welt gesandt 
wird, wird der Sohn vom Vater im Geist in die Welt gesandt (Sendungsebene). Auf diese 
Weise ist einerseits sowohl eine Unterordnung des Geistes unter den Sohn vermieden 
und damit die Symmetrie der „beiden Hände Gottes“ gewährleistet als auch ihre Eigen

280 Ebd. 77. 
281 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 391 

tümlichkeit und Verschiedenheit gewahrt, andererseits aber auch der Parallele zwischen 
ihrem innertrinitarischen Hervorgang und ihrer Sendung in die Welt entsprochen. 

Auch sind die Einseitigkeiten und Engführungen der beiden Kirchen vermieden. Da 
durch das 

Zusammenspiel von Ursprungs- und Existenzbeziehungen der Hervorgang des 
Geistes aus dem Vater durch den Sohn erfolgt, ist einerseits eine exklusivere Filioque- 
Tradition ausgeschlossen, der zufolge Vater und Sohn gleichgeschaltet sind und der 
Sohn zusammen mit dem Vater als Ursprung erscheint, andererseits aber auch die 
photianisch geprägte Tradition mit ihrer „spekulativen Energienlehre“, der zufolge der 
Geist „vom Vater allein“ hervorgeht. „Weder ein exklusives Filioque noch ein isolierendes 
monou (allein) können die biblisch bezeugte Wechselwirkung zwischen Sohn und Hei
ligem Geist (mit entsprechend differenzierter Einbindung des Vaters) zum Ausdruck 
bringen, denn ersteres hat nur den Einfluss des Sohnes auf den Geist im Blick und letzteres 
blendet diesen Einfluss aus.“282 Der Sache am ehesten angemessen ist daher auf der 
Ursprungsebene die Aussage: Der Geist geht weder aus dem Vater und dem Sohn hervor 
noch allein vom Vater. Vielmehr geht er aus dem Vater durch den Sohn hervor. 

„Somit dürfte für die Westkirchen vom theologischen Standpunkt aus gesehen eine 
Streichung des Filioque bzw. eine Rückkehr zum ursprünglichen Text – es geht ja um die 
Aufhebung eines einseitigen Eingriffs in das ursprüngliche Bekenntnis – nichts mehr 
im Wege stehen. Ebenso dürfte eine ostkirchliche Anerkennung der berechtigten An
liegen der gemäßigten Filioque-Tradition (Existenzebene) möglich sein.“283 

Die von Matthias Haudel vorgeschlagene Lösung des Filioque-Problems mithilfe seiner 
hermeneutischen Differenzierung zwischen ökonomischer und spekulativer Ener
gienlehre sowie seiner trinitätstheologischen Differenzierung zwischen Ursprungs- 
und Existenzbeziehungen wurde mittlerweile von vielen orthodoxen Theologen als 
Lösungsmöglichkeit anerkannt.284 

3.3.7 Entwicklungen im 19. und 20. Jahrhundert 

Knüpft man theologiegeschichtlich nun wieder an das Mittelalter an, zeigt sich, dass 
in den theologischen Diskussionen der Spätscholastik, also im ausgehenden Mittelalter, 
die Trinitätslehre weitere begriffliche Differenzierungen erfuhr, ohne dass sich an ih
rer Grundstruktur etwas geändert hätte.285 Die Reformatoren griffen hingegen auf die 
altkirchliche Trinitätslehre zurück, die für sie zum Grundbestand der christlichen Leh
re gehörte. Wo sie in Frage stand, nahmen sie umso entschiedener Stellung. So setzte 
sich Philipp Melanchton (1497–1560) nachdrücklich mit antitrinitarischen beziehungs
weise modalistischen Strömungen seiner Zeit und insbesondere mit dem Spanier Mi
chael Servet (1509–1553) auseinander, der nur zwei Personen (im ursprünglichen Sinn 
von Masken) in Gott annahm. „Neben ihm war es vor allem Fausto Sozzini (1539–1604), 

282 Ebd. 103. 
283 Ebd. 
284 Vgl. Haudel 100f. 
285 Vgl. Werbick 511–513. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


392 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

der im ausgehenden 16. und im beginnenden 17. Jahrhundert die kirchliche Trinitäts
lehre in Frage stellte“ und die Drei-Personen-Lehre bestritt.286 Auch die „kirchenamtli
che Zurückweisung dieser Häresien (DH 1880) und die Unterdrückung antitrinitarischer 
Bewegungen“ in einigen Ländern Europas konnte nicht verhindern, „dass die kirchliche 
Trinitätslehre der beginnenden Aufklärung immer mehr auf Unverständnis und Ableh
nung stieß“.287 

Im 18. Jahrhundert machten sich Philosophen wie Gottfried Wilhelm Leibniz 
(1646–1716), Friedrich Schelling (1775–1854) und vor allem Georg Wilhelm Friedrich 
Hegel zu Verteidigern und Auslegern der Trinitätslehre. Sie „wollten die Lehre vom 
dreieinigen Gott ,nicht nur nach dem Buchstaben‘ nehmen, sondern auf ihre Grund
intention hin interpretieren und so im philosophischen Begründungszusammenhang 
zu ihrer prinzipiellen und umfassenden Bedeutung zurückführen. Im Unterschied 
dazu sah etwa Friedrich Schleiermacher (1768–1834) die Trinitätslehre als abgeleitete 
Systembildung, da sie keine unmittelbare Aussage über christliches Selbstbewusstsein 
sei, sondern eine Zusammenfassung der wesentlichen Elemente der Glaubenslehre.“288 
Erst im 19. und 20. Jahrhundert kam es allmählich zu einer Renaissance trinitarischer 
Theologie. 

In der Ostkirche kam es im 19. Jahrhundert zu einer Besinnung auf die altkirchliche 
Trinitätslehre, und einigen Theologen gelang es, die Engführung der orthodoxen Schul
dogmatik zu überwinden. 

„So konnte etwa der griechisch-orthodoxe Theologe Zekos Rhoses mit der Erinnerung 
an den Zusammenhang von heilsgeschichtlicher bzw. heilsökonomischer Trinität und 
immanenter Wesenstrinität die jeweiligen Eigentümlichkeiten der trinitarischen Per
sonen herausstellen. Dadurch wirkte er der verbreiteten ostkirchlichen Überordnung 
des Vaters […] entgegen. Auf Seiten der russischen Orthodoxie versuchten Theologen wie 
Aleksej S. Chomjakov im Rückgriff auf die biblischen und altkirchlichen Grundlagen 
gegenüber der institutionellen Ekklesiologie ein trinitarisch begründetes Kirchenver
ständnis zu entwickeln. Im 20. Jahrhundert erinnerte unter anderen der rumänisch-or
thodoxe Theologe Dumitru Staniloae auf biblisch-patristischer Basis an die alles um

fassende Bedeutung der Trinitätslehre. [...] Seine Fortschritte blieben jedoch ambiva

lent, da er immer wieder der Hermeneutik späterer ostkirchlicher Engführungen er
lag. Diese Ambivalenz bestimmt auch die Konzeption des ökumenisch einflussreichen 
griechisch-orthodoxen Theologen Ioannis D. Zizioulas.“289 

Insgesamt hat trotz aller Ambivalenz im Einzelnen die trinitätstheologische Neubesin
nung in der Ostkirche im 19. und 20. Jahrhundert zu einem besseren Verständnis des 
Wesens des dreieinigen Gottes beigetragen. 

In der Westkirche haben vor allem Karl Barth und Karl Rahner im 20. Jahrhundert 
ausgehend von der Offenbarungslehre die Trinitätslehre neu begründet. Ihre Ansätze 
sollen kurz vorgestellt werden. 

286 Werbick 512. 
287 Ebd. 
288 Ebd. 512f. 
289 Haudel 167. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 393 

3.3.7.1 Intrapersonale Modelle im Westen (Karl Barth und Karl Rahner) 
Karl Barth (1886–1968) und Karl Rahner (1904–1984) greifen im Rahmen ihrer Trinitäts
theologien Hegels Konzept von Gott als höchstem Subjekt auf und wenden es auf den ei
nen Gott an. An Hegels Trinitätsspekulation wurde zu Recht kritisiert, dass bei ihm wie 
auch bei anderen westlichen Denkern der Geist nur die Einheit beziehungsweise Ge
meinschaft von Vater und Sohn darstellt, nicht aber eigentlich eine dritte göttliche Per
son. Auch wurde kritisiert, dass bei ihm Gott die Welt und den Menschen zu benötigen 
scheint, um sich selbst als Geist und als Liebe ganz entfalten zu können. Diese Kritik 
hat sicher angesichts mancher Formulierungen Hegels ihre Berechtigung. Sie erscheint 
jedoch in einem anderen Licht, wenn man mit Karl Barth annimmt, Gott habe seit Ewig
keit beschlossen, Welt und Mensch zu erschaffen und selbst Mensch zu werden, um das 
andere der Schöpfung ganz in sich hinein aufzuheben.290 Dann hat sich Gott nämlich 
seit Ewigkeit als höchstes Subjekt selbst dazu bestimmt, trinitarischer Gott und Schöp
fergott zu sein, als Sohn Mensch zu werden, alle Menschen an seinem ewigen Leben und 
seiner ewigen Herrlichkeit teilhaben zu lassen und die Welt zu vollenden. Wie der Vater 
den Sohn innerhalb der Gottheit als das andere seiner selbst setzt, um mit ihm im Geist 
vollkommen eins zu werden, setzt er bei der Welt das andere seiner, um es durch den 
Sohn im Geist schließlich ganz mit sich zu versöhnen und zu einen. 

Für Karl Barth sind Vater, Sohn und Geist drei verschiedene Seinsweisen des einen 
Seins Gottes. Dass Gott seine Realität (sein Sein oder Wesen: die ousia) auf dreifache Wei
se (in drei Seinsweisen: Hypostasen) realisiert, wurde schon sehr früh in der Ostkirche 
gedacht. Barth gelangt zu dieser trinitätstheologischen Auffassung im Zusammenhang 
offenbarungstheologischer Überlegungen. Da für ihn das Verstehen der Offenbarung Gottes 
im Wort den Ansatzpunkt, den Horizont und das Ziel seiner gesamten Theologie bildet, 
behandelt er die Trinitätslehre gleich zu Beginn in den Prolegomena seiner Kirchlichen 
Dogmatik. So schreibt er: „Gott offenbart sich. Er offenbart sich durch sich selbst. Wollen 
wir die Offenbarung wirklich von ihrem Subjekt, von Gott her verstehen, dann müssen 
wir vor allem verstehen, dass dieses ihr Subjekt, Gott, der Offenbarer, identisch ist mit 
seinem Tun in der Offenbarung, identisch auch mit dessen Wirkung.“291 In der Offenba
rung zeigt sich, „dass Gott in unzerstörter Einheit, aber auch in unzerstörter Verschie
denheit der Offenbarer, die Offenbarung und das Offenbarsein ist“292. Gott, der Vater, 
offenbart sich wirklich selbst im Sohn und ist im Geist offenbar. 

Die biblische Offenbarung lässt sich nun aber der Form und dem Inhalt nach in dem 
Satz zusammenfassen: „Gott offenbart sich als der Herr.“293 Das bedeutet für Barth, dass 
er „in allen seinen Seinsweisen sich selbst gleich ein und derselbe Herr ist“294. Er kann 
den Menschen begegnen und sich ihnen verbinden, „weil er Gott ist in diesen drei Seins
weisen als Vater, Sohn und Geist, weil die Schöpfung, die Versöhnung, die Erlösung, das 
ganze Sein, Reden und Handeln, in dem er unser Gott sein will, begründet und vorgebil

290 Kap. 2.1. 
291 Barth: KD I/1, 312. 
292 Ebd. 311. 
293 Ebd. 331. 
294 Ebd. 403. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


394 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

det ist in seinem eigenen Wesen, in seinem Gott sein selber“295. Das heißt aber wieder
um: „Was er in der Offenbarung ist, das ist er zuvor in sich selbst. Und was er zuvor in 
sich selber ist, das ist er in der Offenbarung.“296 Er ist in sich zuvor Sein in verschiedenen 
Seinsweisen, die an sich nicht personal sind. Vater, Sohn und Geist sind nicht drei Perso
nen mit eigenem Selbstbewusstsein, sondern drei Seinsweisen des einen Seins Gottes. 
Gott allein ist selbstbewusstes Subjekt, „in und für sich seiendes Ich“297. Als ein solches 
vollzieht er sich in diesen drei Seinsweisen und erscheint er in seinem offenbarenden, 
heilschaffenden Handeln geschichtlich in diesen drei Seinsweisen. 

Als absolut freies, selbstbewusstes Subjekt will Gott als Vater, Sohn und Geist Gott für 
uns (pro nobis) sein. Weil er bereits in sich Gott für uns ist, offenbart er sich auch als Gott 
für uns. Insofern ist in der immanenten Trinität für Karl Barth die ökonomische „be
gründet“ und „vorgebildet“.298 Durch die Selbstoffenbarung ist sichergestellt, dass Gott 
so in Beziehung zu sich selber ist, wie er in Beziehung zu uns ist, dass er in der Offenba
rung so handelt, wie er ist. 

Diese Überlegungen Barths leiten bereits zu Karl Rahners trinitätstheologischem 
Grundaxiom über: Die „ökonomische“ Trinität ist die immanente und umgekehrt.299 Wir 
wüssten nichts von der Dreifaltigkeit, wenn Gott sie uns nicht in der Heilsgeschichte of
fenbart hätte. Nur durch die heilsökonomische Trinität wissen wir von der Dreieinigkeit 
Gottes an sich. Deshalb muss nach Rahner die christliche Trinitätslehre bei den beiden 
„Sendungen“ ansetzen und mit ihnen anfangen. Indem der Vater den Sohn und den 
Geist in die Welt sendet, teilt sich uns der eine und einzige Gott als Vater durch den Sohn 
im Heiligen Geist mit. Dabei bleibt der Vater bei sich und tritt als solcher in der Welt 
nicht in Erscheinung. Er teilt sich aber auf zweifache Weise in der Welt mit. Zum einen 
geschichtlich dadurch, dass er sich in Jesus von Nazaret als sein Wort aussagt und durch 
die Menschwerdung seines Sohnes der Welt als Heil zusagt. Zum anderen existenziell 
dadurch, dass er sich im innersten Grund des Menschen als Heiliger Geist mitteilt, 
der auf seine Selbsterschließung in Jesus Christus vorbereitet und das angebotene 
Heil annehmen lässt. Vater, Sohn und Heiliger Geist werden somit heilsökonomisch 
als „drei Gegebenheitsweisen“ ein und desselben Gottes erfahren, die real voneinander 
verschieden sind, wie Rahner im Grundkurs des Glaubens schreibt: als „der unumfassbare 
Grund und Ursprung seines Ankommens in Sohn und Geist“, als Selbstaussage in der 
Geschichte und in der Welt und als das „vergöttlichende Heil in der innersten Mitte des 
Daseins eines einzelnen Menschen“.300 Gott, der Vater, ist also nur in seiner doppelten 
Selbstmitteilung in der konkreten Geschichte als Sohn/Wort in Jesus Christus und in 
den Tiefen der menschlichen Existenz als Geist für uns in der Welt da, wobei die beiden 
Weisen seiner Selbstmitteilung innerlich aufeinander bezogen und doch voneinander 
verschieden sind. 

295 Ebd. 
296 Ebd. 489. 
297 Ebd. 378. 
298 Ebd. 403. 
299 Rahner: Bemerkungen, 534. 
300 SW 26, 135/141f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 395 

Dass die ökonomische Trinität die immanente ist, bedeutet nun für Rahner, dass mit 
ihr schon wirklich die immanente Trinität erfahren wird. An dem, was Gott für uns ist, 
wird erfahren, was Gott dreifaltig in sich selbst ist. So wird im menschgewordenen gött
lichen Logos (Wort) die Selbstaussage und -zusage Gottes erfahrbare Wirklichkeit, weil 
der Logos von seinem innertrinitarischen Wesen her „der, und zwar auch ins Nichtgött
liche hinein, Aussagbare, eben das Wort des Vaters ist, in dem der Vater sich äußern und 
– frei – sich in das Nichtgöttliche entäußern kann, und weil, wenn dies geschieht, ge
rade das wird, was wir – menschliche Natur nennen“301. Weder der Vater, der den Sohn 
braucht, um sich den Menschen verständlich (aus)sagen zu können, noch der Heilige 
Geist, auch wenn er bei der Inkarnation des Sohnes mitgewirkt hat, konnte Mensch wer
den. Nur der Logos konnte sich als Mensch „entäußern“, weil nur er in Gott selbst Bild 
und Ausdruck, Wort und Äußerung des Vaters ist.302 

Dass die Menschwerdung ein Proprium (eine Eigenheit, Eigentümlichkeit) des Sohnes 
ist, lässt sich nach Rahner daran erkennen, dass sich Jesus sowohl dem Vater als auch 
dem Menschen gegenüber in spezifischer Weise als der „Sohn“ weiß. Das Proprium des 
Heiligen Geistes sieht Rahner „in dessen Einwohnung im Menschen“303. Er geht davon 
aus, „dass, wenn Gott überhaupt in Selbstmitteilung (und nicht nur schöpferisch das an
dere von sich absetzend) aus sich frei heraustritt, es eben gerade der Sohn ist und sein 
muss, der geschichtlich im Fleisch als Mensch erscheint, und es gerade der Geist ist und 
sein muss, der die glaubende, hoffende und liebende Annahme dieser Selbstmitteilung 
durch die Welt (als Schöpfung) bewirkt“304. Es ist der Geist, der den Menschen heiligt, in
dem er ihm einwohnt und die ungeschaffene Gnade schenkt, ihn das Heil annehmen und 
in der Liebe innerlich wachsen lässt. Als Heiliger Geist kann er für den Menschen durch 
seine Einwohnung der Geber der göttlichen Liebe sein, weil er innergöttlich die Gabe der 
Liebe von Vater und Sohn ist. 

Die göttlichen Personen handeln in der Heilsgeschichte ihren Eigenheiten gemäß. 
An ihrem Handeln in der Welt lassen sich ihre innergöttlichen Eigentümlichkeiten er
kennen. So bildet „die ökonomische Trinität die Erkenntnisgrundlage der immanenten 
Trinität […] (Erkenntnisordnung), während sich umgekehrt die immanente Trinität als 
ontologische Voraussetzung der freien heilsgeschichtlichen Selbstmitteilung Gottes 
erweist (Seinsordnung)“305. Diese immanente Trinität bestimmt Rahner wie folgt: 

„In Gott an sich existiert die reale Differenz zwischen dem einen und selben Gott, inso
fern er in einem und notwendig der ursprunglose, zu sich selbst sich vermittelnde (Va
ter), der in Wahrheit für sich Ausgesagte (Sohn) und der in Liebe für sich selbst Empfan

gene und Angenommene (Geist) ist, und dadurch derjenige ist, der in Freiheit sich ,nach 
außen‘ selbst mitteilen kann. Diese reale Unterschiedenheit ist konstituiert durch eine 
zweifache Selbstmitteilung des Vaters, durch die der Vater einerseits sich selbst mitteilt 
und andererseits gerade (durch eben diese Selbstmitteilung) als der Aussagende und 

301 Bemerkungen 548. 
302 Phil 2,7. 
303 Haudel 163 (H.d.V.). 
304 Rahner: Der dreifaltige Gott, 600. 
305 Haudel 161f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


396 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Empfangende seinen wirklichen Unterschied zu dem Ausgesagten und Empfangenen 
setzt.“306 

Gott ist dreieinig, weil und insofern sich in der Gottheit der Vater dem Sohn und dem 
Geist in bleibender Verschiedenheit selbst mitteilt. Die immanente zweifache Selbst
mitteilung ist die notwendige Bedingung der Möglichkeit der freien heilsgeschichtli
chen Selbstmitteilung Gottes „nach außen“ in die Welt hinein. Dabei besteht zwischen 
der immanenten und der heilsökonomischen Selbstmitteilung nicht die Selbigkeit toter 
Identität, sondern Selbigkeit in Verschiedenheit. 

Die zweifache Selbstmitteilung Gottes im Sohn und im Geist wird nicht nur kollektiv 
von der Menschheit in der Weltgeschichte, sondern auch individuell vom Menschen in 
seinem Gnadenleben erfahren. Dem Einzelnen kann Gott als Sohn besonders durch das 
Evangelium entgegentreten, während ihm Gott in seinem Innersten als Geist begegnet, 
wobei der Vater als nicht-umfassbarer Urgrund bei diesen Erfahrungen geheimnisvoll 
mitgegeben ist. Nach Rahner ist die gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes immer schon 
als solche dreifaltig. „Jede der drei göttlichen Personen teilt sich als je sie selber in ihrer 
personalen Eigenart und Verschiedenheit den Menschen in freier Gnade mit.“307 Zum 
begnadeten Menschen haben der Vater, der Sohn und der Heilige Geist eine je eigene 
Beziehung. Umgekehrt hat der Mensch bereits dank seiner Grundgnade beziehungs
weise der Einwohnung des Heiligen Geistes eine je eigene Beziehung zum Vater, zum 
Sohn und zum Heiligen Geist. Diese realontologisch voneinander unterschiedenen Be
ziehungen sind die ontologische Voraussetzung dafür, dass er später in der Vollendung 
Gott, wie er ist308, das heißt den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist jeweils in ihrer 
Eigentümlichkeit schauen wird. 

Da Gott in seiner dreifaltigen Selbstmitteilung dem Menschen sein Innerstes zuwen
det und ihm somit nichts Wesentliches vorenthält, ist für Rahner nicht nur die ökono
mische die immanente, sondern auch die immanente die ökonomische Trinität. Gott er
schließt und gibt dem Menschen sich selbst, sein innerstes dreifaltiges Leben. 

Weil Rahner die größere trinitätstheologische Gefahr im Tritheismus und nicht im 
Sabellianismus oder Modalismus wittert, bleibt er bei der Bestimmung der drei göttli
chen Personen sehr zurückhaltend. Schon allein den Personbegriff hält er insofern für 
problematisch, als er sehr stark vom neuzeitlichen Subjektbegriff geprägt ist und bei
nahe unvermeidlich dazu verleitet, Vater, Sohn und Geist für drei freie, selbstbestimmte 
und selbstbewusste Subjekte zu halten. Ihm zufolge gibt es aber im einen und einzigen 
Gott keine drei Subjektivitäten, keine drei Freiheiten, keine drei Aktzentren, keine drei 
„Bewusstseine“ oder ähnliches mehr. Die drei göttlichen Hypostasen sind für ihn drei 
(Da-)Seinsweisen oder Gegebenheitsweisen des einen Gottes, nicht mehr, wofür er den 
Ausdruck drei „distinkte Subsistenzweisen“ einführt: drei verschiedene Weisen Gottes, 
so-und-nicht-anders da zu sein.309 Damit hat er zwar in seiner Trinitätstheologie die 

306 Der dreifaltige Gott, 611. 
307 Bemerkungen, 552. 
308 1 Joh 3,2; vgl. 1 Kor 13,12. 
309 Der dreifaltige Gott, 616–620. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 397 

Gefahr des Tritheismus sicher gebannt. Doch dürften die drei göttlichen Personen da
mit auch merklich unterbestimmt sein. 

Literatur 

Karl Barth: Kirchliche Dogmatik, Bd. I/1, 1947. 
Karl Rahner: Bemerkungen zum dogmatischen Traktat „De Trinitate“, in: Sämtliche Werke 

[= SW], Bd. 22/1b, 2013, 512- 573. 
Karl Rahner: Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, in SW 22/1b, 

2013, 513–628. 

3.3.7.2 Interpersonale Modelle im Westen (Leonardo Boff und Gisbert Greshake) 
In den vergangenen Jahrzehnten wurden auch in der Westkirche zunehmend interperso
nale Modelle der Trinität vertreten. Wie sich bereits bei Richard von St. Viktor gezeigt 
hat, besteht ein zentrales Motiv dieser Modelle darin, Gott konsequent „als Liebe den
ken zu wollen“310. Zu ihren Vertretern zählen auf evangelischer Seite Theologen wie Jür
gen Moltmann (geb. 1926) oder auch Wolfhart Pannenberg (1928–2014), auf römisch-ka
tholischer Seite etwa Hans Urs von Balthasar (1905–1988), Leonardo Boff (geb. 1938) und 
Gisbert Greshake (geb. 1933). Während Moltmann und Boff die Trinitätslehre zwischen 
Monotheismus und Polytheismus ansiedeln, verstehen die meisten anderen sie als kon
kreten Monotheismus. 

Für den brasilianischen Befreiungstheologen Leonardo Boff stellt die Trinität das 
Ideal einer vollkommenen Gleichheit unterschiedlicher Personen dar und kann daher als 
Urbild menschlicher Gemeinschaft dienen. Die Gefahr eines Tritheismus sieht er dabei 
durch die Perichorese gebannt. Die drei göttlichen Personen existieren nicht nur seit al
ler Ewigkeit miteinander, sondern durchdringen sich auch gegenseitig in einem ewigen 
Liebestausch. 

„Das Leben kreist so absolut zwischen ihnen, die Gemeinschaft ist so unendlich, so sehr 
gibt jede Person den anderen alles, was sie kann, dass sie eine Einung bilden. Die drei 
besitzen nur einen Willen, eine einzige Vernunft und eine einzige Liebe.“311 

Damit bekennt sich Boff zu einem Willen und einer Vernunft in Gott, wie er auch „kein 
dreifaches Bewusstsein, sondern eine einzige Freiheit und dieselbe Glückseligkeit“ in 
ihm annimmt. Dennoch gibt es ihm zufolge drei Zentren in Gott. „Jede göttliche Person 
ist, analog gesprochen, ein Zentrum von Innerlichkeit und Freiheit, dessen Seinsweise 
(Natur) darin besteht, immer in Beziehung zu den anderen Personen zu sein.“312 Nach 
dem Zeugnis der Schrift sprechen die drei 

310 Stosch 117. 
311 Boff 102. 
312 Ebd. 108. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


398 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

miteinander. Sie lieben sich und beziehen sich vertraut aufeinander. So erscheinen 
sie „als drei Subjekte in ewiger (und deshalb wesenhafter) Gemeinschaft, stets unterein
ander geeint und durchdrungen“313. 

Nach Gisbert Greshake, dessen Entwurf hier etwas ausführlicher dargelegt werden 
soll, mag zwar am Beginn der Glaubens- und Theologiegeschichte „der Gedanke der Ein
heit Gottes gegenüber dem in ihm Unterschiedenen den Vorrang gehabt haben“, aber im 
Laufe der Zeit brach sich „mehr und mehr“ eine doppelte Erkenntnis Bahn314: 

1. Die personalen Differenzierungen in Gott stehen auf der gleichen Ebene und haben 
das gleiche Gewicht wie seine Einheit, ja, sie sind „mit Gottes Wesen identisch“. 

2. Personen sind in Gott „sowohl distinkte selbst-ständige wie auch zugleich relational- 
dialogische Größen […], die nicht unabhängig von den jeweils anderen, auf die sie 
bleibend bezogen sind, gedacht werden können“315. 

Der eine Gott ist ein „Beziehungsgefüge“ und besitzt sein Wesen im Lebensaustausch 
dreier Personen. „Genau das entspricht auch der heilsgeschichtlichen Offenbarung Got
tes, durch die allein wir Zugang zum immanenten göttlichen Leben haben.“316 

Was Personalität im eigentlichen Sinn ist, verwirklicht sich für Greshake „in voller 
Weise nur in Gottes unendlichem Sein“317. Aber der trinitarische Glaube an Personen in 
Gott wird in der menschlichen Abbildlichkeit und Ähnlichkeit sozusagen „plausibel“ und 
erfahrbar. Dabei ist jedoch immer zu beachten, dass eine unüberbrückbare „ontologi
sche Differenz“ zwischen dem unendlichen Gott und dem endlichen Menschen besteht 
und man im Sinn der Analogie zwischen dem Schöpfer und dem Geschöpf keine so gro
ße Ähnlichkeit feststellen kann, „dass zwischen ihnen keine noch größere Unähnlichkeit 
festzustellen wäre“318. 

Personsein steht laut Greshake immer in der eigenartigen Spannung, dass Person ei
nerseits substanzieller Selbst-Stand und andrerseits eine relationale Größe ist. „Person zeigt 
sich damit nicht einfach als Zentralität, sondern als Zentralität in und durch Exzentri
zität.“319 Dabei ist der Selbststand kein statisch verborgener, sich selbst gleichbleibender 
innerer „Kern“, sondern „lebendige, sich ereignende Vermittlung von Selbstsein und An
dersheit, ohne dass einer dieser Pole vom anderen auch nur in Gedanken isoliert werden 
könnte“320. Person vollzieht sich somit in einem ganz spezifischen Ineinander von Iden
tität und Differenz, von Einheit und Vielheit: 

„Einheit: das Untereinander der Beziehungen sowie das dadurch gegebene Miteinan

der im Lebensvollzug, Denken und Handeln bilden eine unzertrennbare Einheit sui ge
neris, ein Relationsgefüge, das als Wir geradezu den Charakter einer quasi-subjekthaf

313 Ebd. 162. 
314 Greshake 172. 
315 Ebd. 
316 Ebd. 
317 Ebd. 173. 
318 DH 806. 
319 Greshake 175. 
320 Ebd. 175f. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 399 

ten Wirklichkeit annimmt. Vielheit: dieses Wir kann nicht unabhängig sein und nicht 
unabhängig gedacht werden von der Vielheit, der sich gegenseitig zum Selbstsein ver
mittelnden Personen. Kurz: die Einheit verwirklicht sich in relationaler Vielheit, die 
Vielheit (der Personen) sind gleichsam selbstständige ,Knoten‘ in der Einheit eines un
auflöslichen Netzwerks.“321 

Diese besondere Einheit in Vielheit nennt Greshake Communio (Gemeinschaft). Bei ihr 
handelt es sich um eine dynamische Wirklichkeit, um Kommunikation und Leben, „um 
eine ganz intensive Form von Beziehung, Liebe, Gemeinschaft, […] enges Miteinander
sein, Lebenseinheit, gegenseitiges Sich-Durchdringen“322. 

Mithilfe des Begriffs der Communio stellt Greshake nun die These auf: „Gott ist drei
einig“, bedeutet so viel wie: „Gott ist jene Communio, in der die drei göttlichen Personen 
im trialogischen Wechselspiel der Liebe das eine göttliche Leben als gegenseitige Selbst
mitteilung vollziehen.“323 Der eine christliche Gott verwirklicht sein Sein im Dialog der 
Liebe dreier Personen. Sein göttliches Wesen besteht in nichts anderem als in dem voll
kommenen Kommunikationsgeschehen zwischen den Dreien. Es „hat also seinen Selbst
stand weder ,in sich‘ noch über oder neben den drei Personen, sondern es ist dasjenige, 
was ,in‘ und ,zwischen‘ den drei Personen geschieht, besser: auf je verschiedene Weise in 
und von den drei gemeinsam vollzogen wird“324. Es existiert nur im Austausch von Vater, 
Sohn und Geist. 

„Jede der göttlichen Personen ist ekstatisch auf die andere hin, und zwar korrelativ, in
dem sie zugleich gibt und empfängt: Der Vater vollzieht sein eigenes Sein, indem er 
sich ganz dem anderen des Sohnes schenkt und so seine Gottheit nur ,als verschenkte 
besitzt‘, gerade so aber von ihm das Vatersein empfängt; der Sohn, indem er sich ganz 
vom Vater her entgegennimmt und ihm die ,Ehre‘ gibt; der Geist, indem er sich selbst 
aus der Beziehung von Vater und Sohn als der dritte empfängt und zugleich beide ver
herrlicht. So haben die drei Personen in Gott keinen Selbst-Stand gegeneinander, son
dern nur voneinanderher, miteinander und aufeinanderhin.“325 

Jede der drei Personen spiegelt das Ganze des trinitarischen Geschehens auf ihre eigen
tümliche Weise, indem sie ganz von den andern her und auf die anderen hin ist: der Vater 
gebend und empfangend, der Sohn empfangend und gebend, der Heilige Geist einigend, 
empfangend und zurückgebend. 

Damit ist die Trinitätslehre Auslegung des Satzes: „Gott ist die Liebe“. Er ist sie nicht 
nur „für uns“, sondern auch „in sich“. Weil er sie „in sich“ ist, kann er sie auch „für uns“ 
sein. Mit der Liebe „ist gleichzeitig die Unterscheidung von Liebendem, Geliebtem und 
dem sich ereignenden einenden Liebesband beider mitgegeben“326. Geht man von der 

321 Ebd. 176. 
322 Ebd. 
323 Ebd. 179. 
324 Ebd. 184. 
325 Ebd. 185f. 
326 Ebd. 188. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


400 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Wirklichkeit der Communio aus und bestimmt man den trinitarischen Gott als „inter
personales Liebesgeschehen“, als „geschehende Liebe“, so gibt es nach Greshake hier kein 
logisches oder ontologisches Früher von Person/Personen oder Wesen. Gott ist Lebens- 
und Liebesvollzug der Personen selbst, er ist „das Geschehen unterscheidender Einigung 
[…] nur in den personalen Vollzugsgestalten seines Seins“327. 

Eine Analogie für die göttliche Communio erkennt Greshake in der „Wirklichkeit des 
Spiels. Ein Spiel ist ein Beziehungsgefüge, das es nicht ohne Personen und Zuordnung 
zu distinkten Personen gibt und das doch so ,spielt‘, dass es in jedem Spieler auf höchst 
spezifische Weise als Ganzes anwesend ist.“328 So spielt kein Schauspieler, der in einem 
Drama spielt, oder kein Kind, das ein Rollenspiel mitspielt, nur einen Teil des Spiels. 
Vielmehr spielt es das Spiel ganz, aber nicht allein und für sich. „In diesem Sinne lässt 
sich die göttliche Communio als Spiel der göttlichen Liebe verstehen.“329 

Die Trinität ist für Greshake eine Einheit, „die nicht gegen etwas besteht, welches als 
das Nicht-identische und Fremde ,draußen‘ bliebe, sondern eine Einheit, die Differen
zen ursprünglich einbegreift“330. Sie ist nicht nachträgliches Resultat aus ihren Einzelele
menten, „sondern ursprüngliche Einheit in ursprünglicher Verschiedenheit“331. Sie ist „eine 
Einheit, die gerade, weil sie grösser nicht gedacht werden kann, auch eine Unterschie
denheit der Personen, wie sie grösser nicht gedacht werden kann, in sich birgt und um
gekehrt“332. Deshalb gilt: Je mehr sich in Gott die Personen voneinander unterscheiden, 
umso grösser ist ihre Einheit. „Hier wird in höchstmöglichem Maß wirklich, was ansatz
weise auch schon im geschöpflichen Bereich ablesbar ist: Selbststand und Relation-Sein 
wachsen in gleichem, nicht in umgekehrtem Maße.“333 Je radikaler das „Sein-zum-Du“ 
ist, desto erfüllter ist das „Sich-selber-sein“. Schließlich ist die göttliche Einheit „eine 
Einheit, in der im wirklichen Sinn in und mit jeder Person, ohne dass diese ihre Ein
maligkeit verliert, die andere(n) mitgegeben ist/sind, da jede ihr ganzes Sein nur von der 
anderen her und auf die anderen hin hat“334. Wo eine göttliche Person ins Spiel tritt, sind 
darum die beiden anderen mitgegeben. Die Einheit Gottes besteht also „nicht vor, nach, 
über oder unter den Beziehungen der Personen“, sondern vollzieht sich eben in diesen.335 
„So gesehen ist Trinität die inhaltlich gefüllte und konsequenteste Form des Monothe
ismus.“336 Das eine Wesen Gottes besteht eben darin, Communio der Liebe dreier Per
sonen zu sein. Communio ist damit die höchste Form der Einheit. „Denn Liebe ist das, 
was gleichursprünglich zugleich unterscheidet wie eint: was unterscheidet, um zu einen; 
was eint, um zu unterscheiden.“337 Stellt man die göttliche Einheit so heraus, dürfte, so 

327 Ebd. 189. 
328 Ebd. 190. 
329 Ebd. 
330 Ebd. 196. 
331 Ebd. 197. 
332 Ebd. 198. 
333 Ebd. 
334 Ebd. 199. 
335 Ebd. 200. 
336 Ebd. 
337 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 401 

Greshake, „wohl kaum die Spur eines Verdachts von Tritheismus aufkommen, wenn von 
einem trialogischen Wechselspiel dreier göttlicher Personen gesprochen wird“338. 

Was die göttlichen Personen im Einzelnen betrifft, fasst Greshake den Vater als „Ur
gabe“ auf, die der ganzen Communio „Grund und Halt gibt“339. Der Sohn hingegen ist 
„Dasein als Empfang“. Er erkennt die Gabe der Liebe (vom Vater) an und gibt sie zu
rück, mehr noch, gibt sie (an den Geist) weiter. „Ist der Vater in der göttlichen Com
munio Urgrund und Kristallisationspunkt, so ist der ,Sohn‘ gleichsam Peripherie, näm
lich das Ausgespanntsein in das Äußerste der (göttlichen) Möglichkeiten.“340 Der Heilige 
Geist schließlich ist auf der einen Seite „reines Empfangen“, insofern er sich die Gabe des 
Vaters und, auf andere Weise, die des Sohnes „gefallen“ lässt und sich liebend zurück
wendet, auf der anderen Seite „das Band der Liebe zwischen Vater und Sohn, das deren 
Einheit und Einssein bewirkt“.341 Darin zeichnet sich für Greshake der Doppelcharakter 
des Heiligen Geistes ab: Er ist zum einen „Inbegriff der gegenseitigen Liebe“ von Vater 
und Sohn, zum anderen „objektive Frucht der Liebe und damit im Sinne Richards als der 
,Dritte‘ Garant ihrer Liebe“.342 

In einem längeren Satz fasst Greshake seine These noch einmal zusammen und ord
net sie ein: 

„Ein solches Trinitätsverständnis, wonach Gott selbst Communio, eine Gemeinschaft 
von Personen ist, die in ihrem liebenden Aufeinanderhin-, Voneinanderher- und Mit

einander-Sein ,perichoretisch‘ so verbunden sind, dass ihre Differenz sich zur höchsten 
Form der Einheit vermittelt, und wo umgekehrt die göttliche Einheit gerade darin be
steht, dass sie in einer Pluralität differenter Vollzugsgestalten gegeben ist und lebt, 
ein solches Trinitätsverständnis ist nicht nur […] die Frucht einer langen Geschichte 
gelebten Glaubens und theologischen Nachsinnens, es bewährt sich auch […] als Ver
stehensschlüssel sowohl für ein tieferes Verständnis des Zusammenhangs christlichen 
Glaubens und seiner vielfältigen Phänomene wie auch für ein tieferes Verständnis der 
Probleme der wissenschaftlichen Reflexion und der alltäglichen Wirklichkeitserfah

rung.“343 

Wie Greshake mit Hilfe des hermeneutischen Schlüssels der Trinität den christlichen 
Glauben und die Weltwirklichkeit auszulegen sucht, kann hier nicht mehr dargelegt wer
den. Stattdessen wird nun abschließend versucht, einen Denkweg von der intrapersona
len zur interpersonalen Dimension der Dreieinigkeit Gottes aufzuzeigen. 

338 Ebd. 197. 
339 Ebd. 207. 
340 Ebd. 209. 
341 Ebd. 210. 
342 Ebd. 210f. 
343 Ebd. 216. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


402 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Literatur 

Leonardo Boff: Der dreieinige Gott, 1987. 
Gisbert Greshake: Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, 1997. 

3.3.8 Gott als dreieinige Liebe 

Bei der folgenden gedanklichen Annäherung an das höchste Geheimnis und das Ur
sprungsmysterium der Dreieinigkeit Gottes ist immer mitzubedenken, dass es sich 
zum einen um einen Gedankengang und in keiner Weise einen zeitlichen Vorgang in 
Gott handelt und dass sich zum anderen bei aller Ähnlichkeit zwischen Mensch und 
Gott im Sinn der vom 4. Laterankonzil (1215) bestimmten Analogie jeweils eine immer 
noch größere Unähnlichkeit finden lässt.344 Als systematischer Ausgangspunkt sollen 
die intrapersonalen oder monosubjektiven Modelle dienen. Das entspricht sowohl der 
Erfahrung Israels als auch abendländischer Denkgewohnheit. Gott hat sich heilsge
schichtlich zunächst als ein personales Gegenüber zu erkennen gegeben und nicht als 
eine Gemeinschaft dreier göttlicher Personen. Zumindest wurde im Frühjudentum 
seine Offenbarung trotz einer gewissen Selbstunterscheidung in a) Gott, b) Wort oder 
Weisheit und c) Geist noch nicht im trinitarischen Sinn monotheistisch verstanden. 
Erst in Jesus hat sich Gott selbst eindeutig als dreieiner erschlossen. 

Wie sehr die abendländische Geistesgeschichte seit der Neuzeit vom Subjektden
ken geprägt war und immer noch ist, muss hier nicht eigens erläutert werden. Der Weg 
vom einen Wesen Gottes zu den drei göttlichen Personen entspricht nicht nur abendländi
schem Denken, sondern zumindest in einigen Traditionen auch fernöstlichem Denken. 
Die personale Seite Brahmans als Herr des Universums (ishvara), der als Schöpfer han
delt, möge hier als Beispiel genügen. 

Inhaltlicher Ausgangspunkt der Überlegung zur Trinität ist die neutestamentliche 
Aussage „Gott ist Liebe“, die als höchste und wichtigste Spitzenaussage der gesamten 
christlichen Bibel über Gott zu gelten hat.345 In ihr kommt die jahrhundertelange Got
teserfahrung gläubiger Juden und die durch Jesus Christus vermittelte Gotteserfahrung 
früher Christen zum Ausdruck. Gott hat sich in der Heils- und Offenbarungsgeschichte 
immer wieder als Liebe geoffenbart. Auf dem Höhepunkt dieser Geschichte hat er sich 
aber durch Jesus Christus nicht nur als absolute Liebe, sondern als dreifaltige Liebe selbst 
erschlossen. Damit hat er sein Innerstes preisgegeben. Die Frage nach seinem innersten 
Wesen ist auch eine Frage des Vertrauens in ihn. Wie sollte er, wenn er „seinen eigenen 
Sohn nicht verschont, sondern für uns alle hingegeben hat“346, uns nicht wirklich alles 
gegeben und damit auch alles zu verstehen gegeben haben? Gott ist also in sich kein an
derer als der, als der er sich (für) uns geschichtlich in Jesus Christus zu erkennen gegeben 
hat: dreifaltige Liebe. Das ist hier mit dem trinitätstheologischen Grundaxiom gemeint, 

344 DH 806. 
345 1 Joh 4,8.16. 
346 Röm 8,32. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 403 

demzufolge ökonomische und immanente Trinität einander strikt entsprechen: Gott ist 
in sich und nicht nur für uns dreifaltige Liebe. 

Diesen einen Gott, wie er sich uns in der Geschichte offenbart hat, kann man sich 
zunächst einmal wie ein Subjekt vorstellen, das sich in Freiheit selbst bestimmt bezie
hungsweise vollzieht und sich seiner selbst vollkommen bewusst ist. Schon Duns Scotus 
(1266–1308) und andere Franziskaner im Mittelalter hatten das Wesen Gottes als unbe
dingte Freiheit und somit als höchstes Subjekt aufgefasst. In Gott als ewigem, unendli
chem Subjekt gibt es nur einen Willen und eine Freiheit. In seiner Freiheit vollzieht sich 
Gott ewig als dreieinige Liebe. Da die Tradition gestützt auf metaphysische Überlegun
gen nur einseitig gelehrt hat, die Trinität gehöre zu seinem unveränderlichen Wesen 
und sei somit notwendig, wäre demgegenüber seine Freiheit als ursprüngliche Selbstbe
stimmung zu betonen. 

Theologisch betrachtet fallen in Gott Freiheit und Notwendigkeit zusammen. Sein tri
nitarisches Wesen, das uns notwendig scheint, vollzieht er selbst in souveräner Freiheit. 
Er ist trinitarisch, weil er das selbst ewig so will. Gott ist notwendigerweise das, was er 
in Freiheit sein will, und er will in Freiheit das sein, was er notwendigerweise ist, näm
lich ewig dreifaltige Liebe. Seine Freiheit vollzieht Gott dabei nicht im Sinn der Wahl-, 
sondern der Willensfreiheit. Er hat nicht zwischen mehreren Seinsmöglichkeiten gewählt. 
Denn das würde abgesehen von der zeitlichen Problematik bedeuten, dass ihm Möglich
keiten vorgegeben und damit vorgeordnet waren, die ihn in seiner absoluten Souveräni
tät eingeschränkt hätten. Dennoch hätte er aus unserer Sicht ein anderer sein können, 
wenn er das gewollt hätte. 

Der göttlichen Willensfreiheit können wir uns über bestimmte Erfahrungen unserer 
menschlichen Willensfreiheit anzunähern suchen. Wenn jemand aus großer Liebe eine 
Partnerschaft oder Ehe mit einem anderen Menschen eingeht oder in großer Begeiste
rung einen bestimmten Beruf ergreift, wägt er nicht zwischen mehreren Möglichkeiten 
ab. Trotzdem ist er frei, was sich daran ablesen lässt, dass er, wenn sich die Umstände än
dern, auch etwas anderes wollen kann. Bei Gott gibt es nichts und kann es nichts geben, 
was ihn in seiner Souveränität davon abbringen könnte, trinitarische Liebe zu sein. 

Gott hat sich seit Ewigkeit auch dazu entschlossen, Schöpfergott zu sein, das heißt 
eine Welt mit Menschen zu erschaffen, als Sohn selbst Mensch zu werden und die Men
schen am eigenen göttlichen Leben für immer teilhaben zu lassen. Im Gegensatz zum 
„notwendigen“ trinitarischen Wesen hat die Tradition diesen „Entschluss“ immer im 
Sinn der Wahlfreiheit verstanden. Gott hat sich, zwischen Möglichkeiten wählend, ent
schieden, eine Welt zu erschaffen, und vielleicht obendrein noch aus vielen möglichen 
Welten eine passende ausgewählt. Das ist zu abstrakt und zu sehr von menschlicher 
Wahlfreiheit her gedacht. Der ewige Entschluss Gottes, Schöpfergott zu sein, ist als 
genauso ursprünglich wie sein ewiger Entschluss, trinitarischer Gott zu sein, anzu
sehen und gehört zum einen freien Selbstvollzug Gottes. Deshalb wäre gegenüber der 
Tradition hier die Notwendigkeit der Schöpfung hervorzuheben. Will Gott seit Ewigkeit 
und in Ewigkeit Schöpfergott sein und eine Welt erschaffen, dann ist für uns theologisch 
betrachtet die Schöpfung als solche notwendig, auch wenn sie im Einzelnen kontingent 
ist und der Mensch echte Freiheit gegenüber Gott besitzt. Das Schöpfer-Sein gehört so 
„notwendig“ zum Wesen Gottes wie sein Trinität-Sein beziehungsweise so wesentlich 
zu seinem freien Selbstvollzug wie dieses. Auch wäre noch deutlicher auf den inneren 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


404 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Zusammenhang des innergöttlichen Bild-Seins des Sohnes und des Abbild-Seins des 
Menschen hinzuweisen. Nicht nur gilt: Nur der Sohn kann Mensch werden, weil nur 
er innergöttlich die (Selbst-)Äußerung des Vaters ist. Vielmehr gilt auch: Weil immer 
schon der Sohn und niemand sonst Mensch werden sollte, ist er und nur er innergöttlich 
die Selbstaussage und das Wort des Vaters. Der Sohn empfängt von vornherein seine 
göttliche Gestalt im Blick auf seine Menschwerdung. Umgekehrt sind die Menschen von 
vornherein Kinder und Bilder Gottes, die dem Mensch werdenden oder gewordenen 
Sohn im Laufe ihres Lebens ähnlicher werden sollen, bis sie in der Vollendung sein 
vollkommenes Abbild darstellen. Gott hat von Ewigkeit her sein dreifaltiges Wesen und 
die Schöpfung aufeinander abgestimmt. 

Als höchste und wichtigste Spitzenaussage der christlichen Bibel über den Men
schen darf die alttestamentliche Feststellung gelten: „Gott erschuf den Menschen als 
sein Bild.“347 Im Blick auf Jesus Christus lässt sich dieses Bild-Gottes-Sein so verstehen, 
dass der Mensch als vollkommen Liebender „christusförmig“ und gerade so ganz Kind 
Gottes sein wird. Welche Bedeutung hat dies aber im Blick auf die Trinität oder könnte 
es haben? Was heißt es oder könnte es heißen, dass der Mensch Bild des dreieinen Gottes 
ist beziehungsweise wird? 

Von der intrapersonalen Dimension her bedeutet das: Der Mensch soll souveränes Sub
jekt sein, er soll sich in Freiheit selbst bestimmen und vollziehen, soll sich seiner selbst 
ganz bewusst werden. In ihm sollen alle Kräfte und Fähigkeiten integriert sein, er soll 
und wird eins mit sich sein, zur vollen Selbstidentität gelangen. Nicht im Sinn egoisti
scher Eigenliebe, sondern echter Selbstvollkommenheit soll und wird er sich ganz lieben. 
Im Sinn vollkommener Selbstliebe soll und wird er ganz für sich und bei sich sein. In all 
dem soll und wird er Bild des einen souveränen Gottes sein. 

Gott vollzieht sich nun aber in seiner Souveränität nicht nur und nicht einfach als 
vollkommene Selbstliebe, sondern als trinitarische Liebe. Er ist die eine göttliche Liebe als 
Vater, als Sohn und als Heiliger Geist, weil er das in seinem unergründlichen Willen so will. 
Damit vollzieht sich die eine göttliche Liebe auf dreifache Weise, genauer gesagt, auf drei 
Weisen, die voneinander auf göttliche, das heißt unendliche Weise verschieden sind. 

In Gott findet eine Bewegung der Liebe statt, die vom Vater als dem ursprunglosen 
Ursprung ausgeht, vom Vater auf den Sohn übergeht und durch den Sohn den Heili
gen Geist erfasst. Betrachtet man die Bewegung der Liebe in Gott dem Ursprung nach, 
so vollzieht sich der Vater, indem er die göttliche Liebe, die er selbst ist, dem Sohn und 
dem Geist mitteilt, der Sohn, indem er die göttliche Liebe vom Vater empfängt und an 
den Geist weitergibt, der Geist, indem er die göttliche Liebe vom Vater und vom Sohn 
empfängt. So gesehen unterscheiden sich, wie man in der Tradition gesagt hat, die drei 
göttlichen Personen der Form (d. h. dem Ursprung der Bewegung der Liebe nach) durch 
die Art und Weise, wie sie die Liebe innehaben (lat. modus optinendi). Betrachtet man die 
Bewegung der Liebe in Gott der Existenz nach, teilt der Vater die göttliche Liebe im Geist 
dem Sohn und durch den Sohn dem Geist mit, empfängt der Sohn die göttliche Liebe 
im Geist vom Vater, dem er sie im Geist zurückschenkt, während der Geist sie durch 
den Sohn vom Vater empfängt und zurückschenkt, so dass alle drei die eine göttliche 
Liebe sowohl schenken als auch empfangen und sich der ewige Kreislauf der Liebe in 

347 Gen 1,27; vgl. Eph 4,24 u.a. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 405 

Gott schließt. Während beim innergöttlichen Liebesgeschehen auf der Ursprungsebe
ne der Vater nur Gebender, der Sohn sowohl Empfangender als auch Gebender und der 
Geist nur Empfangender ist, sind auf der Existenzebene alle drei Personen gleicherma
ßen Gebende und Empfangende, weshalb es die Liebe des Vaters nicht gäbe, wenn es 
nicht auch die Liebe des Sohnes und die des Geistes gäbe. Dass die Bewegung der Liebe 
in der Gottheit von der Ursprungsebene her beim Vater anhebt, spielt auf der Existenz
ebene insofern keine Rolle mehr, als diese Bewegung durch den Sohn im Geist zum Vater 
zurückkehrt, so dass der Vater in der Gottheit nicht nur zur Liebe bewegt, sondern auch 
von den beiden anderen Personen zur Liebe bewegt wird. 

Die Liebe Gottes ist daher nicht einfach Liebe seiner selbst, sondern als dreifaltige 
Liebe ein Beziehungsgeschehen in Gott. Bildhaft lässt sie sich wie eine Kraft verstehen, die 
sich zwischen Vater, Sohn und Geist bewegt, wie Licht, Feuer oder Wasser. Viele Mystike
rinnen und Mystiker hatten denn auch bildliche Eindrücke von der Dreieinigkeit Gottes. 
Als ein Beispiel möge an dieser Stelle genügen, wie Hildegard von Bingen (1098–1179) 
ihre Vision von der Dreifaltigkeit schildert: 

„Dann sah ich ein überhelles Licht und darin eine saphirfarbene Menschengestalt, die 
völlig von einem sanften, rötlichen Feuer durchglüht war. Und das helle Licht über
strahlte das ganze rötliche Feuer und das rötliche Feuer das ganze helle Licht und das 
helle Licht und das rötliche Feuer, die ganze Menschengestalt, so dass sie ein einziges 
Licht in derselben Stärke und Leuchtkraft bildeten.“348 

Das überhelle Licht identifiziert Hildegard mit dem Vater, das rötliche Feuer mit dem 
Heiligen Geist und die saphirfarbene Menschengestalt mit dem Sohn und erläutert ihre 
Vision folgendermaßen: 

„Doch dass dieses helle Licht das ganze rötliche Feuer überstrahlt und das rötliche Feu
er das ganze helle Licht und das helle Licht und das rötliche Feuer die ganze Menschen

gestalt, so dass sie ein einziges Licht in derselben Stärke und Leuchtkraft bilden, be
sagt: [Vater, Sohn und Geist] sind untrennbar in der Majestät der Gottheit.“349 

Vater, Sohn und Geist sind drei Personen und doch ein Gott. Dem „Gehalt“ nach ist der Va
ter die göttliche Person, in der die Bewegung der Liebe ihren Ursprung hat und der des
halb auch unser aller Vater ist. Der Sohn ist die Person, die als Bild und Wort des Vaters 
seit Ewigkeit dazu bestimmt ist, einer von uns, also Mensch zu werden. Der Heilige Geist 
ist schließlich die Person, durch die Gott in sich selber offen ist für die Gemeinschaft mit 
den Geschöpfen, die er ins Dasein ruft. Darum ist er auch seit Ewigkeit Geschenk an uns, 
die wir auf Erden leben. 

Von den göttlichen Personen lässt sich aber in diesem göttlichen Liebesgeschehen 
noch mehr sagen. Denn der Vater gibt die eine göttliche Liebe an den Sohn weiter, indem 
er sich selbst ganz dem Sohn mitteilt, wodurch der Sohn auf denkbar höchste Weise mit 
ihm eins und zugleich von ihm unendlich verschieden ist. Da auch die beiden anderen 

348 Hildegard: Scivias II.2 118; zit. nach Maly/Hofmann 46. 
349 Scivias II.2 118f; zit. nach Maly/Hofmann 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


406 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

Personen die Liebe weitergeben, indem sie sich jeweils selbst ganz mitteilen, findet nicht 
nur eine dreifache Selbstmitteilung in Gott statt, sondern vollziehen sich drei voneinan
der verschiedene Selbstmitteilungen in ihm. 

Sagt man von den drei Personen, sie teilten sich auf je eigene Weise ganz den anderen 
mit, ist damit auch schon gesagt, dass sie einander auf vollkommene Weise lieben, dass 
also jede Person liebt. Folglich haben wir in Gott eine Liebe und drei Liebende, die auf je 
eigene Weise die eine Liebe ausüben, die auf je eigene Weise lieben. 

Die Frage, an der sich die Geister in der Trinitätstheologie scheiden, lautet nun, ob 
eine liebende Selbstmitteilung der drei göttlichen Personen denkbar ist, ohne dass sie 
füreinander Ich und Du sind, ohne also füreinander bei all ihrer Einheit in Verschieden
heit jeweils geistiges beziehungsweise personales Gegenüber zu sein. Befürworter des 
interpersonalen oder sozialen Modells verweisen an dieser Stelle auf Jesus und argumen
tieren: Wenn Jesus den Vater als Du anspricht, bringt das nicht nur seine menschliche 
Liebe zum Vater zum Ausdruck, sondern offenbart das auch, dass für den Mensch gewor
denen Logos-Sohn innergöttlich der Vater ein Du ist. An der Selbstunterscheidung Jesu 
von seinem himmlischen Vater wird die Selbstunterscheidung des Logos-Sohnes vom 
Vater erkennbar. In ihr hat erstere ihren Grund. Auch kennen wir aus unserem Erfah
rungsbereich keine größere Liebe und Selbstmitteilung als die zwischen einem mensch
lichen Ich und einem menschlichen Du. Können wir uns etwa die liebende Selbstmittei
lung des Vaters an den Sohn als größtmögliche denken, ohne sie uns als Liebe eines Ich 
zu einem Du vorzustellen? Muss das Selbst der drei göttlichen Personen eine Art Ich sein, 
fragt sich aber, wie dieses Ich näher zu bestimmen ist. 

Die drei göttlichen Personen stellen keine drei Subjekte mit je eigenem Willen oder 
je eigener Willensfreiheit dar. Wenn Vater, Sohn und Heiliger Geist dasselbe wollen – 
nämlich die Welt erschaffen, mit sich versöhnen und vollenden –, liegt das nicht daran, 
dass sie in Liebe ihr individuelles Wollen aufeinander abstimmen, also trotz verschiede
ner Willensvermögen immer dasselbe wollen, sondern dass es in Gott nur einen Willen 
und ein Wollen gibt. Auch sind in Gott nicht drei Freiheiten, die grundsätzlich miteinan
der harmonieren. Jedoch ließe sich von drei Freiheits- oder Lebenszentren sprechen. Das, 
was hier mit Freiheit gemeint ist, kennen wir aus der Erfahrung und könnten es sponta
ne Freiheit nennen. Wenn Menschen stark in dem, was sie wollen, geeint sind, wie etwa 
einander Liebende, miteinander Spielende oder miteinander Redende, ist ein lebendiges 
spontanes Agieren und aufeinander Reagieren möglich, das jenseits der Wahl- und der 
Willensfreiheit liegt und dennoch von jedem Zwang frei ist. Miteinander spielende Kin
der können solch eine spontane Freiheit und ursprüngliche Lebendigkeit versinnbildli
chen. Mit dem Spruch: „Wenn ihr nicht … werdet wie die Kinder“350, ruft Jesus nicht nur 
zum Vertrauen zum himmlischen Vater, sondern auch zu Spontaneität und Lebendig
keit auf. Analog dazu kann man sich die gegenseitige Selbstmitteilung der drei göttli
chen Personen wie ein lebendiges Sich-Austauschen und Miteinander-Kommunizieren 
vorstellen, das sich jenseits einer Wahl- oder Willensfreiheit abspielt, bei dem aber jede 
Person ihr eigenes Leben und ihre eigene Lebendigkeit einbringt. 

Schwieriger gestaltet sich die Frage nach dem Bewusstsein der drei göttlichen Per
sonen. Kann man über ein dreifaches Bewusstsein hinaus sinnvollerweise von drei Be

350 Mt 18,3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 407 

wusstseinszentren oder -polen in Gott sprechen? Was damit positiv gemeint sein könnte, 
mag sich wiederum durch bestimmte menschliche Erfahrungen erschließen. Es gibt Si
tuationen, in denen sich der Mensch im positiven Sinn „vergisst“, etwa wenn er ganz in 
einer Tätigkeit aufgeht. Noch stärker kann er diese Selbstvergessenheit erleben, wenn er 
etwa im Zustand der Verliebtheit oder tiefer Liebe nur noch einen „Blick“ für das geliebte 
Du hat. Im Vordergrund des Bewusstseins steht für das Ich dann nur noch das Du. Das 
Ich vergisst, ein solches zu sein. 

Nur ein egoistisches Ich trennt vom Du, weil in ihm bestimmte Bewusstseinsinhal
te, etwa eigene Interessen, im Vordergrund stehen. Ein liebendes Ich ist nicht vom Du 
entzweit, sondern in Liebe mit ihm geeint, obwohl es von ihm verschieden ist. Gerade in
dem sein Bewusstsein ganz vom Du erfüllt ist, ist es ganz bei sich. Die unterschiedlichen 
Pole zwischen Ich und Du trennen nicht, sondern ermöglichen durch die Spannung, die 
zwischen ihnen besteht, überhaupt erst echte Liebe. 

Von den drei göttlichen Personen wird gesagt, sie seien seinsmäßig vollkommen auf
einander bezogen, sie lebten ganz voneinander her, aufeinander hin und miteinander. 
Der Vater ist vollkommenes Bezogensein auf Sohn und Geist, der Sohn vollkommenes 
Bezogensein auf Vater und Geist und der Geist vollkommenes Bezogensein auf Vater 
und Sohn. Diesem Bezogensein muss eine gewisse Selbstständigkeit zukommen, da es kei
ne Beziehung ohne sich Beziehende, also ohne jemanden geben kann, der sich auf einen 
anderen oder andere bezieht. Bewusstseinsmäßig könnte das bedeuten, dass im Vorder
grund des Bewusstseins einer jeden Person die andere oder die beiden anderen stehen. 
Die drei sind ganz aufeinander ausgerichtet, weil sie, bildlich gesprochen, geistig un
entwegt aufeinander schauen. Wie sich beim sinnlichen Sehen der Sehende selbst am 
wenigsten sieht, könnte sich beim geistigen Schauen das Ich nur als perspektivischer 
Hintergrund selbst gegenwärtig sein, während das Du seinen ganzen (vordergründigen) 
Bewusstseinsinhalt ausmacht. Trotz der Unhintergehbarkeit einer solchen Ich-Perspek
tive sprengt die gegenseitige Schau der göttlichen Personen den Monotheismus nicht, 
weil dieses liebende, vollkommen „selbstlose“ einander Schauen nicht nur nicht trennt, 
sondern die Höchstform geistiger Einheit darstellt. Die gegenseitige Liebe der drei göttli
chen Personen im Sinne von Ich, Du und Wir macht den christlichen Monotheismus zu 
einem differenzierten oder konkreten. Das sinnliche Sehen des Menschen, das immer 
von sich wegblickt und auf anderes, im Höchstfall auf ein menschliches Du blickt, wäre 
so ein weiterer Mosaikstein in einer emblematischen Theologie, der zufolge vieles, was 
wir in dieser Welt über unsere Sinne erfahren, jenseitige Wirklichkeit versinnbildlicht. 

Der Mensch soll nicht nur Bild des einen souveränen Gottes, sondern auch Bild der 
göttlichen Person werden. Es soll sich einerseits immer mehr zu einem souveränen, für 
sich und bei sich seienden Subjekt entwickeln, andererseits und zugleich aber auch vom 
Subjekt zur Person weiterentwickeln, die ganz von anderen Personen her, ganz auf andere 
Personen hin und ganz mit anderen Personen lebt. Subjektsein und Personsein wachsen 
im selben, nicht im umgekehrten Maß. Je mehr ein menschliches Ich selbstlos bei sich 
ist, desto mehr kann es liebend beim Du sein. Je mehr es sich liebend dem Du öffnet und 
sich auf ein Du einlässt, umso mehr wird es Ich. Dem Menschen sind zwar in seinem 
irdischen Leben Grenzen für sein Subjekt- und Personwerden gesetzt, aber er wird im 
Jenseits als sich selbst liebendes Subjekt und als andere Personen liebende Person und 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


408 Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert II 

damit als Bild Gottes in seiner intrapersonalen wie in seiner interpersonalen Dimension 
vollendet werden. 

Handelt der trinitarische Gott „nach außen“, indem er die Welt erschafft, sie mit sich 
versöhnt und sie vollendet, handeln die drei göttlichen Personen mit einem Willen ge
meinsam. Man könnte die drei Werke als komplexe Handlungen auffassen, bei denen alle 
drei Personen auf je eigene Weise wirken beziehungsweise mitwirken. Ihre innergött
lichen Eigentümlichkeiten spiegeln sich in heilsgeschichtlichen Spezifika wider. So er
schafft der Vater durch das Wort im Geist die Welt, weshalb die Schöpfung ihm als Haupt
werk nicht nur zugesprochen wird, sondern zukommt, obwohl die beiden anderen Per
sonen auf ihre Weise mitwirken. „Wie der Vater innertrinitarisch die ewige Quelle ver
körpert, so wirkt er heilsgeschichtlich als Schöpfer.“351 Seine Eigenheit ist es, die beiden 
anderen Personen in die Welt zu senden, dabei aber als unumfassbarer Urgrund von al
lem in ihr nicht in Erscheinung zu treten, sondern im Verborgenen zu bleiben. 

Das heilsökonomische Proprium des Sohnes besteht darin, in der Welt Mensch zu 
werden und so Gott selbst auf letztgültige Weise in der Geschichte zu offenbaren. Weil 
er innertrinitarisch das Bild und Wort des Vaters darstellt, ist er zur Menschwerdung prä
destiniert und kann er dem Menschen, der nach seinem Bild geschaffen ist, nicht nur 
Gottes- sondern auch Menschenerkenntnis vermitteln. Am Werk der Versöhnung, das vor 
allem sein Werk ist und durch das den Menschen ihre Gotteskindschaft geoffenbart ist, 
ist nicht nur der Vater beteiligt, insofern er im Geist den Sohn zur Menschwerdung in die 
Welt sendet, sondern auch der Geist, der die Menschwerdung des Sohnes ermöglicht352 
und begleitet. 

Schließlich wird das Werk der Vollendung hauptsächlich vom Heiligen Geist geleistet, 
der vom Vater durch den Sohn in die Welt gesandt ist. „Wie der Geist innertrinitarisch die 
Gemeinschaft der Liebe ermöglicht, so vollzieht er auch heilsgeschichtlich die Gemein
schaft zwischen Gott und Mensch sowie zwischen den Menschen untereinander (z. B. 
2 Kor 13,13). […] Indem er innertrinitarisch als Vermittler der Liebe zwischen Vater und 
Sohn zugleich eine Liebe ohne Ausschluss eines Dritten ermöglicht und somit Zeichen 
der vollkommenen und heiligen Liebe ist, heißt er ,Heiliger Geist‘.“353 Durch seine ihm 
eigentümliche Einwohnung im Innersten offenbart er jedem Menschen existentiell Gott 
selbst, was dieser unter anderem als Gewissen wahrnimmt, bewirkt er beim Menschen 
die Annahme des göttlichen Lebens und heiligt ihn so. Wächst der Mensch in der Gnade, 
wird bei ihm die Einwohnung des Heiligen Geistes mehr und mehr zur Einwohnung von 
Vater, Sohn und Geist.354 Wo der Geist in der Welt oder im Menschen wirkt, wirkt auch 
der Logos-Sohn und umgekehrt, wobei der Vater als der verborgen bleibende Sendende 
und geheimnisvolle Urgrund auf seine Weise jeweils mitwirkt. 

Der Mensch hat also an der dreifaltigen Liebe Gottes teil, indem er sowohl an der 
inner- als auch an der zwischenpersonalen Dimension Gottes Anteil hat. Dank seiner 
Grundgnade355 und der damit verbundenen Ausrichtung auf das innere Leben des drei

351 Haudel 175. 
352 Mt 1,20; Lk 1,35. 
353 Haudel 180. 
354 Vgl. Joh 14,23; Offb 3,20. 
355 Kap. 1.3.3.3. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. Die Dreieinigkeit Gottes 409 

faltigen Gottes hat jeder Mensch bereits jetzt eine je eigene Beziehung zum Vater, zum 
Sohn und zum Heiligen Geist, wie auch umgekehrt jede der drei göttlichen Personen zu 
ihm eine je eigene Beziehung hat und ihn auf ihre ganz eigene Weise liebt. In der Voll
endung wird deshalb der Mensch den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist in ihrer 
unendlichen Bezogenheit aufeinander und Verschiedenheit voneinander schauen und 
lieben, wie sie in ihrer Einmaligkeit sind. Wie jede göttliche Person die beiden anderen 
göttlichen Personen und jede menschliche Person auf ihre einmalige Weise liebt, wird 
auch jede menschliche Person die drei göttlichen Personen sowie alle anderen menschli
che Personen so lieben, wie nur sie sie lieben kann. Die Individualität einer jeden Person 
besteht letztlich und eigentlich in der individuellen Art und Weise, wie sie alle anderen 
Personen liebt. Gott ist die dreifaltige Liebe, der sich jeder Mensch verdankt und in die 
jeder Mensch ewig aufgenommen sein wird.356 

Literatur 

Sebastian Maly/Stefan Hofmann: Gott – dreifaltig einer, 2022. 

3.4 Triadische Strukturen in nichtchristlichen Religionen 

Ist Gott in sich dreifaltig und beschränkt sich seine Offenbarung und sein Heil nicht auf 
das Christentum, so ist zu erwarten, dass sich auch in anderen Religionen Spuren und 
Ahnungen seiner Dreieinheit finden lassen. Einigen dieser Spuren in nichtchristlichen 
Heils- und Offenbarungsreligionen soll nun im Rahmen des religionswissenschaftlichen 
Teils nachgegangen werden.357 Dabei erweisen sich als besonders vielversprechend Par
allelen im Hinduismus (Kap. 3.4.1) und im Buddhismus (Kap. 3.4.2). 

Literatur 

Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der östlichen Weis

heitslehren: Buddhismus – Hinduismus – Taoismus – Zen [= LöW], 1986, Art. Trimurti, 402f. 
Johannes Herzgsell SJ: Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter

religiösen Vergleich und Dialog, 2011. 

356 Bd. 3, Kap. 3.3.4 u. 3.3.5. 
357 Vgl. Herzgsell 227f; 267–273. 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015 - am 13.02.2026, 20:05:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

