3. Die Dreieinigkeit Gottes

trostend nahe ist. Darum gilt: Ubi caritas, Deus ibi est et agit: Wo die Liebe ist, da ist und
wirkt Gott.

Literatur

Klaus von Stosch: Trinitdit, 2017.
Matthias Haudel: Gotteslehre. Die Bedeutung der Trinititslehre fiir Theologie, Kirche und Welt,
2., verdnderte und ergianzte Auflage 2018.

3.3 Die Dreieinigkeit von Vater, Sohn und Geist

Im Neuen Testament haben sich die beiden Erfahrungen der Jingerinnen und Jinger
Jesu niedergeschlagen, die die Trinititslehre begriinden: die Erfahrung des gottlichen
Wortes in Jesus Christus und die Erfahrung des gottlichen Geistes in der Kirche. Aller-
dings war es ein langer und mithsamer Prozess, bis diese Erfahrungen begrifflich und
gedanklich einigermafien eingeholt waren, denn ,die Traditionen des Neuen Testaments
kennen keine Trinititslehre in dem Sinne, dass sie das Zueinander und Miteinander des
Vaters, des Sohnes und des Heiligen Geistes als das Verhiltnis dreier gottlicher Perso-

nen reflektierten®

. Von entscheidender Bedeutung fiir die Reflexion waren die Ent-
wicklungen der ersten acht Jahrhunderte, in denen im 6stlichen Mittelmeerraum zwi-
schen 325 und 787 die sieben allgemein (d. h. von allen Kirchen) anerkannten 6kumeni-
schen Konzilien stattfanden (Kap. 3.3.1). In der westlichen Kirche ragten mit ihren trini-
titstheologischen Konzeptionen besonders Augustinus (Kap. 3.3.2), Thomas von Aquin
(Kap.3.3.3) und Richard von St. Viktor (Kap. 3.3.4) heraus. Wahrend die ersten beiden ein
intrapersonales (innerpersonales) Modell der Dreieinigkeit Gottes vertraten, hat letzte-
rer das gegensitzliche interpersonale (zwischenpersonale) Modell der Ostkirche geteilt
(Kap. 3.3.5). Der Gegensatz zwischen west- und ostkirchlichem Ansatz lisst sich jedoch
entschirfen, wie die mégliche Losung des Filioque-Problems zeigt (Kap. 3.3.6). Im Wes-
ten kam es nach lingerer theologischer Erlahmung im 19. und 20. Jahrhundert zu einer
Renaissance der Trinititstheologie, bei der zunichst intrapersonale, dann eher interper-
sonale Modelle in den Vordergrund riickten (Kap. 3.3.7). Nach dem langen historischen
Durchgang soll am Ende der systematische Versuch unternommen werden, die beiden
vorherrschenden Modelle in einen Gedankengang zu integrieren (Kap. 3.3.8).

Literatur

Jirgen Werbick: Trinititslehre, in: Theodor Schneider (Hg.): Handbuch der Dogmatik, Bd.
2,2., erganzte und korrigierte Auflage 2002, 481-576.

138 Werbick 490.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

357


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

358

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il
3.3.1 Die altkirchliche Entwicklung der Trinitatslehre

In der Frithzeit begegnen trinitarische Formeln besonders zahlreich im Zusammenhang

140

mit der Taufspendung: als Taufformeln™ , aber auch in Taufbekenntnissen.™*® So wurde der

Tiufling, wie die Traditio Apostolica des Hippolyt (170-235) bezeugt, gefragt:

,[Glaubst du an Gott den allméachtigen Vater?] Glaubst du an Christus Jesus, den Sohn
Gottes? [...] Glaubst du an den heiligen Geist>'#

Vater, Sohn und Heiliger Geist wurden somit bereits sehr frith in der liturgisch-sakra-
mentalen Praxis, in der Doxologie, das heiflt dem feierlichen Rithmen der Herrlichkeit
Gottes in der Liturgie, und im Gebet miteinander genannt und so auch zueinander in
Beziehung gesetzt. ,Besonders im Osten spielte dabei [...] die dreigliedrige eucharistische
Doxologie eine mafigebliche Rolle, die in der Tradition des dreifachen Sanctus-Rufes der
Seraphen (Jes 6) wurzelte."* Sie lautet:

,Durch ihn [Christus] und mit ihm und in ihm ist dir, Gott, allméchtiger Vater, in der
Einheit des Heiligen Geistes alle Herrlichkeit und Ehre jetzt und in Ewigkeit

Bedeutend fiir die weitere Entwicklung der Trinititslehre war die Entfaltung kirchlicher
Lehre insgesamt. Denn ,die mit der biblisch bezeugten SelbsterschliefSung Gottes ge-
gebenen Grundlagen innerhalb der religisen und philosophischen Umwelt verlangten
,nach weiterer eigenstindiger Durchdringung — sowohl im Blick auf das christliche Ver-
stindnis Gottes angesichts bisheriger Gottesbegriffe als auch im Blick auf die Weiterga-
be des christlichen Glaubens im Umfeld philosophischer und religiéser Weltanschauun-
gen“."? Vor allem mit Mitteln der hellenistisch geprigten antiken Metaphysik suchten
die Kirchenviter*, die biblisch bezeugte geschichtliche Selbstmitteilung Gottes als Va-
ter, Sohn und Heiliger Geist auszulegen. Dabei lassen sich in der altkirchlichen Lehr-
entwicklung, die die Anfinge der Lehrentwicklung im Neuen Testament fortsetzt und
in der Formulierung des Trinititsdogmas beim Konzil von Konstantinopel (381) gipfelt,
grob drei Phasen unterscheiden: die frithe Entwicklung durch Irrtiimer (Kap. 3.3.1.1), die
Entwicklung bis zum Konzil von Nizia (Kap. 3.3.1.2) und die Entwicklung bis zum Konzil
von Konstantinopel (Kap. 3.3.1.3). Nach ihrer Darlegung folgt noch eine kurze Darstel-
lung der weiteren lehramtlichen Entwicklung (Kap. 3.3.1.4).

139 Parallel zu und im Anschluss an Mt 28,9.
140 Vgl. Werbick 491f.

141 DH1o0.
142 Haudel 60.
143 Ebd. 56.

144 Die christlichen Autoren der ersten acht Jahrhunderte.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Literatur

Matthias Haudel: Gotteslehre. Die Bedeutung der Trinitdtslehre fiir Theologie, Kirche und Welt,
2., veranderte und erginzte Auflage 2018.

3.3.11  Weiterentwicklung durch Irrtiimer

Zunichst einmal wurde theologisch geklart, ,dass die trinitarische Deutung der Schép-
fungs- und Heilsgeschichte nicht nur eine Weise des gottlichen Wirkens nach aufSen [in
die Welt hinein] beschreibt, sondern dass uns darin das innerste Leben Gottes selbst offen-
bart wird“**. Begrifflich wurde das mit der Unterscheidung von Okonomie (Wirken Got-
tes nach aufden) und Theologie (immanentes Leben Gottes) festgehalten. Spater sprach
man diesbeziiglich von der (heils)dkonomischen und immanenten Trinitit. Mit der 6kono-
mischen ist das trinitarische Sein Gottes gemeint, wie Gott es in der Heilsckonomie, das
heifdt in der Heilsgeschichte offenbart hat. Unter der immanenten Trinitit ist hingegen
dastrinitarische Sein Gottes in sich selbst zu verstehen. Bei der 6konomischen handeltes
sich um die heilsgeschichtlich erschlossene, bei der immanenten um die innergottliche (We-
sens-)Trinitit.

Im 2. Jahrhundert kniipften die Apologeten an den Logos-Gedanken des Johannes-
Prologs an und stellten die christliche Wahrheit der griechischen Logos-Idee heraus. So
erliuterte Justin (100-165) ,die zwischen Christus und dem Logos bestehende Identitat*
auf eine Weise, ,dass Christus als irdische Erscheinung des Weltlogos erkannt werden
konnte und das Christentum als die eigentliche Philosophie aufleuchtete“.**¢ In der Lo-
gos-Christologie ging es um die Gottheit des Logos. Obwohl ihn die Apologeten dem drei-
einigen Gott zuordneten, sahen etliche christliche Theologen ,die Gefahr einer polytheis-
tischen Zergliederung des Gottesbegriffs. Deshalb meinten die Vertreter des Monarchia-
nismus mit ihrer Betonung der Monarchie Gottes beziehungsweise seiner einen Gottheit,
den Monotheismus und die Einheit Gottes gegeniiber der Logos-Christologie verteidi-
gen zu miissen. Im modalistischen Monarchianismus (Sabelius u.a.) galten der Sohn und
der Geist [...] nur als irdische Erscheinungsformen (lat. modi) des Vaters, wihrend der
adoptianistische Monarchianismus (Paul von Samosata u.a.) unter Ausblendung der Pri-
existenz des Gottessohnes davon ausging, dass Christus ein mit gottlicher Kraft ausge-
statteter Mensch sei, der zum Gottessohn adoptiert wurde.“*” Weder der Adoptianismus
noch der Modalismus waren geeignet, das Wesen Gottes als eine ontologische Dreieinig-
keit zu fassen. Das galt auch fiir den Gnostizismus, der vor allem vom Geist-Materie-Dua-
lismus geprigt war und in seiner doketischen Christologie Christus lediglich als Wesen
mit einem ,Scheinleib“ qualifizierte. ,Die trinitarischen Personen wurden verschiede-
nen abgestuften Aonen zugeordnet, was fiir den Gottesbegriff einen Subordinatianismus

145 Breuning 519.
146 Haudel 61.
147 Ebd.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

359


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

360

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

(Unterordnung) zur Folge hatte, indem der Sohn und der Geist als untergeordnet gal-
ten 4

In einer ersten Phase traten also, so lisst sich vereinfachend zusammenfassen, vor
allem zwei trinititstheologische Irrtiimer auf: der Modalismus (auch Sabellianismus)
und der Subordinatianismus, wobei die Kirche immer auch mit einem Tritheismus zu
kimpfen hatte. Gemif dem Modalismus rithrt die Unterscheidung zwischen Vater, Sohn
und Geist in Gott von den drei in der Heilsgeschichte aufeinander folgenden Erschei-
nungsweisen (modi) Gottes her, ohne dass zwischen Vater, Sohn und Geist ein wirkli-
cher, seinsmiRiger Unterschied bestiinde. Beim Tritheismus hingegen als dem anderen
Extrem wird die Eigenwirklichkeit von Vater, Sohn und Geist so stark hervorgehoben,
dass die Trinitit als eine Einheit von drei Gottern erscheint und mit dem Monotheis-
mus nicht mehr vereinbar ist. Schlieflich erkennt der Subordinatianismus den Sohn Got-
tes zwar als Gott an, sieht in ihm aber gegeniiber dem Vater eine zweitrangige Gottheit
(griech. deuteros theos), so dass der Sohn dem Vater (und unter Umstinden der Geist dann
noch einmal dem Sohn) untergeordnet ist.

Literatur

Wilhelm Breuning: Trinitdt, Trinititslehre, Trinitarische Irrlehren, in: Wolfgang Beinert
(Hg.): Lexikon der katholischen Dogmatik, 1987, 517-524.

3.3.1.2 Die Entwicklung bis zum Konzil von Nizaa (325)
Von diesen und anderen philosophisch-religiésen Einseitigkeiten setzen sich Kirchen-
viter aus Ost und West in entschiedener Orientierung am biblisch-heilsgeschichtlichen
Zeugnis ab, weshalb man hier von einer ,6kumenischen Epoche* sprechen kann. In der
lateinisch sprechenden Kirche des Westens arbeitete Tertullian (ca. 150-225) gegen den
Modalismus heraus, dass die drei biblisch begriindeten Dialogrollen (griech. prosopa; lat.
personae) in Gott auf drei Rollentriger hinweisen, die sich als Personen wirklich unterschei-
den, nicht aber der Substanz nach getrennt sind. Seine Formulierung lautete daher: una
substantia in tribus cohaerentibus (eine Substanz in drei Zusammengehdérigen).'*® Daraus
ergab sich dann die Leitformel: una substantia — tres personae (eine Substanz — drei Perso-
nen). Um den Unterschied zwischen der Substanz und den Personen in Gott wenigstens
andeutungsweise zu erkliren, sagte Tertullian: tres unum sunt, non unus (die drei sind eins,
nicht einer).*°

Diesen Ansatz entwickelte Novatian (ca. 200-260) weiter und beschrieb die géttli-
che Einheit als una unitas concordiae (eine Einheit der Eintracht) beziehungsweise als eine
communio substantiae (Gemeinsamkeit der Substanz).” Tertullian und Novatian trugen
so zur Klirung des trinititstheologischen Problems bei, wie Gott als Einheit in Dreiheit

148 Ebd. 62.

149 Tertullian: Adv. Prax. 12,6 bzw. 12,7.
150 Ebd. 25,1.

151 Novatian: De Trin. 181.186.192.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

zu denken sei, indem sie den Substanzbegriff der Einheit Gottes und den Personbegriff der
Dreiheit von Vater, Sohn und Heiligem Geist zuordneten.

In der griechisch sprechenden Kirche des Ostens benutzte Origenes (185-253/4) ge-
geniiber den modalistischen Tendenzen, die nur von den trinitarischen , Erscheinungs-
weisen” Gottes sprachen, bereits den Begriff der Hypostase fiir die Eigenwirklichkeit der
trinitarischen Personen, wobei Hypostase wortlich das Darunterstehende, die Grundla-
ge bedeutet. Auch verlegte er ausdriicklich die Dreifaltigkeit in Gott selbst, verband also
die 6konomische mit einer immanenten Trinititslehre.

In der entscheidenden zweiten Phase wurde schlieRlich gegen Arius (ca. 260-327),
fiir den der Sohn und der Geist Gottvater dem Wesen nach ,unihnlich“ waren, auf dem
Konzil von Nizia (325) bekannt, dass der Sohn eindeutig der Seinsebene Gottes zugehort.
Erist, so legte das Konzil fest, ,eines Wesens mit dem Vater“ (homoousios), also nicht nur
ein, wenn auch noch so erhabenes Geschépf oder untergeordneter ,Gott“.”* So wurde
gegen den arianischen Subordinatianismus die Gleichrangigkeit und die Wesensgleichheit
des Sohnes mit dem Vater verbindlich formuliert.

3.3.1.3 Die Entwicklung bis zum Konzil von Konstantinopel (381)

Als nach dem Konzil von Nizia die Auseinandersetzungen weitergingen, hob Athana-
sius (295—373), der Patriarch (Bischof) aus Alexandrien, gegen arianische und modalisti-
sche Tendenzen hervor, dass der Vater als ewiger Vater nie ohne Sohn gewesen sein kann
und umgekehrt.”** Diese Erkenntnis tibertrug er auch auf den Heiligen Geist, womit er
bereits die Wesensgleichheit (Homousie) des Geistes herausstellte. Durch das biblisch be-
zeugte Beziehungsgeflecht zwischen den trinitarischen Personen konnte er aufdecken,
,dass neben den Ursprungsbeziehungen, die in der ewigen Zeugung des Sohnes und der
ewigen Hauchung des Geistes bestehen, auch ewige Existenzbeziehungen (wie das gegen-
seitige ineinander Ruhen) fir die Gottheit der trinitarischen Personen konstitutiv sind
— und nicht nur fiir deren Eigentimlichkeiten. Damit bereitete Athanasius sowohl die
Gedanken der Kappadozier iiber die innertrinitarische Perichorese (gegenseitige Durch-
dringung) als auch die relationale Trinititslehre Augustins vor.“*>*

Im Osten brachten nach dem Konzil von Nizia vor allem die drei grofien Kappadozier
Basilius von Caesarea (ca. 330-378), Gregor von Nazianz (ca. 325—390) und Gregor von
Nyssa (ca. 331-395) die Trinititslehre dadurch voran, dass sie wichtige begriffliche und
sachliche Unterscheidungen einfiihrten.

,Dazu trug auch ihr Verstindnis der géttlichen Energien (Licht, Barmherzigkeit etc.)
bei, die sogenannte Energienlehre. Denn fiir die Kappadozier lassen die heilsgeschicht-
lichen Wirkungen und Wirkkrafte Gottes (Energien) auf seine wesensgeméafe Gegen-
wart schliefRen, da Gott als frei Handelnder ,personal‘ gegenwartig ist und sich in sei-
nem Handeln entspricht (Gregor von Nazianz: Oratio 39,11).">

152 DH125.

153 Athanasius: Orat. C- Arian. 1,14ff; 111,6.
154 Haudel 71f.

155  Ebd. 74.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

361


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

362

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Fiir die Kappadozier bestand also ein Zusammenhang zwischen den Beziehungen in der
Trinitit und ihren energetischen Erscheinungen in der Welt. Dadurch unterschied sich ih-
re Energienlehre ,von der spiteren Energienlehre der photianisch-palamitischen Tra-
dition im Osten, fiir die keine Riickschliisse mehr von den géttlichen Energien auf das
wesensgemaifie Sein Gottes“, sondern nur noch spekulative Aussagen iiber das innertri-
nitarische Wesen méglich waren.”® Mit Haudel ist somit zwischen der frithen dkonomi-
schen Energienlehre der Kappadozier, bei der von den Energien auf die 6konomische oder
heilsgeschichtliche Trinitit geschlossen werden kann, und der spiteren spekulativen En-
ergienlehre des Patriarchen Photius (9. Jh.) und des byzantinischen Theologen Gregor
Palamas (1296/7-1359) und seiner Rezipienten, bei der dies nicht beziehungsweise nur
rein spekulativ méglich ist, zu unterscheiden.

Auf der Grundlage ihres heilsgeschichtlichen Offenbarungsverstindnisses und ih-
rer Energienlehre konnten die Kappadozier die biblisch bezeugte Vielfalt und Tiefe der
trinitarischen Beziehungen erkennen. Das fithrte sie zur Einsicht, dass das Beziehungs-
geflecht bzw. die Relationalitit der trinitarischen Personen und die jeweiligen personalen
Eigentiimlichkeiten zum einen absoluten Wesen des einen Gottes gehdren.™”

Indem Basilius die Aquivalenz der Begriffe Ousia (Wesen) und Hypostasis (eigen-
stindige Wirklichkeit) aufhob, ,die bis dahin beide synonym fiir das eine absolute Wesen
Gottes gebraucht wurden®, konnte er der Hypostase ,die Funktion des Personbegriffs
(griech. prosopon)* zuweisen und von drei Hypostasen in Gott sprechen.”” Mit dem Be-
ziehungsbegriff der Person/Hypostase konnte er nun ,,im Unterschied zum griechischen
Seins-Monismus (das absolute Eine) die Relationalitit [gegenseitige Bezogenheit] in der
Ontologie bzw. im absoluten Sein zum Ausdruck bringen“ und die ,gegenseitige Durch-
dringung der trinitarischen Personen in dem einen absoluten géttlichen Wesen [die Pe-
richorese]“ darstellen.”® Wihrend die antike Metaphysik nach der aristotelischen Kate-
gorientafel personale oder relationale Unterscheidungen lediglich als Akzidens (Veran-
derliches, nicht Wesentliches) des absoluten géttlichen Seins begreifen konnte, gehorte
nun die Relationalitit, die Bezogenheit von Vater, Sohn und Geist aufeinander, zum We-
sen des absoluten Seins. Auf der Basis dieses neuen Verstindnisses von Hypostase (als
Person) und von Relationalitit (als zum absoluten Wesen gehérender wechselseitiger Be-
zogenheit der Personen) ,bezeichnete Basilius mit ousia das eine gemeinsame géttliche
Wesen und mit hypostaseis (Hypostasen) die jeweiligen Eigentiimlichkeiten der trinitari-
schen Personen®. So entstand die auf Gregor von Nyssa zuriickgehende neunizinische
griechische Formel:

mia ousia—treis hypostaseis (ein Wesen — drei Hypostasen)“'®".

In ihr spiegelte sich der Sache nach die lateinische Formel von Tertullian wider:

156 Ebd.

157 Ebd. 74f.
158 Ebd. 75.
159 Ebd.

160 Ebd. (Ep. 236,6; 214,4).
161 Ep. 236,6.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes
Luna substantia —tres personae (eine Substanz — drei Personen)*.

Wiahrend bisher im lateinischen oder griechischen Sprachbereich ,Person Maske (lat.
persona) oder Antlitz (griech. prosopon) bedeutete, tritt jetzt im Zusammenhang der Tri-
nitdt die individuelle, personale Eigentiimlichkeit hervor.

,Fur die Kappadozier zeigen die als Vaterschaft, Sohnschaft und Heiligung erkennba-
ren Eigentiimlichkeiten der trinitarischen Personen den Vater als ewigen Ursprung bzw.
Grund des Sohnes, den Sohn als Abbild des Vaters und den vom Vater ausgehenden
sowie mit dem Sohn verbundenen Geist als Endpunkt und Vollzug der innergéttlichen
Gemeinschaft'®?. Es handelt sich um einen ewigen Prozess von Zeugung des Sohnes und
Hauchung des Geistes, der nie einen Anfang hatte.'®

Den innertrinitarischen Eigentiimlichkeiten entsprechend hat sich nach Gregor von Na-
zianz der Vater als Ursprung (Schopfung) geoffenbart, der Sohn als die grundsitzliche
Wendung Gottes nach aufden in die Welt hinein (Inkarnation) und ,der Geist als die ak-
tuelle Zuginglichkeit Gottes fiir den Menschen (Heiligung). Als personale Weise, der inner-
gottlichen Liebe bzw. des Wesens Gottes gibt der Geist den Menschen Anteil an der Lie-
be Gottes.“* Die heilsgeschichtlichen Sendungen (Sohn und Geist sind vom Vater in die
Welt gesandt) entsprechen also den innergéttlichen Hervorgingen (Sohn und Geist gehen
in der Gottheit ewig vom Vater hervor).

Von den innertrinitarischen Ursprungsbeziehungen, die die Zeugung des Sohnes
und die Hauchung des Geistes betreffen, unterschied Gregor von Nazianz innertrini-
tarische Lebensbeziehungen oder, wie Haudel sie nennt, Existenzbeziehungen. Damit
sind weitere ewige Beziehungen auf der Ebene der trinitarischen Existenz (ewige
Seinsbeziehungen) gemeint, wie das Ruhen des Geistes im Sohn oder sein Hervorleuch-
ten aus dem Sohn. Wihrend in der Vielfalt der biblisch bezeugten Relationen auf der
165 geht auf der Ebene
der Existenzbeziehungen der Geist von Vater und Sohn aus, insofern der Geist auch

Ebene der Ursprungsbeziehungen der Geist vom Vater ausgeht

dem Sohn zu eigen ist.”*® Die Ursprungsbeziehung beinhaltet den Hervorgang (griech.
ekporeusis) des Geistes aus dem Vater, die ewige Existenzbeziehung das Ausgehen (griech.
proeinai) oder den Ausgang des Geistes von Vater und Sohn. Der Geist geht also, wie
die Kappadozier zusammenfassend sagen, durch den Sohn aus dem Vater hervor. Wie
der Geist heilsgeschichtlich vom Vater durch den Sohn in die Welt gesandt wird, geht er
innertrinitarisch aus dem Vater, der der Vater des Sohnes ist, und somit durch den Sohn
hervor.

Aufgrund der Verbindung der biblisch bezeugten Ursprungs- und Existenzbezie-
hungen ,ist der Vater nicht ohne seine durch den Geist vermittelte Beziehung zum Sohn

162 Adv. Eunom. I-Il; Ep. 38,4.

163 Haudel 76.

164 Ebd. (H.d\V.) [= Hervorhebung durch die Verfasser dieses Buches: Cora Duttmann und Johannes
Herzgsell].

165 Joh15,26.

166 Gal 4,6; Rom 8,9; Joh 16,14.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

363


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

364

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

zu denken, der Sohn nicht ohne seine durch den Geist vermittelte Beziehung zum Va-
ter und der Geist nicht ohne seine Beziehung zu Vater und Sohn®’. Die drei géttlichen
Personen bilden so eine Gemeinschaft der gegenseitigen Liebe:

,Indem sich die Hypostasen ganz in die anderen Hypostasen entdufiern und in ihrer
Beziehung zu den anderen Hypostasen doch ganz bei sich sind, stellt das innertrinita-
rische Sein Gottes in gegenseitiger Durchdringung (Perichorese) das vollkommene Leben
der Liebe dar (Gregor von Nyssa). Dabei bleiben die jeweiligen Eigentiimlichkeiten (Pro-
prien) der trinitarischen Personen ebenso erhalten wie die Gleichurpriinglichkeit ihrer
Beziehungen '8

So verkorpert der Vater zwar den ursprunglosen Ursprung des Sohnes (Ursprungsebe-
ne: Vater als Quelle), wird aber erst vollends Vater durch die mit dem Wirken des Heili-
gen Geistes verbundene Beziehung zum Sohn (Existenzebene: gegenseitige Durchdrin-
gung). Obwohl er in der Gottheit Quelle bleibt, ist er insofern den beiden anderen Perso-
nenweder iiber- noch untergeordnet, als sich alle drei Personen in einem ewigen Prozess
ohne Anfang und Ende gegenseitig durchdringen und damit hinsichtlich dieser Durch-
dringung (Perichorese) gleichurspriinglich sind. Dasselbe gilt von den beiden anderen
Personen. Obwohl dem Ursprung nach der Sohn aus dem Vater im Geist und der Geist
vom Vater durch den Sohn hervorgeht, sind sie einander dem Sein nach weder iiber-
noch untergeordnet.

,Jede trinitarische Person ist also unter Beibehaltung ihres personalen Spezifikums
der Ursprungsebene ganz in jeder anderen, wobei diese gegenseitige interpersonale
Durchdringung (Perichorese) zugleich die intrapersonale Wesenseinheit des Ineinan-
derseins in der Vielfalt der ewigen Existenzbeziehungen beinhaltet'®®. Von daher ver-
korpert Gott die intrapersonale Wesenseinheit der interpersonalen Relationen dreier
Personen (= vollkommene Gemeinschaft der Liebe —1Joh 4,8.16)."7°
Der Vater ist als Vater ganz im Sohn, wie auch der Sohn als Sohn ganz im Vater ist.'”*
Dasselbe gilt vom Geist in Bezug auf die beiden anderen Personen. Indem die drei Per-
sonen einander (interpersonal) vollstindig durchdringen (Perichorese), bilden sie eine
(intrapersonale) Wesenseinheit, bei der Vater und Sohn ganz eins sind'”?, wie auch Vater
und Geist sowie Sohn und Geist ganz eins sind. Durch ihre Wesenseinheit sind die drei
trinitarischen Personen wie ein personales Wesen (intrapersonale Dimension), durch ih-
re gegenseitige und doch verschiedene Bezogenheit aufeinander sind sie wie eine Ge-
meinschaft dreier personaler Wesen (interpersonale Dimension).

167 Haudel 77.

168 Ebd.78.

169 Joh10,30; 14,9ff;17,21.
170 Haudel 78.

171 Joh14,10;17,21.

172 Joh10,30.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Am Ende der dritten Phase hob dann das erste Konzil von Konstantinopel (381) aus-
driicklich auch den Geist auf die gleiche Stufe wie den Vater und den Sohn. In seinem,
dem Konstantinopolitanischen Glaubensbekenntnis heift es:

,Wir glauben an den einen Cott, den allméachtigen Vater, den Schopfer des Himmels
und der Erde, [..]. Und an den einen Herrn Jesus Christus, Gottes einziggeborenen
Sohn, [...], wahrer Gott aus wahrem Gott, gezeugt, nicht geschaffen, wesensgleich dem
Vater, durch den alles geworden ist, [..]; und an den Heiligen Geist, den Herrn und
Lebensspender, der aus dem Vater hervorgeht, der mit dem Vater und dem Sohne
mitangebetet und mitverherrlicht wird, der durch die Propheten gesprochen hat.
[.]73

Der Heilige Geist ist dem Vater und dem Sohn wesensgleich. Er steht ihnen hinsichtlich
der Gottheit in nichts nach.

Da trotz dieser Errungenschaften einerseits die Begriffe Natur und Wesen und ande-
rerseits die Begriffe Person und Hypostase sowie das Verhiltnis von Einheit und Verschie-
denheit in Gott noch weiterer Deutung und Erklirung bedurfte, blieb die Trinititsleh-
re fiir christliche Denker eine Herausforderung. Besonders drei Theologen im Westen
hatten grofRen Einfluss auf die weitere Entwicklung der Lehre: Augustinus, Thomas von
Aquin und Richard von St. Viktor. Ihre Trinititstheologien werden daher im Folgenden
ausfithrlicher vorgestellt. Zuvor sei noch kurz die weitere offizielle Lehrentwicklung der
Kirche, spater der rémisch-katholischen Kirche, skizziert. Diese Skizze kann zugleich
als Zusammenfassung der altkirchlichen Lehre dienen.

3.3.1.4 Die weitere lehramtliche Entwicklung

Seit der Lateransynode (649) setzte sich dann im Westen die genauere Ubersetzung sub-
sistentia fur hypostasis durch. Der lateinische Ausdruck subsistentia kommt von subsistere
(halt machen, stehen bleiben) und meint das, was substanziell durch sich oder in sich
besteht. Deshalb formulierte die Synode die Trinitit als: unus deus in tribus subsistentiis
consubstantialibus (ein Gott in drei wesensgleichen Personen). Aulerdem setzte die Syn-
ode ausdriicklich ousia und substantia in Entsprechung zueinander. So wurde festgelegt:

JWer nicht [..] den Vater und den Sohn und den Heiligen Geist bekennt, die Dreifal-
tigkeit in der Einheit und die Einheit in der Dreifaltigkeit, das heifst, den einen Gott in
drei wesensgleichen und gleich ruhmreichen Hypostasen, ein und dieselbe Gottheit
der drei, (eine) Natur, Substanz, Kraft, [..], Willen, Tatigkeit, [..], der sei verurteilt'*

Nach der klassischen Lehre der Viter und der lehramtlichen Verkiindigung hat Gott so-
mit ,ein Wesen in drei Personen”. Er ist ,dreifaltig in den Personen’®. Nur einer ist
der wahre, ewige Gott, der Vater, Sohn und Heilige Geist: zwar drei , Personen” (prosopa

173  DH150.

174 DHs501.

175 Vgl. DH 421.

176  DH1330; Index S. 1575-1578.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

365


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

366

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

oder hypostaseis; personae oder subsistentiae), aber nur ein géttliches Wesen (ousia; substan-
tia oder essentia) oder eine gottliche Natur (physis; natura).

Wie das 4. Laterankonzil ausfiihrt, ist der Vater ,von keinem, der Sohn allein vom
Vater und der Heilige Geist in gleicher Weise von beiden: ohne Anfang, immerwihrend
und ohne Ende: der Vater zeugt, der Sohn wird geboren und der Heilige Geist geht her-
vor: wesensgleich, gleichartig, gleich allmichtig und gleich ewig”’. Die drei gottlichen
Personen sind als Personen verschieden, hinsichtlich der Gottheitjedoch gleich. Sie woh-
nen ineinander (Perichorese): Der Vater ist ganz im Sohn, ganz im Heiligen Geist, und
umgekehrt. Sie sind ein Gott.

78 wesenhafte, Liebe, die den drei gottli-

Gott ist in seinem innersten Leben , Liebe
chen Personen gemeinsam ist: Die personale Liebe ist der Heilige Geist als Geist des Va-
ters und des Sohnes.“’”® Deshalb ,erforscht er die Tiefen Gottes“’*°. Das innerste Leben
des einen und dreifaltigen Gottes im Heiligen Geist ist daher ganz Geschenk, ,gegensei-

tiger Liebesaustausch unter den géttlichen Personen®',

3.3.2 Die .psychologische” Trinitatslehre des Augustinus

Augustinus entwickelte in seinem religionsphilosophischen Hauptwerk De Trinitate (Die
Dreieinigkeit) seine fiir die westliche Wirkungsgeschichte mafigebliche Trinititslehre
in 15 Biichern. Darin vollzieht er die kappadozisch-neunizinische Lehre nach. Wie die
Kappadozier iiberwindet er die aristotelische Kategorienlehre. Die Relationen treten ihm
zufolge nicht zum géttlichen Wesen als Akzidenzien hinzu, sondern konstituieren es,
,weil Gott nicht Triger der Eigenschaften ist, sondern diese sein Gottsein ausmachen. Das
unterstreicht Augustin, indem er den an zusammengesetztes Sein erinnernden Begriff
substantia durch den Begriff essentia (allgemeines Sein) ersetzt.“'*

Nach Augustinuslassen sich keine Eigenschaftsaussagen iiber Gott machen, sondern
nur entweder Wesensaussagen, die die essentia Gottes betreffen, oder echte Relations-
aussagen, die die relatio, das Verhiltnis der géttlichen Personen zueinander betreffen.
Diese Relationen sind fiir Gott wesentlich. Gott ist als einzige Ausnahme ein Wesen, ,das
durch Beziehungen konstituiert ist'®,

Da den drei gottlichen Personen das Wesen (essentia) gemeinsam ist, sind die Rela-
tionen (relationes) zueinander das einzige, worin sie sich unterscheiden kénnen und tat-
sachlich unterscheiden. Vater, Sohn und Heiliger Geist haben ihre ,Individualitit“ nicht
infolge irgendwelcher Eigenschaftsunterschiede oder gar Wesensunterschiede, sondern
einzig und allein infolge ihrer unterschiedlichen Relationen zueinander. In Gott ist fiir
Augustinus alles eins, abgesehen von der Beziehung einer jeden Person auf die andere.

,Der Vater ist also ganz eins mit dem Sohn — aufler in seinem Vatersein®, das heif3t in

177 DH 8oo0.
178 1]Joh4,8.
179 DH 4780.
180 1Kor2,10.
181 DH 4780.
182 Haudel 79.
183  Stosch 46.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

184 Hier ist er sogar ganz vom Sohn verschieden. Die

seiner Bezogenheit auf den Sohn.
Einheit Gottes trotz dieser Verschiedenheit bleibt dadurch garantiert, dass die Personen
nicht alleine agieren kénnen, die Relationalitit also immer Ausdruck des Gesamtwesens
Gottes ist.®> Die Werke der Trinitit nach aufien (d. h. in der Welt) diirfen nicht getrennt
werden, so lautet der Grundsatz. Auch an der Inkarnation sind alle drei Personen in ihrer
Weise beteiligt. Nur in dieser Gemeinsamkeit des Handelns bringen sie die Liebe Gottes
zum Ausdruck.

Bei der Veranschaulichung der in Gott wesensmifig bestehenden , Einheit in Drei-
heit“ geht Augustinus dementsprechend von der intrapersonalen Einheit Gottes aus. Im
Ritickgriff auf die Gottebenbildlichkeit des Menschen™® findet er in der Struktur der See-
le oder des menschlichen Geistes ein Bild der Trinitit. In seiner sogenannten psycholo-
gischen Trinititslehre vergleicht er die Dreieinigkeit Gottes mit dem Vollzug des einen
menschlichen Subjekts, bei dem die drei Glieder Geist, Liebe und Kenntnis (Kap. 3.3.2.1)
beziehungsweise Erinnerung, Einsicht und Wille (Kap. 3.3.2.2) zusammenspielen.

Literatur'®’

Aurelius Augustinus: Detrinitate (Biicher VI11-XI, XIV-XV, Anhang: Buch V). Neu ibersetzt
und mit Einleitung herausgegeben von Johann Kreuzer. Lateinisch-deutsch [= DT],
2001.

Klaus von Stosch: Trinitit, 2017.

Johannes Herzgsell: Cott iiber uns—Gott unter uns—Gott in uns. Philosophische, theologische
und spirituelle Anndherungen an Gott, 2018.

3.3.2.1 Die Dreieinheit von Geist (mens), Liebe (amor) und Kenntnis (notitia)

Fiir Augustinus stellt bereits die Liebe zum Niichsten ein wirkliches Bild der Dreieinigkeit
Gottes dar. Dennda die Liebe nur die Liebe eines Liebenden ist und durch die Liebe etwas
geliebt wird, sind da tatsichlich drei: der Liebende und das Geliebte und die Liebe.”®® Im
Buch IX erklirt er dann jedoch, dass die Liebe nur ein undeutliches und unvollstindiges
Bild der Trinitit ist*®°, weil es neben der Liebe zum Nichsten, bei der eine Dreiheit von
Liebendem, Geliebtem und Liebe vorhanden ist, auch eine Liebe zu sich selbst gibt, bei der
nur eine Zweiheit von Liebendem und Liebe sichtbar wird. Bei der Selbstliebe ist es fiir
Augustinus der menschliche Geist, der sich als Haupt des Menschen selbst liebt. Um sich
selbst zu lieben, muss sich der Geist aber auch selbst kennen, und zwar nicht indirekt
iiber anderes, sondern direkt durch sich selbst.

184 Ebd.

185 Ebd. 46f.

186 Gen1,26.

187 Vgl. Herzgsell 112—152.

188 Augustinus: De trinitate [= DT] VIII,10,14).
189 DT IX,2,2.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

367


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

368

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Wie aber zwei sind der Geist und seine Liebe, wenn er sich liebt, so sind zwei der Geist
und seine Kenntnis, wenn er sich kennt. Also sind der Geist und seine Liebe und seine
Kenntnis eine Art Dreiheit, und diese drei sind eins, und wenn sie vollkommen sind,
sind sie gleich.“"%°

Dabei ist die Liebe eines Menschen dann vollkommen, wenn er sich nicht weniger oder
mehr liebt, als er ist, sondern sich selbst ganz so liebt, wie er ist. Dasselbe gilt von der
Selbstkenntnis, die dann vollkommen ist, wenn man sich ohne Selbstunterschitzung
oder Selbstiiberschitzung ganz so kennt, wie man ist.

Folglich sind drei in der Seele vorhanden: der Geist, die Liebe zu sich selbst und die
Kenntnis seiner selbst. Die Liebe und die Erkenntnis im Geist sind einerseits ,.in Bezug
aufeinander beziehentlich“, andererseits haben sie ,ein Sein nach Weise der Substanz
[oder des Wesens] wie der Geist selbst“.”" Insofern sind sie in sich je eine einzelne Sub-
stanz.

Die drei einzelnen Substanzen des Geistes, der Liebe und der Kenntnis sind weder
Teile der Seele, noch sind sie ineinander gemischt. Sie sind keine Teile, weil jede einzelne
Substanz jeweils das Ganze umfasst. So umfasst etwa die Kenntnis des Geistes, wenn er
sich vollkommen erkennt, sein Ganzes, und betrifft seine Liebe, wenn er sich vollkom-
men liebt, sein Ganzes. Auch sind die drei nicht miteinander vermischt, weil sie je auch
in beziehungsweise fiir sich sind und so voneinander verschieden bleiben, ,wenngleich
die Einzelnen in sich selbst und wechselseitig ganz in jedem anderen als Ganzem sind*,
sodass ,der liebende Geist in der Liebe ist und die Liebe in der Kenntnis des liebenden
Geistes und die Kenntnis im erkennenden Geist“.”* Jedes ist als Einzelnes und damit von
den anderen Verschiedenes ganz in jedem Ganzen.

,Denn der Geist liebt sich ganz und kennt sich ganz und kennt seine Liebe ganz und
liebt seine Kenntnis ganz, sofern diese drei bezogen auf sich selbst vollkommen sind.
Auf wunderbare Weise sind also diese drei untrennbar voneinander, und doch ist je-
des von ihnen Substanz, und zusammen sind sie alle eine Substanz oder ein Wesen,
wihrend sie gleichzeitig in bezug aufeinander beziehentlich heifRen %3

Der menschliche Geist weist demzufolge die gleichen Strukturmerkmale wie die géttli-
che Trinitit auf, namlich 1. Gleichrangigkeit der einzelnen Glieder; 2. Substantialitit, das
heifdt Eigenstindigkeit jedes einzelnen Gliedes bei substantieller Einheit des Gesamt-
wesens; und 3. radikale Bezogenheit der Glieder aufeinander (Relationalitit) und somit re-
lationale Verschiedenheit. Da die Kenntnis seiner selbst nur durch eine Selbstreflexion
des Geistes entsteht, erweist sie sich Augustinus zufolge als Sprossling des Geistes, so
wie in der gottlichen Trinitdt der Sohn Spréssling des Vaters ist. Auch setzt Augustinus
die Kenntnis mit dem Wort gleich. Die Kenntnis ist Wort und Bild des Geistes, so wie
in der gottlichen Trinitit der Sohn Wort und Bild des Vaters ist. Daraus ergibt sich, wie
Augustinus abschlieRend im IX. Buch festhilt, ein genaueres Bild der Dreieinheit:

190 1X,4,4.
191 1X,4,5.
192 1X,5,5.

193 1X,5,8.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

,der Geist selbst, seine Kenntnis, die sein Sprossling und sein Wort von ihm selbst ist,
und die Liebe als Drittes, und diese drei sind eins und eine Substanz. Der Sprossling
ist nicht geringer, wenn nur der Geist sich so kennt, wie er ist, und die Liebe ist nicht
geringer, wenn er sich nur so liebt, wie er sich kennt und wie er ist."%

3.3.2.2 Die Dreieinheit von Erinnerung (memoria), Einsicht (intelligentia)
und Wille (voluntas)

Bei einer Reflexion itber den menschlichen Geist zeigen sich drei Grundvollziige: die Er-
innerung, die Einsicht und der Wille. Denn wenn wir, so Augustinus, ,das tibrige, dessen
der Geist in Bezug auf sich sicher ist, ein wenig wegdenken, dann haben wir fiir unsere
Uberlegung vorziiglich diese drei zu behandeln: Erinnerung, Einsicht, Wille’>*. Beurteilt
man die Begabung, die Fachkenntnisse oder das praktische Verhalten eines Menschen,
sokommtes dennauch auf die Erinnerung, die Einsicht und den Willen des betreffenden
an. Dabei ist ihre Einheit offensichtlich:

,Diese drei also, Erinnerung, Einsicht und Wille, sind, da sie nicht drei Leben sind, son-
dern ein Leben und nicht drei Geister, sondern ein Geist, folgerichtig auch nicht drei
Substanzen, sondern eine Substanz %

Jedes der drei ist dabei auf sich selbst bezogen. Die drei sind aber auch aufeinander be-
zogen und umfassen sich gegenseitig. ,Ich erinnere mich nimlich, dass ich Erinnerung,
Einsicht und Willen habe, und ich sehe ein, dass ich einsehe, will und mich erinnere, und
ich will, dass ich will, mich erinnere und einsehe.*”

Wie es der Unteilbarkeit und Ganzheit des Geistes insgesamt entspricht, ist dabei
jeder der drei Grundvollziige fiir sich ein ganzer und auf das Ganze bezogen. Erinnere
ich mich, so erinnere ich mich ,meiner ganzen Erinnerung, meiner ganzen Einsicht und
meines ganzen Willens. [...] Ebenso sehe ich, wenn ich diese drei einsehe, sie gleichzeitig
ganz ein. [..] Auch mein Wille umfasst meine ganze Einsicht und meine ganze Erinne-
rung [...].**® Alle drei insgesamt werden daher von jedem Einzelnen ganz erfasst, weshalb
jedes Einzelne als ganzes jedem anderen als ganzem gleich ist. So ist etwa die Erinnerung
als ganze der Einsicht als ganze gleich. Ebenso ist jedes Einzelne zugleich allen drei als
Ganzem gleich.

Damit hat Augustinus, so wie er es bereits in Buch IX hinsichtlich der Dreiheit von
mens — amor — notitia getan hat, in Buch X hinsichtlich der Dreiheit von memoria — intel-
ligentia — voluntas die Strukturahnlichkeit des menschlichen Geistes mit der gottlichen
Trinitit aufgewiesen. Jedes Glied ist einerseits Leben, Geist und Substanz, was ihre Sub-
stanzialitit zum Ausdruck bringt. Andrerseits ist jedes Glied auf die anderen Glieder be-
zogen, was ihre Relativitit oder Relationalitit und dadurch auch ihre Verschiedenheit
ausmacht. Die Substanz- oder Wesenseinheit zeigt sich darin, dass alle drei ein Leben,
ein Geist und ein Wesen sind. Schliefilich sind die drei Glieder in ihrer wechselseitigen

194 1X,12,18.
195 DT X,10,17.
196 X,18.

197  X,18.

198  X,18.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

369


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

370

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Bezogenheit insofern gleich, als keines gréfRer oder kleiner als das andere ist, sondern
jeweils als Ganzes jedes andere Glied sowie die Gesamtheit der Glieder ganz umfasst,
sodass ein einzelnes Glied genau so grof? ist wie jedes andere Glied und die drei Glieder
in ihrer Gesamtheit.

Der weitere Aufstieg auf dem Weg zur Erkenntnis der Dreieinigkeit Gottes hat nach
Augustinus’ eigenem Anspruch ein noch deutlicheres Bild von der géttlichen Trinitat
ans Licht gebracht: das Selbstverhiltnis des menschlichen Geistes als Erinnerung, Ein-
sicht und Wille. Allerdings hebt Augustinus bereits am Ende des X. Buches die Ungleich-
heit des menschlichen Abbildes gegeniiber dem géttlichen Urbild hervor. So vermag der
menschliche Geist die Erinnerung seiner selbst und die Einsicht seiner selbst kaum zu
unterscheiden.' Sie scheinen eines zu sein, das nur mit zwei verschiedenen Namen be-
nannt wird. Auch fillt es dem Geist nicht leicht, die Selbstliebe als Liebe zu empfinden.
Denn kein Bediirfnis zeigt diese Liebe an, da ja das Geliebte immer gegenwirtig ist.

Mit der Erinnerung meint Augustinus ganz offenkundig etwas anderes als das, was
normalerweise unter Gedichtnis verstanden wird. In den Confessiones, in denen er seine
eigenen Erinnerungen festhilt, definiert er sie als ,die Kraft des Lebens im sterblichen
lebenden Menschen*®*®. Im selben Werk stellt er als selbstbeziigliche Struktur des Men-
schen die Dreiheit von Sein, Wissen und Wollen vor. ,Ich bin nimlich“, so schreibt er, ,und
weifs und will. Ich bin wissend und wollend und ich weif3, dass ich bin und will, und ich
will, dass ich bin und weif3.“*" In der Dreiheit von Sein, Wissen und Wollen zeigt sich
eine Einheit in Verschiedenheit, denn die drei sind in ihrer Unterschiedenheit ein Leben
und ein Geist und ein Wesen. Sie sind insofern Bild der géttlichen Trinitit in uns, wie
Augustinus dann in De civitate Dei erliutert, als wir ,sind und wissen, dass wir sind, und
dies unser Sein und Wissen lieben**>.

Der Dreieinheit von Sein, Wissen und Wollen/Lieben entspricht in De Trinitate die
Dreieinheit von Erinnerung, Einsicht und Willen. Die innere Erinnerung ist fiir Augus-
tinus das urspriingliche Bei-sich-Sein des menschlichen Geistes. In ihr ist der Geist in ur-
spriinglicher Weise auf sich selbst bezogen und sich selbst gegenwirtig. Im Sinn der Ur-
spriinglichkeitist sie das ,Verborgene des Geistes“, sein Abgrund, der aufkeinen anderen
Grund zuriickgefithrt werden kann und den Grund im menschlichen Bewusstsein bildet.
Deshalb ist fiir Augustinus die innere memoria auch nicht das Vermégen der Erinnerung
des Vergangenen, sondern des Gegenwirtigen und ist fir ihn das Denken in seiner tiefs-
ten Form gleichsam ,die Erinnerung seiner selbst*®.

SchlieRlich ist fiir Augustinus mit dem urspriinglichen Selbstbezug der Erinnerung
im menschlichen Geist auch ein urspriinglicher Gottesbezug gegeben. Denn die memoria
enthilt beides: ,die Erinnerung der eigenen Endlichkeit sowie — und zwar gerade durch
diese erinnerte Endlichkeit — die Erinnerung dessen, was diese Endlichkeit transzen-

199 Vgl X,12,19.

200 Augustinus: Conf. X,17,26.
201 Ebd. Xlll,11,12.

202 Augustinus: De civ. Dei 11,26.
203 DT XIV,6,8.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

diert“, nimlich Gott.*** So besitzen wir in unserem Geist einen Funken der Vernunft, in
dem wir zum Bild Gottes gemacht sind.>*

In der Dreieinheit Gottes ist nur der Vater nicht von einem anderen. Er ist schlecht-
hin ungezeugt. Er allein ist ,.in der Weise Gott, dass er nicht aus Gott ist“*°. Der Vater
zeugt den Sohn, indem er gleichsam sich selbst ausspricht, ,sein ihm in allem gleiches
Wort“*”’. Der Sohn ist mithin vom Vater gezeugt oder geboren. Er ist ,Gott von Gott,
Licht vom Licht, Weisheit von Weisheit, Wesen von Wesen*°®, Der Heilige Geist geht ,ur-
spriinglich“vom Vater hervor.*®® Aber weil ihn der Vater dem Sohn verleiht und weil ihn
der Sohn vom Vater empfingt, geht der Heilige Geist auch vom Sohn hervor. So geht er
von beiden gemeinsam und zugleich hervor und hat sein Gottsein von beiden. Von der
(zeitlosen) Zeugung des Sohnes, an der nur der Vater beteiligt ist, ist deshalb der (zeitlose)
Hervorgang beziehungsweise die Hauchung des Geistes zu unterscheiden, an der beide
anderen Personen beteiligt sind.

Fiir Augustinus ist der Heilige Geist vor allem das Geschenk.?*° Er ist das Geschenk
Gottes an uns und wird ,im eigentlichen Sinn Geschenk genannt allein wegen der Lie-
be“*™. Er ist Gottes Geschenk der Liebe an uns, jener Liebe, die letztlich allein zu Gott
fithrt. Der Ausdruck ,Geschenk“kommt nach Augustinus nur dem Heiligen Geist zu und
bezeichnet darum eine echte Eigentiimlichkeit desselben, so wie der Ausdruck ,Vater*
eine echte Eigentiimlichkeit der ersten gottlichen Person und die Ausdriicke ,Sohn*,
,Wort“, und ,Bild“ echte Eigentiimlichkeiten der zweiten gottlichen Person bezeichnen.
Von diesen Ausdriicken unterscheiden sich die Bezeichnungen, die im umfassenden
Sinn jeder einzelnen der drei Personen wie der Dreieinheit im Ganzen zugesprochen
werden, im eigentlichen, spezifischen Sinne jedoch nur einer einzigen Person, wie die
JWeisheit“dem Sohn und die , Liebe“ oder auch der ,Geist“ dem Heiligen Geist.

Die Erinnerung des menschlichen Geistes ist dem Vater, die Einsicht dem Sohn und
die Liebe beziehungsweise der Wille dem Heiligen Geist zuzuordnen. Die Erinnerung
hat, wie Augustinus sagt, eine gewisse ,Ahnlichkeit mit dem Vater*, die Einsicht eine
gewisse ,Ahnlichkeit mit dem Sohn“ und die Liebe eine gewisse ,Ahnlichkeit mit dem
Heiligen Geist“.*" In seiner inneren Dreieinigkeit von Erinnerung, Einsicht und Wille be-
ziehungsweise Liebe weist der menschliche Geist nicht nur wie die tibrige geschépfliche
Wirklichkeit eine Spur der Trinitit Gottes auf, sondern stellt ihr Bild dar. Darum soll er
auch in seiner dufSeren Dreieinigkeit von Erinnerung, Denken und Willen immer mehr
Bild des dreieinen Gottes werden.? Vollendet wird das Bild erst sein, wenn der Mensch

im Jenseits Gott von Angesicht zu Angesicht schaut.***

204 DT Einleitung, XXXI.
205 Vgl. Deciv. Dei11,26.
206 DT XV,17,31.

207 XV,14,23.

208 Ebd.

209 XV,17,29.

210 Z.B.XV,16,26.

211 XV,18,32.

212 XV,23,43.

213 DT XI-XIV.

214 Vgl.1Kor13,12; 2 Kor 3,18; 1Joh 3,2.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

3n


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

372

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Mit Erinnerung meint Augustinus dabei auf der Ebene der inneren Dreieinheit
des menschlichen Geistes das urspriingliche unwandelbare Wissen des Geistes um
sich selbst, auf der Ebene der dufleren Dreieinheit das gesamte sich stets verindernde
Wissen. Wie in Gott aus dem Vater der Sohn als Weisheit aus der Weisheit und als Wissen
aus dem Wissen gezeugt wird und wie aus dem Vater und dem Sohn der Heilige Geist
als Gemeinschaft der beiden hervorgeht, so wird bei der inneren Dreieinheit des mensch-
lichen Geistes aus der Erinnerung die Kenntnis oder die Einsicht als Wissen aus Wissen
gezeugt und geht aus der Erinnerung und der Einsicht der Wille oder die Liebe als das,
was die beiden eint, hervor.

Aber auch angesichts dieser Ahnlichkeit des menschlichen Geistes mit der géttlichen
Trinitit betont Augustinus die Undhnlichkeit des Bildes. Die Hervorginge in der dufle-
ren Dreieinheit sind zeitlich, die in Gott zeitlos. Die Elemente der dufleren Dreiheit sind
meist ungleich. So ist in dem einen Menschen die Erinnerung gréf3er als die Einsicht, ,in
dem anderen umgekehrt; in einem anderen wiederum werden diese beiden durch die
Grofe der Liebe iibertroffen, mogen sie selbst gleich sein oder nicht“*”. In Gott hinge-
gen sind Vater, Sohn und Geist vollkommen gleichrangig. Am schwersten wiegt jedoch
der strukturelle Unterschied, dass die menschliche Person in ihrem Geist eine Dreiein-
heit hat, Gott aber in drei Personen diese Dreieinheit ist.*** Das menschliche Ich besitzt
die drei Vermogen der Erinnerung, der Einsicht und des Willens und gebraucht sie, wes-
halb es sich von ihnen unterscheidet. Ich erinnere mich mithilfe meiner Erinnerung, ich
erkenne mittels meiner Einsicht und ich will oder liebe mit meinem Willen. Ich vollzie-
he mit meinen Vermégen Akte, nicht meine Vermégen vollziehen Akte. Deshalb bin ich
nicht einfach identisch mit diesen drei Fihigkeiten und gehe nicht in ihnen auf. Gott
hingegen ist nichts anderes als die Dreieinheit von Vater, Sohn und Heiligem Geist.

Aus diesen und anderen Griinden bekennt Augustinus gegen Ende des XV. Buches
von De Trinitate, der Aufgabe einer rationalen Durchdringung der gottlichen Dreifaltig-
keit wohl nicht gerecht geworden zu sein, indem er auf ihre Unsagbarkeit und Transzen-
denz mit den Worten hinweist:

LAber inmitten all des vielen, das ich nun schon gesagt habe, wage ich zu gestehen,
dass ich nichts der Unaussprechlichkeit jener héchsten Dreieinheit Wiirdiges gesagt
habe, vielmehrist, das wage ich mehr noch zu bekennen, ihr wunderbares Wissen tiber
mich hinausgewachsen, und nicht vermag ich zu ihr hin.*"

3.3.2.3 Fazit

In seinem Werk De Trinitate geht Augustinus methodisch in vier Schritten vor.

1. Erbegriindet biblisch das kirchliche Trinititsdogma (Biicher I-1V).

2. Er durchdringt das Trinititsdogma philosophisch, indem er als Strukturmomente
der géttlichen Dreifaltigkeit a) die Substanzidentitit, b) die gegenseitige Bezogenheit (Re-
lationalitit) und damit die Verschiedenheit und c) die Gleichrangigkeit der drei gott-

215 DT XV,23,43.
216 Vgl. XV,22,42.
217 XV,27,50.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

lichen Personen feststellt (Biicher V-VII). Dabei wertet er die Kategorie der Relation
gegeniiber der Kategorienlehre des Aristoteles metaphysisch stark auf.

3. Ersucht beim Menschen nach einer Dreieinheit, die Bild der gottlichen Trinitit und
dieser dhnlich sein konnte, und macht in zwei (beziehungsweise drei) verschiedenen
Versionen beim menschlichen Geist eine solche Dreieinheit aus (Biicher VIII-XIV):
Geist-Liebe-Kenntnis, Erinnerung-Einsicht-Wille und Erinnerung-Denken-Wille. Letztere
stellt die dufSere Dreieinheit dar, die der inneren Dreieinheit von Erinnerung-Einsicht-
Wille, in der der menschliche Geist bereits Bild Gottes ist, @hnlich werden soll.

4. SchlieRlich sucht er rein philosophisch, das heif3t nur mit dem Verstand*® die Ahn-
lichkeit der Dreieinheit des menschlichen Geistes mit der Dreieinigkeit Gottes auf-
zuweisen.

Augustinus’ Vorgehen ist insofern als Ganzes zirkulir, als er zunichst von der géttlichen
Trinitit her die Trinitit des menschlichen Geistes besser zu verstehen sucht, dann aber
(in Buch XV) vom dreifachen Selbstbezug des menschlichen Geistes auf den dreifachen
Selbstbezug Gottes schlief3t, also nicht mehr vom Urbild aus das Abbild, sondern umge-
kehrt vom Abbild aus das Urbild niher bestimmt.

Unabhingig vom methodischen Vorgehen im Einzelnen beruht die ,psychologische*
Trinititsspekulation des Augustinus auf zwei wesentlichen Voraussetzungen:

- Dem menschlichen Geist sind drei Grundvollziige eigen. Es sind genau drei und ge-
nau die folgenden drei: Das Sich-Erinnern, das Erkennen/Denken und das Wollen/
Lieben.

« Diese Dreieinheit des menschlichen Geistes ist Bild/Abbild der Dreieinigkeit Gottes.

Was die erste, die psychologische oder anthropologische Voraussetzung angeht, ist fest-
zustellen, dass sich das Verstindnis vom menschlichen Geist im Laufe der abendlin-
dischen Geschichte sehr stark verindert hat. Wihrend seine Bestimmung als Dreiein-
heit von Erinnerung, Erkenntnis und Willen in der Antike und im Mittelalter noch ganz
selbstverstindlich war, ist sie heute kaum mehr nachvollziehbar. Von moderner Psycho-
logie und Philosophie her lisst sich solch eine Dreierstruktur jedenfalls nicht mehr be-
griinden. In der Neuzeit, besonders aber im vergangenen Jahrhundert wurden vollig an-
dere Auffassungen vom menschlichen Geist vertreten. Man denke etwa nur an Edmund
Husserl oder Gilbert Ryle sowie die gesamte philosophy of mind. Die von Augustinus vor-
ausgesetzte Struktur des Geistes gilt heute als problematisch.

Eher lisst sich heute noch die inkarnatorische Struktur des menschlichen Geistes,
die Augustinus anhand des inneren wahren Wortes aufzuweisen suchte, existentiell
nachvollziehen. Zwar ist die damit verbundene Bedeutungstheorie, der zufolge es
ein inneres Wort oder Bild vom Gegenstand gibt, das dem dufieren Wort vorausgeht,
insbesondere seit Ludwig Wittgensteins diesbeziiglicher Kritik in den Philosophischen
Untersuchungen alles andere als unumstritten. Doch verlagert man die Theorie vom

218 DT XV1,1.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

373


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

374

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

inneren Wort, das dem Wort Gottes dhnlich ist, auf eine abstraktere Ebene, so scheint
das, was Augustinus damit zu sagen beabsichtigte, durchaus nachvollziehbar.*®

Es gibt in uns eine geistige Innenseite. In ihr entstehen Ideen, Pline, Projekte, ,Vi-
sionen” und Ahnliches mehr. Um wirksam werden zu kénnen, miissen sie sich inkarnie-
ren, das heif3t miissen wir sie in irgendeiner Weise korperlich mitteilen und duf3ern. Wir
miissen sie vom inneren geistigen Bereich in den dufleren materiellen Bereich iiber-set-
zen und sie dort umsetzen, indem wir sie selbst zu konkreter materieller Wirklichkeit
werden lassen. Diese Form von Inkarnation unserer geistigen Wirklichkeit in der kor-
perlichen AuRenwelt lisst sich dann durchaus als Bild der Inkarnation des Gottessohnes
und seiner geistigen Wirklichkeit in dieser Welt auffassen. Dabei geht die geistige Idee
dem Werk immer voraus und kann auch ohne Werk bleiben, wie die géttliche Existenz
des Sohnes der Fleisch- und Menschwerdung vorausging und in vélliger Freiheit vollzo-
gen wurde, das heifdt sich auch nicht hitte ereignen kénnen.

Was die zweite, die theologische Voraussetzung angeht, war der Riickschluss vom
Abbild auf das Urbild, die Ubertragung der menschlichen Geistesstrukur auf die gottli-
che von vornherein problematisch. Denn wie l4sst sich begriinden, dass der Vorgang der
Zeugung des Sohnes durch den Vater und der Vorgang der Hauchung des Geistes durch
den Vater ein Akt des Erkennens und ein Akt des Wollens/Liebens des Vaters ist. Hier wird
vorausgesetzt, was erst noch begriindet werden miisste: Der Vater erkennt und liebt, und
genau indem er erkennt, zeugt er den Sohn und sagt er sich als Wort aus, und genau in-
dem er liebt, bringt er das Pneuma durch Hauchung hervor.

Problematisch ist schliefllich bei Augustinus auch die Bestimmung des Heiligen
Geistes als Gemeinschaft von Vater und Sohn, als Band der Liebe zwischen Vater und
Sohn. Dadurch entsteht der Eindruck, als handle es sich bei der Dreieinigkeit quasi um
zwei Subjekte (Vater und Sohn), die einander lieben, und eine Relation (den Heiligen
Geist), die in der Liebe zwischen Vater und Sohn besteht.

Der bleibende Beitrag der ,psychologischen® Trinititslehre des Augustinus und sei-
ner Nachfolger liegt in der metaphysischen Aufwertung der Kategorie der Relation in
Bezug auf Gott. Augustinus und, ihm folgend, Anselm von Canterbury (1033-1109) und
Thomas von Aquin ,versuchten Gottes Wesen so zu denken, dass es sich immer schon
ewig als Beziehungsgeschehen realisiert***°. Die Beziehungen innerhalb der Gottheit
sind Gott wesentlich.

Vater, Sohn und Geistsind ihre Relation(en), sie haben sie nicht nur; der Vaterist ,nichts
anderes‘ als der den Sohn und den Geist hervorbringende gottliche Urgrund, der Sohn
ist ,nichts anderes* als der Sohn des Vaters, der zusammen mit ihm den Geist hervor-
gehen ldsst, und das Pneuma ist ,nichts anderes als der aus Vater und Sohn hervorge-
hende, sie verbindende Geist**'

219 Vgl. DT XV,10-16; bes. XV,14,23.
220 Werbick 500.
221 Ebd.501.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes
3.3.3 Die Dreieinigkeit als Beziehungsgeschehen bei Thomas von Aquin

Bei aller Eigenstandigkeit gibt es bei Thomas von Aquin (1225-1274) in der Trinititslehre
wichtige Gemeinsambkeiten mit Augustinus. Wie dieser nimmt er in Gott einen Hervor-
gang nach Art des Intellekis (Sohn) und einen Hervorgang nach Art des Willens (Heiliger
Geist) an. Es gibt fir ihn also (genau) ,zwei Lebensiduflerungen des géttlichen Wesens:
Verstand und Wille, Erkennen und Wollen****. Von Augustinus iibernimmt er auch die
Kategorie der Relationalitit fiir die Trinititstheologie. ,Die Relationen werden auch bei
ihm nicht blo akzidentiell gedacht, sondern machen Gottes Wesen aus.*”® So ist etwa
der Vater ,Sich-auf-den-Sohn-Beziehen*, und zwar von Ewigkeit her. Fiir Thomas haftet
die Beziehung im Géttlichen nicht wie ein Akzidens dem Subjekt an, sondern ist selbst
gottliche Wesenheit. ,Thomas macht also die Relationslehre von Gregor von Nazianz und
Augustinus zu einem tragenden Moment seiner eigenen Trinititslehre, denkt sie aber
zugleich weiter.***

In der Summa Theologica (auch Summa Theologiae), seinem Hauptwerk, behandelt
Thomas im Zusammenhang der Dreieinigkeit Gottes zunichst die Urspriinge oder
Hervorginge, dann die Ursprungsrelationen und schliefilich die Personen.”” Um sich
Schritt fir Schritt einer Bestimmung dessen anzunidhern, was in Gott Person oder Hy-
postase heifdt, iibernimmt er zunichst einmal von Boethius die allgemeine Definition
der Person: ,Person ist Einzelsubstanz der vernunftbegabten Natur‘***. Mit Aristoteles
unterscheidet er sodann beim Begriff der Substanz zwei verschiedene Bedeutungen.
Substanz meint zum einen die Washeit oder das Wesen eines Dinges, zum anderen den
fiir sich oder in sich bestehenden, also selbstindigen Trager von Eigenschaften, der auch
Hypostase genannt wird. Person bedeutet damit fiir Thomas das Fiir-sich-Bestehende
vernunftbegabter Natur und steht fiir das Vollkommenste in der Natur @iberhaupt. ,Da
nun alles, so folgert Thomas, ,was vollkommen ist, Gott zugeschrieben werden muss,
weil Seine Wesenheit in sich alle Vollkommenheit enthilt, so ist es angebracht, dass
dieser Name Person von Gott ausgesagt werde.“*”’ Freilich darf der Name , Person“ nicht
so auf Gott angewandt werden, wie er von den Geschdpfen gebraucht wird. Er ist von
Gott in einem analogen und erhabeneren Sinn auszusagen. Auch der Name , Hypostase*
gebiihrt Gott, sofern darunter nicht der Triger von Eigenschaften, sondern ein fiir sich
bestehendes Wirkliches verstanden wird. Sogar der Name , Individuum* trifft auf Gott
zu, insoweit damit die Unmitteilbarkeit und ganz allgemein die Unterschiedenheit von
anderem gemeint ist. Denn ein Individuum ist das, was in sich ununterschieden, von
anderen aber unterschieden ist. Eine individuelle Person ist deshalb das, was in einer
bestimmten Natur von den Individuen derselben Natur unterschieden ist. So hebt sich
eine menschliche Person von anderen menschlichen Personen durch ihren Kérper und

222 Stosch 49.

223 Ebd.

224 Ebd.

225 Vgl. Herzgsell 181—207 (Urspriinge: origines); Hervorgange: processiones; Ursprungsrelationen: rela-
tiones originis; Personen: personae).

226 Persona est rationalis naturae individua substantia; Thomas: Summa theologica [=ST] | .29 a.1.

227 STlqg.29a23.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

375


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

376

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

durch ihre Seele ab, welche die Griinde fiir ihre Individualitit sind. Bei Gott aber erfolgt
nach Thomas eine Unterscheidung ,nur durch die Ursprungsbeziehungen*.

Da die Beziehung in Gott nicht wie eine Eigenschaftist, die dem Trager anhaftet, son-
dern das gottliche Wesen selbst, ist sie fiir sich bestehend, wie das gottliche Wesen fiir sich
bestehend ist. Im Sinn einer fiir sich bestehenden, individuellen (d. h. unmitteilbaren)
und vernunftbegabten Wirklichkeit ist beispielsweise Gott Vater eine géttliche Person.
,Gottliche Person bezeichnet nimlich*, so Thomas, ,die Beziehung als fiir sich bestehend.“**
Beziehung bedeutet demnach bei Gott die fiir sich bestehende individuelle Hypostase.
Aus all dem zieht Thomas den Schluss, dass bei Gott der Name Person direkt die Bezie-
hung und indirekt das Wesen angibt, wie er auch umgekehrt direkt das Wesen und in-
direkt die Beziehung benennt, insofern das Wesen dasselbe ist wie die Beziehung oder
die Hypostase, die von den anderen Beziehungen oder Hypostasen verschieden ist.

Primir steht fir Thomas jedoch der Name Person in Gott fiir das Beziehungshafte.
Er ist ein Beziehungsname, weshalb Thomas zusammenfassend sagen kann, ,dass der
Name Person im Gottlichen eine Beziehung bezeichnet, und zwar als ein in gottlicher
Natur fiir sich bestehendes Wirkliches***°.

Ist eine gottliche Person nichts anderes als eine fiir sich bestehende Beziehung, dann
miisste es nach dem, was Thomas frither festgestellt hatte, in Gott eigentlich vier Per-
sonen geben, da es in ihm vier verschiedene Beziehungen gibt: die Vaterschaft, die
Sohnschaft, die Hauchung und den Hervorgang. Das ist aber laut Thomas nicht der
Fall, weil die Hauchung nicht die Eigentiimlichkeit einer gottlichen Person ist, sondern
dem Vater und dem Sohn gemeinsam ist. Beide, Vater und Sohn, bringen den Heiligen
Geist durch Hauchung hervor. Demzufolge gibt es in Gott nur drei eigentiimliche Be-
ziehungen und damit nur drei gottliche Personen. ,[Nur] Vaterschaft, Sohnschaft und

»! genannt, weil sie gleichsam die

Hervorgang werden personhafte Eigentiimlichkeiten
Person begriinden.“*** Die Vaterschaft ist die Person des Vaters, die Sohnschaft die des
Sohnes und der Hervorgang die Person des hervorgehenden Heiligen Geistes. Diesen drei
gottlichen Personen ist dann auch der Name Person der Bedeutung nach wirklich ge-
meinsam, da dieser Name das in einer bestimmten Natur fiir sich bestehende Wirkliche
bezeichnet.

Nach Thomas sind die drei gottlichen Personen dasselbe wie die Eigentiimlichkeiten
beziehungsweise eigentiimlichen Beziehungen. Denn da der Vater als Person durch die Va-
terschaft als eigentiimliche Beziehung Vater ist, ,ist der Vater dasselbe wie die Vater-
schaft. Aus demselben Grunde sind auch die anderen Eigentiimlichkeiten [der Sohn-
schaft und des Hervorgangs] dasselbe wie die Personen.“*** Durch die Vaterschaftist ,der

Vater nicht blof Vater, sondern auch Person und ist jemand oder Hypostase“***. Der Na-

228 1qg.29a.4.

229 Ebd.

230 lg.30a.n.

231 Proprietates (personales).
232 lg.30a.2ad2.

233 lqg.40a..

234 lqg.40a3adz.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

me Vater steht fir die Beziehung, durch die die Person oder Hypostase unterschieden
und begriindet wird.

Es sind demzufolge die eigentiimlichen Beziehungen, welche die Personen oder Hy-
postasen unterscheiden und begriinden. Unterscheiden sich die drei géttlichen Perso-
nen durch die Beziehungen, dann kann man diese nicht fortdenken, ohne die Personen
selbst wegzudenken. Denkt man etwa von der Person oder Hypostase des Sohnes die
Sohnschaft weg, so bleibt weder die Person noch die Hypostase des Sohnes.

Fiir Thomas ist demnach der innere Zusammenhang von den gottlichen Personen und
den innergottlichen Beziehungen so eng, dass er sie miteinander identifiziert und die Perso-
nen als fiir sich bestehende Beziehungen in Gott definiert. Sie sind fiir ihn ,die fiir sich
bestehenden Beziehungen selbst“***. Sind aber die géttlichen Personen die fiir sich be-
stehenden eigentiimlichen Beziehungen selbst, dann ist auch das dreieine Wesen Gottes
selbst eine Beziehungswirklichkeit oder Beziehungseinheit. Diese Schlussfolgerung bei Tho-
mas sei noch einmal kurz erldutert.

Der Vater geht ganz in der Beziehung zum Sohn (Vaterschaft) und zum Heiligen
Geist (Hauchung) auf, der Sohn ganz in der Beziehung zum Vater (Sohnschaft) und zum
Heiligen Geist (Hauchung) und der Heilige Geist ganz in der Beziehung zum Vater und
zum Sohn (Hervorgang, Gehauchtwerden). Da die Hauchung sowohl dem Vater wie dem
Sohn zukommt und somit keine unmitteilbare, das heifdt individuelle Eigentiimlichkeit
einer Person ist, bleiben drei eigentiimliche fir sich bestehende Beziehungen, die die drei
Personen ausmachen: Vaterschaft, Sohnschaft und Hervorgang (Gehauchtwerden). Die
Person des Vaters ist demnach nichts anderes als die fiir sich bestehende Beziehung der
Vaterschaft zum Sohn, die Person des Sohnes nichts anderes als die fiir sich bestehende
Beziehung der Sohnschaft zum Vater und die Person des Heiligen Geistes nichts anderes
als die fiir sich bestehende Beziehung des Hervorgangs beziehungsweise Gehauchtwer-
dens zum Vater und zum Sohn. Den drei gottlichen Personen gehért nun aber das eine
Wesen; sie sind eines Wesens, weshalb nach Thomas sowohl die Aussage ,Gott ist drei

236 Machen aber

Personen‘“als auch die Aussage ,Das Wesen ist drei Personen‘richtig ist.
die drei gottlichen Personen das Wesen Gottes aus, dann ist der dreieine Gott in seinem
Wesen selbst eine Beziehungseinheit.

Die drei gottlichen Personen sind gemif Thomas sowohl ihrem Wesen nach als auch
ihrer Beziehung und ihrem Ursprung nach ineinander (Perichorese). So ist der Vater im
Sohn und der Sohn im Vater. Ebenso verhilt es sich mit dem Heiligen Geist. Die drei
gottlichen Personen sind nicht nur ganz aufeinander bezogen und ganz fiireinander da.
Sie sind auch ganz ineinander.

Mit seiner Trinitatslehre gelingt Thomas, so ldsst sich zusammenfassen, ein Doppel-
tes. Zum einen kann er noch deutlicher als Augustinus aufzeigen, dass das Wesen Gottes
eine Beziehungswirklichkeit ist. Vater, Sohn und Geist sind vollkommen aufeinander be-
zogen, sie sind nichts anderes als die Beziehungen zueinander, ihr Sein besteht in einem
absoluten Fiireinander-, Miteinander- und Ineinandersein. Zum anderen kann Thomas
begreiflich machen, dass das Wesen Gottes eine lebendige und dynamische Wirklichkeit
ist. Denn die Beziehungen beruhen auf lebendigen, dynamischen Vollziigen, besser: sie

235 1q.40a.2 ad 1 (ipsae relationes subsistentes).
236 1qg.39a.6.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

311


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

378

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

sind diese. Durch hochste geistige Vollziige, durch hichstes Geben und Nehmen, Schen-
ken und Empfangen, bringen die géttlichen Personen einander hervor beziehungsweise
gehen auseinander hervor. So zeugt der Vater in Ewigkeit den Sohn, wird der Sohn in
Ewigkeit vom Vater gezeugt, und so weiter. Bei den Beziehungen handelt es sich folg-
lich nicht um starre Verhiltnisse in Gott, sondern um lebendige Beziehungsvollziige, die
Thomas von der aktiven Seite her mit zwei geistigen Grundvollziigen des Menschen ver-
gleicht: mit dem Erkennen oder Verstehen und dem Wollen oder Lieben. Das Wesen Got-
tes erweist sich damit als ein lebendiges und dynamisches Beziehungsgeschehen.

Die beiden ewigen Hervorginge des Sohnes und des Heiligen Geistes in Gott setzen
sich gemif Thomas in den beiden zeitlichen Sendungen des Sohnes und des Heiligen
Geistes in die Welt fort.?*” So ist der Sohn vom Vater zu einer bestimmten Zeit - ,als

“»% _ in die Welt gesandt worden, um darin Mensch

die Fiille der Zeit gekommen war
zu werden, obwohl er schon immer in der Welt war.”® Und so ist der Heilige Geist nach
der Auferstehung und Himmelfahrt Jesu Christi vom Vater und vom Sohn in die Welt
gesandt worden und ist ebenfalls in sichtbaren Zeichen in diese gekommen®°, um die
Geschopfe zu heiligen, obwohl auch er schon immer in der Welt war. Die Sendung einer
gottlichen Person in die Welt bedeutet demzufolge, dass die Person auf neue Weise in der
Welt und bei oder in den Menschen da ist. Wihrend der Sohn als Urheber der Heiligung
in die Welt kam, kam der Heilige Geist als Zeichen und Vollendung der Heiligung.

Da der Vater nicht aus einer anderen Person hervorgegangen ist, kann er laut Tho-
mas auch nicht in die Welt gesandt werden. Trotzdem kann er durch die heiligmachende
Gnade wie der Sohn und der Geist den Menschen einwohnen. Obwohl demnach die zeit-
lichen Sendungen den ewigen Hervorgingen im Wesentlichen entsprechen, besteht fir
Thomas doch auch ein gewisser struktureller Unterschied zwischen ihnen. Denn nicht
nur der Vater und der Sohn senden den Heiligen Geist in die Welt. Auch der Heilige Geist

24 'sodass es zwar eine Person

sendet umgekehrt in gewisser Weise den Sohn in die Welt
in der Trinitat gibt, die keine andere hervorgebracht hat, aber keine Person in ihr gibt,
die nicht eine andere gesendet hitte. Der Sohn und der Heilige Geist senden jeweils sich
und den anderen in die Schopfung, weshalb die beiden jeweils von der ganzen Dreiei-
nigkeit gesandt sind — im Unterschied zum Vater, der von niemandem gesandt ist, aber

den Sohn und den Heiligen Geist sendet.

Literatur

Thomas von Aquin: Summa Theologiae, in der Bibliothek der Kirchenviter (online).
Klaus von Stosch: Trinitdt, 2017.

237 Vgl.STlqg.43a.1.
238 Gal 4,4.

239 Joh1,10.

240 Apg2,1-13.

241 Vgl. Lk1,35; Mt1,20.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes
3.3.4 Die zwischenpersonale Trinitatslehre des Richard von St. Viktor

Die Dreieinigkeit (De Trinitate) ist das Hauptwerk von Richard von Sankt Viktor (1110-1173),
und vermutlich ein Alterswerk. Richard steht in der grofien Tradition von Augustinus,
Gregor dem Grofen (590-604), Anselm von Canterbury und Hugo von Sankt Viktor
(1097-1141). Aber er ist sich dessen bewusst, mit seinem Trinititstraktat bei der Durch-
dringung des Mysteriums mit der Vernunft neue Wege zu beschreiten. Wie bei Anselm
und zuvor schon bei Augustinus geht es um die fides quaerens intellectum — um den
Glauben, der nach Einsicht sucht.

In seinem Werk leitet Richard zunichst eine Mehrheit der Personen in Gott ab (Kap.
3.3.4.1), begriindet sodann ihre Dreiheit (Kap. 3.3.4.2) und charakterisiert sie schliellich
im Einzelnen (Kap. 3.3.4.3).

Literatur

Richard von Sankt-Victor: Die Dreieinigkeit. Ubertragung und Anmerkungen von Hans Urs
von Balthasar [= DD], 2. Auflage 2002.

3.3.4.1 Die Mehrheit der Personen

In Gott als dem hdchsten Gut und schlechthin Vollkommenen findet sich die ganze Fiille der
Gutheit und die Vollkommenheit. ;Wo aber die Fiille der Giite ist, dort kann wahre und
hochste Liebe nicht fehlen. Denn nichts ist besser, nichts vollkommener als die Liebe.“***
Mit diesen Eingangsiiberlegungen fiithrt Richard zum ,Kern“ des Wesens Gottes hin,
nimlich zur Liebe, um gleich anschlieRend die Struktur der Liebe zu erkliren. ,Von
niemandem aber wird gesagt, er besitze die vollkommene Liebe, wenn er blo sich
selber privat als diesen Vereinzelten liebt. Es muss also die Liebe (amor) sich zum andern
hinwenden, um selbstlose, eigentliche Liebe (caritas) zu sein.**® Liebe muss, um echte
Liebe zu sein, einen anderen lieben.

Damit die Liebe in Gott ihr Hochstmafd und ihre absolute Vollkommenheit erreichen
kann, muss sie so sein, dass sie nicht grof3er und besser sein konnte. Das ist in Gott aber
nur dann der Fall, wenn gemifd dem Wesen der Liebe eine gottliche Person eine andere
Person lieben kann, die ihr an Wiirde gleichkommt. Einer gottlichen Person gleich wiir-
digkann aber wiederum nur eine Person sein, die selbst Gottist.,,Damit alsoin der waren
Gottheit Raum sei fiir die Fiille der Liebe, darf eine gottliche Person des Mitseins einer
andern gleich wiirdigen und deshalb gleichfalls géttlichen Person nicht ermangeln.<**

Die Fiille des Gutseins, zu der notwendig die Liebe gehort, erfordert demnach eine
Mehrheit von Personen. Aber auch die Fiille der Seligkeit erfordert eine solche Mehrheit.
Denn auch in der héchsten Seligkeit darf die Liebe nicht fehlen. , Das eigentliche und un-
abdingbare Kennzeichen der Liebe aber ist, dass man von dem, den man sehr liebt, auch

242 Richard: Die Dreieinigkeit [= DD] I11,11 84.
243 DD I, 11 84f.
244 11, 11.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

379


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

380

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

sehr geliebt werden will. So kann die Liebe nicht selig sein, wenn sie nicht gegenseitig
ist.“**> Deshalb gehért zur wahren und héchsten Seligkeit, nimlich der géttlichen, die
Gegenseitigkeit der Liebe. ,In der gegenseitigen Liebe aber muss notwendig Einer sein,
der die Liebe hinschenkt, und Einer, der sie zuriickschenkt.“ In Gott als vollkommenem
Wesen muss es folglich wenigsten zwei gottliche Personen geben.

Fir Richard besteht die Natur des Menschen aus zwei Substanzen: aus Leib und See-
le. Der Mensch ist aber nur eine Person. Wihrend in der Natur Gottes nur eine Substanz
ist, aber mehrere Personen sind, ist in der Menschennatur nur eine Person in zwei Substanzen.
,Hier wie dort Einheit, hier wie dort Vielheit. Dort Einheit der Substanz, hier Einheit
der Person; dort Vielheit der Personen, hier dagegen Vielheit der Substanzen; dort Viel-
heit der Personen in Substanzeinheit, hier Vielheit der Substanzen in Personeinheit.**¢
Die Natur von Mensch und Gott spiegeln sich fiir Richard ineinander, indem jede der
anderen im Gegensatz entspricht.

Wahrend jedoch in Gott eine Vielheit von metaphysisch vollig gleichen und gleich-
rangigen Personen gegeben ist, ist in der Substanzvielheit der menschlichen Person ,die
eine Substanz kérperlich, die andere unkérperlich, die eine sichtbar, die andere unsicht-
bar, die eine sterblich, die andere unsterblich“**’. Wie die Personeinheit des Menschen
in zwei Substanzen den menschlichen Verstand iitbersteigt, iberragt die Substanzein-
heit Gottes in mehreren Personen das menschliche Begreifen.

Damit hat Richard bereits dreierlei an der Trinitit Gottes aufgewiesen: Es muss we-
gen der Vollkommenheit der géttlichen Liebe a) mindestens zwei gottliche Personen geben,
die b) in Substanzeinheit existieren und c) vollkommen gleichrangig sind. Daraus ergibt
sich auch schon die Nichtaddierbarkeit der gottlichen Personen. Eine einzelne gottliche
Person ist nicht weniger géttliche Substanz als es zwei Personen sind oder die Gottheit
als ganze ist.

3.3.4.2 Die Dreieinigkeit der Personen
Die hochste Liebe in Gott muss laut Richard sowohl der Intensitit als auch der Qualitit
nach allseitig vollkommen und uniibertrefflich sein. In der gegenseitigen Liebe, auch in
der brennendsten, ist zwar nichts seltener, aber ,auch nichts grof3artiger als der Wille,
dass der, den du zuhochst liebst und der dich zuhéchst liebt, einen anderen [also eine
dritte Person] eben sosehr liebe“**®. Die vollkommene Liebe zeigt sich demnach in dem
Waunsch, die einem zuteilgewordene Liebe an einen Dritten weiterzuvermitteln.
Mithilfe von Vernunftgriinden sucht Richard aus der Vollkommenheit der Liebe die
Dreifaltigkeit Gottes herzuleiten. Die vollkommene Liebe kann sich nicht auf zwei Lie-
bende beschrinken. Sie bedarf eines Mitgeliebten, eines Dritten. Der Ausdruck ,Mitge-
liebter* (condilectus) scheint von Richard zu stammen, dessen gedankliche Originalitit
hier ihren Hohepunkt erreicht. Um die Freude, die die beiden Liebenden bei ihrem ge-
genseitigen Austausch der Liebe erleben, zu vervollkommnen, braucht es einen Dritten,

245 11, 111
246 I, IX.
247 I, X.

248 I, XI.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

der gerade das, was beide fiir sich erleben, von beiden mitgeteilt erhilt. Denn beide wol-
len ihre Freude dariiber, wie sehr sie von der anderen Person geliebt sind und wie sehr
sie diese lieben, einem dritten Mitgeliebten mitteilen. Der Mitgeliebte ist fiir Richard
dabei auch ein Mitliebender, der die von beiden empfangene Freude und Liebe wiederum
an beide weiterschenkt. Dadurch verliert die Liebe erst jedes am , Ich* haftenbleibende
Moment.

Die Einsicht, die vollkommene Liebe beschrinke sich nicht auf die Zweisamkeit, son-
dern wolle sich einem Dritten mitteilen und gerade so durch den Dritten die hochste
Freude erleben, entnimmt Richard dabei der menschlichen Erfahrung. Die menschliche
Liebe zweier Liebenden, die sich auf Dauer nicht auf einen Dritten oder auf Dritte hin
Offnet, bleibt oder wird letztendlich egoistisch.

Seine vielen Uberlegungen zum Erweis der Dreifaltigkeit rundet Richard dabei noch
durch einen Gedanken zur Mitliebe ab:

,Bedenken wir einmal sorgsam Wert und Eigenschaften der Mitliebe, dann wird uns
das Gesuchte rasch zufallen. Wenn einer einem andern Liebe schenkt, wenn ein Ein-
samer einen Einsamen liebt, dann ist zwar Liebe vorhanden, aber die Mitliebe fehlt.
Wenn zwei sich gegenseitig gern haben, einanderihr Herzin hohem Sehnen schenken,
und der Liebesstrom von diesem zu jenem, von jenem zu diesem fliefdt, und gegenlau-
fig je auf Verschiedenes zielt, dann ist zwar auf beiden Seiten Liebe da, aber die Mit-
liebe fehlt. Von Mitliebe kann erst dann gesprochen werden, wo von zweien ein dritter
eintrachtig geliebt, in Gemeinsamkeit liebend umfangen wird und die Neigung der
beiden in der Flamme der Liebe zum Dritten ununterschieden zusammenschligt.**°

Die innigste und hochste Mitliebe ist nichts anderes als der Zusammenfluss der inners-
ten GrofSmut und der héchsten Eintracht. Sie ;wiirde in der Gottheit fehlen, wenn neben
den zweien die dritte Person ausbliebe***°.

Die dritte Person ist fiir Richard das Band der Liebe. Dieses Band verbreitet die Ge-
sinnung der Mitliebe und begriindet die Mitliebesgemeinschaft durch alle hindurch und in
allen. Durch die trinitarische Mitbruderschaft der dritten Person verhindert die iiber-
all herrschende mitherzliche Liebe und mitgemeinschaftliche Neigung jedes Abgleiten
in einsame Ausschliefllichkeit. Wenn Richard hier immer wieder das ,,Mit* (con-) betont,
steht er in der Tradition der westlichen Trinititslehre, in der der Heilige Geist aus zwei
Personen hervorgeht und als das Band der Gemeinschaft von Vater und Sohn erscheint.

Fir Richard sind in der hochsten Dreifaltigkeit die Personen insofern gleich, ,als das
hochste und allereinfachste Sein in der gleichen Fiille und Vollkommenbheit, in der es
einer Person gehért, auch den beiden andern zukommt“**. Die drei Personen in Gott
sind folglich hinsichtlich ihres géttlichen Seins vollkommen gleich und sind eine einzige
Wesenheit.

Damit steht fir Richard hinsichtlich der géttlichen Personen fest: a) in Gott muss es
drei Personen geben; b) diese drei Personen sind eine Substanz oder ein Wesen; c) die drei

249 1I,XI104.
250 I, XIX.
251 1, XX

12.02.2026, 20:05:59. /el e

381


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

382

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Personen sind was ihre Gottlichkeit betrifft einander vollkommen gleich, sodass unter
dieser Riicksicht jede einzelne Person das Ganze ist und dasselbe wie jede andere.
Mithilfe des Begriffes ex-sistere erklart Richard dann sowohl das, was den drei gottli-
chen Personen gemeinsam ist, als auch das, worin sie sich voneinander unterscheiden.
Das sistere (sein) steht fiir das allen drei gemeinsame, eine, gottliche, iibersubstantielle,
hoéchsteinfache Sein, das ein Sein allein aus sich selbst ist. Das ex (aus, von her) hinge-
gen steht fir den unterschiedlichen Ursprung oder die unterschiedliche Herkunft der
drei Personen. Durch drei verschiedene Weisen des Exsistierens, des Seins-aus oder des
Seins-von-anderem-her, gibt es in Gott drei verschiedene individuelle Personen.

3.3.4.3 Die Hervorgange (processiones) und die Namen (nomina) der Personen
Nachdem in Gott die Einheit der géttlichen Substanz, die Vielheit der Personen und der
innige Zusammenhang zwischen Einheit und Vielheit feststeht, ist nunmehr fiir Richard
nach den einzelnen unverdufSerlichen Merkmalen oder Eigentiimlichkeiten der Personen zu
fragen. Dazu stellt er als erstes fest: ,Offenkundig sind mehrere Personen umso verbun-
dener, je enger ihre Verwandtschaft ist, und je verbundener sie sind, desto gliicklicher
sind sie auch.“*** Deshalb darf auch bei den géttlichen Personen das Verwandtsein nicht
fehlen. Hitte jedoch jede Person ihr Sein aus sich selbst, so gibe es keine Verwandtschaft
zwischen ihnen.

Folglich muss es eine Person geben, die aus sich selbst existiert und nirgendwo an-
ders her ihren Ursprung bezieht. Diese Person kann aber auch nur eine einzige sein.
Denn hat sie ihr Sein aus sich, hat sie auch die Macht in urspriinglicher Fiille aus sich.
Thre Macht ist dann aber auch Allmacht, darum ist alle Macht aus ihr, desgleichen alles
Sein und alle Existenz. Besif3en zwei gottliche Personen die urspriingliche Allmacht, wi-
ren sie eben nicht allmichtig, sondern wire jeweils die urspriingliche Allmacht der einen
Person durch die Allmacht der anderen Person eingeschrinkt.

Die eine urspriinglich allmichtige Person ist demzufolge als einzige ursprungslos,
wihrend alle iibrigen Personen, sei es unter den Menschen, unter den Engeln oder in
Gott, aus ihr stammen. Sie ist von daher sicher eine unveriuflerliche und unmitteilbare,
das heif3t einmalige Existenz. Das bedeutet jedoch fir die anderen gottlichen Personen,
zwar ewig, aber nicht aus sich zu sein.

Gibt es mehrere gottliche Personen, so ist auch sicher, dass der allerurspriinglichs-
ten Person oder Existenz ,eine andere auf unmittelbare Weise entstammen muss; denn
sonst wiirde jene einsam verharren*®. Die zweite Person ist also von der ersten unmit-
telbar verursacht. So haben wir laut Richard: Person aus Person; Existenz aus Existenz;
Einen, der hervorgehen kann, aus Einem, der nicht hervorgehen kann; Einen, der ge-
zeugt oder geboren werden kann, aus Einem, der nicht gezeugt oder geboren werden
kann. Dabei ist dieser Hervorgang der zweiten Person aus der ersten als ihrem Grund
und ihrer Ursache wie alle weiteren etwaigen Hervorginge in Gott nicht zeitlich, son-
dern ausschlieRlich der Ordnung oder der Natur nach, d. h. zeitlos zu verstehen.

Dadie dritte Person der Dreifaltigkeit, so folgert Richard weiter, ,nicht aus sich selbst
ihren Ursprung zieht, muss sie entweder von einer der beiden andern, oder von beiden

252 DDV, I
253 V,VIL

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

zusammen ausgehen®*. Um der ersten Person mitwiirdig zu sein, musste die zweite
vom Allmichtigen auch die Allmacht erhalten, ,um gleich allmichtig, ja mehr: die gleiche
Allmacht zu sein“. Ist aber den beiden die Allmacht gemeinsam — auch die Allmacht, in
gewissem Sinn Ursprung zu sein und eine weitere gottliche Person aus sich hervorgehen
zulassen —, ,dann folgt, dass die dritte Person der Dreifaltigkeit von beiden das Sein und
die Existenz erhilt“.

Wie die Vollkommenbheit der ersten Person die Ursache der zweiten Person ist, so ist
die Vollkommenbheit der beiden die Ursache der dritten Person der Dreifaltigkeit. , Denn
wie die Vollkommenheit des Einen einen Mit-Wiirdigen verlangt, so fordert die Vollkom-
menheit der beiden einen Mit-Geliebten.“**> Im Unterschied zum unmittelbaren Her-
vorgang der zweiten Person aus der ersten erweist sich der Hervorgang der dritten Per-
son aus den beiden anderen als sowohl unmittelbar wie mittelbar. Die dritte Person geht
aus der ersten sowohl unmittelbar als auch — durch Vermittlung der zweiten Person —
mittelbar hervor. Dennoch ist die dritte Person in unmittelbarer Verwandtschaft beiden
anderen Personen verbunden, da sie die beiden anderen unmittelbar schauend erkennt
und erkennend schaut. , Die géttlichen Personen betrachten einander alle gegenseitig
und unmittelbar, eine wirft den Strahl des hochsten Lichtes auf die andere und empfingt
ihnvon der andern her. Und weil sie unmittelbar schauen, sind sie auch unmittelbar bei-
einander.**¢

Durch die Unmittelbarkeit der drei Personen zueinander schlief3t sich fiir Richard
der Kreis in Gott. Unter der Voraussetzung, von einer Person konne jeweils nur eine ein-
zige Person unmittelbar hervorgehen, schlief3t Richard eine vierte Person aus, weil sich
sonst der zweite, sowohl unmittelbare wie mittelbare Hervorgang im Prinzip ins Unend-
liche wiederholen liefRe. Durch Vermittlung der dritten Person wiirde aus der ersten eine
vierte Person hervorgehen, durch Vermittlung dieser eine fiinfte und so weiter. Doch die
Hervorginge wiren im Prinzip alle dieselben.

Nach Richard entsprechen den drei im Prinzip méglichen Arten des innergéttlichen
Hervorgangs die drei unveriuf3erlichen einmaligen géttlichen Personen. ,Die erste Per-
son hat das Sein von keiner andern her, die zweite von einer allein her, die dritte von bei-
den her.*” Somit sind die drei individuellen Eigentiimlichkeiten der géttlichen Perso-
nen gefunden: die der ersten: nicht hervorgehen, aber hervorbringen; die der zweiten: her-
vorgehen und hervorbringen; die der dritten: hervorgehen und nicht hervorbringen. Die Un-
terscheidung der Eigentiimlichkeiten wird demnach durch zweierlei bestimmt: ,durch
Geben und Empfangen. Das Eigene der einen Person besteht im Geben allein, das der
andern im Empfangen allein, das der dazwischen vermittelnden im Geben und Emp-
fangen.**®

Diese Unterscheidung lisst sich nach Richard durch eine Erwigung der Liebe noch
verstirken und vertiefen. Denn wahre Liebe kann ,entweder in spontaner Hingabe un-
geschuldet (gratuitus) oder in geziemender Antwort (geschuldet, debitus) liegen oder aus

254V, VIIL.
255 Ebd.
256V, IX.
257 'V, X.
258V, XV.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

383


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

384

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

einer Mischung von beidem bestehen: dem einen gegeniiber geziemende Antwort, dem
andern gegeniiber spontane Hingabe“>*®.

Eine der drei Personen hat demzufolge die hdchste rein-ungeschuldete Liebe, eine
andere die hochste rein-geschuldete Liebe, in der dritten ist die Liebe so die hochste, dass
sie zur einen hin geschuldet, zur anderen hin ungeschuldet ist. ,So gibt es innerhalb der
héchsten Liebe eine dreifache Unterscheidung, obschon die Liebe in allen dieselbe ist,
weil sie die héchstmégliche und wahrhafte ewige Liebe ist.“*¢

Die erste Person hat die Fiille der ungeschuldeten Liebe, nicht wie die dritte der geschul-
deten Liebe. Doch hat sie dadurch keinerlei Vorteil gegeniiber der dritten Person und ist in
keiner Weise besser oder vollkommener als diese. ,, In Gott gibt es [nimlich] keinen Un-
terschied nach Stufen, keine Verschiedenheit der Wiirde.*®' Die ,Fiille ungeschuldeter
Liebe liegt im reinen Geben, die Fiille der geschuldeten im reinen Empfangen‘***. Bei-
des ist gleichwertig. In der Liebe ist das Empfangen genauso wichtig wie das Geben. Auch
hinsichtlich der Liebe sind also alle drei géttlichen Personen vollig gleichrangig. Sie ha-
ben nur einen Willen und eine Liebe. ,Somit gibt es, was die Substanz der Liebe betrifft,
in allen Personen eine einzige Liebe. Und weil diese in allen einzig und uniibertrefflich
ist, kann sie in keiner Person gréfier und besser sein als in einer andern.“*®* Istin allen in
jeder Hinsicht der gleiche Wille, liebt jede die andere wie sich selbst und sosehr als sich
selbst.

Somit hat die erste gottliche Person die Eigenheit, nur Ursprung zu sein und andere
Personen hervorzubringen, ohne selbst aus einer anderen Person hervorzugehen, sowie
die Liebe nurzu geben, ohne sie von einer anderen urspriinglich zu empfangen. Die zweite
Person hat die Eigenheit, sowohl aus einer anderen hervorzugehen als auch eine andere
hervorzubringen und die Liebe sowohl zu empfangen als auch zu geben. Die dritte schliefilich
hat die Eigenheit, aus zweien hervorzugehen, ohne eine hervorzubringen, und die Liebe
urspriinglich nur zu empfangen. Alle drei Personen haben dieselbe Fiille der Liebe, dieselbe
Vollkommenheit, Giite und Seligkeit, dieselbe Herrlichkeit.

In besonderer Weise wird der ersten Person, dem Ungeborenen, die Macht zuge-
sprochen, der zweiten Person, dem Geborenen, die Weisheit, und der dritten Person,
dem Heiligen Geist, die Giite. Das liegt nach Richard daran, dass die Macht nicht von
etwas anderem herstammt, die Weisheit allein von der Macht herstammt, und die Giite
von beiden zusammen herstammt, was den drei géttlichen Entstehungen oder Hervor-
gingen entspricht. Wie fuir Augustinus die Weisheit eine Appropriation, das heif3t eine
eigentliche Bezeichnung fiir den Sohn ist, obwohl sie im umfassenden Sinn allen drei
Personen sowie der Dreifaltigkeit als ganzer gleichermaflen zukommt, und die Liebe ei-
ne Appropriation des Heiligen Geistes ist, sind fur Richard die Macht, die Weisheit und
die Giite jeweils Appropriationen fiir die erste, zweite und dritte Person.

Da der Ungeborene einen Gleichférmigen und Gleichwiirdigen haben will, zeugt er
den Sohn. Und da der Geborene und der Ungeborene einen Mitgeliebten haben wollen,

259 'V, XVL
260 V, XIX.
261V, XXII.
262 Ebd.
263V, XIIl.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

lassen sie den Heiligen Geist entstehen. Im ersten liegt laut Richard eine Gemeinschaft
der Wiirde, im zweiten eine Gemeinschaft der Liebe vor. Der Vater ist fiir Richard die un-
gezeugte Substanz, der Sohn gezeugte Substanz und der Heilige Geist weder gezeugte noch
ungezeugte Substanz, da er weder wie der Sohn allein aus dem Vater hervorgegangen ist
noch wie der Vater der ursprungslose Ursprung ist. Doch sind Vater, Sohn und Geist eine
einzige Substanz, wie sie ein Gott sind.

Wihrend beim innerpersonalen Modell drei Grundvollziige (bei Augustinus Sich-Er-
innern, Erkennen, Wollen) oder zwei Grundvollziige (bei Thomas Erkennen und Wollen)
angenommen werden, geht Richard bei seinem zwischenpersonalen Ansatz von einem
einzigen Grundvollzug in Gott aus: dem Lieben. Dabei gibt es fiir ihn der offiziellen Lehre
entsprechend nur einen Willen und damit auch nur eine Liebe in Gott. Die Liebe der drei
Personen besteht nicht darin, dass einander drei Subjekte im neuzeitlichen Sinn mit je
eigenem freiem Willen lieben, sondern darin, dass jede Person die eine géttliche Liebe
aufje eigene Weise ausiibt: der Vater, indem er sie ausschliellich schenkt (ndmlich dem
Sohn und dem Geist), der Geist, indem er sie ausschlief3lich (von Vater und Sohn) emp-
fingt, und der Sohn, indem er sie sowohl (vom Vater) empfingt als auch (dem Geist) gibt.
Die drei gottlichen Personen teilen einander gebend und empfangend die eine gottliche
Liebe mit und schauen einander unmittelbar an.

Ambivalent bleibt dabei allerdings Richards Bestimmung des Heiligen Geistes. Ei-
nerseits wird er als Mitgeliebter sehr deutlich im Sinn einer eigenstindigen dritten Per-
son eingefiihrt, andererseits wird er westlicher Tradition entsprechend als Band der Lie-
be und als Gemeinschaft von Vater und Sohn gedeutet, was ihn als selbststindige Person
eher verblassen lasst.

Obwohl Richard von St. Viktor wie Augustinus und Thomas von Aquin zur lateinisch
sprechenden Westkirche gehorte, fillt sein interpersonaler Ansatz eher aus dem Rahmen
der westlichen Tradition. Schon frith hatten nimlich die Ost- und die Westkirche sehr
unterschiedliche Denkwege beziiglich der Trinitit beschritten. Diese Gegensitzlichkeit
ist nun niher ins Auge zu fassen.

3.3.5 Die Gegensatzlichkeit west- und ostkirchlichen trinitarischen Denkens:
das inner- und das zwischenpersonale Modell

Das auf biblischer Basis entstandene trinitarische Bekenntnis beziehungsweise Dogma
des Zweiten Okumenischen Konzis von Konstantinopel (381) war in Ost und West einhel-
lig angenommen worden. ,Doch von dieser in ost-westkirchlicher Okumene entstan-
denen gemeinsamen Grundlage entfernten sich in den folgenden Jahrhunderten Theo-
logen in West und Ost zunehmend, und zwar aufgrund unterschiedlicher hermeneu-
tischer Mentalititen bzw. Denkweisen des Abend- und Morgenlandes, welche sich mit
kirchenpolitischen Machtkimpfen verbanden.“*** Wie sich daraus aufbeiden Seiten ent-
sprechende Einseitigkeiten und Engfiihrungen entwickelt haben, die schlieflich im Konflikt
um das Filioque aufeinanderprallten, soll im Folgenden skizziert werden, bevor der Vor-
schlag des Okumenikers Matthias Haudel zur Lésung des Filioque-Problems unterbrei-

264 Haudel 93.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

385


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

386

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

tetwird. So kommen wenigstens einige Grundziige der ostkirchlichen Trinititstheologie
im Kontrast zur westkirchlichen, auf der bisher der Schwerpunkt lag, zur Sprache.

Wihrend abgesehen von prominenten Ausnahmen wie Richard von St. Viktor maf3-
gebliche westkirchliche Theologen (Augustinus, Anselm, Bonaventura, Thomas) beim tri-
nitarischen Gottesbegriff von der Einheit Gottes, also von dem einen Wesen Gottes aus-
gingen, um die Dreiheit der Personen zu erschlief3en, konzentrierten sich ostkirchliche
Theologen auf die einzelnen trinitarischen Personen und verstanden die Einheit Gottes als
deren Gemeinschaft. Wihrend im Westen die psychologische Analogie vorherrschte, bei der
man das dreieinige Wesen Gottes mit der psychologisch-geistigen Struktur eines Men-
schen (inner- beziehungsweise intrapersonale Dimension) verglich, itberwog im Osten
die soziale Analogie, bei der man die Gemeinschaft der gottlichen Personen mit einer Fa-
milie von Vater, Mutter und Kind verglich (zwischen- oder interpersonale Dimension).
Beim intrapersonalen Modell dient der Selbstvollzug des Geistes in Erkennen und Lieben
als Bild fiir den Selbstvollzug des dreieinen Wesens Gottes, beim interpersonalen Mo-
dell die vollkommene Gemeinschaft der Liebe von Vater, Mutter und Kind als Bild fiir die
vollkommene Liebesgemeinschaft der drei gottlichen Personen.

Dachte man die Einheit Gottes im Westen von seinem Wesen her, so dachte man sie
im Osten von der Person des Vaters her. Die Monarchie des Vaters galt von Anfang an als Ur-
grund der Trinitit. Durch den absoluten Vorrang des Vaters hinsichtlich der Ursprungs-
relationen und durch die Herkunft der beiden anderen trinitarischen Personen vom Va-
ter war die Einheit der Trinitat sichergestellt. Sohn und Geist waren alles, was sie waren,
nur vom Vater her. Sehr beliebt waren von daher im Osten Denkfiguren, die die Dreiei-
nigkeit etwa im Modell des sprechenden Gottes anschaulich machten:

,DerVateristin diesem Bild der sprechende Gott, der in seinem Wort ganz da ist. Beim
Wort sind das dufiere Wort und der Atem bzw. die Luftbewegung zu unterscheiden, die
dieses Wort begleiten. Der Atem des sprechenden Cottes ist dann der Heilige Geist,
sein Sprechen ist der Logos bzw. der Sohn. ,Ohne den Atem bleibt das Wort unhdérbar,
das Wort bekommt Stimme und Hérbarkeit durch den Atem. Ohne Wort bliebe ein

Atem aber inhaltsleer, und so sind Wort und Atem aufeinander bezogen'

Diese Metapher passte sehr gut zu der in der westlichen Patristik beliebten Vorstellung,
dass Sohn und Heiliger Geist, wie Irenius sagt, ,die beiden Hinde Gottes* sind, die im-
mer bei ihm (dem Vater) sind und durch die er an der Welt handelt und sich offenbart.
Die beiden unterschiedlichen Denkansitze fithrten jedoch sowohl im Westen als
auch im Osten zu Einseitigkeiten. Mit der Konzentration auf die intrapersonale Einheit
Gottes im Westen ,verband sich oft das Bild des Kreises, das den trinitarischen Gott
intrapersonal in sich geschlossen erscheinen lisst und ein dualistischeres Gegeniiber
von Gott und Welt nach sich zieht**®. Das fithrte wiederum zu einer Konzentration
auf das Verhiltnis zwischen Gott und Mensch (als Siinder), und es entwickelte sich
ein stark auf Jesus Christus und die Erlésung ausgerichtetes Denken, ,wihrend die

265 Stosch 53f.
266 Haudel 94f.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

heilsgeschichtliche Wirksamkeit des Heiligen Geistes in ihrer eigenstindigen und kos-
mologischen Dimension weniger zur Geltung kam***’. Zudem wurde der Ausgang des
Geistes von Vater und Sohn (lat. filioque), der sich auf der Existenzebene (Ausstrahlen
aus dem Sohn) abspielt, als Ursprungsbeziehung verstanden, so dass der Sohn selbst als
Ursprung in der Trinitit erschien. Der Geist galt als Produkt von Vater und Sohn (Gabe).
Er schien beiden untergeordnet zu sein (Gefahr der Subordination des Geistes) und kam
als eine eigenstindige trinitarische Person mit einer eigenstindigen Funktion als Geber
kaum mehr zum Tragen. Das entsprach nicht mehr der altkirchlichen Auffassung, dass
allein der Vater Ursprung in der Gottheit ist und der Geist vom Vater durch den Sohn
hervorgeht.

Zum Problem wurde das Filioque, als es die lateinische Kirche zum notwendigen Be-
standteil des christlichen Glaubensbekenntnisses erklirte, um einer Abwertung des Sohnes
gegeniiber dem Vater entgegenzutreten. Auf Veranlassung Karls des Grofden fiigte Papst
Benedikt VIII. unter Druck des Kaisers Heinrich II. im Jahr 1014 das Filioque ins Credo
der Messe ein. Dort wo im griechischen Text von 381 der Geist als Herr und Lebensspen-
der beschrieben wird, ,der aus dem Vater hervorgeht, stand nun im lateinischen Text:
,der aus dem Vater und dem Sohne hervorgeht (qui ex Patre Filioque procedit)**®. Diese
nachtrigliche Einfiigung des Filioque in das Okumenische Bekenntnis von Konstantino-
pel fithrte ,zu gravierenden Verwerfungen zwischen Ost- und Westkirche, die bis heute
anhalten. Dabei geht es nicht nur um den ostkirchlichen Vorwurf des extremen Filio-
que-Verstindnisses (Vater und Sohn als Ursprungsprinzip), sondern auch um ein kano-
nisches Problem. Die Ostkirchen werfen den Westkirchen nicht zu Unrecht vor, mit der
einseitig vorgenommenen nachtriglichen Einfiigung des Filioque in das Okumenische
Bekenntnis von 381 gegen den Kanon 7 des Dritten Okumenischen Konzils zu Ephesus
(431) verstofien zu haben, weil dieser die Verinderung des Bekenntnisses von 381 bzw.
die Aufstellung eines anderen Bekenntnisses verboten hatte.*®® Der Konflikt trug mit
zur Spaltung der beiden Kirchen im Jahr 1054 bei.?”®

Aber auch in der Ostkirche war es zu einer Engfithrung gekommen. Da in ihr die Ein-
heit zumeist nicht wie in der Westkirche vom Wesen Gottes, sondern von der Monarchie
des ursprunglosen Vaters als Quelle der Gottheit abgeleitet wurde, ,bestand dabei die
subordinatianistische Gefahr, Sohn und Geist dem Vater latent unterzuordnen*”. Der
Ursprungsrelation nach sind Sohn und Geist restlos vom Vater her und auf ihn hin. So
gesehen scheint der Vater unweigerlich den beiden anderen innertrinitarischen Perso-
nen itbergeordnet zu sein.

Wie im Westen aufgrund der Konzentration auf das Erlosungswerk des Sohnes die
Gefahr bestand, zu sehr die Kreuzestheologie (lat. theologia crucis) zu betonen, bestand im
Osten aufgrund der Konzentration auf die eschatologische Vollendung als Wirkungsfeld
des Geistes (Geber und Vollender) die Gefahr, sich zu sehr einer Theologie der Verherrli-
chung des Menschen und des Kosmos (lat. theologia gloriae) hinzugeben. In dem Zusam-

267 Ebd. 9s.

268 DH150.

269 Haudel 96.

270 Bd.3,Kap.1.3.2.2.
271 Haudel 98.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

387


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

388

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

menhang war fiir die weitere Entwicklung auch bedeutsam, dass man sich nach ost-
kirchlicher Auffassung der Transzendenz Gottes nur in liturgisch-doxologischer Anbe-
tung nihern konnte. Ein Verstehen Gottes schien nur im kontemplativen, doxologischen
und eucharistischen Raum der Anbetung méglich. Aus diesem fiir die mystische Erfah-
rung aufgeschlossenen Bewusstsein, dass Gebet und Theologie ziemlich zusammenfal-
len, ging eine stark apophatische (unsagbare, negative) Theologie hervor, die glaubte,
keine positiven Aussagen iiber Gott machen zu kénnen. Diese Theologie ,nihert sich
dem Geheimnis Gottes umschreibend und findet ihren Ausdruck in einer Sprache der
Symbole sowie in der Ikonographie**”>. So kam es im Osten auch in Auseinandersetzung
mit dem Westen schlieflich , zu Verabsolutierungen der apophatischen Hermeneutik'*”, das
heiflt zur Auffassung, dass auch das Handeln Gottes in der Welt (seine Energien) kei-
nen Riickschluss auf die hypostatisch-personale Anwesenheit Gottes zulisst. Im Zuge
dessen bestritt der Patriarch Photius (Konstantinopel) im 9. Jahrhundert in seiner kir-
chenpolitischen Auseinandersetzung mit Papst Nikolaus I. ,als Gegenreaktion auf die
rationale extreme Filioque-Tradition“ des Westens, dass die trinitarische Relationalitit
iiberhaupt heilsgeschichtlich erkennbar sei.*”* Thm zufolge lassen die Energien — anders
als bei den Kappadoziern — keinen Riickschluss auf das Wesen der Personen zu“, so dass
nur noch eine ,spekulative Energienlehre* mit rein spekulativen Riickschliissen auf die
innergottlichen Beziehungen moglich schien, aber keine heilsgeschichtliche Energien-

lehre mehr.?”

,Entsprechend wurde die Trinitit auf die Ursprungsbeziehungen redu-
ziert. Dadurch geriet die Anbindung des Geistes an den Sohn auf der Existenzebene zu-
nehmend aus dem Blick, sodass Photius nicht mehr wie die Kappadozier vom Hervor-
gang des Geistes aus dem Vater durch (griech. dia) den Sohn sprach, sondern von seinem
Ausgang aus dem Vater allein (griech. monou).“*”® Wihrend also die westliche Theologie
zwar am Hervorgang des Geistes auch aus dem Sohn festhielt, aber mit dem Filioque (dem
,und dem Sohn“ statt dem ,durch den Sohn“) den Eindruck erweckte, der Sohn sei in
der Gottheit neben dem Vater ein zweiter Ursprung in der Gottheit, wurde im Osten zwar
an der Monarchie des Vaters als einzigem Ursprung in der Gottheit festgehalten, aber
(durch das ,allein“ aus dem Vater) der Hervorgang des Geistes auch aus dem Sohn auf
der Existenzebene preisgegeben.

In der Ostkirche hat spiter Gregor Palamas (1296/7-1359) die Frage vertieft, inwieweit
die trinitarischen Relationen aus den gottlichen Energien zu erkennen sind. Seiner Leh-
re zufolge geht aus allen drei Hypostasen nur eine Energie hervor, die letztlich Gott und
Schépfung miteinander verbindet. Unter Theologen wird dabei diskutiert, ,ob sich Pa-
lamas von der kappadozisch-altkirchlichen Hermeneutik unterscheidet oder ob er eine
authentische Entfaltung der altkirchlichen Energienlehre darstellt.””” Zumindest in Tei-
len der heutigen Palamas-Rezeption ist jedoch die Engfithrung durch Photius noch nicht

272 Ebd. 99.
273 Ebd.

274  Ebd.

275 Ebd.

276 Ebd.

277 Ebd.100.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

iiberwunden, insofern Riickschliisse von den energetischen Erscheinungen auf das hy-
postatische Sein Gottes oft nach wie vor bestritten werden.

Literatur

Klaus von Stosch: Trinitit, 2017.
Matthias Haudel: Gotteslehre. Die Bedeutung der Trinititslehre fiir Theologie, Kirche und Welt,
2., veranderte und erginzte Auflage 2018.

3.3.6 Ein Losungsvorschlag fiir das Filioque-Problem (Matthias Haudel)

Bei seinem Vorschlag, wie sich das Filioque-Problem, das Ost und West immer noch
trennt, 8sen lisst, greift der Okumeniker Matthias Haudel auf die altkirchliche Lehre
von der Trinitit, wie er sie besonders bei den Kappadoziern vorliegen sieht, zuriick. Um
die jeweiligen offenbarungs- und trinititstheologischen Engfithrungen auf beiden Sei-
ten zu itberwinden, nimmt er zwei begriffliche Unterscheidungen vor, die bereits bei der
Darlegung der kappadozischen Trinititslehre zum Tragen gekommen sind.?”® Zum ei-
nen unterscheidet er offenbarungstheologisch zwischen der ,,6konomischen*und der ,spe-
kulativen“ Energienlehre, zum anderen trinititstheologisch zwischen den , Ursprungsbe-
ziehungen® und den , Existenzbeziehungen“ der drei géttlichen Personen.

Die 6konomische Energienlehre bildet fir ihn die gemeinsame offenbarungstheolo-
gische Grundlage fir Ost und West:

,Denn die kappadozische Energienlehre setzte die heilsgeschichtliche bzw. heilsoko-
nomische Erkennbarkeit der trinitarischen Personen (Hypostasen) in den erfahrbaren
gottlichen Energien voraus (deshalb ,6konomische Energienlehre?). Von daher be-
durfte es keiner spekulativen Rickschliisse auf das trinitarische Wesen Cottes wie
bei Vertretern der photianisch-palamitischen Energienlehre, die den Riickschluss
von den Energien auf das hypostatische Wesen bestritten (deshalb ,spekulative En-
ergienlehre’). Die ,0konomische Energienlehre’ nimmt das westliche Interesse an
der heilsékonomischen Erkennbarkeit der trinitarischen Personen ebenso auf wie
die ostliche Betonung der apophathischen [unsagbaren] Dimension Cottes, weil
sie die hypostatische Erkennbarkeit ebenso beriicksichtigt wie die apophatischen
Energien. Aber im Unterschied zur einseitig apophathischen Orientierung der ,speku-
lativen Energienlehre’ und zur einseitig rationalen westlichen Ausrichtung bewahrt
die ,6konomische Energienlehre’ den Zusammenhang zwischen personal-hyposta-
tischer Gegenwart und apophatischer Transzendenz Gottes. Damit wird ost- und
westkirchlicher Theologie sowohl die apophathische Tiefe des Potentials der trinita-
rischen Relationen vor Augen gehalten (gegen westliche Nivellierung) als auch deren
hypostatische Erkennbarkeit (gegen éstliche spekulative Energienlehre) *”°

278 Kap.3.3.1.3.
279 Haudel101f.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

389


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

390

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Eine solche 6konomische Energienlehre erméglicht es, bei den trinitarischen Beziehun-
gen zwischen der Ebene des Ursprungs und der Ebene der ewigen gegenseitigen Existenz zu
unterscheiden. Auf der einen Seite ist in biblischer Sicht, was den Ursprung angeht, der
Vater die alleinige Quelle in der Gottheit. Indem er den Sohn als sein Bild oder Wort aus
sich hervorbringt, zeugt er ihn in einem ewigen Prozess. Indem er den Geist als Gabe und
Geber aus sich hervorbringt, haucht er ihn in einem ewigen Prozess. Wenn der Vater den
Sohn zeugt, haucht er den Geist. So geht sowohl der Sohn als auch der Geist aus dem Va-
ter als einzigem Ursprung hervor. Bei diesem Ansatz kommt der Sohn als Ursprung (des
Geistes) von vornherein nicht in Frage.

Auf der anderen Seite ruht in biblischer Sicht, was die wechselseitige Existenz be-
trifft, der Geist im Sohn und strahlt von ihm aus, wie auch umgekehrt der Sohn im Geist
ruht. Das bedeutet, dass auf der Ebene der Existenz sowohl der Geist von Vater und Sohn
ausgeht als auch der Sohn von Vater und Geist. Der Ausgang des Geistes von Vater und
Sohn wird daran deutlich, ,dass der Geist aus dem Vater des eingeborenen Sohnes hervor-
geht, der sich als Vater des Sohnes offenbart, indem er den Geist durch (griech. dia) den
Sohn (und wegen des Sohnes) hervorgehen lisst. Entsprechend wird der Geist auch als
Geist des Sohnes wahrnehmbar, weshalb er nach den Kappadoziern durch den Sohn aus
dem Vater hervorgeht.“*%

Der Ausgang des Geistes von Vater und Sohn auf der Existenzebene ist also mit dem
Hervorgang des Geistes aus dem Vater durch den Sohn auf der Ursprungsebene insofern
verbunden, als der Geist, der aus dem Vater hervorgeht (Ursprung), zugleich der Geist
des Sohnes ist (Existenz). Dabei wird der innertrinitarische Hervorgang des Geistes
durch seine Sendung in die Welt erkannt.

JWie der Ceist heilsgeschichtlich vom Vater durch den Sohn gesandt wird, in dem der
Ceist ruht und von dem er deshalb auch ausstrahlen kann, geht der Geist innertrinita-
risch aus dem Vater des Sohnes und somit durch den Sohn hervor. Denn wenn der Vater
sein Wort (griech. logos) ausspricht und sich damit als sein eigenes Bild in seinem Sohn
gegeniibertritt, haucht er dabei den Geist. Weil sich so Zeugung des Sohnes und Hau-
chungdes Ceistes gegenseitig begleiten, sind die Existenzbeziehungen zwischen Sohn
und Geist mit den Ursprungsbeziehungen verbunden '

Die Kappadozier schlossen also daraus, dass der Geist, der aus dem Vater hervorgeht,
der Geist des Sohnes ist, darauf, dass er von Vater und Sohn ausgeht, und daraus, dass er
vom Vater durch den Sohn in die Welt gesandt war, darauf, dass er innertrinitarisch aus
dem Vater durch den Sohn hervorgeht. Wihrend der Geist aus dem Vater durch den Sohn
hervorgeht, so kann man fortsetzen, geht der Sohn aus dem Vater im Geist hervor (Ur-
sprungsebene). Und wihrend der Geist vom Vater durch den Sohn in die Welt gesandt
wird, wird der Sohn vom Vater im Geist in die Welt gesandt (Sendungsebene). Auf diese
Weise ist einerseits sowohl eine Unterordnung des Geistes unter den Sohn vermieden
und damit die Symmetrie der ,beiden Hinde Gottes“ gewihrleistet als auch ihre Eigen-

280 Ebd.77.
281 Ebd.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

timlichkeit und Verschiedenheit gewahrt, andererseits aber auch der Parallele zwischen
ihrem innertrinitarischen Hervorgang und ihrer Sendung in die Welt entsprochen.

Auch sind die Einseitigkeiten und Engfithrungen der beiden Kirchen vermieden. Da
durch das

Zusammenspiel von Ursprungs- und Existenzbeziehungen der Hervorgang des
Geistes aus dem Vater durch den Sohn erfolgt, ist einerseits eine exklusivere Filioque-
Tradition ausgeschlossen, der zufolge Vater und Sohn gleichgeschaltet sind und der
Sohn zusammen mit dem Vater als Ursprung erscheint, andererseits aber auch die
photianisch gepragte Tradition mit ihrer ,spekulativen Energienlehre®, der zufolge der
Geist ,vom Vater allein“ hervorgeht. ,Weder ein exklusives Filioque noch ein isolierendes
monou (allein) konnen die biblisch bezeugte Wechselwirkung zwischen Sohn und Hei-
ligem Geist (mit entsprechend differenzierter Einbindung des Vaters) zum Ausdruck
bringen, denn ersteres hat nur den Einfluss des Sohnes auf den Geist im Blick und letzteres
blendet diesen Einfluss aus.*®> Der Sache am ehesten angemessen ist daher auf der
Ursprungsebene die Aussage: Der Geist geht weder aus dem Vater und dem Sohn hervor
noch allein vom Vater. Vielmehr geht er aus dem Vater durch den Sohn hervor.

,Somit diirfte fiir die Westkirchen vom theologischen Standpunkt aus gesehen eine
Streichung des Filioque bzw. eine Riickkehr zum urspriinglichen Text—es gehtja um die
Aufhebung eines einseitigen Eingriffs in das urspriingliche Bekenntnis — nichts mehr
im Wege stehen. Ebenso diirfte eine ostkirchliche Anerkennung der berechtigten An-
liegen der gemaRigten Filioque-Tradition (Existenzebene) moglich sein.*®3

Die von Matthias Haudel vorgeschlagene Losung des Filioque-Problems mithilfe seiner
hermeneutischen Differenzierung zwischen 6konomischer und spekulativer Ener-
gienlehre sowie seiner trinititstheologischen Differenzierung zwischen Ursprungs-
und Existenzbeziehungen wurde mittlerweile von vielen orthodoxen Theologen als

Losungsméglichkeit anerkannt.?%

3.3.7 Entwicklungen im 19. und 20. Jahrhundert

Kniipft man theologiegeschichtlich nun wieder an das Mittelalter an, zeigt sich, dass
in den theologischen Diskussionen der Spitscholastik, also im ausgehenden Mittelalter,
die Trinititslehre weitere begriffliche Differenzierungen erfuhr, ohne dass sich an ih-
rer Grundstruktur etwas geindert hitte.?® Die Reformatoren griffen hingegen auf die
altkirchliche Trinititslehre zuriick, die fiir sie zum Grundbestand der christlichen Leh-
re gehorte. Wo sie in Frage stand, nahmen sie umso entschiedener Stellung. So setzte
sich Philipp Melanchton (1497-1560) nachdriicklich mit antitrinitarischen beziehungs-
weise modalistischen Stromungen seiner Zeit und insbesondere mit dem Spanier Mi-
chael Servet (1509-1553) auseinander, der nur zwei Personen (im urspriinglichen Sinn
von Masken) in Gott annahm. ,,Neben ihm war es vor allem Fausto Sozzini (1539-1604),

282 Ebd.103.

283 Ebd.

284 Vgl. Haudel 100f.
285 Vgl. Werbick 511-513.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

391


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

392

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

der im ausgehenden 16. und im beginnenden 17. Jahrhundert die kirchliche Trinitits-
lehre in Frage stellte“ und die Drei-Personen-Lehre bestritt.?*® Auch die ,kirchenamtli-
che Zuriickweisung dieser Hiresien (DH 1880) und die Unterdriickung antitrinitarischer
Bewegungen“ in einigen Lindern Europas konnte nicht verhindern, ,dass die kirchliche
Trinititslehre der beginnenden Aufklirung immer mehr auf Unverstindnis und Ableh-
nung stief“.*

Im 18. Jahrhundert machten sich Philosophen wie Gottfried Wilhelm Leibniz
(1646—-1716), Friedrich Schelling (1775-1854) und vor allem Georg Wilhelm Friedrich
Hegel zu Verteidigern und Auslegern der Trinititslehre. Sie ,wollten die Lehre vom
dreieinigen Gott ,nicht nur nach dem Buchstaben nehmen, sondern auf ihre Grund-
intention hin interpretieren und so im philosophischen Begriindungszusammenhang
zu ihrer prinzipiellen und umfassenden Bedeutung zuriickfithren. Im Unterschied
dazu sah etwa Friedrich Schleiermacher (1768-1834) die Trinititslehre als abgeleitete
Systembildung, da sie keine unmittelbare Aussage tiber christliches Selbstbewusstsein
sei, sondern eine Zusammenfassung der wesentlichen Elemente der Glaubenslehre “*%®
Erst im 19. und 20. Jahrhundert kam es allmihlich zu einer Renaissance trinitarischer
Theologie.

In der Ostkirche kam es im 19. Jahrhundert zu einer Besinnung auf die altkirchliche
Trinititslehre, und einigen Theologen gelang es, die Engfithrung der orthodoxen Schul-
dogmatik zu tiberwinden.

,S0 konnte etwa der griechisch-orthodoxe Theologe Zekos Rhoses mit der Erinnerung
an den Zusammenhang von heilsgeschichtlicher bzw. heilsékonomischer Trinitat und
immanenter Wesenstrinitat die jeweiligen Eigentiimlichkeiten der trinitarischen Per-
sonen herausstellen. Dadurch wirkte er der verbreiteten ostkirchlichen Uberordnung
des Vaters [...] entgegen. Auf Seiten der russischen Orthodoxie versuchten Theologen wie
Aleksej S. Chomjakov im Riickgriff auf die biblischen und altkirchlichen Grundlagen
gegeniber der institutionellen Ekklesiologie ein trinitarisch begriindetes Kirchenver-
standnis zu entwickeln. Im 20. Jahrhundert erinnerte unter anderen der rumdnisch-or-
thodoxe Theologe Dumitru Staniloae auf biblisch-patristischer Basis an die alles um-
fassende Bedeutung der Trinitétslehre. [...] Seine Fortschritte blieben jedoch ambiva-
lent, da er immer wieder der Hermeneutik spaterer ostkirchlicher Engfithrungen er-
lag. Diese Ambivalenz bestimmt auch die Konzeption des 6kumenisch einflussreichen
griechisch-orthodoxen Theologen loannis D. Zizioulas %

Insgesamt hat trotz aller Ambivalenz im Einzelnen die trinititstheologische Neubesin-
nung in der Ostkirche im 19. und 20. Jahrhundert zu einem besseren Verstindnis des
Wesens des dreieinigen Gottes beigetragen.

In der Westkirche haben vor allem Karl Barth und Karl Rahner im 20. Jahrhundert
ausgehend von der Offenbarungslehre die Trinititslehre neu begriindet. Ihre Ansitze
sollen kurz vorgestellt werden.

286 Werbick 512.
287 Ebd.

288 Ebd. 512f.
289 Haudel167.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

3.3.1.1 Intrapersonale Modelle im Westen (Karl Barth und Karl Rahner)

Karl Barth (1886—1968) und Karl Rahner (1904-1984) greifen im Rahmen ihrer Trinitits-
theologien Hegels Konzept von Gott als hichstem Subjekt auf und wenden es auf den ei-
nen Gott an. An Hegels Trinititsspekulation wurde zu Recht kritisiert, dass bei ihm wie
auch bei anderen westlichen Denkern der Geist nur die Einheit beziehungsweise Ge-
meinschaft von Vater und Sohn darstellt, nicht aber eigentlich eine dritte géttliche Per-
son. Auch wurde kritisiert, dass bei ihm Gott die Welt und den Menschen zu benétigen
scheint, um sich selbst als Geist und als Liebe ganz entfalten zu konnen. Diese Kritik
hat sicher angesichts mancher Formulierungen Hegels ihre Berechtigung. Sie erscheint
jedoch in einem anderen Licht, wenn man mit Karl Barth annimmt, Gott habe seit Ewig-
keit beschlossen, Welt und Mensch zu erschaffen und selbst Mensch zu werden, um das
andere der Schépfung ganz in sich hinein aufzuheben.?° Dann hat sich Gott nimlich
seit Ewigkeit als hochstes Subjekt selbst dazu bestimmyt, trinitarischer Gott und Schép-
fergott zu sein, als Sohn Mensch zu werden, alle Menschen an seinem ewigen Leben und
seiner ewigen Herrlichkeit teilhaben zu lassen und die Welt zu vollenden. Wie der Vater
den Sohn innerhalb der Gottheit als das andere seiner selbst setzt, um mit ihm im Geist
vollkommen eins zu werden, setzt er bei der Welt das andere seiner, um es durch den
Sohn im Geist schlieRlich ganz mit sich zu verséhnen und zu einen.

Fiir Karl Barth sind Vater, Sohn und Geist drei verschiedene Seinsweisen des einen
Seins Gottes. Dass Gott seine Realitit (sein Sein oder Wesen: die ousia) auf dreifache Wei-
se (in drei Seinsweisen: Hypostasen) realisiert, wurde schon sehr frith in der Ostkirche
gedacht. Barth gelangt zu dieser trinititstheologischen Auffassung im Zusammenhang
offenbarungstheologischer Uberlegungen. Da fiir ihn das Verstehen der Offenbarung Gottes
im Wort den Ansatzpunkt, den Horizont und das Ziel seiner gesamten Theologie bildet,
behandelt er die Trinititslehre gleich zu Beginn in den Prolegomena seiner Kirchlichen
Dogmatik. So schreibt er: ,Gott offenbart sich. Er offenbart sich durch sich selbst. Wollen
wir die Offenbarung wirklich von ihrem Subjekt, von Gott her verstehen, dann miissen
wir vor allem verstehen, dass dieses ihr Subjekt, Gott, der Offenbarer, identisch ist mit
seinem Tun in der Offenbarung, identisch auch mit dessen Wirkung.“*** In der Offenba-
rung zeigt sich, ,dass Gott in unzerstorter Einheit, aber auch in unzerstorter Verschie-
denheit der Offenbarer, die Offenbarung und das Offenbarsein ist“***. Gott, der Vater,
offenbart sich wirklich selbst im Sohn und ist im Geist offenbar.

Die biblische Offenbarung lisst sich nun aber der Form und dem Inhalt nach in dem
Satz zusammenfassen: ,Gott offenbart sich als der Herr.“**> Das bedeutet fiir Barth, dass
er ,in allen seinen Seinsweisen sich selbst gleich ein und derselbe Herr ist“***. Er kann
den Menschen begegnen und sich ihnen verbinden, ,weil er Gott ist in diesen drei Seins-
weisen als Vater, Sohn und Geist, weil die Schépfung, die Verséhnung, die Erlésung, das
ganze Sein, Reden und Handeln, in dem er unser Gott sein will, begriindet und vorgebil-

290 Kap.2.1.

291 Barth: KD I/1, 312.
292 Ebd.311.

293 Ebd.331.

294 Ebd. 403.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

393


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

394

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

det ist in seinem eigenen Wesen, in seinem Gott sein selber***. Das heifdt aber wieder-
um: ,Was er in der Offenbarung ist, das ist er zuvor in sich selbst. Und was er zuvor in
sich selber ist, dasist er in der Offenbarung.“**® Er ist in sich zuvor Sein in verschiedenen
Seinsweisen, die an sich nicht personal sind. Vater, Sohn und Geist sind nicht drei Perso-
nen mit eigenem Selbstbewusstsein, sondern drei Seinsweisen des einen Seins Gottes.
Gott allein ist selbstbewusstes Subjekt, ,,in und fiir sich seiendes Ich**”’. Als ein solches
vollzieht er sich in diesen drei Seinsweisen und erscheint er in seinem offenbarenden,
heilschaffenden Handeln geschichtlich in diesen drei Seinsweisen.

Als absolut freies, selbstbewusstes Subjekt will Gott als Vater, Sohn und Geist Gott fiir
uns (pro nobis) sein. Weil er bereits in sich Gott fiir uns ist, offenbart er sich auch als Gott
fiir uns. Insofern ist in der immanenten Trinitit fiir Karl Barth die 6konomische ,be-
gritndet“ und ,vorgebildet“.>*® Durch die Selbstoffenbarung ist sichergestellt, dass Gott
so in Beziehung zu sich selber ist, wie er in Beziehung zu uns ist, dass er in der Offenba-
rung so handelt, wie er ist.

Diese Uberlegungen Barths leiten bereits zu Karl Rahners trinititstheologischem
Grundaxiom iiber: Die ,,6konomische* Trinitit ist die immanente und umgekehrt.*® Wir
wiissten nichts von der Dreifaltigkeit, wenn Gott sie uns nicht in der Heilsgeschichte of-
fenbart hitte. Nur durch die heils6konomische Trinitit wissen wir von der Dreieinigkeit
Gottes an sich. Deshalb muss nach Rahner die christliche Trinititslehre bei den beiden
»Sendungen“ ansetzen und mit ihnen anfangen. Indem der Vater den Sohn und den
Geist in die Welt sendet, teilt sich uns der eine und einzige Gott als Vater durch den Sohn
im Heiligen Geist mit. Dabei bleibt der Vater bei sich und tritt als solcher in der Welt
nicht in Erscheinung. Er teilt sich aber auf zweifache Weise in der Welt mit. Zum einen
geschichtlich dadurch, dass er sich in Jesus von Nazaret als sein Wort aussagt und durch
die Menschwerdung seines Sohnes der Welt als Heil zusagt. Zum anderen existenziell
dadurch, dass er sich im innersten Grund des Menschen als Heiliger Geist mitteilt,
der auf seine Selbsterschlieffung in Jesus Christus vorbereitet und das angebotene
Heil annehmen lisst. Vater, Sohn und Heiliger Geist werden somit heilsékonomisch
als ,drei Gegebenheitsweisen® ein und desselben Gottes erfahren, die real voneinander
verschieden sind, wie Rahner im Grundkurs des Glaubens schreibt: als ,der unumfassbare
Grund und Ursprung seines Ankommens in Sohn und Geist“, als Selbstaussage in der
Geschichte und in der Welt und als das ,vergoéttlichende Heil in der innersten Mitte des
Daseins eines einzelnen Menschen“.**® Gott, der Vater, ist also nur in seiner doppelten
Selbstmitteilung in der konkreten Geschichte als Sohn/Wort in Jesus Christus und in
den Tiefen der menschlichen Existenz als Geist fiir uns in der Welt da, wobei die beiden
Weisen seiner Selbstmitteilung innerlich aufeinander bezogen und doch voneinander
verschieden sind.

295 Ebd.

296 Ebd. 489.

297 Ebd.378.

298 Ebd. 403.

299 Rahner: Bemerkungen, 534.
300 SW 26,135/141f.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Dass die konomische Trinitit die immanente ist, bedeutet nun fiir Rahner, dass mit
ihr schon wirklich die immanente Trinitit erfahren wird. An dem, was Gott fiir uns ist,
wird erfahren, was Gott dreifaltig in sich selbst ist. So wird im menschgewordenen gott-
lichen Logos (Wort) die Selbstaussage und -zusage Gottes erfahrbare Wirklichkeit, weil
der Logos von seinem innertrinitarischen Wesen her ,der, und zwar auch ins Nichtgott-
liche hinein, Aussagbare, eben das Wort des Vaters ist, in dem der Vater sich duf3ern und
— frei — sich in das Nichtgottliche entiufern kann, und weil, wenn dies geschieht, ge-
rade das wird, was wir — menschliche Natur nennen*®*. Weder der Vater, der den Sohn
braucht, um sich den Menschen verstindlich (aus)sagen zu konnen, noch der Heilige
Geist, auch wenn er bei der Inkarnation des Sohnes mitgewirkt hat, konnte Mensch wer-
den. Nur der Logos konnte sich als Mensch ,entiuflern®, weil nur er in Gott selbst Bild
und Ausdruck, Wort und Auflerung des Vaters ist.>**

Dass die Menschwerdung ein Proprium (eine Eigenheit, Eigentiimlichkeit) des Sohnes
ist, lisst sich nach Rahner daran erkennen, dass sich Jesus sowohl dem Vater als auch
dem Menschen gegeniiber in spezifischer Weise als der ,Sohn“ weif3. Das Proprium des
Heiligen Geistes sieht Rahner ,in dessen Einwohnung im Menschen®®. Er geht davon
aus, ,dass, wenn Gott iitberhaupt in Selbstmitteilung (und nicht nur schépferisch das an-
dere von sich absetzend) aus sich frei heraustritt, es eben gerade der Sohn ist und sein
muss, der geschichtlich im Fleisch als Mensch erscheint, und es gerade der Geist ist und
sein muss, der die glaubende, hoffende und liebende Annahme dieser Selbstmitteilung
durch die Welt (als Schépfung) bewirkt***. Es ist der Geist, der den Menschen heiligt, in-
dem er ihm einwohnt und die ungeschaffene Gnade schenkt, ihn das Heil annehmen und
in der Liebe innerlich wachsen lisst. Als Heiliger Geist kann er fiir den Menschen durch
seine Einwohnung der Geber der gottlichen Liebe sein, weil er innergottlich die Gabe der
Liebe von Vater und Sohn ist.

Die géttlichen Personen handeln in der Heilsgeschichte ihren Eigenheiten gemifR.
An ihrem Handeln in der Welt lassen sich ihre innergottlichen Eigentiimlichkeiten er-
kennen. So bildet ,die 6konomische Trinitit die Erkenntnisgrundlage der immanenten
Trinitit [...] (Erkenntnisordnung), wihrend sich umgekehrt die immanente Trinitit als
ontologische Voraussetzung der freien heilsgeschichtlichen Selbstmitteilung Gottes
erweist (Seinsordnung)>®. Diese immanente Trinitit bestimmt Rahner wie folgt:

,In Gott an sich existiert die reale Differenz zwischen dem einen und selben Cott, inso-
fern erin einem und notwendig der ursprunglose, zu sich selbst sich vermittelnde (Va-
ter), derin Wahrheit fiir sich Ausgesagte (Sohn) und derin Liebe fiir sich selbst Empfan-
gene und Angenommene (Geist) ist, und dadurch derjenige ist, derin Freiheit sich ,nach
auflen‘selbst mitteilen kann. Diese reale Unterschiedenheit ist konstituiert durch eine
zweifache Selbstmitteilung des Vaters, durch die der Vater einerseits sich selbst mitteilt
und andererseits gerade (durch eben diese Selbstmitteilung) als der Aussagende und

301 Bemerkungen 548.

302 Phil2,7.

303 Haudel163 (H.d.V.).

304 Rahner: Der dreifaltige Gott, 600.
305 Haudel161f.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

395


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

396

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Empfangende seinen wirklichen Unterschied zu dem Ausgesagten und Empfangenen
setzt 3%

Gott ist dreieinig, weil und insofern sich in der Gottheit der Vater dem Sohn und dem
Geist in bleibender Verschiedenheit selbst mitteilt. Die immanente zweifache Selbst-
mitteilung ist die notwendige Bedingung der Méglichkeit der freien heilsgeschichtli-
chen Selbstmitteilung Gottes ,,nach auflen in die Welt hinein. Dabei besteht zwischen
der immanenten und der heilsékonomischen Selbstmitteilung nicht die Selbigkeit toter
Identitit, sondern Selbigkeit in Verschiedenheit.

Die zweifache Selbstmitteilung Gottes im Sohn und im Geist wird nicht nur kollektiv
von der Menschheit in der Weltgeschichte, sondern auch individuell vom Menschen in
seinem Gnadenleben erfahren. Dem Einzelnen kann Gott als Sohn besonders durch das
Evangelium entgegentreten, wihrend ihm Gott in seinem Innersten als Geist begegnet,
wobei der Vater als nicht-umfassbarer Urgrund bei diesen Erfahrungen geheimnisvoll
mitgegeben ist. Nach Rahner ist die gnadenhafte Selbstmitteilung Gottes immer schon
als solche dreifaltig. ,Jede der drei géttlichen Personen teilt sich als je sie selber in ihrer
personalen Eigenart und Verschiedenheit den Menschen in freier Gnade mit.**” Zum
begnadeten Menschen haben der Vater, der Sohn und der Heilige Geist eine je eigene
Beziehung. Umgekehrt hat der Mensch bereits dank seiner Grundgnade beziehungs-
weise der Einwohnung des Heiligen Geistes eine je eigene Beziehung zum Vater, zum
Sohn und zum Heiligen Geist. Diese realontologisch voneinander unterschiedenen Be-
ziehungen sind die ontologische Voraussetzung dafiir, dass er spiter in der Vollendung
Gott, wie er ist®®®, das heiflt den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist jeweils in ihrer
Eigentiimlichkeit schauen wird.

DaGottin seiner dreifaltigen Selbstmitteilung dem Menschen sein Innerstes zuwen-
det und ihm somit nichts Wesentliches vorenthilt, ist fiir Rahner nicht nur die 6kono-
mische die immanente, sondern auch die immanente die 6konomische Trinitit. Gott er-
schlieRt und gibt dem Menschen sich selbst, sein innerstes dreifaltiges Leben.

Weil Rahner die grofiere trinititstheologische Gefahr im Tritheismus und nicht im
Sabellianismus oder Modalismus wittert, bleibt er bei der Bestimmung der drei gottli-
chen Personen sehr zuriickhaltend. Schon allein den Personbegriff hilt er insofern fiir
problematisch, als er sehr stark vom neuzeitlichen Subjektbegriff geprigt ist und bei-
nahe unvermeidlich dazu verleitet, Vater, Sohn und Geist fiir drei freie, selbstbestimmte
und selbstbewusste Subjekte zu halten. Thm zufolge gibt es aber im einen und einzigen
Gott keine drei Subjektivititen, keine drei Freiheiten, keine drei Aktzentren, keine drei
,Bewusstseine“ oder dhnliches mehr. Die drei géttlichen Hypostasen sind fiir ihn drei
(Da-)Seinsweisen oder Gegebenheitsweisen des einen Gottes, nicht mehr, wofiir er den
Ausdruck drei ,distinkte Subsistenzweisen“ einfithrt: drei verschiedene Weisen Gottes,
so-und-nicht-anders da zu sein.*® Damit hat er zwar in seiner Trinititstheologie die

306 Der dreifaltige Gott, 611.

307 Bemerkungen, 552.

308 1Joh3,2;vgl. 1 Kor13,12.
309 Derdreifaltige Gott, 616—620.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Gefahr des Tritheismus sicher gebannt. Doch diirften die drei géttlichen Personen da-
mit auch merklich unterbestimmt sein.

Literatur

Karl Barth: Kirchliche Dogmatik, Bd. 1/1,1947.

Karl Rahner: Bemerkungen zum dogmatischen Traktat ,De Trinitate, in: Samtliche Werke
[=SW], Bd. 22/1b, 2013, 512- 573.

Karl Rahner: Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der Heilsgeschichte, in SW 22/1b,
2013, 513—628.

3.3.712 Interpersonale Modelle im Westen (Leonardo Boff und Gishert Greshake)

In den vergangenen Jahrzehnten wurden auch in der Westkirche zunehmend interperso-
nale Modelle der Trinitdt vertreten. Wie sich bereits bei Richard von St. Viktor gezeigt
hat, besteht ein zentrales Motiv dieser Modelle darin, Gott konsequent ,als Liebe den-

ken zu wollen“3*°

. Zu ihren Vertretern zdhlen auf evangelischer Seite Theologen wie Jiir-
gen Moltmann (geb. 1926) oder auch Wolfhart Pannenberg (1928-2014), auf rémisch-ka-
tholischer Seite etwa Hans Urs von Balthasar (1905-1988), Leonardo Boff (geb. 1938) und
Gisbert Greshake (geb. 1933). Wihrend Moltmann und Boff die Trinititslehre zwischen
Monotheismus und Polytheismus ansiedeln, verstehen die meisten anderen sie als kon-
kreten Monotheismus.

Fir den brasilianischen Befreiungstheologen Leonardo Boff stellt die Trinitit das
Ideal einer vollkommenen Gleichheit unterschiedlicher Personen dar und kann daher als
Urbild menschlicher Gemeinschaft dienen. Die Gefahr eines Tritheismus sieht er dabei
durch die Perichorese gebannt. Die drei géttlichen Personen existieren nicht nur seit al-
ler Ewigkeit miteinander, sondern durchdringen sich auch gegenseitig in einem ewigen

Liebestausch.

,Das Leben kreist so absolutzwischen ihnen, die Gemeinschaftistso unendlich, so sehr
gibt jede Person den anderen alles, was sie kann, dass sie eine Einung bilden. Die drei
besitzen nur einen Willen, eine einzige Vernunft und eine einzige Liebe."

Damit bekennt sich Boff zu einem Willen und einer Vernunft in Gott, wie er auch ,kein
dreifaches Bewusstsein, sondern eine einzige Freiheit und dieselbe Gliickseligkeit“ in
ihm annimmt. Dennoch gibt es ihm zufolge drei Zentren in Gott. ,Jede géttliche Person
ist, analog gesprochen, ein Zentrum von Innerlichkeit und Freiheit, dessen Seinsweise
(Natur) darin besteht, immer in Beziehung zu den anderen Personen zu sein.“*”* Nach
dem Zeugnis der Schrift sprechen die drei

310 Stosch117.
311 Boff102.
312 Ebd.108.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

397


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

398

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

miteinander. Sie lieben sich und beziehen sich vertraut aufeinander. So erscheinen
sie ,als drei Subjekte in ewiger (und deshalb wesenhafter) Gemeinschaft, stets unterein-
ander geeint und durchdrungen®.

Nach Gisbert Greshake, dessen Entwurf hier etwas ausfithrlicher dargelegt werden
soll, mag zwar am Beginn der Glaubens- und Theologiegeschichte ,der Gedanke der Ein-
heit Gottes gegeniiber dem in ihm Unterschiedenen den Vorrang gehabt haben®, aber im

Laufe der Zeit brach sich ,,mehr und mehr eine doppelte Erkenntnis Bahn®*:

1. Die personalen Differenzierungen in Gott stehen auf der gleichen Ebene und haben
das gleiche Gewicht wie seine Einheit, ja, sie sind ,,mit Gottes Wesen identisch®.

2. Personen sind in Gott ,sowohl distinkte selbst-stindige wie auch zugleich relational-
dialogische GroRen [...], die nicht unabhingig von den jeweils anderen, auf die sie
bleibend bezogen sind, gedacht werden kénnen**.

Der eine Gott ist ein , Beziehungsgefiige“ und besitzt sein Wesen im Lebensaustausch
dreier Personen. ,Genau das entspricht auch der heilsgeschichtlichen Offenbarung Got-
tes, durch die allein wir Zugang zum immanenten géttlichen Leben haben.**

Was Personalitit im eigentlichen Sinn ist, verwirklicht sich fir Greshake ,in voller
Weise nur in Gottes unendlichem Sein®". Aber der trinitarische Glaube an Personen in
Gottwird in der menschlichen Abbildlichkeit und Ahnlichkeit sozusagen ,plausibel“und
erfahrbar. Dabei ist jedoch immer zu beachten, dass eine uniiberbriickbare ,ontologi-
sche Differenz“ zwischen dem unendlichen Gott und dem endlichen Menschen besteht
und man im Sinn der Analogie zwischen dem Schopfer und dem Geschopf keine so gro-
Re Ahnlichkeit feststellen kann, ,dass zwischen ihnen keine noch gréfiere Unihnlichkeit
festzustellen wire™s.

Personsein steht laut Greshake immer in der eigenartigen Spannung, dass Person ei-
nerseits substanzieller Selbst-Stand und andrerseits eine relationale GrifSe ist. , Person zeigt
sich damit nicht einfach als Zentralitit, sondern als Zentralitit in und durch Exzentri-
zitit.*” Dabei ist der Selbststand kein statisch verborgener, sich selbst gleichbleibender
innerer ,Kern“, sondern ,lebendige, sich ereignende Vermittlung von Selbstsein und An-
dersheit, ohne dass einer dieser Pole vom anderen auch nur in Gedanken isoliert werden
konnte®*°, Person vollzieht sich somit in einem ganz spezifischen Ineinander von Iden-
titit und Differenz, von Einheit und Vielheit:

,Einheit: das Untereinander der Beziehungen sowie das dadurch gegebene Miteinan-
derim Lebensvollzug, Denken und Handeln bilden eine unzertrennbare Einheit sui ge-
neris, ein Relationsgefiige, das als Wir geradezu den Charakter einer quasi-subjekthaf-

313 Ebd.162.

314 CGreshake 172.
315 Ebd.

316 Ebd.

317 Ebd.173.

318 DH 806.

319 Greshake 175.
320 Ebd.175f

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

ten Wirklichkeit annimmt. Vielheit: dieses Wir kann nicht unabhingig sein und nicht
unabhingig gedacht werden von der Vielheit, der sich gegenseitig zum Selbstsein ver-
mittelnden Personen. Kurz: die Einheit verwirklicht sich in relationaler Vielheit, die
Vielheit (der Personen) sind gleichsam selbststindige ,Knoten‘ in der Einheit eines un-
aufloslichen Netzwerks.**'

Diese besondere Einheit in Vielheit nennt Greshake Communio (Gemeinschaft). Bei ihr
handelt es sich um eine dynamische Wirklichkeit, um Kommunikation und Leben, ,um
eine ganz intensive Form von Beziehung, Liebe, Gemeinschaft, [..] enges Miteinander-
sein, Lebenseinheit, gegenseitiges Sich-Durchdringen?**.

Mithilfe des Begriffs der Communio stellt Greshake nun die These auf: ,Gott ist drei-
einig“, bedeutet so viel wie: ,Gott ist jene Communio, in der die drei géttlichen Personen
im trialogischen Wechselspiel der Liebe das eine gottliche Leben als gegenseitige Selbst-
mitteilung vollziehen.®*® Der eine christliche Gott verwirklicht sein Sein im Dialog der
Liebe dreier Personen. Sein gottliches Wesen besteht in nichts anderem als in dem voll-
kommenen Kommunikationsgeschehen zwischen den Dreien. Es hat also seinen Selbst-
stand weder ,in sich' noch tiber oder neben den drei Personen, sondern es ist dasjenige,
was ,in' und ,zwischen‘den drei Personen geschieht, besser: auf je verschiedene Weise in
und von den drei gemeinsam vollzogen wird“®**. Es existiert nur im Austausch von Vater,
Sohn und Geist.

,Jede der gottlichen Personen ist ekstatisch auf die andere hin, und zwar korrelativ, in-
dem sie zugleich gibt und empfingt: Der Vater vollzieht sein eigenes Sein, indem er
sich ganz dem anderen des Sohnes schenkt und so seine Gottheit nur ,als verschenkte
besitzt', gerade so aber von ihm das Vatersein empfangt; der Sohn, indem er sich ganz
vom Vater her entgegennimmt und ihm die ,Ehre’ gibt; der Ceist, indem er sich selbst
aus der Beziehung von Vater und Sohn als der dritte empfangt und zugleich beide ver-
herrlicht. So haben die drei Personen in Gott keinen Selbst-Stand gegeneinander, son-
dern nur voneinanderher, miteinander und aufeinanderhin.*?

Jede der drei Personen spiegelt das Ganze des trinitarischen Geschehens auf ihre eigen-
tiimliche Weise, indem sie ganz von den andern her und auf die anderen hin ist: der Vater
gebend und empfangend, der Sohn empfangend und gebend, der Heilige Geist einigend,
empfangend und zuriickgebend.

Damit ist die Trinititslehre Auslegung des Satzes: ,Gott ist die Liebe®. Er ist sie nicht
nur ,fiir uns“, sondern auch ,in sich“. Weil er sie ,in sich“ist, kann er sie auch ,fiir uns“
sein. Mit der Liebe , ist gleichzeitig die Unterscheidung von Liebendem, Geliebtem und
dem sich ereignenden einenden Liebesband beider mitgegeben***. Geht man von der

321 Ebd.176.
322 Ebd.

323 Ebd.179.
324 Ebd.184.
325 Ebd.185f.
326 Ebd.188.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

399


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

400

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Wirklichkeit der Communio aus und bestimmt man den trinitarischen Gott als ,inter-
personales Liebesgeschehen®, als , geschehende Liebe*, so gibt es nach Greshake hier kein
logisches oder ontologisches Frither von Person/Personen oder Wesen. Gott ist Lebens-
und Liebesvollzug der Personen selbst, er ist ,das Geschehen unterscheidender Einigung
[...] nur in den personalen Vollzugsgestalten seines Seins“**’.

Eine Analogie fiir die gottliche Communio erkennt Greshake in der ,Wirklichkeit des
Spiels. Ein Spiel ist ein Beziehungsgefiige, das es nicht ohne Personen und Zuordnung
zu distinkten Personen gibt und das doch so ,spielt’, dass es in jedem Spieler auf hochst
spezifische Weise als Ganzes anwesend ist.**® So spielt kein Schauspieler, der in einem
Drama spielt, oder kein Kind, das ein Rollenspiel mitspielt, nur einen Teil des Spiels.
Vielmehr spielt es das Spiel ganz, aber nicht allein und fiir sich. ,In diesem Sinne lisst
sich die géttliche Communio als Spiel der géttlichen Liebe verstehen.**

Die Trinitit ist fir Greshake eine Einheit, ,die nicht gegen etwas besteht, welches als
das Nicht-identische und Fremde ,draufSen’ bliebe, sondern eine Einheit, die Differen-
zen urspriinglich einbegreift“**°. Sie ist nicht nachtrigliches Resultat aus ihren Einzelele-

331 Gieist,eine

menten, ,sondern urspriingliche Einheit in urspriinglicher Verschiedenheit
Einheit, die gerade, weil sie grosser nicht gedacht werden kann, auch eine Unterschie-
denheit der Personen, wie sie grosser nicht gedacht werden kann, in sich birgt und um-
gekehrt*®**. Deshalb gilt: Je mehr sich in Gott die Personen voneinander unterscheiden,
umso grosser ist ihre Einheit. , Hier wird in hochstméglichem Maf wirklich, was ansatz-
weise auch schon im geschopflichen Bereich ablesbar ist: Selbststand und Relation-Sein
wachsen in gleichem, nicht in umgekehrtem MafRe.*® Je radikaler das ,Sein-zum-Du*
ist, desto erfiillter ist das ,Sich-selber-sein“. Schliefllich ist die gottliche Einheit ,eine
Einheit, in der im wirklichen Sinn in und mit jeder Person, ohne dass diese ihre Ein-
maligkeit verliert, die andere(n) mitgegeben ist/sind, da jede ihr ganzes Sein nur von der
anderen her und auf die anderen hin hat“***. Wo eine géttliche Person ins Spiel tritt, sind
darum die beiden anderen mitgegeben. Die Einheit Gottes besteht also ,nicht vor, nach,
iiber oder unter den Beziehungen der Personen*, sondern vollzieht sich eben in diesen.>®
,»S0 gesehen ist Trinitit die inhaltlich gefiillte und konsequenteste Form des Monothe-
ismus.“®*® Das eine Wesen Gottes besteht eben darin, Communio der Liebe dreier Per-
sonen zu sein. Communio ist damit die héchste Form der Einheit. ,Denn Liebe ist das,
was gleichurspriinglich zugleich unterscheidet wie eint: was unterscheidet, um zu einen;

was eint, um zu unterscheiden.®*” Stellt man die géttliche Einheit so heraus, diirfte, so

327 Ebd.189.
328 Ebd.190.
329 Ebd.
330 Ebd.196.
331  Ebd.197.
332 Ebd.198.
333 Ebd.
334 Ebd.199.
335 Ebd. 200.
336 Ebd.
337 Ebd.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Greshake, ,wohl kaum die Spur eines Verdachts von Tritheismus aufkommen, wenn von
einem trialogischen Wechselspiel dreier gottlicher Personen gesprochen wird“**.

Was die gottlichen Personen im Einzelnen betrifft, fasst Greshake den Vater als , Ur-
gabe“ auf, die der ganzen Communio ,Grund und Halt gibt“**®. Der Sohn hingegen ist
,Dasein als Empfang*. Er erkennt die Gabe der Liebe (vom Vater) an und gibt sie zu-
riick, mehr noch, gibt sie (an den Geist) weiter. ,Ist der Vater in der gottlichen Com-
munio Urgrund und Kristallisationspunkt, so ist der ,Sohn' gleichsam Peripherie, nim-
lich das Ausgespanntsein in das Auflerste der (géttlichen) Méglichkeiten.“**° Der Heilige
Geist schliefilich ist auf der einen Seite ,reines Empfangen*, insofern er sich die Gabe des
Vaters und, auf andere Weise, die des Sohnes ,gefallen” lasst und sich liebend zuriick-
wendet, auf der anderen Seite ,das Band der Liebe zwischen Vater und Sohn, das deren
Einheit und Einssein bewirkt“.>* Darin zeichnet sich fiir Greshake der Doppelcharakter
des Heiligen Geistes ab: Er ist zum einen , Inbegriff der gegenseitigen Liebe“ von Vater
und Sohn, zum anderen ,objektive Frucht der Liebe und damit im Sinne Richards als der
,Dritte‘ Garant ihrer Liebe“.>#*

In einem lingeren Satz fasst Greshake seine These noch einmal zusammen und ord-
net sie ein:

,Ein solches Trinitdtsverstandnis, wonach Cott selbst Communio, eine Gemeinschaft
von Personen ist, die in ihrem liebenden Aufeinanderhin-, Voneinanderher- und Mit-
einander-Sein ,perichoretisch'so verbunden sind, dass ihre Differenz sich zur hochsten
Form der Einheit vermittelt, und wo umgekehrt die géttliche Einheit gerade darin be-
steht, dass sie in einer Pluralitdt differenter Vollzugsgestalten gegeben ist und lebt,
ein solches Trinitdtsverstandnis ist nicht nur [..] die Frucht einer langen Geschichte
gelebten Glaubens und theologischen Nachsinnens, es bewahrt sich auch [...] als Ver-
stehensschliissel sowohl fiir ein tieferes Verstindnis des Zusammenhangs christlichen
Glaubens und seiner vielfaltigen Phanomene wie auch fiir ein tieferes Verstandnis der
Probleme der wissenschaftlichen Reflexion und der alltdglichen Wirklichkeitserfah-
rung. 4

Wie Greshake mit Hilfe des hermeneutischen Schlissels der Trinitit den christlichen
Glauben und die Weltwirklichkeit auszulegen sucht, kann hier nicht mehr dargelegt wer-
den. Stattdessen wird nun abschliefRend versucht, einen Denkweg von der intrapersona-
len zur interpersonalen Dimension der Dreieinigkeit Gottes aufzuzeigen.

338 Ebd.197.
339 Ebd.207.
340 Ebd. 209.
341 Ebd. 210.
342 Ebd. 210f.
343 Ebd. 216.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

401


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

402

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Literatur

Leonardo Boff: Der dreieinige Gott, 1987.
Gisbert Greshake: Der dreieine Gott. Eine trinitarische Theologie, 1997.

3.3.8 Gott als dreieinige Liebe

Bei der folgenden gedanklichen Anniherung an das héchste Geheimnis und das Ur-
sprungsmysterium der Dreieinigkeit Gottes ist immer mitzubedenken, dass es sich
zum einen um einen Gedankengang und in keiner Weise einen zeitlichen Vorgang in
Gott handelt und dass sich zum anderen bei aller Ahnlichkeit zwischen Mensch und
Gott im Sinn der vom 4. Laterankonzil (1215) bestimmten Analogie jeweils eine immer
noch gréfere Unihnlichkeit finden l4sst.>** Als systematischer Ausgangspunkt sollen
die intrapersonalen oder monosubjektiven Modelle dienen. Das entspricht sowohl der
Erfahrung Israels als auch abendlindischer Denkgewohnheit. Gott hat sich heilsge-
schichtlich zunichst als ein personales Gegeniiber zu erkennen gegeben und nicht als
eine Gemeinschaft dreier gottlicher Personen. Zumindest wurde im Frithjudentum
seine Offenbarung trotz einer gewissen Selbstunterscheidung in a) Gott, b) Wort oder
Weisheit und c) Geist noch nicht im trinitarischen Sinn monotheistisch verstanden.
Erst in Jesus hat sich Gott selbst eindeutig als dreieiner erschlossen.

Wie sehr die abendlindische Geistesgeschichte seit der Neuzeit vom Subjektden-
ken gepragt war und immer noch ist, muss hier nicht eigens erldutert werden. Der Weg
vom einen Wesen Gottes zu den drei gottlichen Personen entspricht nicht nur abendlindi-
schem Denken, sondern zumindest in einigen Traditionen auch ferngstlichem Denken.
Die personale Seite Brahmans als Herr des Universums (ishvara), der als Schopfer han-
delt, moge hier als Beispiel geniigen.

Inhaltlicher Ausgangspunkt der Uberlegung zur Trinitit ist die neutestamentliche
Aussage ,Gott ist Liebe*, die als hochste und wichtigste Spitzenaussage der gesamten
christlichen Bibel iiber Gott zu gelten hat.>* In ihr kommt die jahrhundertelange Got-
teserfahrung gliubiger Juden und die durch Jesus Christus vermittelte Gotteserfahrung
frither Christen zum Ausdruck. Gott hat sich in der Heils- und Offenbarungsgeschichte
immer wieder als Liebe geoffenbart. Auf dem Hoéhepunkt dieser Geschichte hat er sich
aber durch Jesus Christus nicht nur als absolute Liebe, sondern als dreifaltige Liebe selbst
erschlossen. Damit hat er sein Innerstes preisgegeben. Die Frage nach seinem innersten
Wesen ist auch eine Frage des Vertrauens in ihn. Wie sollte er, wenn er ,seinen eigenen

346 uns nicht wirklich alles

Sohn nicht verschont, sondern fiir uns alle hingegeben hat
gegeben und damit auch alles zu verstehen gegeben haben? Gott ist also in sich kein an-
derer als der, als der er sich (fiir) uns geschichtlich in Jesus Christus zu erkennen gegeben

hat: dreifaltige Liebe. Das ist hier mit dem trinititstheologischen Grundaxiom gemeint,

344 DH 806.
345 1])oh 4,8.16.
346 Rom 8,32.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

demzufolge 6konomische und immanente Trinitit einander strikt entsprechen: Gott ist
in sich und nicht nur fiir uns dreifaltige Liebe.

Diesen einen Gott, wie er sich uns in der Geschichte offenbart hat, kann man sich
zunichst einmal wie ein Subjekt vorstellen, das sich in Freiheit selbst bestimmt bezie-
hungsweise vollzieht und sich seiner selbst vollkommen bewusst ist. Schon Duns Scotus
(1266-1308) und andere Franziskaner im Mittelalter hatten das Wesen Gottes als unbe-
dingte Freiheit und somit als hochstes Subjekt aufgefasst. In Gott als ewigem, unendli-
chem Subjekt gibt es nur einen Willen und eine Freiheit. In seiner Freiheit vollzieht sich
Gott ewig als dreieinige Liebe. Da die Tradition gestiitzt auf metaphysische Uberlegun-
gen nur einseitig gelehrt hat, die Trinitit gehore zu seinem unverinderlichen Wesen
und sei somit notwendig, wire demgegeniiber seine Freiheit als urspriingliche Selbstbe-
stimmung zu betonen.

Theologisch betrachtet fallen in Gott Freiheit und Notwendigkeit zusammen. Sein tri-
nitarisches Wesen, das uns notwendig scheint, vollzieht er selbst in souveriner Freiheit.
Er ist trinitarisch, weil er das selbst ewig so will. Gott ist notwendigerweise das, was er
in Freiheit sein will, und er will in Freiheit das sein, was er notwendigerweise ist, nim-
lich ewig dreifaltige Liebe. Seine Freiheit vollzieht Gott dabei nicht im Sinn der Wahl-,
sondern der Willensfreiheit. Er hat nicht zwischen mehreren Seinsméglichkeiten gewihlt.
Denn das wiirde abgesehen von der zeitlichen Problematik bedeuten, dass ihm Méglich-
keiten vorgegeben und damit vorgeordnet waren, die ihn in seiner absoluten Souverini-
tit eingeschrinket hitten. Dennoch hitte er aus unserer Sicht ein anderer sein konnen,
wenn er das gewollt hitte.

Der gottlichen Willensfreiheit knnen wir uns itber bestimmte Erfahrungen unserer
menschlichen Willensfreiheit anzunihern suchen. Wenn jemand aus grof3er Liebe eine
Partnerschaft oder Ehe mit einem anderen Menschen eingeht oder in grofRer Begeiste-
rung einen bestimmten Beruf ergreift, wigt er nicht zwischen mehreren Moglichkeiten
ab. Trotzdem ist er frei, was sich daran ablesen lisst, dass er, wenn sich die Umstinde in-
dern, auch etwas anderes wollen kann. Bei Gott gibt es nichts und kann es nichts geben,
was ihn in seiner Souverdnitit davon abbringen kénnte, trinitarische Liebe zu sein.

Gott hat sich seit Ewigkeit auch dazu entschlossen, Schipfergott zu sein, das heifst
eine Welt mit Menschen zu erschaffen, als Sohn selbst Mensch zu werden und die Men-
schen am eigenen gottlichen Leben fiir immer teilhaben zu lassen. Im Gegensatz zum
ynotwendigen® trinitarischen Wesen hat die Tradition diesen ,Entschluss“ immer im
Sinn der Wahlfreiheit verstanden. Gott hat sich, zwischen Méglichkeiten wihlend, ent-
schieden, eine Welt zu erschaffen, und vielleicht obendrein noch aus vielen méglichen
Welten eine passende ausgewihlt. Das ist zu abstrakt und zu sehr von menschlicher
Wahlfreiheit her gedacht. Der ewige Entschluss Gottes, Schopfergott zu sein, ist als
genauso urspriinglich wie sein ewiger Entschluss, trinitarischer Gott zu sein, anzu-
sehen und gehort zum einen freien Selbstvollzug Gottes. Deshalb wire gegeniiber der
Tradition hier die Notwendigkeit der Schopfung hervorzuheben. Will Gott seit Ewigkeit
und in Ewigkeit Schopfergott sein und eine Welt erschaffen, dann ist fiir uns theologisch
betrachtet die Schopfung als solche notwendig, auch wenn sie im Einzelnen kontingent
ist und der Mensch echte Freiheit gegeniiber Gott besitzt. Das Schépfer-Sein gehort so
ynotwendig“ zum Wesen Gottes wie sein Trinitit-Sein beziehungsweise so wesentlich
zu seinem freien Selbstvollzug wie dieses. Auch wire noch deutlicher auf den inneren

12.02.2026, 20:05:59. /el e

403


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

404

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Zusammenhang des innergoéttlichen Bild-Seins des Sohnes und des Abbild-Seins des
Menschen hinzuweisen. Nicht nur gilt: Nur der Sohn kann Mensch werden, weil nur
er innergottlich die (Selbst-)Auflerung des Vaters ist. Vielmehr gilt auch: Weil immer
schon der Sohn und niemand sonst Mensch werden sollte, ist er und nur er innergéttlich
die Selbstaussage und das Wort des Vaters. Der Sohn empfingt von vornherein seine
gottliche Gestalt im Blick auf seine Menschwerdung. Umgekehrt sind die Menschen von
vornherein Kinder und Bilder Gottes, die dem Mensch werdenden oder gewordenen
Sohn im Laufe ihres Lebens dhnlicher werden sollen, bis sie in der Vollendung sein
vollkommenes Abbild darstellen. Gott hat von Ewigkeit her sein dreifaltiges Wesen und
die Schépfung aufeinander abgestimmt.

Als hochste und wichtigste Spitzenaussage der christlichen Bibel iber den Men-
schen darf die alttestamentliche Feststellung gelten: ,Gott erschuf den Menschen als
sein Bild.**” Im Blick auf Jesus Christus lisst sich dieses Bild-Gottes-Sein so verstehen,
dass der Mensch als vollkommen Liebender ,christusférmig“ und gerade so ganz Kind
Gottes sein wird. Welche Bedeutung hat dies aber im Blick auf die Trinitit oder konnte
es haben? Was heifdt es oder kénnte es heiflen, dass der Mensch Bild des dreieinen Gottes
ist beziehungsweise wird?

Von der intrapersonalen Dimension her bedeutet das: Der Mensch soll souverines Sub-
jekt sein, er soll sich in Freiheit selbst bestimmen und vollziehen, soll sich seiner selbst
ganz bewusst werden. In ihm sollen alle Krifte und Fihigkeiten integriert sein, er soll
und wird eins mit sich sein, zur vollen Selbstidentitit gelangen. Nicht im Sinn egoisti-
scher Eigenliebe, sondern echter Selbstvollkommenheit soll und wird er sich ganz lieben.
Im Sinn vollkommener Selbstliebe soll und wird er ganz fiir sich und bei sich sein. In all
dem soll und wird er Bild des einen souverdnen Gottes sein.

Gott vollzieht sich nun aber in seiner Souverinitit nicht nur und nicht einfach als
vollkommene Selbstliebe, sondern als trinitarische Liebe. Er ist die eine gottliche Liebe als
Vater, als Sohn und als Heiliger Geist, weil er das in seinem unergriindlichen Willen so will.
Damit vollzieht sich die eine géttliche Liebe auf dreifache Weise, genauer gesagt, auf drei
Weisen, die voneinander auf gottliche, das heifdt unendliche Weise verschieden sind.

In Gott findet eine Bewegung der Liebe statt, die vom Vater als dem ursprunglosen
Ursprung ausgeht, vom Vater auf den Sohn iibergeht und durch den Sohn den Heili-
gen Geist erfasst. Betrachtet man die Bewegung der Liebe in Gott dem Ursprung nach,
so vollzieht sich der Vater, indem er die gottliche Liebe, die er selbst ist, dem Sohn und
dem Geist mitteilt, der Sohn, indem er die gottliche Liebe vom Vater empfingt und an
den Geist weitergibt, der Geist, indem er die gottliche Liebe vom Vater und vom Sohn
empfingt. So gesehen unterscheiden sich, wie man in der Tradition gesagt hat, die drei
gottlichen Personen der Form (d. h. dem Ursprung der Bewegung der Liebe nach) durch
die Art und Weise, wie sie die Liebe innehaben (lat. modus optinendi). Betrachtet man die
Bewegung der Liebe in Gott der Existenz nach, teilt der Vater die gottliche Liebe im Geist
dem Sohn und durch den Sohn dem Geist mit, empfingt der Sohn die gottliche Liebe
im Geist vom Vater, dem er sie im Geist zuriickschenkt, wihrend der Geist sie durch
den Sohn vom Vater empfingt und zuriickschenkt, so dass alle drei die eine géttliche
Liebe sowohl schenken als auch empfangen und sich der ewige Kreislauf der Liebe in

347 Cen1,27;vgl. Eph 4,24 ua.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

Gott schlieRt. Wihrend beim innergottlichen Liebesgeschehen auf der Ursprungsebe-
ne der Vater nur Gebender, der Sohn sowohl Empfangender als auch Gebender und der
Geist nur Empfangender ist, sind auf der Existenzebene alle drei Personen gleicherma-
BRen Gebende und Empfangende, weshalb es die Liebe des Vaters nicht gibe, wenn es
nicht auch die Liebe des Sohnes und die des Geistes gibe. Dass die Bewegung der Liebe
in der Gottheit von der Ursprungsebene her beim Vater anhebt, spielt auf der Existenz-
ebene insofern keine Rolle mehr, als diese Bewegung durch den Sohn im Geist zum Vater
zuriickkehrt, so dass der Vater in der Gottheit nicht nur zur Liebe bewegt, sondern auch
von den beiden anderen Personen zur Liebe bewegt wird.

Die Liebe Gottes ist daher nicht einfach Liebe seiner selbst, sondern als dreifaltige
Liebe ein Beziehungsgeschehen in Gott. Bildhaft l4sst sie sich wie eine Kraft verstehen, die
sich zwischen Vater, Sohn und Geist bewegt, wie Licht, Feuer oder Wasser. Viele Mystike-
rinnen und Mystiker hatten denn auch bildliche Eindriicke von der Dreieinigkeit Gottes.
Als ein Beispiel moge an dieser Stelle geniigen, wie Hildegard von Bingen (1098-1179)
ihre Vision von der Dreifaltigkeit schildert:

,Dann sah ich ein Uberhelles Licht und darin eine saphirfarbene Menschengestalt, die
vollig von einem sanften, rétlichen Feuer durchglitht war. Und das helle Licht iiber-
strahlte das ganze rotliche Feuer und das rotliche Feuer das ganze helle Licht und das
helle Licht und das rétliche Feuer, die ganze Menschengestalt, so dass sie ein einziges
Lichtin derselben Starke und Leuchtkraft bildeten.**?

Das iiberhelle Licht identifiziert Hildegard mit dem Vater, das rétliche Feuer mit dem
Heiligen Geist und die saphirfarbene Menschengestalt mit dem Sohn und erliutert ihre
Vision folgendermafien:

,Doch dass dieses helle Licht das ganze rétliche Feuer iberstrahlt und das rétliche Feu-
erdas ganze helle Licht und das helle Licht und das rétliche Feuer die ganze Menschen-
gestalt, so dass sie ein einziges Licht in derselben Starke und Leuchtkraft bilden, be-
sagt: [Vater, Sohn und Geist] sind untrennbar in der Majestit der Gottheit. 3%

Vater, Sohn und Geist sind drei Personen und doch ein Gott. Dem ,Gehalt“nach ist der Va-
ter die gottliche Person, in der die Bewegung der Liebe ihren Ursprung hat und der des-
halb auch unser aller Vater ist. Der Sohn ist die Person, die als Bild und Wort des Vaters
seit Ewigkeit dazu bestimmt ist, einer von uns, also Mensch zu werden. Der Heilige Geist
ist schlieflich die Person, durch die Gott in sich selber offen ist fiir die Gemeinschaft mit
den Geschopfen, die er ins Dasein ruft. Darum ist er auch seit Ewigkeit Geschenk an uns,
die wir auf Erden leben.

Von den géttlichen Personen lasst sich aber in diesem gottlichen Liebesgeschehen
noch mehr sagen. Denn der Vater gibt die eine géttliche Liebe an den Sohn weiter, indem
er sich selbst ganz dem Sohn mitteilt, wodurch der Sohn auf denkbar hochste Weise mit
ihm eins und zugleich von ihm unendlich verschieden ist. Da auch die beiden anderen

348 Hildegard: Scivias 11.2 118; zit. nach Maly/Hofmann 46.
349 Scivias 1.2 118f; zit. nach Maly/Hofmann 48.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

405


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

406

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

Personen die Liebe weitergeben, indem sie sich jeweils selbst ganz mitteilen, findet nicht
nur eine dreifache Selbstmitteilung in Gott statt, sondern vollziehen sich drei voneinan-
der verschiedene Selbstmitteilungen in ihm.

Sagt manvon den drei Personen, sie teilten sich auf je eigene Weise ganz den anderen
mit, ist damit auch schon gesagt, dass sie einander auf vollkommene Weise lieben, dass
also jede Person liebt. Folglich haben wir in Gott eine Liebe und drei Liebende, die auf je
eigene Weise die eine Liebe ausiiben, die aufje eigene Weise lieben.

Die Frage, an der sich die Geister in der Trinititstheologie scheiden, lautet nun, ob
eine liebende Selbstmitteilung der drei géttlichen Personen denkbar ist, ohne dass sie
fiireinander Ich und Du sind, ohne also fiireinander bei all ihrer Einheit in Verschieden-
heit jeweils geistiges beziehungsweise personales Gegeniiber zu sein. Befiirworter des
interpersonalen oder sozialen Modells verweisen an dieser Stelle auf Jesus und argumen-
tieren: Wenn Jesus den Vater als Du anspricht, bringt das nicht nur seine menschliche
Liebe zum Vater zum Ausdruck, sondern offenbart das auch, dass fiir den Mensch gewor-
denen Logos-Sohn innergéttlich der Vater ein Du ist. An der Selbstunterscheidung Jesu
von seinem himmlischen Vater wird die Selbstunterscheidung des Logos-Sohnes vom
Vater erkennbar. In ihr hat erstere ihren Grund. Auch kennen wir aus unserem Erfah-
rungsbereich keine grofiere Liebe und Selbstmitteilung als die zwischen einem mensch-
lichen Ich und einem menschlichen Du. Kénnen wir uns etwa die liebende Selbstmittei-
lung des Vaters an den Sohn als groftmdgliche denken, ohne sie uns als Liebe eines Ich
zu einem Du vorzustellen? Muss das Selbst der drei gottlichen Personen eine Art Ich sein,
fragt sich aber, wie dieses Ich niher zu bestimmen ist.

Die drei gottlichen Personen stellen keine drei Subjekte mit je eigenem Willen oder
je eigener Willensfreiheit dar. Wenn Vater, Sohn und Heiliger Geist dasselbe wollen —
nimlich die Welt erschaffen, mit sich verséhnen und vollenden —, liegt das nicht daran,
dass sie in Liebe ihr individuelles Wollen aufeinander abstimmen, also trotz verschiede-
ner Willensvermégen immer dasselbe wollen, sondern dass es in Gott nur einen Willen
und ein Wollen gibt. Auch sind in Gott nicht drei Freiheiten, die grundsitzlich miteinan-
der harmonieren. Jedoch liefRe sich von drei Freiheits- oder Lebenszentren sprechen. Das,
was hier mit Freiheit gemeint ist, kennen wir aus der Erfahrung und konnten es sponta-
ne Freiheit nennen. Wenn Menschen stark in dem, was sie wollen, geeint sind, wie etwa
einander Liebende, miteinander Spielende oder miteinander Redende, ist ein lebendiges
spontanes Agieren und aufeinander Reagieren moglich, das jenseits der Wahl- und der
Willensfreiheit liegt und dennoch von jedem Zwang frei ist. Miteinander spielende Kin-
der kénnen solch eine spontane Freiheit und urspriingliche Lebendigkeit versinnbildli-

¥ puft Jesus nicht nur

chen. Mit dem Spruch: ,Wenn ihr nicht ... werdet wie die Kinder
zum Vertrauen zum himmlischen Vater, sondern auch zu Spontaneitit und Lebendig-
keit auf. Analog dazu kann man sich die gegenseitige Selbstmitteilung der drei gottli-
chen Personen wie ein lebendiges Sich-Austauschen und Miteinander-Kommunizieren
vorstellen, das sich jenseits einer Wahl- oder Willensfreiheit abspielt, bei dem aber jede
Person ihr eigenes Leben und ihre eigene Lebendigkeit einbringt.

Schwieriger gestaltet sich die Frage nach dem Bewusstsein der drei géttlichen Per-

sonen. Kann man iiber ein dreifaches Bewusstsein hinaus sinnvollerweise von drei Be-

350 Mt18,3.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

wusstseinszentren oder -polen in Gott sprechen? Was damit positiv gemeint sein kénnte,
mag sich wiederum durch bestimmte menschliche Erfahrungen erschlief3en. Es gibt Si-
tuationen, in denen sich der Mensch im positiven Sinn ,vergisst®, etwa wenn er ganz in
einer Tatigkeit aufgeht. Noch stirker kann er diese Selbstvergessenheit erleben, wenn er
etwa im Zustand der Verliebtheit oder tiefer Liebe nur noch einen , Blick* fiir das geliebte
Du hat. Im Vordergrund des Bewusstseins steht fiir das Ich dann nur noch das Du. Das
Ich vergisst, ein solches zu sein.

Nur ein egoistisches Ich trennt vom Du, weil in ihm bestimmte Bewusstseinsinhal-
te, etwa eigene Interessen, im Vordergrund stehen. Ein liebendes Ich ist nicht vom Du
entzweit, sondern in Liebe mit ihm geeint, obwohl es von ihm verschieden ist. Gerade in-
dem sein Bewusstsein ganz vom Du erfillt ist, ist es ganz bei sich. Die unterschiedlichen
Pole zwischen Ich und Du trennen nicht, sondern erméglichen durch die Spannung, die
zwischen ihnen besteht, iiberhaupt erst echte Liebe.

Von den drei gottlichen Personen wird gesagt, sie seien seinsmif3ig vollkommen auf-
einander bezogen, sie lebten ganz voneinander her, aufeinander hin und miteinander.
Der Vater ist vollkommenes Bezogensein auf Sohn und Geist, der Sohn vollkommenes
Bezogensein auf Vater und Geist und der Geist vollkommenes Bezogensein auf Vater
und Sohn. Diesem Bezogensein muss eine gewisse Selbststindigkeit zukommen, da es kei-
ne Beziehung ohne sich Beziehende, also ohne jemanden geben kann, der sich auf einen
anderen oder andere bezieht. Bewusstseinsmifig konnte das bedeuten, dass im Vorder-
grund des Bewusstseins einer jeden Person die andere oder die beiden anderen stehen.
Die drei sind ganz aufeinander ausgerichtet, weil sie, bildlich gesprochen, geistig un-
entwegt aufeinander schauen. Wie sich beim sinnlichen Sehen der Sehende selbst am
wenigsten sieht, konnte sich beim geistigen Schauen das Ich nur als perspektivischer
Hintergrund selbst gegenwirtig sein, wihrend das Du seinen ganzen (vordergriindigen)
Bewusstseinsinhalt ausmacht. Trotz der Unhintergehbarkeit einer solchen Ich-Perspek-
tive sprengt die gegenseitige Schau der géttlichen Personen den Monotheismus nicht,
weil dieses liebende, vollkommen , selbstlose“ einander Schauen nicht nur nicht trennt,
sondern die Hachstform geistiger Einheit darstellt. Die gegenseitige Liebe der drei gottli-
chen Personen im Sinne von Ich, Du und Wir macht den christlichen Monotheismus zu
einem differenzierten oder konkreten. Das sinnliche Sehen des Menschen, das immer
von sich wegblickt und auf anderes, im Hochstfall auf ein menschliches Du blickt, wire
so ein weiterer Mosaikstein in einer emblematischen Theologie, der zufolge vieles, was
wir in dieser Welt iiber unsere Sinne erfahren, jenseitige Wirklichkeit versinnbildlicht.

Der Mensch soll nicht nur Bild des einen souverinen Gottes, sondern auch Bild der
gottlichen Person werden. Es soll sich einerseits immer mehr zu einem souverinen, fir
sich und bei sich seienden Subjekt entwickeln, andererseits und zugleich aber auch vom
Subjekt zur Person weiterentwickeln, die ganz von anderen Personen her, ganz auf andere
Personen hin und ganz mit anderen Personen lebt. Subjektsein und Personsein wachsen
im selben, nicht im umgekehrten MaR. Je mehr ein menschliches Ich selbstlos bei sich
ist, desto mehr kann es liebend beim Du sein. Je mehr es sich liebend dem Du 6ffnet und
sich auf ein Du einlisst, umso mehr wird es Ich. Dem Menschen sind zwar in seinem
irdischen Leben Grenzen fiir sein Subjekt- und Personwerden gesetzt, aber er wird im
Jenseits als sich selbst liebendes Subjekt und als andere Personen liebende Person und

12.02.2026, 20:05:59. /el e

407


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

408

Johannes Herzgsell, Cora Duttmann: Grundlagen des Christentums im 21. Jahrhundert Il

damit als Bild Gottes in seiner intrapersonalen wie in seiner interpersonalen Dimension
vollendet werden.

Handelt der trinitarische Gott ,nach aufSen“, indem er die Welt erschafft, sie mit sich
versohnt und sie vollendet, handeln die drei gottlichen Personen mit einem Willen ge-
meinsam. Man kénnte die drei Werke als komplexe Handlungen auffassen, bei denen alle
drei Personen auf je eigene Weise wirken beziehungsweise mitwirken. Ihre innergott-
lichen Eigentiimlichkeiten spiegeln sich in heilsgeschichtlichen Spezifika wider. So er-
schafft der Vater durch das Wort im Geist die Welt, weshalb die Schopfung ihm als Haupt-
werk nicht nur zugesprochen wird, sondern zukommt, obwohl die beiden anderen Per-
sonen auf ihre Weise mitwirken. ,Wie der Vater innertrinitarisch die ewige Quelle ver-
korpert, so wirkt er heilsgeschichtlich als Schépfer.* Seine Eigenheit ist es, die beiden
anderen Personen in die Welt zu senden, dabei aber als unumfassbarer Urgrund von al-
lem in ihr nicht in Erscheinung zu treten, sondern im Verborgenen zu bleiben.

Das heilsékonomische Proprium des Sohnes besteht darin, in der Welt Mensch zu
werden und so Gott selbst auf letztgilltige Weise in der Geschichte zu offenbaren. Weil
er innertrinitarisch das Bild und Wort des Vaters darstellt, ist er zur Menschwerdung pri-
destiniert und kann er dem Menschen, der nach seinem Bild geschaffen ist, nicht nur
Gottes- sondern auch Menschenerkenntnis vermitteln. Am Werk der Verséhnung, das vor
allem sein Werk ist und durch das den Menschen ihre Gotteskindschaft geoffenbart ist,
ist nicht nur der Vater beteiligt, insofern er im Geist den Sohn zur Menschwerdung in die
Welt sendet, sondern auch der Geist, der die Menschwerdung des Sohnes ermégliche®*
und begleitet.

Schlief3lich wird das Werk der Vollendung hauptsichlich vom Heiligen Geist geleistet,
dervom Vater durch den Sohn in die Welt gesandtist. ,Wie der Geist innertrinitarisch die
Gemeinschaft der Liebe ermdglicht, so vollzieht er auch heilsgeschichtlich die Gemein-
schaft zwischen Gott und Mensch sowie zwischen den Menschen untereinander (z. B.
2 Kor 13,13). [...] Indem er innertrinitarisch als Vermittler der Liebe zwischen Vater und
Sohn zugleich eine Liebe ohne Ausschluss eines Dritten ermoglicht und somit Zeichen
der vollkommenen und heiligen Liebe ist, heifit er ,Heiliger Geist'.**>® Durch seine ihm
eigentiimliche Einwohnung im Innersten offenbart er jedem Menschen existentiell Gott
selbst, was dieser unter anderem als Gewissen wahrnimmt, bewirkt er beim Menschen
die Annahme des gottlichen Lebens und heiligt ihn so. Wachst der Mensch in der Gnade,
wird bei ihm die Einwohnung des Heiligen Geistes mehr und mehr zur Einwohnung von
Vater, Sohn und Geist.>** Wo der Geist in der Welt oder im Menschen wirkt, wirkt auch
der Logos-Sohn und umgekehrt, wobei der Vater als der verborgen bleibende Sendende
und geheimnisvolle Urgrund auf seine Weise jeweils mitwirke.

Der Mensch hat also an der dreifaltigen Liebe Gottes teil, indem er sowohl an der
inner- als auch an der zwischenpersonalen Dimension Gottes Anteil hat. Dank seiner

355

Grundgnade®* und der damit verbundenen Ausrichtung auf das innere Leben des drei-

351 Haudel17s.

352 Mt1,20; Lk 1,35.

353 Haudel180.

354 Vgl.Joh14,23; Offb 3,20.
355 Kap.1.3.3.3.

12.02.2026, 20:05:59. /el e


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

3. Die Dreieinigkeit Gottes

faltigen Gottes hat jeder Mensch bereits jetzt eine je eigene Beziehung zum Vater, zum
Sohn und zum Heiligen Geist, wie auch umgekehrt jede der drei géttlichen Personen zu
ihm eine je eigene Beziehung hat und ihn aufihre ganz eigene Weise liebt. In der Voll-
endung wird deshalb der Mensch den Vater, den Sohn und den Heiligen Geist in ihrer
unendlichen Bezogenheit aufeinander und Verschiedenheit voneinander schauen und
lieben, wie sie in ihrer Einmaligkeit sind. Wie jede gottliche Person die beiden anderen
gottlichen Personen und jede menschliche Person auf ihre einmalige Weise liebt, wird
auch jede menschliche Person die drei géttlichen Personen sowie alle anderen menschli-
che Personen so lieben, wie nur sie sie lieben kann. Die Individualitit einer jeden Person
besteht letztlich und eigentlich in der individuellen Art und Weise, wie sie alle anderen
Personen liebt. Gott ist die dreifaltige Liebe, der sich jeder Mensch verdankt und in die
jeder Mensch ewig aufgenommen sein wird.**

Literatur

Sebastian Maly/Stefan Hofmann: Gott—dreifaltig einer, 2022.

3.4 Triadische Strukturen in nichtchristlichen Religionen

Ist Gott in sich dreifaltig und beschrinkt sich seine Offenbarung und sein Heil nicht auf
das Christentum, so ist zu erwarten, dass sich auch in anderen Religionen Spuren und
Ahnungen seiner Dreieinheit finden lassen. Einigen dieser Spuren in nichtchristlichen
Heils- und Offenbarungsreligionen soll nun im Rahmen des religionswissenschaftlichen
Teils nachgegangen werden.?” Dabei erweisen sich als besonders vielversprechend Par-
allelen im Hinduismus (Kap. 3.4.1) und im Buddhismus (Kap. 3.4.2).

Literatur

Ingrid Fischer-Schreiber/Franz-Karl Ehrhard/Kurt Friedrichs: Lexikon der dstlichen Weis-
heitslehren: Buddhismus—Hinduismus—Taoismus—Zen [= LOW],1986, Art. Trimurti, 402f.

Johannes Herzgsell S): Das Christentum im Konzert der Weltreligionen. Ein Beitrag zum inter-
religiosen Vergleich und Dialog, 2011.

356 Bd.3,Kap.3.3.4u.3.3.5.
357 Vgl Herzgsell 227f; 267—273.

12.02.2026, 20:05:59. /el e

409


https://doi.org/10.14361/9783839442890-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

