2. Von der Figur zur Darstellung

Nicht die Form und Gestalt von Phantasiebildern, die als Vehikel zur
Erkenntnis und damit zu einem immer schon wo anders verorteten
Wissen dienen, sondern die kreative Leistung des Phantasiebildes
selbst wird relevant. Damit verschiebt Hegel das mediale Verstindnis
der Phantasie von einem Instrument und Mittel zu einer Mitte, einem
Medium und Ort des Wissens, das seinen Ursprung in der Performation
des Wahrnehmungsereignisses hat.*® Die Verschiebung impliziert den
Wechsel von einem erkenntnistheoretischen Problem der Imagina-
tion zu der Imagination als Darstellungs- und Erscheinungsprozess
und berithrt damit die Frage nach den medialen Bedingungen dieser
Darstellungsleistung.

2.2 »ldeen darstellende« Phantasie bei Hegel

Hegel geht bereits in seinen frithen Manuskripten auf den Begriff
der Einbildungskraft ein, indem er diesen bei Johann Gottlieb Fichte,
Friedrich Wilhelm Joseph Schelling und auch Kant kritisiert (Differenz-
schrift und Glauben und Wissen). Erste eigene Annahmen zu dem Begriff
formuliert Hegel in seinen ersten Systementwiirfen in Jena (1803/04
und 1805/06) und in der Philosophischen Enzyklopddie fiir die Oberklasse
(1808-1810), einer ersten systematischen Einteilung seiner Geistesphi-
losophie, die Hegel wihrend seiner Tatigkeit als Schullehrer ausarbeitet.
Erst in dieser Einteilung gewinnt der Begriff der Einbildungskraft als
eigenstindiges Vermdgen an Bedeutung, wobei Hegel eine Art »Theo-
rie der Einbildungskraft« erst in den drei Auflagen der Enzyklopidie
der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse entwickelt.*’ Die Quel-
le, auf die sich diese Untersuchung von Hegels Begrift der Phantasie

48  »Mittel« und »Mitte« konnen als zwei unterschiedliche Verwendungsweisen
des Begriffs »Medium« beschrieben werden. Wihrend »Mitte« eine der Ver-
mittlung vorausgehende Prigekraft des Mediums in den Vordergrund stellt,
meint»Mittel« ein Medium, das der Vermittlung ginzlich unterworfen ist. Vigl.
Stefan Hoffmann: Geschichte des Medienbegriffs, Hamburg 2002, S. 151.

49  Klaus Diising: »Hegels Theorie der Einbildungskraftc, in: Franz Hespe, Burkhard
Tuschling (Hg.): Psychologie und Anthropologie oder Philosophie des Ceistes.

14.02.2026, 11:52:53.

63


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

hauptsichlich stiitzen wird, ist die dritte und letzte Auflage der Enzyklo-
padie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse.*® In Teilen werden
auch die Vorlesungen iiber die Asthetik sowie die frithen Systementwiirfe
hinzugezogen.

In seinen frithen Abhandlungen rechnet Hegel es Kant einerseits
hoch an, erwiesen zu haben, dass Begriffe und Anschauungen fiir das Er-
kennen zusammengehéren. Andererseits kritisiert Hegel, dass Kants
Philosophie nur zu einer Kritik der subjektiven Erkenntnisvermégen
gelange und somit »zuriick in absolute Endlichkeit und Subjektivitit«
falle.>* Den Gegensatz von Begriffen und Anschauungen kénne sie letzt-
endlich nicht tiberwinden. Das zeige sich fiir Hegel besonders an Kants
Begriff der Einbildungskraft:

[lIndem diese produktive Einbildungskraft Eigenschaftallein des Sub-
jekts, des Menschen und seines Verstandes ist, verlafit sie selbst ihre
Mitte, wodurch sie nur ist, was sie ist, und wird ein Subjektives.*®

Hegel wird versuchen, die Einbildungskraft wieder in ihre »Mitte«
zu bringen. Gleichzeitig wird er diese Mitte nicht mehr als Scharnier

Beitrage zu einer Hegel-Tagung in Marburg 1989, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991,
S.310.

5o  Diefolgenden Paragraphen im Text beziehen sich, sofern nicht anders angege-
ben, auf die dritte Auflage von 1830.

51 Vgl. Georg Wilhelm Friedrich Hegel: »Glauben und Wissen oder Reflexionsphi-
losophie der Subjektivitatin der Vollstindigkeit ihrer Formen als Kantische, Ja-
cobische und Fichtesche Philosophiex, in: Werke in 20 Banden, Band 2, Jenaer
Schriften 18011807, Frankfurt a.M. 1970 [1802], S. 303.

52 Ebd.

53 Ebd., S.329. Hegel kommt daher zu dem Schluss, dass die Einbildungskraft bei
Kant »nicht als das Mittelglied, [..] sondern [..] als das, welches das Erste und
Urspriingliche ist und aus welchem das subjektive Ich sowohl als die objektive
Welt erst zur notwendig zweiteiligen Erscheinung und Produkt sich trennenc,
verstanden werden muss. Ebd., S.308. Ahnlich sieht es spater Martin Heideg-
ger, der in der Einbildungskraft die von Kant gesuchte »Wurzel« von Verstand
und Anschauung vermutet. Vgl. Heidegger: Kant und das Problem der Meta-
physik, a.a.0., S. 130ff.

14.02.2026, 11:52:53.


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Von der Figur zur Darstellung

zwischen Anschauungen und Begriffen verstehen, sondern als konsti-
tutive Mitte, in der sich Form und Inhalt gegenseitig bedingen. Hegel
verschiebt Kants Begriff der Einbildungskraft im Wesentlichen auf drei
Weisen: von einem Instrument zu einem Ort des Wissens, von einer
subjektiven Kraft zu einer Verkorperung der Einbildung und von einer
schematisierenden zu einer bildlich-anschaulichen Einbildung, deren
Quelle und Medium Erinnerungsbilder sind.

Phantasie als Ort des Wissens

Erstens verortet Hegel die Phantasie und Vorstellung zusammen mit dem
Denken innerhalb der »Psychologie«, was zunichst ungewdhnlich ist,
denn mit Psychologie wurde in der Philosophie vor allem die weniger
bedeutende Lehre der Seele oder des Bewusstseins bezeichnet.>* Hegel
erweitert ihr Spektrum und behandelt hier weder die Seele noch das Be-
wusstsein — erste ist Teil seiner »Anthropologie«, zweite der »Phinome-
nologie« —, sondern nichts Geringeres als den Geistvollzug selbst, die
»Titigkeitsweisen des Geistes als solchen«.”® Hegel, fiir den sich die Psy-
chologie »noch immer in einem héchst schlechten Zustande«*® befindet,
richtet seine Kritik der Psychologie insbesondere gegen zwei Psycholo-
gielehren und ihr jeweiliges Verstindnis von geistigen Tatigkeiten wie
der Einbildungskraft, sodass sich anhand seiner Kritikpunkte der neue
Stellenwert, den Hegel der Phantasie gibt, aufzeigen lisst. So wirft He-
gel der rationellen Psychologie vor, sie nehme einen von der sinnlichen
Erfahrung unabhingigen Geist an, der noch vor jeder Aulerung existie-
re. Dadurch aber betrachte sie nur »die metaphysische Natur der Seele,
namlich des Geistes als eines Dinges«*” und mache den Geist »zu einem

54  Vgl.Arnim Regenbogen, Uwe Meyer (Hg.): Worterbuch der philosophischen Be-
griffe, Hamburg 1998, S. 533f. Zu Hegels Beschaftigung mit der Psychologie in
seinen frithen Werken vgl. Leo Lugarini: »Die sverniinftige Betrachtungsweise«
des Geistes in der Hegelschen Psychologie, in: Dieter Henrich (Hg.): Hegels
Philosophische Psychologie, Bonn 1979, S. 141-158.

55  EpWIII, § 440, S. 229.

56 Ebd., §444,S.238.

57 EpWI, §34,S.100.

14.02.2026, 11:52:53.

65


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66

Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

von seiner Verwirklichung abgeschiedenen, toten Wesen«.*® Die empi-
rische Psychologie wiederum befasse sich zwar mit Seelenvermégen, die
ihren Ursprung in der sinnlichen Erfahrung haben, bleibe jedoch bei der
getrennten Beschreibung dieser einzelnen Krifte stehen und fithre da-
mit zu einer »Zersplitterung« des Geistes in verschiedene Vermégen.>®
Der Geist werde dadurch zu einer »verkndcherten, mechanischen Samm-
lung«*® gemacht. Eine solche Vermogenspsychologie kénne nur die ein-
zelnen Titigkeiten, nicht aber ihren erkenntnisstiftenden Zusammen-
hang erkliren. Sie stelle den Geist somit als einen »Sack voll Vermogen«
dar, in dem »jedes etwas Besonderes, eines Vernunft ohne Anschauung,
getrennt von Phantasie, ein anderes eine Phantasie ohne Vernunft ist«.*
In den Vermogenslehren, zu denen Hegel auch die »Kritik der Erkennt-
nisvermégen« Kants zihlt,** verkomme der Geist zu einem Behiltnis, in
welchem die Phantasie lediglich als ein Inhalt adressiert werde und nicht
alslebendiger Moment geistiger Aktivitit. Beide Psychologielehren kon-
nen »der lebendigen Einheit des Geistes« nicht gerecht werden, weil sie
einerseits die Verkorperung und Verwirklichung des Geistes und ande-
rerseits den Zusammenhang von Phantasie und Vernunft ignorieren.
Mit seinem Begriff der Phantasie verschiebt Hegel diese Perspekti-
ven. Zum einen sind fiir ihn Anschauen, Erinnern und Einbilden keine
Vermogen, sondern »Titigkeiten des Geistes«, genauer gesagt gehdren
sie zu einer »Titigkeit des Ubersetzens«*, bei der die Intelligenz »das
unmittelbar Vorhandene umgestaltet«, um »das Wahre in den Dingen«

58  EpWIII, §379 Zusatz, S.15.

59  Ebd., §379,S.13.

60 Ebd., §445,S. 241.

61 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: »Verhiltnis des Skeptizismus zur Philosophie.
Darstellung seiner verschiedenen Modifikationen und Vergleichung des neues-
ten mitdem altenc, in: Werke in 20 Banden, Band 2, Jenaer Schriften 1801-1807,
a.a.0,, S.272.

62  Hegel: »Glauben und Wissen, in: Ders.: Jenaer Schriften (1801-1807), a.a.0.,
S.303.

63  EpWIII, §379,S.13.

64 Ebd., §442,S. 234.

14.02.2026, 11:52:53.


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Von der Figur zur Darstellung

zu erkennen.® Damit verschiebt Hegel die Phantasie von einem Vermé-
gen zu einem Vermittlungsprozess. Phantasieren ist fiir Hegel bearbei-
ten, umwandeln, wiederholen und Phantasie der Ort dieser Umwand-
lungen und des Wissens, die »innere Werkstitte«*® des Geistes. Zum an-
deren sind Anschauen, Erinnern und Einbilden als »Titigkeiten des Geis-
tes« Stufen und Momente »des Erkennens selbst«.”” Haben die Vermé-
genslehren also lediglich »isoliertes, d. i. geistloses Anschauen, Phanta-
sieren usf.« zum Gegenstand, geht es Hegel hingegen um

ein von Verstand und Geist durchdrungenes Anschauen, verniinftiges
Vorstellen, von Vernunft durchdrungene, Ideen darstellende Produk-
tionen der Phantasie usf,, d. i. erkennendes Anschauen, Vorstellen usf.¢®

Entscheidend ist, dass Hegel das »erkennende Vorstellen« nicht so
versteht, dass eine von der Vernunft produzierte Erkenntnis zur Ein-
bildungskraft nachtriglich hinzukomme, dass die Intelligenz »unter
anderem auch erkenne, aufSerdem aber auch anschaue, vorstelle, sich er-
innere, einbilde usf.« Vielmehr sind »Anschauen, Vorstellen, Erinnern«
selbst »Momente seiner [des Geistes, E.V.] realisierenden Titigkeit«.®
Anders als Kant geht es Hegel bei der Einbildungskraft also nicht um
ein Instrument, das bereits bestehende Ideen und Anschauungen mit-
einander verbindet, sondern um eine erkenntnisstiftende Titigkeit,
die Ideen durch bildliche Anschauungen tiberhaupt erst austragt. Die
Bilder der Phantasie selbst stellen Ideen dar, die Phantasie ist ein Er-
kenntnismedium. Wichtig wird somit ihre mediale Rolle, in der Form
und Inhalt sich gegenseitig bedingen.

65 EpWI, §22 Zusatz, S. 78f.

66 EpWIII, § 457, S.268.

67 Ebd., §445,S.243.

68 Ebd. Dass diese Tatigkeiten fiir sich keinen »immanenten Sinn« haben, liefle
sich auch so verstehen, dass ihnen gerade kein Denken zukommt, sie in einem
solchenvielmehraufgehoben werden. Vgl. Otto: Die Wiederholung und die Bil-
der,a.a.0,, S. 40f. Ottos These libergehtjedoch Hegels Betonung, Erkenntnis sei
nicht etwas zu der Phantasie Hinzukommendes, sondern ihr immanent.

69 Ebd., §445,S. 242.

14.02.2026, 11:52:53.

67


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

Phantasie als Verkorperung und konstitutives Medium

Zweitens verlagert Hegel die Auferung in die mentalen Titigkeiten. Fiir
Hegel stellen Titigkeiten des Geistes keine nur innere Leistung dar, son-
dern finden im Sinnlichen statt. Gewohnlich wird die Seele, stellt Hegel
fest, als eine fertige Seele vorausgesetzt, deren Auflerung nichts zu ih-
ren Inhalten beitrigt. Einer solchen Betrachtungsweise fehle nach Hegel
jedoch das »Bewuftsein dariiber, da die Auflerung dessen, was sie [die
Seele, EV.] ist, im Begriffe dasselbe fiir sie setzt, wodurch sie eine hohere
Bestimmung gewonnen hat.«’® Erst die Auflerungen des Geistes bilden
»die Momente seines Sich-zu-sich-selbst-Hervorbringens [...], wodurch
er erst wirklicher Geist ist.«”* Das Produzieren, AufRern und Manifestie-
ren sind fiir Hegel somit wesentlicher Teil des »theoretischen Geistes«
der »Psychologie«. Zuihm gehoren sinnliche Verkérperungen in Bildern
und Sprache wesentlich dazu. Die Entiuflerung und Externalisierung
der Phantasie sind Logik der Phantasie selbst:

Sie [die Phantasie, EV.] ist das Verniinftige, das als Geist nur ist, inso-
fern es sich zum Bewuf3tsein tétig hervortreibt, doch, was es in sich
tragt, erstin sinnlicher Form vor sich hinstellt. Diese Tatigkeit hat also
geistigen Gehalt, den sie aber sinnlich gestaltet, weil sie nur in dieser
sinnlichen Weise desselben bewuf3t zu werden vermag.”>

70  Ebd. §387,S.39.

71 Ebd. Hegel erwihnt diese dem Geist wesentliche AuRerung auch in anderen
Kontexten immer wieder. So heifdt es etwa, der Geist sei »nicht ein vor seinem
Erscheinen schon fertiges, mit sich selber hinter dem Berge der Erscheinungen
haltendes Wesen«. Ebd., § 378 Zusatz, S.12. Vielmehr sei seine Bestimmtheit
»die Manifestation. Er ist nicht irgendeine Bestimmtheit oder Inhalt, dessen
AuRerung oder Auferlichkeit nur davon unterschiedene Form wire; so daf er
nicht etwas offenbart, sondern seine Bestimmtheit und Inhalt ist dieses Offen-
baren selbst.« Ebd., § 383, S. 27. Oder wie Hegel es in den Abschnitten zur »Lo-
gik« formuliert: »Das Wesen muf erscheinen.« EpW |, §131, S. 261.

72 Asthetik 1, S. 62.

14.02.2026, 11:52:53.


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Von der Figur zur Darstellung

Erst in einer sinnlichen Form wird sich die Phantasie ihres geistigen
Gehalts bewusst und erst als Bewusstsein ist sie Geist. Die Phantasie
gibt der Intelligenz (ihren Interessen, ihren Vorstellungen) eine »bildli-
che Existenz«,” sie ist »sich dufSernd, Anschauung produzierend«™. Das
Potenzial der Phantasie besteht fiir Hegel also nicht mehr, wie noch
bei Kant, in der Vermittlung eines bereits begrifflich gegebenen Sinns
und Schemas mit Anschauungen, wodurch das Anschauliche »unter
Begriffe« gebracht und nur so »verstindlich« gemacht wird, sondern fiir
Hegel muss sich der Gehalt der Intelligenz allererst bildlich duflern, um
zu sein. Erkenntnisstiftend ist somit nicht der Begriff, der durch das
Schema mit einer Anschauung verschrinkt wird, sondern die bildlich-
anschauliche Phantasie selbst, indem erst ihre Bilder Ideen darstellen,
erst in und durch ihre Bilder Intelligenz entsteht.

Indem Hegel der Phantasie eine darstellende und weiterhin mediale
Rolle verleiht, gehen seine Uberlegungen iiber eine erkenntnistheore-
tische Betrachtung der Phantasie hinaus und fragen nach den darstel-
lerischen und medialen Bedingungen einer Wissen produzierenden
Phantasie. Damit verdndert sich bei Hegel auch die Bedeutung der
Phantasie als Mitte. Innerhalb Hegels Systematik gehort die Phantasie
zur »Vorstellung«, die sich in die »Erinnerung, die »Einbildungskraft«
und das »Gedichtnis« gliedert und zwischen dem anschauenden und
dem denkenden Geist liegt. Die Vorstellung ist zum einen eine ver-
innerlichende Kraft, indem sie als Erinnerung duf’ere Anschauungen
in innere Bilder der Intelligenz umwandelt. Sie ist so das »Ihrige« der
Intelligenz. Zum anderen duflert sie Inneres, indem sie in Form der
»Zeichen machenden Phantasie« und des Geddchtnisses in ein duf3eres
Dasein tritt.”” Unter dem Begriff Vorstellung versteht Hegel daher auch
so Unterschiedliches wie Erinnerung und Sprache, sie findet sowohl

73 EpWIII, § 457, S. 267.

74 Ebd., S. 268.

75  Fur eine Gegeniiberstellung der Paragraphen zur »Anschauung« und »Vorstel-
lung«in den drei unterschiedlichen Auflagen der Enzyklopadie vgl. Adrian Pe-
perzak: »Vom Gefiihl zur Erinnerung. Versuch einer strukturellen Analysex, in:
Dieter Henrich (Hg.): Hegel-Studien, Beiheft 19: Hegels philosophische Psycho-
logie, Bonn 1979, S.159-181. In der ersten Auflage zahlt Hegel die Anschauung

14.02.2026, 11:52:53.

69


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70

Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

im Inneren der Intelligenz als auch im Aufien der Anschauung statt.
Die Einbildungskraft ist dabei selbst noch einmal dreigeteilt in die
sreproduktive Einbildungskraft«, die »Phantasie, symbolisierende, al-
legorisierende oder dichtende Einbildungskraft« sowie die »Zeichen
machende Phantasie«. Vorstellung, Einbildungskraft bzw. ihre hochst-
entwickelte Form, die Phantasie, sind somit auch bei Hegel in der fiir sie
philosophiegeschichtlich typischen Mitte verortet. Wie fiir Kant ist die
Phantasie fiir Hegel die »Verkniipfung«”® von Anschauung und Denken,
sinnlich-konkretem Sein und Allgemeinheit. Doch fir Hegel ist sie weit
mehr als eine lose Verbindung. Sie ist die Stufe des Konkretwerdens
der Intelligenz: »[E]rst in der Phantasie ist die Intelligenz nicht als der
unbestimmte Schacht und das Allgemeine, sondern als Einzelheit, d. i.
als konkrete Subjektivitit« bestimmt.” Im Gegensatz zu Kant spielt die
Mitte bei Hegel also nicht blof3 als Mittleres, Mittel oder als Verbindung
zwischen zwel statisch verstandenen Entititen wie Form und Inhalt,
Anschauung und Denken sowie Sinnlichkeit und Vernunft eine Rolle,
sondern Hegel versteht die Mitte der Phantasie medial. In ihren Verkor-
perungen werden allgemeine Vorstellungen anschaulich konkret und
damit allererst seiend:

Die Phantasie ist der Mittelpunkt, in welchem das Allgemeine und das
Sein, das Eigene und das Gefundensein, das Innere und Aufiere voll-
kommen in eins geschaffen sind.”®

Die Phantasiegebilde verkérpern allgemeine Ideen auf eine Weise, in der
Denken und Bild, Vorstellung und Anschauung untrennbar voneinan-
der sind. In dieser Untrennbarkeit wird die Performativitit von Phan-
tasie angedeutet, die sich nur im Materiellen situiert. Gleichzeitig spielt

und damit die Form des AuRlersichseins noch zur Erinnerung. Die Er-innerung
agiert hier also zunichst als Ent-duferung. Ebd., S.169.

76 EpWIII, § 455, S. 263.

77  Ebd., §457,S.268.

78  Ebd.

14.02.2026, 11:52:53.


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Von der Figur zur Darstellung

die Phantasie fiir Hegel, wie wir noch sehen werden, als reflexives Me-
dium eine Rolle, in welchem die Intelligenz »sich in sich selbst anschau-
end«” setzt. Die Phantasie ist verbunden mit einer reflexiven Struktur
des Geistes, bei der der Geist in den bildhaften Phantasiegebilden auf
sich Bezug nehmen kann - sie ist eine Form der Selbstanschauung des
Geistes. Es geht bei der Phantasie demnach nicht nur um das Wissen von
etwas Anderem, sondern auch um das (Sich-)Wissen durch etwas Ande-
res.

Erinnerungsbilder als Quelle und Medium der Phantasie

Drittens geht Hegel davon aus, dass die Phantasie ihre Bilder aus den
Erinnerungen bezieht. Erinnerungen sind im Gegensatz zu Schemata
weniger dem Inneren geschuldet, vielmehr beziehen sie ihr Material
aus den Anschauungen des Geistes, die wiederum aus seinen sinnlichen
Empfindungen stammen: »Der Inhalt, der zu Anschauungen erhoben
wird, sind seine Empfindungen, wie seine Anschauungen [es sind],
welche in Vorstellungen, und so fort Vorstellungen, die in Gedanken
verindert werden usw.«*® Hegel verschiebt die im menschlichen Er-
kenntnisvermogen griindende Einbildungskraft bei Kant zu einem von
der sinnlichen Erfahrung ausgehenden Phantasiebegriff.

Zum einen ist eine von den Anschauungen der Erinnerung ausgehen-
de Phantasie fir Hegel immer auch die Mitte zwischen einer Fremdbe-
stimmung der Intelligenz durch die Anschauung, dem »Bestimmt-sich-
Finden der Intelligenz« und ihrer Selbstbestimmung, der Intelligenz »in
ihrer Freiheit, dem Denken.«®" Hegel versteht die Erinnerungsarbeit in

79 Ebd., §451,S.257.

80 Ebd., § 440, S.230. Hegel unterscheidet Anschauungen von sinnlichen Wahr-
nehmungen, die er im Kapitel zum »sinnlichen Bewufstsein« beschreibt. Das
sinnliche Bewusstsein sammelt lediglich ein Konglomerat an Einzelheiten an,
wihrend die Anschauung zugleich das Ganze, das Wesen des sinnlich Emp-
fundenen erfasst. Die Anschauung ist bereits »von der Gewif3heit der Vernunft
erfiilltes Bewusstsein« und der »Beginn des Erkennens«. EpW Ill, § 449 Zusatz,
S. 254f.

81 Ebd., § 451, S. 257.

14.02.2026, 11:52:53.


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7

Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

der Enzyklopidie als bewusstlosen Akt, den die Intelligenz nicht aktiv steu-
ern kann, sodass das fremdbestimmende Element in der Erinnerung ei-
ne wesentliche Rolle spielen wird. Im Kapitel zur Erinnerung (Kapitel
3.1) werden wir darauf niher eingehen. Zum anderen nimmt Hegel das
Bild der Erinnerung als Ausgangspunkt der Phantasiearbeit, wohinge-
gen Kant Bilder aus dem Erinnerungsbewusstsein ausdriicklich ausge-
schlossen hat.®* Die Phantasie entsteht bei Hegel so nicht mehr aus ei-
ner Idee oder einem Begriff, sondern aus den Bildern der Erinnerung
und damit den sinnlichen Anschauungen. Jedes Vorstellen, so Hegel, be-
ginnt bei »der Anschauung und deren gefundenem Stoffe«,®* die in der
Erinnerung zu einem inneren Bild, einer erinnerten Anschauung werden.
Nicht also wird beim Einbilden ein Begriff oder Schema auf Anschau-
ungen »angewendet« (Kant), sondern Anschauungen bilden das Funda-
ment des Imaginierens.

Dass Hegel die Erinnerung bildlich begreift, macht einen Unter-
schied, denn anders als Worter vermitteln Bilder nicht einfach Anschau-
lichkeit, sondern sie selbst sind figurierte Anschauungen, wie Stephan
Otto es zusammenfasst:

[Slie bringen das durch sie Bezeichnete unmittelbar in eine anschau-
liche Figur. [...] [IIm Bild ist die Verweisungsfunktion des Wortes >auf<
Gedanken oder Dinge in eine anschauliche Darstellung svon< Gedan-
ken und Dingen verwandelt.®4

Innere Bilder sind dabei insofern besonders, als sich ihr Inhalt und ih-
re Anschaulichkeit nicht voneinander trennen lassen. Zum einen ist das
Erinnerungsbild die Form des Anschauungsinhalts. Daim Erinnerungs-
bewusstsein nach Hegel der Anschauungsinhalt aber nicht anders denn
als Bild gegeben ist, ist das innere Bild nicht nur Form, sondern das Bild

82  Vgl. Otto: Die Wiederholung und die Bilder, a.a.0., S. 41f.

83 EpWIII, §451,S.257.

84  Otto: Die Wiederholung und die Bilder, a.a.0., S.17f. Es gibt eine »Differenz
zwischen erinnerten Sprachzeichen — Wértern also, die Anschaulichkeit bes-
tenfalls vermitteln—und erinnernden Vorstellungsbildern in ihrer unmittelbaren
Anschaulichkeit«. Ebd., S. 21.

14.02.2026, 11:52:53.


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Von der Figur zur Darstellung

ist selbst Inhalt. Nicht der Inhalte, sondern der Bilder erinnern wir uns.®
Beim inneren Bild lassen sich Form und Inhalt oder auch Medium und
Inhalt nicht trennen - das Bild ist Medium und Inhalt der Phantasie zu-
gleich. Als Erinnerungsbild ist es einerseits gegebener Inhalt der Phan-
tasie, die Quelle, aus der sie schopft. Andererseits ist das Bild Medium
der Phantasie, durch welches letztere »Ideen darstellt« und verkérpert.
Das Bild ist Triger der Erkenntnis, ein Verkérperungsmoment, durch
den Sinn generiert wird.

Anders als bei Kant haben diese Bilder bei Hegel nicht nur »sinnli-
chen Stoff«, sondern »auch Stoff zum Inhalt, der aus dem selbstbewuf3-
ten Denken entsprungen [ist], wie die Vorstellungen vom Rechtlichen,
Sittlichen, Religidsen«.®® Sind Bilder und Begriffe bei Kant also noch an-
hand ihres Inhalts voneinander getrennt, indem Bilder nur sinnliche In-
halte, Begriffe nur geistigen Inhalt haben, unterscheidet Hegel die geis-
tigen Tatigkeiten anhand ihrer Form, in der sie sich vollziehen:

Der Inhalt, der unser Bewufitsein erfiillt, von welcher Art er sei, macht
die Bestimmtheit der Gefithle, Anschauungen, Bilder, Vorstellungen,
der Zwecke, Pflichten usf. und der Gedanken und Begriffe aus. Cefiihl,
Anschauung, Bild usf. sind insofern die Formen solchen Inhalts, welcher
ein und derselbe bleibt, ob er gefiihlt, angeschaut, vorgestellt, gewollt
[.] wird.®

Fir eine medienphilosophische Betrachtung der Phantasie ist es nun in-
teressant, dass nach Hegel Inhalt und Form der geistigen Titigkeiten
nicht wie bei Kant »gleichgilltig« gegeneinander sein diirfen. Hegels An-
spruch, insbesondere in Bezug auf die Kunst, besteht darin, dass Form
und Inhalt nicht »dufRerlich nebeneinander« sind, wie es etwas bei ma-
thematischen Figuren der Fall ist.®® Auch findet Hegel die Begriffe »Ver-
mogen« und »Kraft« als Namen fiir die geistigen Titigkeiten deswegen
unzureichend, weil sie nicht in einem Wechselverhiltnis zu ihrem Inhalt

85 Vgl.ebd., S.15.
86 EpWI, §20,S.73.
87 Ebd., §3,S. 44.
88  Asthetik I, S.132.

14.02.2026, 11:52:53.

13


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74

Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

stehen, wir es bei ithnen also mit einer »Gleichgiiltigkeit des Inhalts gegen
die Form«® zu tun haben. Statt der Gleichgiiltigkeit von Form und In-
halt der Kant'schen Einbildungskraft, die Hegel auch als »Gleichfarbig-
keit des Schemas«*° bezeichnet, nimmt Hegel einen Einfluss der Formen
auf ihre Inhalte an. Jede Form hat spezifische Qualititen und ist fihig
Inhalte zu verindern, sobald sie Gegenstand des Bewusstseins werden:

In dieser Gegenstandlichkeit schlagen sich [..] die Bestimmtheiten dieser
Formen zum Inhalte; so dafs nach jeder dieser Formen ein besonderer
Cegenstand zu entstehen scheint und, was an sich dasselbe ist, als ein
verschiedener Inhalt aussehen kann.”'

Damit handelt es sich bei den Vorstellungsformen um Bilder, die ihren
Inhalt mitkonstituieren kénnen, sodass in der Erinnerungs- und Phan-
tasiearbeit Sinn und Inhalt im Medium des Bildes allererst entstehen.
Hegels Phantasiebegriff ist daher fiir eine medienphilosophische Theo-
rie eines inneren bildlichen Denkens interessant. Da es sich bei den Be-
stimmtheiten der Bilder um mediale Qualititen innerer Bilder handelt,
wird zu fragen sein, in welchem Verhiltnis das innere Bild zu einer me-
dialen Erscheinung innerhalb der Anschauungen steht, woher das in-
nere Bild also seinen medialen Eigensinn®* und sein performatives Mo-
ment bezieht. Im Folgenden soll Hegels Begriff der Phantasie rekonstru-
iert und sowohl dessen Potenzial als auch dessen Grenzen aufgezeigt
werden.

89  EpWIII, §445,S. 241.

90  Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Phinomenologie des Geistes, in: Werke in 20
Banden, Band 3, Frankfurt a.M. 1986, S. 51.

91 EpWI, §3,S. 44.

92 Sybille Krimer spricht von der»Eigensinnigkeit des Medialen«. Vgl. Sybille Kri-
mer: »Medialitdt und Heteronomie. Reflexionen iiber das Botenmodell als An-
satzeiner Medienphilosophiec, in: Gerhard Schweppenhauser (Hg.): Handbuch
der Medienphilosophie, Darmstadt 2018, S. 33.

14.02.2026, 11:52:53.


https://doi.org/10.14361/9783839469590-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

