
2 Gehörlose und Hörende

Ethnizität bedeutet für ein Individuum nichts bereits Vorhandenes,

»sondern etwas, dem man sich verschreibt und was man mitschreibt«

(Uhlig 2012: 113). Mit dieser Sichtweise lässt sich nach Anne C. Uhlig

eine ethnische Identität bestimmen. Die Autorin beweist mit ihrem

Grundlagenwerk »Ethnographie der Gehörlosen« (2012) die Existenz

einer bislang unerkannten Ethnie: Gehörlose.1

»Als Gemeinschaft mit eigener Sprache, gemeinsamer Geschichte,

komplexen sozialen Netzwerken und Beziehungen der Verbunden-

heit, eigenem Benennungs- und Wertesystem und vor allem durch

die spezifische Konstruktion ihres Selbst, entspricht die Gehörlosen-

gemeinschaft dem, was gemeinhin als ethnische Gruppe bezeichnet

wird« (ebd.: 360).

Ich beziehe mich in diesem Kapitel hauptsächlich auf Anne C. Uhlig

(2012) und Rafael Ugarte Chacón (2015) unter Einflussnahme von Tomas

1 Der Begriff Subkultur ist nach Ugarte Chacón nicht mit der Gehörlosenkultur

in Verbindung zu bringen, dass sei eher eine problematische Benennung. Eine

Subkultur ist einer zentralen Kultur (in diesem Fall der Hörenden-Kultur) un-

tergeordnet, das heißt hierarchisch unterstellt (vgl. Ugarte Chacón 2015: 114).

Anne C. Uhlig argumentiert, dass ein Austritt aus einer Subkultur ganz einfach

möglich sei und sich andere Wirkungskreise gesucht werden könnten. Es han-

delte sich jedoch um eine ethnische Gemeinschaft, daher sei eine Veränderung

(Eintritt und Austritt auf eigenen Wunsch) so gut wie unmöglich (vgl. Uhlig

2012: 335).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Gehörlose und Hörende

Vollhaber (u.a. 2018) als die mir bekanntesten hörenden Autoren in die-

sem Forschungsgebiet im deutschen Raum, die sich mit einer kulturel-

len Perspektive in Bezug auf gehörlos-Sein beschäftigen. Gleichwohl be-

ziehe ich mich unter anderem auf Paddy Ladd (2003) sowie H-Dirksen

Bauman und Joseph J. Murray (2014), die sich maßgeblich mit ethni-

schen Konzepten von Gehörlosigkeit aus der Gehörlosen-Community

heraus beschäftigen und die denwissenschaftlichenDiskurs in den ver-

gangenen Jahren maßgeblich bestimmt haben. Ich werde sowohl einen

Abriss über dieHistorie der Gehörlosenkultur liefern und grundlegende

Aspekte zur Gebärdensprache aufgreifen als auch auf Perspektiven der

Konzepte ethnisch-gehörloser Identität und auf das ubiquitäre Macht-

gefälle eingehen, um das Untersuchungsspektrum hinreichend fassbar

zu machen.

2.1 Geschichte und Gebärdensprache

Das wichtigste Merkmal der Gehörlosenkultur sei die Verwendung von

Gebärdensprache (vgl. Ugarte Chacón 2015: 115).2 Die Verwendung der

Gebärdensprache als Lehr- und Lernsprache wurde durch das Anwen-

dungsverbot des Mailänder Kongresses 1880 weitgehend aus dem Bil-

dungssektor eliminiert. Dieser Beschluss gilt als das prägendste, re-

pressivste Ereignis in der Geschichte der Gehörlosenkultur. Gebärden-

sprache musste dem Oralismus (lautsprachliche Erziehung) weichen

und wurde der Lautsprache unterstellt (Audismus3). Diesen problema-

tischen Ausgangspunkt hat die World Federation of the Deaf (WFD) in

ihrem Positionspapier deutlich gemacht:

»We deplore and profoundly regret the 2nd International Conference

on Education of the Deaf in 1880, in Milan, Italy, which passed a res-

2 Wenn in dieser Abhandlung von Gebärdensprache die Rede ist, so beziehe ich

mich auf die Deutsche Gebärdensprache (DGS). Anders lautende Sichtweisen

sind entsprechend kenntlich gemacht worden.

3 Im AbschnittMacht und Repressionwird näher auf diesen Begriff und seine Hin-

tergründe eingegangen.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Gehörlose und Hörende 31

olution banning the use of sign languages in the education of deaf

children,whichhadwidespread and long-lasting repercussions for the

language and linguistic rights of deaf communities worldwide. Con-

sequently, deaf people were denied their most fundamental human

right, their use of sign language« (WFD 2016: 2.4).

Indem man ihnen die Sprache nahm, machte man sie hilfsbedürftig,

beraubte man sie ihrer Bildung, man nahm ihnen das Instrument, sich

als Mensch zu artikulieren, ihrer Gemeinschaft, ihrer Identität und

sperrte sie weg (vgl. Lane 1994: 46). Mit demMailänder Kongress wurde

der Grundstein für die medizinische Betrachtung von Gehörlosigkeit

(Mensch mit Behinderung/Mangel) und die damit einhergehende

Restriktion Gehörloser bis heute gelegt. Insofern stehen Gehörlose in

Abhängigkeit zu einer hörenden Hegemonialgesellschaft (vgl. Ugar-

te Chacón 2015: 235). Dieses Machtverhältnis ist heute weitgehend

unbewusst und wird dennoch praktiziert, was sich in Bezug auf den

immer noch verwendeten Begriff taubstumm4 zeigt. Gebärdensprache

galt aufgrund der ausgeprägten Körperbetonung nunmehr, vor allem

im öffentlichen Raum als umstritten und verpönt und trug schließlich

den Titel Affensprache (vgl. Ugarte Chacón 2015: 243).

In den darauffolgenden Jahrzehnten kam es immer wieder zu sys-

tematischen Repressionen gegen Gehörlose. Zu nennen sind beispiels-

weise eugenische Maßnahmen wie Zwangssterilisation, um gehörlosen

Nachwuchs zu vermeiden5 und die Ermordung im Zuge der nationalso-

zialistischen Euthanasieprogramme. Ein Gebärdensprachverbot imBil-

dungssektormit einer einhergehenden sonderpädagogischen Separati-

on hält bis heute an (vgl. ebd.: 117). All diese Repressionen in derHistorie

der Gehörlosenkultur sind bis heute ausschlaggebend für das Leben ge-

4 Der Begriff taubstumm gilt als höchst diskriminierend für gehörlose Menschen

(für nähere Erläuterung siehe Einleitung).

5 Ich formuliere die Worte in dieser Härte, nicht in der Absicht alte Wunden auf-

zureißen oder eine falsche Form gehörlose Menschen ins Rampenlicht der Re-

pression zu setzen. Ich verwende diese Worte als unentschuldbare aber nun

geschehene Tatsache, der ins Auge zu blicken ist.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Gehörlose und Hörende

hörloser Menschen und die Ausgangsbasis des Dialogs von Gehörlosen

und Hörenden (vgl. Rombach 2017: 408).

Sofern der Mensch eine Sprache besitzt, hat er gesellschaftliche An-

bindung, hat er Kultur. DerMensch kann kommunizieren und sich aus-

drücken. Wird einem Menschen die Sprache genommen, nimmt man

ihm gleichsam die Würde und seine Identität6 (vgl. Kresić 2016: 125f.).

Gebärdensprache ist eine Sprache, die alsMuttersprache (native signers)

von gehörlos sozialisierten Menschen und als Erstsprache von Men-

schen, die die Gehörlosenkultur angenommen haben, verwendet wird

(vgl. Kusters et al. 2015: 210).7 Allerdings ist Gebärdensprache trotz Sto-

koes Errungenschaft, Gebärdensprache als eigenständige Sprache de-

finieren zu können (vgl. 2005: 3) gesetzlich nicht geregelt. Wie Rafael

Ugarte Chacón bemerkt (vgl. 2015: 98f.) gilt Gebärdensprache als In-

strument der Kommunikation von und zwischen behindertenMenschen

und nicht als Sprache einer kulturellen Minderheit in der Anerkennung

einer vollwertigen Landessprache oder im Rahmen einer Gesetzgebung

als Minderheitensprache.8

6 Die Autorin bezieht sich hier auf die Lautsprache. In Anbetracht der Tatsache,

dass es sich bei der Gebärdensprache umeine vollwertige Sprache handelt (vgl.

Stokoe 2005: 3-37), ist Kresićs Aussage gleichwohl auf die Gebärdensprache an-

wendbar.

7 Innerhalb einer Landesgebärdensprache bestehen ebenso Dialekte (vgl. DGB

o. J. [a]), wobei keine international einheitliche Gebärdensprache existiert (vgl.

Ugarte Chacón 2015: 137). Es können jedoch International Signs für die Verstän-

digung eingesetzt werden, die allerdings auf der Umschreibung von Sachver-

halten in der Übernahme von Landesgebärden beruhen. Daneben ist die Tatsa-

che nicht zu verkennen, dassGebärdensprachenicht als Schriftsprache existiert.

Für Gebärden-Muttersprachler ist die landestypische Schriftsprache aufgrund ei-

ner anderen Grammatik eine Fremdsprache, die nur bilingual erlernt werden

kann (vgl. Uhlig 2012: 357). Ebenweil die Schriftsprache eine Fremdsprache dar-

stellt und die Bildungszugänge weitgehend schlecht ausgebaut sind, besteht

bei gehörlosen Kindern (nicht in jeglicher Hinsicht, jedoch verbreitet) eine ein-

geschränkte Lesekompetenz (vgl. Ugarte Chacón 2015: 249f.).

8 Die Deutsche Gebärdensprache hat weder den Status einer anerkannten Lan-

dessprache noch ist sie bisher in der Auflistung der Europäischen Charta der

Regional- und Minderheitensprachen aufgelistet (vgl. Europarat 2020). Es gibt

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Gehörlose und Hörende 33

2.2 Konzepte ethnisch gehörloser Identität:

Deafhood und Deaf-gain9

Der Sachverhalt kulturelle Minderheit ist mithin ein wesentlicher Aspekt.

Es geht um die eigene Identifikation als Mensch mit einer bestimm-

ten Eigenschaft. Dieser Sichtweise folgt auch der Ansatz von Deafhood

als Abgrenzung zur anderen (hörenden) Sozialisation, der gemeinsame

Stolz, gehörlos zu sein (Deaf Pride): Die Zugehörigkeit zu einer gleich-

gesinnten Gruppe, in der Gehörlosigkeit kein Defizit, sondern eine Le-

benseinstellung unter dem Verbund der Gebärdensprache als Mutter-

sprache darstellt (vgl. Ladd 2003: 15; Ugarte Chacón 2015: 79).

Der Begriff Deafhood ist auf Paddy Ladd zurückzuführen. Er

beschreibt sein Konzept mit dem Ziel: »to create a space within which

Deaf people’s own self-conceptions can be situated and examined«

(2003: 81). Es geht darum, in der Auseinandersetzung mit den internen

Strukturen der Gehörlosen-Community und dem Wissen (und damit

der Verstetigung) der zugehörigen Kulturhistorie als stets dynamischer

Vorgang (»not a monolithic concept«) den eigenen (gehörlosen) Raum

zu ergründen (ebd.), der eine individuelle Erfahrung und Erklärung

von Gehörlos-Sein impliziert. Ladd unterstreicht die Gültigkeit der

Gehörlosenkultur (implizit Deafhood) durch kulturelle Charakteristika

von Sprache und eigenen Normen und Wertmaßstäben (vgl. ebd.: 401).

Deafhood steht mithin für einen identitätskonstruierenden Prozess,

wonach eine Formulierung des Gehörlos-Seins gefunden wird oder wer-

den kann: »It affirms the existence of a Deaf sense of being [Hervorheb.

im Original]« (ebd.: 4). Dieses being als Identitätsbezeichnung der

Gehörlosen-Welt stellt Ladd einer Hörenden-Welt entgegen, um sich

kein Gesetz, das eine Anerkennung der Gebärdensprache vorschreibt, wobei

Gebärdensprache nach dem Europarat gleichgestellt neben der Lautsprache

und als sprachliches und kulturelles Erbe gilt undSigners (Gebärdensprachver-

wender) vom Europarat als kulturelle und sprachliche Minderheit anerkannt

sind (vgl. Timmermanns 2005: 21ff.).

9 Die Schreibweise Deaf-gain ist H-Dirksen Bauman und Joseph J. Murray ent-

nommen (vgl. 2014: 18-41).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Gehörlose und Hörende

von der Auffassung von Mensch mit einemMangel (Verlust des Gehörs)

zu distanzieren (vgl. ebd.: 4).

Eine Neudefinition von Gehörlos-Sein fern einer Verlusterscheinung

nehmen auch H-Dirksen Bauman und Joseph J. Murray (2014) an. Es

ist ein Akt der Befreiung aus der historischen Defensive und aus der

unbedingten10 Bewahrung einer kollektiven abgeschlossenen Identität,

die durch ernannte Kulturgüter postuliert wird. Die Autoren ergrün-

den eine »Neudefinition von Gehörlosigkeit: Nicht als Mangel, sondern

als eine Formmenschlicher Diversität, die einen wichtigen Beitrag zum

Wohl der Gesellschaft insgesamt leisten kann […]: Deaf-gain« (2014: 18).

Es geht um die Begründung der fortschreitenden Existenz (respekti-

ve Etablierung) von Gehörlosenkultur und Gebärdensprache (vgl. ebd.:

19) mit dem Leitprinzip: »Zugewinn statt Verlust« (ebd.). Die Autoren

fordern einen Paradigmenwechsel hin zu einem visuellen Sprach- und

Lernverständnis (oder bilingual, vorwiegend visuell orientiert) und der

gesellschaftlichen Nachvollziehbarkeit über den Gewinn an Mensch-

lichkeit durch Gebärdensprache und Gehörlosenkultur (vgl. ebd.: 28).

2.3 Kultur aus Gründen der Existenzangst

Ein normativ-elitäres Konzept wie der von Ladd essentialisierte Ansatz

von Deafhood sei homogen angelegt und schließt systematisch Men-

schen von der Gehörlosenkultur aus, die alternative Lebensentwürfe

haben, die sich nicht vonHörenden distanzieren, die nicht dieMöglich-

keit oder den Wunsch haben, Gebärdensprache zu lernen (vgl. Ugarte

Chacón 2015: 123). Von den Deaf Studies wird ein Zwei-Welten-Konstrukt

als Dichotomie der Gehörlosen- und der Hörenden-Welt hervorgeho-

ben (vgl. Vollhaber 2018: 403). Eine Hörende-Welt (respektive Hören-

denkultur) wird dabei als existierend vorausgesetzt. Zu einem generell

10 Der Begriffunbedingt meint eine gewisse Form der starren Verstetigung. Es ist

die Rede von einer vehementen Verteidigung, »warum Gehörlose und ihre Spra-

chen weiterhin existieren sollten« (Bauman &Murray 2014: 20).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Gehörlose und Hörende 35

essentialistischen Prinzip von Gehörlos-Sein, würde die Gehörlosenbe-

wegung ihr Statement durch das eigene Credo gehörlos gleich Gebärden-

sprache selbst unterlaufen, denn für die Nutzung von Gebärdenspra-

che müsse ein Mensch nicht gehörlos sein, meint Tomas Vollhaber (vgl.

2011: 511). Es geht um eine ständige Beweispflicht über die Existenz der

Gehörlosenkultur, die von Gehörlosen gegenüber Hörenden geäußert

wird und die schließlich in einer Existenzangst mündet (vgl. Bauman &

Murray 2014: 23).

Baumans und Murrays Hauptaussage in Bezug auf Deaf-gain lau-

tet: Solange man seine Existenzberechtigung erstreiten muss, ist man

in der Defensive. Es besteht keine Normalisierung von Innen. Nun soll

Diversität an die Stelle der Beweisgrundlage treten, dass Gehörlosen-

kultur eine Existenzberechtigung hat (vgl. 2014: 26). Deaf-gain beruft

sich nicht auf Diversität, weil das IndividuumDiversität lebensnotwen-

dig braucht, sondern weil das Individuum Vergemeinschaftung lebens-

notwendig braucht und eine Vergemeinschaftung Diversität mit sich

bringt (vgl. ebd.: 27f.).

2.4 Context-Cultures und interkulturelle Kommunikation

Entgegen dem binnenkulturellen Ansatz von Deafhood ordnet An-

na Mindess die Gehörlosenkultur in ein kulturelles Kontinuum

der interkulturellen Kommunikation ein. So sei die exemplarische

Gehörlosen-Kultur eher als kollektivistisch zu bezeichnen, das heißt,

sie bilde eine High-Context-Culture (Vertrauenskultur) ab: »if you do

not share the same cultural experience as everyone else, you might

not understand what is going on in any given conversation« (Mindess

2006: 46). Die Hörenden-Kultur sei hingegen eine individualistische

Low-Context-Culture (Vertragskultur): »so it is not assumed that you have

as much shared background and experience; therefore, things will be

explained more« (ebd.). Insofern ließe sich eine kollektivistische Kultur

(High-Context) als emotionale Handhabe sehen, eine individualistische

Kultur (Low-Context) dagegen eher auf der rationalen Ebene agierend.

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Gehörlose und Hörende

Nach dem Context-Culture-Ansatz von Mindess geht es daher um

eine Inter-Kultur-Begegnung zwischen Gehörlosen und Hörenden.

So beschreiben Isa Werth und Horst Sieprath kulturelle Unterschiede

innerhalb einer gehörlos-hörend-interkulturellen Kommunikation als einen

Umgang mit Kommunikations- und Informationsformen, Entschei-

dungsfindungsprozessen und Rhetorik: »Hörende kennen die Kultur

der Gehörlosen nicht und umgekehrt kennen die Gehörlosen die Kultur

der Hörenden natürlich oft auch nicht« (Werth & Sieprath 2002: 361).11

Es entfalten sich Anspruchshaltungen an die jeweilige andere Kultur-

gruppe, denen ohne ein Kulturwissen nicht entsprochen werden kann

(vgl. ebd.: 362). Jenes Kulturwissen wird an punktuellen Beispielen

ausgeführt, wie etwa eine Positionierungsfrage. Für Gehörlose fällt

im Vertreten einer Position (Meinung) die Gruppenzugehörigkeit und

Solidarität stärker ins Gewicht als der Einzelne. Hörende dagegen

sprechen stets (nur) für sich selbst. Das Individuum (Ich) hat Priorität.

Werth und Sieprath differenzieren zwischen Wir-Mensch-Meinung und

Ich-Mensch-Meinung. Wir haben es also mit einer Kommunikation

zwischen emotionalem Kollektivgedanken und sachlichem Individual-

gedanken zu tun. Die Autoren gehen von einer grundlegend fehlenden

Kulturkompetenz aus und betonen, wie wichtig es sei, Fragen zu stellen

und einen Raum zu haben, Fragen stellen zu dürfen, damit Konflikte

aufgebrochen und ein wirklicher Dialog entwickelt werden kann (vgl.

ebd.: 364). Der Appell geht an Hörende und an Gehörlose: »Die Ge-

hörlosen sind keine Behindertenminderheit, sondern eine kulturelle

11 Die Autorenmeinen selbst: »Der Beitrag erhebt keinen wissenschaftlichen An-

spruch, sondern soll dazu dienen, den interkulturellen Austausch zwischen Ge-

hörlosen undHörenden zu verstärken« (2002: 361). Ich beziehemich auf diesen

Beitrag aufgrund der Nähe zum Feld und der impliziten Aussage einer operati-

ven Entdeckung von Interkultur, der noch nichtwissenschaftlich nachgegangen

wurde. Es gibt keine wissenschaftliche Basis zur Interkulturalität von Gehörlo-

sen und Hörenden. Sowohl Werth und Sieprath als auch Anna Mindess, die die

interkulturellenUnterschiede vonKulturgruppenhervorheben, argumentieren

aus einem Standpunkt inmitten eines operativen Feldes heraus (vgl. Werth &

Sieprath 2002: 360-364; Mindess 2006).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Gehörlose und Hörende 37

Minderheit und haben ein Recht darauf, auch von Hörenden so gese-

hen zu werden. Dazu gehört aber auch, dass sich Gehörlose bemühen,

die Kultur der Hörenden zu verstehen« (ebd.: 364). Sprache respektive

Kommunikation bildet also eine unabdingbare Voraussetzung für die

Entstehung von Kulturen und Interkulturen durch die Herstellung

zwischenmenschlicher Beziehungen und damit Lebenswelten (vgl.

Bolten 2012: 43).

2.5 Macht und Repression

»Macht hat man nicht; sie ist eben da, wird akzeptiert« (Ugarte

Chacón 2015: 92). Ugarte Chacón bezieht sich nach Michel Foucault

auf ein bestehendes Herrschaftssystem der Wahrheit, denn die Un-

terscheidung von Wahrem und Falschem obliegt Normen, die von

machthabenden Strukturen ausgehen und diese reproduzieren (vgl.

Foucault et al. 1978: 54). Diese Wahrheit wird akzeptiert und bringt

besondere Machtbeziehungen wie Dominanz hervor, die sich auf

den menschlichen Körper ausweitet und festsetzt. Die Bio-Macht der

permanenten Klassifizierung und damit Hierarchisierung besteht in

der Unterscheidung des Normalen und Pathologischen (vgl. Foucault &

Werner 1976: 84). Im Folgenden werden Aspekte des gegebenen Macht-

verhältnisses Gehörloser und Hörender aufgezeigt, die der Erwähnung

gebühren, um die Tragweite des Untersuchungsgegenstands zu ver-

deutlichen. Dabei beziehe ich mich auf Hintergründe audistischer

Handlungsmacht, die anhand entflammter Debatten der letzten Jahre

innerhalb der Gehörlosen-Community das Ausmaß der langwährenden

VormachtstellungHörender vergegenwärtigen.

2.5.1 Zwang zur Verwendung der Lautsprache (Audismus)

Der Gebrauch von Stimme unterliegt subtil geregelten Kultur-Codes.

Ein Ausbrechen aus der Normkonformität führt zum einemAusschluss:

»Generell sind Gehörlose, wenn sie ihre Stimme einsetzen, immer wie-

der mit ähnlichen Reaktionen konfrontiert: Hilflosigkeit, Peinlichkeit,

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Gehörlose und Hörende

Unverständnis, Herablassung bis hin zur Panik beim hörenden Gegen-

über« (Ugarte Chacón 2015: 235). Gehörlose wollen sich genauso wenig

ständig an Hörende anpassen müssen, wie Hörende keinen Deaf Space

auferlegt bekommen wollen (vgl. Vollhaber 2018: 394-409). Die Verwen-

dung von Lautsprache geht für Gehörlose einher mit Kontrollverlust,

nicht gelingender Kommunikation, verminderter Lernbereitschaft und

Bevormundung durch Hörende (vgl. Ugarte Chacón 2015: 234f.). »Ge-

rade politisch engagierte Gehörlose sehen in der öffentlichen Verwen-

dung von Lautsprache durch Gehörlose eine Fortschreibung von hege-

monialen Gesellschaftsstrukturen« (ebd.: 237), die nach Anne C. Uhlig

angesichts von Audismus und audistischem Verhalten noch verstärkt

werden (vgl. Uhlig 2012: 333).12

»Im Verkennen gehörloser ethnischer Identität wird eine Behinde-

rung geschaffen, die weniger Behinderung ist als vielmehr Hinderung

– nämlichHinderung amSein. […] [GehörloseMenschen] suchen nicht

nach Enthinderung im Sinne der Hörbefähigung, sondern möchten

an der Entfaltung ihrer ethnischen Identität nicht mehr gehindert

werden« (Uhlig 2012: 120f.).

Eben dieser Vorwurf des audistischen Verhaltens und des Zwangs zur

Verwendung der Lautsprache richtet sich gegen dieHörgeschädigtenpäd-

agogik.13 Dieser pädagogische Zweig verfolgt das Ziel, Menschen mit

12 Der Begriff »Audismus« wurde 1975 von Tom Humphries in seinem unveröf-

fentlichten Werk: Audism. The Creation of a Word geprägt. Es handelt sich um

eine Beschreibung von hörenden Menschen gegenüber gehörlosen Menschen

als eine Art Herabstufung durch die dominierende lautsprachliche Kommuni-

kation und folglich den absoluten Ausschluss vonMenschen, die nicht an einer

lautsprachlichenWelt teilhaben können oder wollen. 1922 hat Harlan Lane den

Begriff Audismus in seinem Buch Die Maske der Barmherzigkeit erstmals aufge-

griffen und zu einer gesellschaftlichen Verbreitung eines damit einhergehen-

den Wertemaßstabs beitragen (vgl. Kurrer 2013: 144).

13 Der Begriff der Schädigung verweist auf die defizitorientierte Perspektive, die

Gehörlose als hilfsbedürftige Subjekte darstellt, denen geholfen werdenmuss,

wie Annette Leonhardt formuliert: »Eine Hörschädigung im pädagogischen

Sinne besteht also dann, wenn der Ausprägungsgrad des Hörverlustes bzw. die

Auswirkungen des Hörschadens derart sind, dass das Kind sich nicht ungehin-

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Gehörlose und Hörende 39

Hörschäden zu befähigen, »sich durch eigenes aktives soziales Tätig-

sein zu verwirklichen, ihre Identität zu finden und sich sozial zu inte-

grieren« (Leonhardt 2010: 33).Wie bei Leonhardt deutlichwird, geht der

Ansatz der Hörgeschädigtenpädagogik von der Annahme der besseren

Integration behinderter Menschen in die hegemoniale Welt der Hören-

den aus. Dieser Ansatz setzt den Schwerpunkt auf die Oralerziehung

und damit auf die Lautsprache. Ohne lautsprachliche Kompetenz sei

eine selbstständige Lebensführung kaum möglich, meint Annette Le-

onhardt (2010: 34). Aus diesem Grund müssen sich Gehörlose bis heu-

te dem Erlernen von lautsprachlichem Sprechen unterziehen und Spra-

che von den Lippen ablesen14 (vgl. Leonhardt 2010: 34). Gehörlose seien

im Bildungssektor benachteiligt aufgrund des Fehlens einer geeigne-

ten Lernsprache bzw. aufgrund des Mangels an gebärdensprachkom-

petentem Lehrpersonal (vgl. Hase 200415). Siegmund Prillwitz betont,

es dürfe »nicht darum gehen, Gehörlose als (sprech-)defekte Menschen

anzusehen und sie gleichsam reparieren zu wollen« (1989: 274).

Hörgeschädigtenpädagogik, eingebettet in den Bereich der Sonder-

pädagogik, ist bis heute der erste oder einzige Berührungspunkt vie-

ler Hörender mit Gehörlosigkeit, weshalb die enge Verknüpfung zu Be-

hinderung (zunächst) naheliegend erscheint. Audismus wird auch heute

in hohem Maße betrieben und der gehörlose Mensch als mangelhaft

dert entwickeln und entfalten kann. Es besteht sozusagen eine Widerspruchs-

lage zwischen Kind und Umwelt, die es entwicklungs- und persönlichkeitsför-

dernd zu beeinflussen gilt« (2010: 27).

14 Es ist nur bis 30% der inhaltlichen Kommunikation möglich, Worte von den

Lippen eines Gesprächspartners abzulesen, alles Weitere würde sich über den

Kontext erschließen lassen. Bei fremden Themen (zum Beispiel im Erlernen

neuer Sachverhalte in Bildungsinstitutionen) fällt das Ablesen von den Lippen

umso schwerer, weil sich der Inhalt eben nicht über den Kontext erschließen

lässt (vgl. Richter 2018: 9).

15 Anmerkung zur Quelle aus dem Untersuchungsfeld: Dr. Ulrich Hase (schwer-

hörig) ist seit 1999 Ehrenpräsident des Deutschen Gehörlosenbundes e. V. und

aktueller Vorsitzender der deutschen Gesellschaft der Hörbehinderten. Er hat

in den letzten Jahrzehntenmaßgebliche Entwicklungen für gehörlose und hör-

behinderte Menschen vorangetrieben (vgl. DGB o. J. [c]).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Gehörlose und Hörende

wahrgenommen. Gebärdensprache ist zwar als vollwertige Sprache an-

erkannt, jedoch nicht als gleichwertige Sprache angesehen.

2.5.2 Abgrenzung zu Hörenden und Macht nach Innen

Die Verfahrensweise der Hörgeschädigtenpädagogik verweist deutlich

auf den Ursprung, weshalb Angehörige der Gehörlosen-Community

und Hörende keine oder nur wenig gemeinsame Berührungspunkte

ausgebildet haben: »Die Pathologisierung der Gehörlosengemeinschaft

ist durch eine lange Geschichte des Kampfes zwischen Gehörlosen und

Hörenden gekennzeichnet, die bekunden, für erstere da zu sein« (Lane

1994: 46).16 Gehörlose nehmen innerhalb ihrer Community Abstand

von einer hörenden Wertedominanz und fühlen sich von Hörenden

herabgesetzt. Die zugeschriebene Pathologisierung ruft Widerstand

gegen Diskriminierung und Benachteiligung hervor. Dabei kann es

um eine von einer Mehrheitsgesellschaft nicht intendierte, jedoch aus

Unwissen erzeugte Diskriminierung gehen, wobei Handlungen oder

Nichthandlungen (kein Angebot der Verdolmetschung) zur Benachtei-

ligung einer Personengruppe führt und einhergehend als strukturelle

Diskriminierung deklariert wird.17

Ein zu enger Kontakt mit Hörenden könne nach Ugarte Chacón so-

gar zumAusschluss aus der Kerngruppe der Gemeinschaft führen (2015:

118). Diesbezüglich bekräftigt Uhlig, es bestehe die Gefahr, die eigene

gehörlose Identität (ethnische Gehörlosigkeit) zu verleugnen (vgl. 2012:

335). Macht und Ansehen stünden in engem Zusammenhang mit dem

16 Harlan Lane gilt als einer der bekanntesten und von der Gehörlosen-Com-

munity angesehensten Autoren über die Geschichte der Gehörlosenkultur (vgl.

Ehrhardt 2010: 29f.).

17 Strukturelle Diskriminierung begreift als Terminus keine beabsichtigte Be-

nachteiligung Einzelner oder Gruppen. »Diskriminierung resultiert hier viel-

mehr aus dem Normalvollzug etablierter gesellschaftlicher, insbesondere po-

litischer und ökonomischer Strukturen« (Hormel & Scheer 2004: 28). In Anleh-

nung an die Ausführung von Yousefi und Braun zu struktureller Gewalt wird

ein Individuum oder eine Gruppe daran gehindert, »sich gemäß den eigenen

Möglichkeiten zu entfalten« (2011: 119).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Gehörlose und Hörende 41

Erhalt der Gehörlosengemeinschaft als ethnische Gruppe. Dabei sei die

Wirkung nach innen, das heißt das Bestehen vor der eigenen Gruppe

viel wichtiger als die Wirkung nach außen (vgl. ebd.). Es ist eine Hal-

tung, die aus der Vergangenheit resultiert18 und »im Allgemeinen auf

medizinischer Grundlage definiert wird« (Ugarte Chacón 2015: 109). In

diesem Zusammenhang ist eine weitreichende Skepsis vorhanden, die

in jegliche Handlungen von Hörenden greift, die in Verbindung zum

Gehörlosensektor stehen, und die durch das geprägte Machtgefälle bis-

lang als unüberwindbar gilt (vgl. ebd.). Hörende gelten nach dieser Auf-

fassung als Aggressoren.

2.5.3 Debatten um kulturelle Aneignung und Hearing Privilege

»Die Abgrenzung von Hörenden geht sogar so weit, dass Gebärden-

sprache zum Teil wie ein Schatz gehütet und Hörenden kein Zugriff

auf sie zugestanden wird« (Ugarte Chacón 2015: 118). Sehr deutlich

wurde diese Tatsache im Zuge der Debatte um Kulturelle Aneignung

im Kontext der Gebärdensprachgemeinschaft (2018) (vgl. Zante 2019: 162-

167), die im Jahr 2017 ihren Anfang nahm und seither der Aufhänger

eines Konflikts über Machtverhältnisse zwischen Gehörlosen und

Hörenden ist.19 Im darauffolgenden Jahr initiierte die Gesellschaft für

Gebärdensprache und Kommunikation Gehörloser (GGKG) e. V. eine

Podiumsdiskussion, die sich auf den Auslöser der Debatte, das Thema

Musikverdolmetschung, konzentrierte (vgl. Zante 2019: 167). Kritisiert

wurde von Angehörigen der Gehörlosen-Community die fehlende

Zusammenarbeit mit tauben Gebärdensprachdolmetschern (tgsd20)

18 Siehe Abschnitt 2.1 Geschichte und Gebärdensprache.

19 Eine hörende Dolmetscherin für Deutsche Gebärdensprache und deutsche

Lautsprachewurde im Jahr 2017 zur Verdolmetschung des Eurovision Song Con-

tests beauftragt, woraufhin eine Welle der Empörung einsetzte (vgl. Grünber-

ger 2020: 241).

20 TaubeDolmetscher (staatlich geprüft) arbeitenmit verschiedenenArbeitsspra-

chen. Sie übersetzen geschriebenes Deutsch in und aus Deutscher Gebärden-

sprache, von Fremdgebärdensprache inDeutsche Gebärdensprache, bspw.DGS

in TID (Türkische Gebärdensprache) sowie vice versa, ebenso in und aus Inter-

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Gehörlose und Hörende

und das Aneignen von Gebärdensprache als Kulturgut der Gehörlosen-

kultur durch Hörende, die ihr Hörenden-Privileg ausnutzten. Es fielen

Begriffe wie Ausbeutung und Unterdrückung der Gehörlosen (vgl. Zante

2019: 164). Die höchst emotionale Debatte (vgl. ebd.: 162) wurde zwar an

einer hörenden GS-Dolmetscherin festgemacht (vgl. Grünberger 2020:

241), beschreibt jedoch einen diskrepanten Generalzustand bislang

ungeklärter Fragen von Machtverhältnissen und stellt unter anderem

die Frage in den Raum: »Wem gehört die Gebärdensprache?« (Vollhaber

2020: 388-401).

Kulturelle Aneignung (cultural appropriation) ist gesellschaftlich

ein mithin provokativ aufgeheizter Begriff, der von der kolonialen

Machtverfestigung einer dominanten Kultur durch die sich Zuei-

genmachung von materiellen und immateriellen Kulturgütern einer

untergeordneten Kultur geprägt ist (vgl. Rogers 2006: 478). Sofern

dieser Mechanismus von einer Profitorientierung geprägt ist, handelt

es sich um eine kulturelle Ausbeutung. Für Yousefi und Braun, die aus

dem Hintergrund der Interkulturalität heraus argumentieren, han-

delt es sich bei kultureller Aneignung um einen (vorerst neutral zu

betrachtenden) Kompetenzaneignungsprozess von Informationen und

Verhaltensweisen in Verbindung mit gesellschaftlichen Normen- und

Wertesystemen, die für eine interkulturelle Verständigung notwendig

sind (vgl. Yousefi & Braun 2011: 51). So herrscht ein nicht immer

gelingender Absicht-Wirkungs-Balanceakt. Werden Ideale, die eine

lebenserleichternde Machtposition darstellen, so verinnerlicht, dass

sie reproduziert werden müssen, um eine Anerkennung bei denjenigen

zu erlangen, die diese Ideale verkörpern (d.h. Hörende) (vgl. Ugarte

Chacón 2015: 191) vollzieht sich eine Adaption und Zueigenmachung, die

wiederum sowohl zur Abgrenzung verwendet wird (vgl. Grünberger

2020: 248) als auch gleichsam selbst kulturelle Aneignung bewirkt.

Kulturelle Aneignung kann insofern sehr leicht einem Instrument

der Instrumentalisierung, das heißt der Selbstwertzusprechung und

national Sign (IS). Zudem können hörende und taube Dolmetscher als Team

zusammenarbeiten, z. B. im Setting von Fremdgebärdensprache (vgl. Berufs-

verband der tauben GebärdensprachdolmetscherInnen [tgsd] e. V. 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2 Gehörlose und Hörende 43

der Vereinnahmung gleichen.21 So kristallisiert sich heraus, dass es

nicht der Akt selbst ist, der Gegenstand der Debatte ist, sondern die

»Differenz zwischen verschiedenen Möglichkeiten der Wahrnehmung

kultureller Phänomene« (Hahn 2011: 11), sein prozessualer Bedeutungs-

gehalt, seine Art und Weise sowie wie und vom wem der Akt vollzogen

wird.

Hörenden wurde im Zuge dieser Debatte das Privileg des Hörens

zum Vorwurf gemacht. Asha Rajashekhar (2011) stellt das Privileg des

Hörend-Seins (Hearing Privilege) in Verbindung zuwhite Privileges heraus

in Bezug auf gesellschaftliche Teilhabe gehörloser Menschen22 und Un-

terdrückungsmechanismen durch hörende Menschen. Dabei wird ein

Täter-Opfer-Prinzip in enger Verbindung zum Postkolonialismus un-

terstrichen: »Auch ›hörende Kolonialherren‹ haben mit der ›Oralen Me-

thode‹ Jahrhunderte lang ›Kultur und Zivilisation‹ verbreitet, um ›die

ach so armen Tauben vor dem Untergang zu bewahren‹« (Rajashek-

har 2011: 291).23 Ein Privileg bezeichnet ein Vorrecht: »Menschen üben

Macht über andere Menschen aus« (ebd.: 290). Es besteht unweiger-

lich imVerhältnis zumGegenpol Benachteiligung. Birgit Rommelspacher

konstatiert: »Wenn Behinderte diskriminiert werden, sind Nichtbehin-

derte privilegiert. Das ist die logische Folge, denn der Gegenbegriff

zu Diskriminierung ist Privilegierung« (Rommelspacher 2006). Privi-

legiert bedeutet mit anderen Worten: frei von Benachteiligung (bevorzugt)

zu sein. Es spielt eine wesentliche Rolle, dass eine Privilegierung nicht

zwangsläufig mit einer benachteiligenden Absicht für andere einher-

geht (vgl. Rommelspacher 2011: 8). Ein Privileg ist Macht, derer sich ein

Mensch nicht bewusst ist (vgl. Rajashekhar 2011: 294). Daraus lässt sich

21 Rafael Ugarte Chacón zeigt, dass bei Prozessen der Etablierung eigener kul-

tureller Normen und Wertmaßstäbe, die Übernahme von Idealen der hege-

monialen Mehrheitsgesellschaft praktiziert wird, um den Idealen dieser Mehr-

heitsgesellschaft zu entsprechen, die wiederum in einen Strom der Bevormun-

dungsthese mündet (vgl. 2015: 191).

22 Rajashekhar verwendet in ihren Ausführungen den Begriff taub (vgl. 2011: 290-

299).

23 Die Autorin zieht damit eine Verbindung zur Hörgeschädigtenpädagogik (sie-

he Zwang zur Verwendung der Lautsprache [Audismus]).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Gehörlose und Hörende

schließen, dass der Begriff Privileg eine leicht handhabbare Wirkmacht

ausübt und als Schuldzuweisung fungieren kann. In diesem Fall wird

das Individuum seiner Subjektivität enthoben und objektiv generali-

siert. Im Sinne eines Dialogs kann es nicht um eine Schuldzuweisung

gehen, Privilegien zu haben. Vielmehr ist der Kern der Sache ins Auge zu

fassen, nämlich, dass überhaupt von Privilegien gesprochen wird, das

heißt von konnotierten Unterschieden nach bestimmten Wertmaßstä-

ben.

2.5.4 Empowerment

In selbstbestimmender Auflehnung gegen diese repressiven Struktu-

ren zeugt eine Widerstandshaltung und eine folglich bewusste Bewe-

gung des Empowerments: »Das Ziel von Empowerment ist, für gehör-

lose Menschen die Möglichkeiten zu schaffen und zu erweitern, über

ihr eigenes Leben und ihre eigene Kultur zu bestimmen und ihr Po-

tenzial zu nutzen« (DGB 2019 [a]: 2). Es geht also um Selbstbefähigung

und Selbstbemächtigung, Eigenmächtigkeit und Autonomie (vgl. Her-

riger 2002: 18). NachHerriger geht es um die Dimension derMachtstel-

lung und ihrer Durchschlagkraft auf politischer Ebene sowie um die

lebensweltliche Selbstbestimmung eines handlungsfähigen Menschen

(vgl. ebd.: 12). Ermächtigung und Bemächtigung (vgl. Theunissen 2013:

27) sind gängige Schlagworte, bergen jedoch nicht zuletzt die Gefahr

der Bevormundung (vgl. Kulig et al. 2011: 33), der Hilfe von außen, jeman-

den eher zu ermächtigen, was wiederum auf ein hegemoniales Phäno-

men hinweist, alsmit Selbstbemächtigung der Agierenden umzugehen.

Insofern verspricht Empowerment sowohl die Gefahr der strukturellen

Dekonstruktion von Selbstbestimmung von außen als auch einen un-

hinterfragten Gegenstrom des Widerstands Dialogformate zu fördern,

sondern durch ein revolutionäres Vorgehen gegen strukturelle Diskri-

minierungen selbst nach außen hin zu dekonstruieren.24

24 Dekonstruktion bedeutet in diesem Kontext, eine Selbstverständlichkeit be-

stimmter Handlungen zu erkennen und sie außer Kraft zu setzen (vgl. Mecheril

2009: 2).

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004 - am 14.02.2026, 07:57:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

