2 Gehorlose und Horende

Ethnizitit bedeutet fiir ein Individuum nichts bereits Vorhandenes,
»sondern etwas, dem man sich verschreibt und was man mitschreibt«
(Uhlig 2012: 113). Mit dieser Sichtweise lisst sich nach Anne C. Uhlig
eine ethnische Identitit bestimmen. Die Autorin beweist mit ihrem
Grundlagenwerk »Ethnographie der Gehérlosen« (2012) die Existenz

einer bislang unerkannten Ethnie: Gehérlose.

»Als Gemeinschaft mit eigener Sprache, gemeinsamer Geschichte,
komplexen sozialen Netzwerken und Beziehungen der Verbunden-
heit, eigenem Benennungs- und Wertesystem und vor allem durch
die spezifische Konstruktion ihres Selbst, entspricht die Gehérlosen-
gemeinschaft dem, was gemeinhin als ethnische Gruppe bezeichnet
wird« (ebd.: 360).

Ich beziehe mich in diesem Kapitel hauptsichlich auf Anne C. Uhlig
(2012) und Rafael Ugarte Chacdn (2015) unter Einflussnahme von Tomas

1

Der Begriff Subkultur ist nach Ugarte Chacén nicht mit der Gehoérlosenkultur
in Verbindung zu bringen, dass sei eher eine problematische Benennung. Eine
Subkultur ist einer zentralen Kultur (in diesem Fall der Hérenden-Kultur) un-
tergeordnet, das heifdt hierarchisch unterstellt (vgl. Ugarte Chacén 2015: 114).
Anne C. Uhlig argumentiert, dass ein Austritt aus einer Subkultur ganz einfach
moglich sei und sich andere Wirkungskreise gesucht werden kénnten. Es han-
delte sich jedoch um eine ethnische Gemeinschaft, daher sei eine Veranderung
(Eintritt und Austritt auf eigenen Wunsch) so gut wie unmoglich (vgl. Uhlig
2012: 335).

- am 14.02.2026, 07:57:47.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Gehorlose und Horende

Vollhaber (u.a. 2018) als die mir bekanntesten hérenden Autoren in die-
sem Forschungsgebiet im deutschen Raum, die sich mit einer kulturel-
len Perspektive in Bezug auf gehirlos-Sein beschiftigen. Gleichwohl be-
ziehe ich mich unter anderem auf Paddy Ladd (2003) sowie H-Dirksen
Bauman und Joseph J. Murray (2014), die sich mafigeblich mit ethni-
schen Konzepten von Gehorlosigkeit aus der Gehorlosen-Community
heraus beschiftigen und die den wissenschaftlichen Diskurs in den ver-
gangenen Jahren mafigeblich bestimmt haben. Ich werde sowohl einen
Abriss iiber die Historie der Gehorlosenkultur liefern und grundlegende
Aspekte zur Gebirdensprache aufgreifen als auch auf Perspektiven der
Konzepte ethnisch-gehorloser Identitit und auf das ubiquitire Macht-
gefille eingehen, um das Untersuchungsspektrum hinreichend fassbar
zu machen.

2.1 Geschichte und Gebardensprache

Das wichtigste Merkmal der Gehorlosenkultur sei die Verwendung von
Gebirdensprache (vgl. Ugarte Chacén 2015: 115).% Die Verwendung der
Gebirdensprache als Lehr- und Lernsprache wurde durch das Anwen-
dungsverbot des Mailinder Kongresses 1880 weitgehend aus dem Bil-
dungssektor eliminiert. Dieser Beschluss gilt als das prigendste, re-
pressivste Ereignis in der Geschichte der Gehérlosenkultur. Gebarden-
sprache musste dem Oralismus (lautsprachliche Erziehung) weichen
und wurde der Lautsprache unterstellt (Audismus?). Diesen problema-
tischen Ausgangspunkt hat die World Federation of the Deaf (WED) in
ihrem Positionspapier deutlich gemacht:

»We deplore and profoundly regret the 2nd International Conference
on Education of the Deaf in 1880, in Milan, Italy, which passed a res-

2 Wenn in dieser Abhandlung von Gebirdensprache die Rede ist, so beziehe ich
mich auf die Deutsche Gebardensprache (DGS). Anders lautende Sichtweisen
sind entsprechend kenntlich gemacht worden.

3 Im Abschnitt Macht und Repression wird naher auf diesen Begriff und seine Hin-
tergriinde eingegangen.

- am 14.02.2026, 07:57:47.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Gehorlose und Horende

olution banning the use of sign languages in the education of deaf
children, which had widespread and long-lasting repercussions for the
language and linguistic rights of deaf communities worldwide. Con-
sequently, deaf people were denied their most fundamental human
right, their use of sign language« (WFD 2016: 2.4).

Indem man ihnen die Sprache nahm, machte man sie hilfsbediirftig,
beraubte man sie ihrer Bildung, man nahm ihnen das Instrument, sich
als Mensch zu artikulieren, ihrer Gemeinschaft, ihrer Identitit und
sperrte sie weg (vgl. Lane 1994: 46). Mit dem Mailinder Kongress wurde
der Grundstein fur die medizinische Betrachtung von Gehorlosigkeit
(Mensch mit Behinderung/Mangel) und die damit einhergehende
Restriktion Gehorloser bis heute gelegt. Insofern stehen Gehorlose in
Abhingigkeit zu einer horenden Hegemonialgesellschaft (vgl. Ugar-
te Chacdn 2015: 235). Dieses Machtverhiltnis ist heute weitgehend
unbewusst und wird dennoch praktiziert, was sich in Bezug auf den
immer noch verwendeten Begriff taubstumm®* zeigt. Gebirdensprache
galt aufgrund der ausgeprigten Kérperbetonung nunmehr, vor allem
im offentlichen Raum als umstritten und verpént und trug schlief3lich
den Titel Affensprache (vgl. Ugarte Chacén 2015: 243).

In den darauffolgenden Jahrzehnten kam es immer wieder zu sys-
tematischen Repressionen gegen Gehorlose. Zu nennen sind beispiels-
weise eugenische Mafinahmen wie Zwangssterilisation, um gehdrlosen
Nachwuchs zu vermeiden® und die Ermordung im Zuge der nationalso-
zialistischen Euthanasieprogramme. Ein Gebirdensprachverbot im Bil-
dungssektor mit einer einhergehenden sonderpadagogischen Separati-
on hiltbis heute an (vgl. ebd.: 117). All diese Repressionen in der Historie
der Gehorlosenkultur sind bis heute ausschlaggebend fiir das Leben ge-

4 Der Begriff taubstumm gilt als hochst diskriminierend fiir gehérlose Menschen
(fiir ndhere Erlauterung siehe Einleitung).

5 Ich formuliere die Worte in dieser Harte, nicht in der Absicht alte Wunden auf-
zureiflen oder eine falsche Form gehérlose Menschen ins Rampenlicht der Re-
pression zu setzen. Ich verwende diese Worte als unentschuldbare aber nun
geschehene Tatsache, der ins Auge zu blicken ist.

- am 14.02.2026, 07:57:47.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Gehorlose und Horende

hérloser Menschen und die Ausgangsbasis des Dialogs von Gehérlosen
und Horenden (vgl. Rombach 2017: 408).

Sofern der Mensch eine Sprache besitzt, hat er gesellschaftliche An-
bindung, hat er Kultur. Der Mensch kann kommunizieren und sich aus-
driicken. Wird einem Menschen die Sprache genommen, nimmt man
ihm gleichsam die Wiirde und seine Identitit® (vgl. Kresi¢ 2016: 125f.).
Gebirdensprache ist eine Sprache, die als Muttersprache (native signers)
von gehorlos sozialisierten Menschen und als Erstsprache von Men-
schen, die die Gehorlosenkultur angenommen haben, verwendet wird
(vgl. Kusters et al. 2015: 210).” Allerdings ist Gebirdensprache trotz Sto-
koes Errungenschaft, Gebirdensprache als eigenstindige Sprache de-
finieren zu konnen (vgl. 2005: 3) gesetzlich nicht geregelt. Wie Rafael
Ugarte Chacdn bemerkt (vgl. 2015: 98f) gilt Gebirdensprache als In-
strument der Kommunikation von und zwischen behinderten Menschen
und nicht als Sprache einer kulturellen Minderheit in der Anerkennung
einer vollwertigen Landessprache oder im Rahmen einer Gesetzgebung
als Minderheitensprache.?

6 Die Autorin bezieht sich hier auf die Lautsprache. In Anbetracht der Tatsache,
dass es sich bei der Gebardensprache um eine vollwertige Sprache handelt (vgl.
Stokoe 2005: 3-37), ist Kresics Aussage gleichwohl auf die Gebardensprache an-
wendbar.

7 Innerhalb einer Landesgebardensprache bestehen ebenso Dialekte (vgl. DGB
0.].[a]), wobei keine international einheitliche Gebardensprache existiert (vgl.
Ugarte Chacdn 2015: 137). Es kdnnen jedoch International Signs fiir die Verstan-
digung eingesetzt werden, die allerdings auf der Umschreibung von Sachver-
halten in der Ubernahme von Landesgebarden beruhen. Daneben ist die Tatsa-
che nicht zuverkennen, dass Gebardensprache nicht als Schriftsprache existiert.
Fur Cebirden-Muttersprachler ist die landestypische Schriftsprache aufgrund ei-
ner anderen Grammatik eine Fremdsprache, die nur bilingual erlernt werden
kann (vgl. Uhlig 2012: 357). Eben weil die Schriftsprache eine Fremdsprache dar-
stellt und die Bildungszuginge weitgehend schlecht ausgebaut sind, besteht
bei gehorlosen Kindern (nichtinjeglicher Hinsicht, jedoch verbreitet) eine ein-
geschrinkte Lesekompetenz (vgl. Ugarte Chacon 2015: 249f).

8 Die Deutsche Gebardensprache hat weder den Status einer anerkannten Lan-
dessprache noch ist sie bisher in der Auflistung der Europdischen Charta der
Regional- und Minderheitensprachen aufgelistet (vgl. Europarat 2020). Es gibt

- am 14.02.2026, 07:57:47.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Gehorlose und Horende

2.2 Konzepte ethnisch gehdrloser Identitat:
Deafhood und Deaf-gain®

Der Sachverhalt kulturelle Minderheit ist mithin ein wesentlicher Aspekt.
Es geht um die eigene Identifikation als Mensch mit einer bestimm-
ten Eigenschaft. Dieser Sichtweise folgt auch der Ansatz von Deafhood
als Abgrenzung zur anderen (hérenden) Sozialisation, der gemeinsame
Stolz, gehorlos zu sein (Deaf Pride): Die Zugehorigkeit zu einer gleich-
gesinnten Gruppe, in der Gehorlosigkeit kein Defizit, sondern eine Le-
benseinstellung unter dem Verbund der Gebirdensprache als Mutter-
sprache darstellt (vgl. Ladd 2003: 15; Ugarte Chacén 2015: 79).

Der Begriff Deathood ist auf Paddy Ladd zuriickzufihren. Er
beschreibt sein Konzept mit dem Ziel: »to create a space within which
Deaf people’s own self-conceptions can be situated and examined«
(2003: 81). Es geht darum, in der Auseinandersetzung mit den internen
Strukturen der Gehorlosen-Community und dem Wissen (und damit
der Verstetigung) der zugehdrigen Kulturhistorie als stets dynamischer
Vorgang (»not a monolithic concept«) den eigenen (gehérlosen) Raum
zu ergriinden (ebd.), der eine individuelle Erfahrung und Erklirung
von Gehorlos-Sein impliziert. Ladd unterstreicht die Giiltigkeit der
Gehorlosenkultur (implizit Deathood) durch kulturelle Charakteristika
von Sprache und eigenen Normen und Wertmaf3stiben (vgl. ebd.: 401).
Deafthood steht mithin fiir einen identititskonstruierenden Prozess,
wonach eine Formulierung des Gehirlos-Seins gefunden wird oder wer-
den kann: »It affirms the existence of a Deaf sense of being [Hervorheb.
im Originall« (ebd.: 4). Dieses being als Identititsbezeichnung der
Gehorlosen-Welt stellt Ladd einer Horenden-Welt entgegen, um sich

kein Gesetz, das eine Anerkennung der Cebardensprache vorschreibt, wobei
Cebardensprache nach dem Europarat gleichgestellt neben der Lautsprache
und als sprachliches und kulturelles Erbe gilt undSigners (Gebardensprachver-
wender) vom Europarat als kulturelle und sprachliche Minderheit anerkannt
sind (vgl. Timmermanns 2005: 21ff.).

9 Die Schreibweise Deaf-gain ist H-Dirksen Bauman und Joseph J. Murray ent-
nommen (vgl. 2014: 18-41).

- am 14.02.2026, 07:57:47.

33


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Gehorlose und Horende

von der Auffassung von Mensch mit einem Mangel (Verlust des Gehors)
zu distanzieren (vgl. ebd.: 4).

Eine Neudefinition von Gehorlos-Sein fern einer Verlusterscheinung
nehmen auch H-Dirksen Bauman und Joseph ]. Murray (2014) an. Es
ist ein Akt der Befreiung aus der historischen Defensive und aus der
unbedingten'® Bewahrung einer kollektiven abgeschlossenen Identitit,
die durch ernannte Kulturgiiter postuliert wird. Die Autoren ergriin-
den eine »Neudefinition von Gehorlosigkeit: Nicht als Mangel, sondern
als eine Form menschlicher Diversitit, die einen wichtigen Beitrag zum
Wohl der Gesellschaft insgesamt leisten kann [...]: Deaf-gain« (2014: 18).
Es geht um die Begriindung der fortschreitenden Existenz (respekti-
ve Etablierung) von Gehorlosenkultur und Gebirdensprache (vgl. ebd.:
19) mit dem Leitprinzip: »Zugewinn statt Verlust« (ebd.). Die Autoren
fordern einen Paradigmenwechsel hin zu einem visuellen Sprach- und
Lernverstindnis (oder bilingual, vorwiegend visuell orientiert) und der
gesellschaftlichen Nachvollziehbarkeit iiber den Gewinn an Mensch-
lichkeit durch Gebardensprache und Gehorlosenkultur (vgl. ebd.: 28).

2.3  Kultur aus Griinden der Existenzangst

Ein normativ-elitires Konzept wie der von Ladd essentialisierte Ansatz
von Deafhood sei homogen angelegt und schlie3t systematisch Men-
schen von der Gehérlosenkultur aus, die alternative Lebensentwiirfe
haben, die sich nicht von Hérenden distanzieren, die nicht die Moglich-
keit oder den Wunsch haben, Gebardensprache zu lernen (vgl. Ugarte
Chacén 2015: 123). Von den Deaf Studies wird ein Zwei-Welten-Konstrukt
als Dichotomie der Gehorlosen- und der Horenden-Welt hervorgeho-
ben (vgl. Vollhaber 2018: 403). Eine Hoérende-Welt (respektive Horen-
denkultur) wird dabei als existierend vorausgesetzt. Zu einem generell

10 Der Begriffunbedingt meint eine gewisse Form der starren Verstetigung. Es ist
die Rede von einer vehementen Verteidigung, »warum Gehorlose und ihre Spra-
chen weiterhin existieren sollten« (Bauman & Murray 2014: 20).

- am 14.02.2026, 07:57:47.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Gehorlose und Horende

essentialistischen Prinzip von Gehorlos-Sein, witrde die Gehérlosenbe-
wegung ihr Statement durch das eigene Credo gehdrlos gleich Gebdrden-
sprache selbst unterlaufen, denn fiir die Nutzung von Gebirdenspra-
che miisse ein Mensch nicht gehdrlos sein, meint Tomas Vollhaber (vgl.
2011: 511). Es geht um eine stindige Beweispflicht iiber die Existenz der
Gehorlosenkultur, die von Gehorlosen gegeniiber Horenden geduflert
wird und die schlieRlich in einer Existenzangst miindet (vgl. Bauman &
Murray 2014: 23).

Baumans und Murrays Hauptaussage in Bezug auf Deaf-gain lau-
tet: Solange man seine Existenzberechtigung erstreiten muss, ist man
in der Defensive. Es besteht keine Normalisierung von Innen. Nun soll
Diversitit an die Stelle der Beweisgrundlage treten, dass Gehdorlosen-
kultur eine Existenzberechtigung hat (vgl. 2014: 26). Deaf-gain beruft
sich nicht auf Diversitit, weil das Individuum Diversitit lebensnotwen-
dig braucht, sondern weil das Individuum Vergemeinschaftung lebens-
notwendig braucht und eine Vergemeinschaftung Diversitit mit sich
bringt (vgl. ebd.: 27f.).

2.4 Context-Cultures und interkulturelle Kommunikation

Entgegen dem binnenkulturellen Ansatz von Deafhood ordnet An-
na Mindess die Gehorlosenkultur in ein kulturelles Kontinuum
der interkulturellen Kommunikation ein. So sei die exemplarische
Gehérlosen-Kultur eher als kollektivistisch zu bezeichnen, das heifit,
sie bilde eine High-Context-Culture (Vertrauenskultur) ab: »if you do
not share the same cultural experience as everyone else, you might
not understand what is going on in any given conversation« (Mindess
2006: 46). Die Horenden-Kultur sei hingegen eine individualistische
Low-Context-Culture (Vertragskultur): »so it is not assumed that you have
as much shared background and experience; therefore, things will be
explained more« (ebd.). Insofern lieRe sich eine kollektivistische Kultur
(High-Context) als emotionale Handhabe sehen, eine individualistische
Kultur (Low-Context) dagegen eher auf der rationalen Ebene agierend.

- am 14.02.2026, 07:57:47.

35


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Gehorlose und Horende

Nach dem Context-Culture-Ansatz von Mindess geht es daher um
eine Inter-Kultur-Begegnung zwischen Gehorlosen und Horenden.
So beschreiben Isa Werth und Horst Sieprath kulturelle Unterschiede
innerhalb einer gehirlos-hirend-interkulturellen Kommunikation als einen
Umgang mit Kommunikations- und Informationsformen, Entschei-
dungsfindungsprozessen und Rhetorik: »Horende kennen die Kultur
der Gehorlosen nicht und umgekehrt kennen die Gehérlosen die Kultur
der Horenden natiirlich oft auch nicht« (Werth & Sieprath 2002: 361).*
Es entfalten sich Anspruchshaltungen an die jeweilige andere Kultur-
gruppe, denen ohne ein Kulturwissen nicht entsprochen werden kann
(vgl. ebd.: 362). Jenes Kulturwissen wird an punktuellen Beispielen
ausgefiihrt, wie etwa eine Positionierungsfrage. Fiir Gehorlose fillt
im Vertreten einer Position (Meinung) die Gruppenzugehdorigkeit und
Solidaritat stirker ins Gewicht als der Einzelne. Horende dagegen
sprechen stets (nur) fir sich selbst. Das Individuum (Ich) hat Prioritit.
Werth und Sieprath differenzieren zwischen Wir-Mensch-Meinung und
Ich-Mensch-Meinung. Wir haben es also mit einer Kommunikation
zwischen emotionalem Kollektivgedanken und sachlichem Individual-
gedanken zu tun. Die Autoren gehen von einer grundlegend fehlenden
Kulturkompetenz aus und betonen, wie wichtig es sei, Fragen zu stellen
und einen Raum zu haben, Fragen stellen zu diirfen, damit Konflikte
aufgebrochen und ein wirklicher Dialog entwickelt werden kann (vgl.
ebd.: 364). Der Appell geht an Horende und an Gehérlose: »Die Ge-
horlosen sind keine Behindertenminderheit, sondern eine kulturelle

b8 Die Autoren meinen selbst: »Der Beitrag erhebt keinen wissenschaftlichen An-
spruch, sondern soll dazu dienen, den interkulturellen Austausch zwischen Ge-
hérlosen und Hérenden zu verstarken« (2002: 361). Ich beziehe mich auf diesen
Beitrag aufgrund der Ndhe zum Feld und der impliziten Aussage einer operati-
ven Entdeckung von Interkultur, der noch nicht wissenschaftlich nachgegangen
wurde. Es gibt keine wissenschaftliche Basis zur Interkulturalitit von Gehdrlo-
sen und Horenden. Sowohl Werth und Sieprath als auch Anna Mindess, die die
interkulturellen Unterschiede von Kulturgruppen hervorheben, argumentieren
aus einem Standpunkt inmitten eines operativen Feldes heraus (vgl. Werth &
Sieprath 2002: 360-364; Mindess 2006).

- am 14.02.2026, 07:57:47.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Gehorlose und Horende

Minderheit und haben ein Recht darauf, auch von Hoérenden so gese-
hen zu werden. Dazu gehort aber auch, dass sich Gehorlose bemithen,
die Kultur der Horenden zu verstehen« (ebd.: 364). Sprache respektive
Kommunikation bildet also eine unabdingbare Voraussetzung fiir die
Entstehung von Kulturen und Interkulturen durch die Herstellung
zwischenmenschlicher Beziehungen und damit Lebenswelten (vgl.
Bolten 2012: 43).

2.5 Macht und Repression

»Macht hat man nicht; sie ist eben da, wird akzeptiert« (Ugarte
Chacédn 2015: 92). Ugarte Chacén bezieht sich nach Michel Foucault
auf ein bestehendes Herrschaftssystem der Wahrheit, denn die Un-
terscheidung von Wahrem und Falschem obliegt Normen, die von
machthabenden Strukturen ausgehen und diese reproduzieren (vgl.
Foucault et al. 1978: 54). Diese Wahrheit wird akzeptiert und bringt
besondere Machtbeziehungen wie Dominanz hervor, die sich auf
den menschlichen Kérper ausweitet und festsetzt. Die Bio-Macht der
permanenten Klassifizierung und damit Hierarchisierung besteht in
der Unterscheidung des Normalen und Pathologischen (vgl. Foucault &
Werner 1976: 84). Im Folgenden werden Aspekte des gegebenen Macht-
verhiltnisses Gehorloser und Horender aufgezeigt, die der Erwihnung
gebithren, um die Tragweite des Untersuchungsgegenstands zu ver-
deutlichen. Dabei beziehe ich mich auf Hintergriinde audistischer
Handlungsmacht, die anhand entflammter Debatten der letzten Jahre
innerhalb der Gehérlosen-Community das Ausmaf$ der langwihrenden
Vormachtstellung Horender vergegenwartigen.

2.5.1 Zwang zur Verwendung der Lautsprache (Audismus)

Der Gebrauch von Stimme unterliegt subtil geregelten Kultur-Codes.
Ein Ausbrechen aus der Normkonformitit fithrt zum einem Ausschluss:
»Generell sind Gehorlose, wenn sie ihre Stimme einsetzen, immer wie-
der mit dhnlichen Reaktionen konfrontiert: Hilflosigkeit, Peinlichkeit,

- am 14.02.2026, 07:57:47.

37


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Gehorlose und Horende

Unverstindnis, Herablassung bis hin zur Panik beim hérenden Gegen-
tiber« (Ugarte Chacén 2015: 235). Gehorlose wollen sich genauso wenig
stindig an Horende anpassen miissen, wie Horende keinen Deaf Space
auferlegt bekommen wollen (vgl. Vollhaber 2018: 394-409). Die Verwen-
dung von Lautsprache geht fiir Gehoérlose einher mit Kontrollverlust,
nicht gelingender Kommunikation, verminderter Lernbereitschaft und
Bevormundung durch Hérende (vgl. Ugarte Chacén 2015: 234f.). »Ge-
rade politisch engagierte Gehorlose sehen in der 6ffentlichen Verwen-
dung von Lautsprache durch Gehorlose eine Fortschreibung von hege-
monialen Gesellschaftsstrukturen« (ebd.: 237), die nach Anne C. Uhlig
angesichts von Audismus und audistischem Verhalten noch verstarkt
werden (vgl. Uhlig 2012: 333)."*

»Im Verkennen gehdorloser ethnischer Identitit wird eine Behinde-
rung geschaffen, die weniger Behinderungistals vielmehr Hinderung
—ndmlich Hinderung am Sein. [...] [Gehorlose Menschen] suchen nicht
nach Enthinderung im Sinne der Hérbefahigung, sondern maochten
an der Entfaltung ihrer ethnischen Identitit nicht mehr gehindert
werden« (Uhlig 2012: 120f.).

Eben dieser Vorwurf des audistischen Verhaltens und des Zwangs zur
Verwendung der Lautsprache richtet sich gegen die Horgeschidigtenpid-
agogik.”® Dieser pidagogische Zweig verfolgt das Ziel, Menschen mit

12 Der Begriff »Audismus« wurde 1975 von Tom Humpbhries in seinem unverdf-
fentlichten Werk: Audism. The Creation of a Word gepragt. Es handelt sich um
eine Beschreibung von hérenden Menschen gegeniiber gehdrlosen Menschen
als eine Art Herabstufung durch die dominierende lautsprachliche Kommuni-
kation und folglich den absoluten Ausschluss von Menschen, die nicht an einer
lautsprachlichen Welt teilhaben konnen oder wollen. 1922 hat Harlan Lane den
Begriff Audismus in seinem Buch Die Maske der Barmherzigkeit erstmals aufge-
griffen und zu einer gesellschaftlichen Verbreitung eines damit einhergehen-
den Wertemafistabs beitragen (vgl. Kurrer 2013:144).

13 Der Begriff der Schddigung verweist auf die defizitorientierte Perspektive, die
Gehorlose als hilfsbediirftige Subjekte darstellt, denen geholfen werden muss,
wie Annette Leonhardt formuliert: »Eine Horschiddigung im padagogischen
Sinne besteht also dann, wenn der Auspragungsgrad des Horverlustes bzw. die
Auswirkungen des Horschadens derart sind, dass das Kind sich nicht ungehin-

- am 14.02.2026, 07:57:47.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Gehorlose und Horende

Horschiden zu befihigen, »sich durch eigenes aktives soziales Tatig-
sein zu verwirklichen, ihre Identitit zu finden und sich sozial zu inte-
grieren« (Leonhardt 2010: 33). Wie bei Leonhardt deutlich wird, geht der
Ansatz der Horgeschidigtenpidagogik von der Annahme der besseren
Integration behinderter Menschen in die hegemoniale Welt der Horen-
den aus. Dieser Ansatz setzt den Schwerpunkt auf die Oralerziehung
und damit auf die Lautsprache. Ohne lautsprachliche Kompetenz sei
eine selbststindige Lebensfithrung kaum moglich, meint Annette Le-
onhardt (2010: 34). Aus diesem Grund miissen sich Gehérlose bis heu-
te dem Erlernen von lautsprachlichem Sprechen unterziehen und Spra-
che von den Lippen ablesen™* (vgl. Leonhardt 2010: 34). Gehérlose seien
im Bildungssektor benachteiligt aufgrund des Fehlens einer geeigne-
ten Lernsprache bzw. aufgrund des Mangels an gebirdensprachkom-
petentem Lehrpersonal (vgl. Hase 2004%). Siegmund Prillwitz betont,
es diirfe »nicht darum gehen, Gehorlose als (sprech-)defekte Menschen
anzusehen und sie gleichsam reparieren zu wollen« (1989: 274).
Horgeschidigtenpidagogik, eingebettet in den Bereich der Sonder-
padagogik, ist bis heute der erste oder einzige Berithrungspunkt vie-
ler Hérender mit Gehorlosigkeit, weshalb die enge Verkniipfung zu Be-
hinderung (zunichst) naheliegend erscheint. Audismus wird auch heute
in hohem Mafie betrieben und der gehorlose Mensch als mangelhaft

dert entwickeln und entfalten kann. Es besteht sozusagen eine Widerspruchs-
lage zwischen Kind und Umwelt, die es entwicklungs- und personlichkeitsfor-
dernd zu beeinflussen gilt« (2010: 27).

14 Es ist nur bis 30% der inhaltlichen Kommunikation méglich, Worte von den
Lippen eines Gesprachspartners abzulesen, alles Weitere wiirde sich tiber den
Kontext erschlieRRen lassen. Bei fremden Themen (zum Beispiel im Erlernen
neuer Sachverhalte in Bildungsinstitutionen) fallt das Ablesen von den Lippen
umso schwerer, weil sich der Inhalt eben nicht tiber den Kontext erschliefden
lasst (vgl. Richter 2018: 9).

15 Anmerkung zur Quelle aus dem Untersuchungsfeld: Dr. Ulrich Hase (schwer-
horig) ist seit 1999 Ehrenprasident des Deutschen Gehérlosenbundes e. V. und
aktueller Vorsitzender der deutschen Cesellschaft der Horbehinderten. Er hat
in den letzten Jahrzehnten mafigebliche Entwicklungen fiir geh6rlose und hor-
behinderte Menschen vorangetrieben (vgl. DGB o.]. [c]).

- am 14.02.2026, 07:57:47.

39


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Gehorlose und Horende

wahrgenommen. Gebirdensprache ist zwar als vollwertige Sprache an-
erkannt, jedoch nicht als gleichwertige Sprache angesehen.

2.5.2 Abgrenzung zu Hérenden und Macht nach Innen

Die Verfahrensweise der Horgeschidigtenpidagogik verweist deutlich
auf den Ursprung, weshalb Angehorige der Gehorlosen-Community
und Horende keine oder nur wenig gemeinsame Berithrungspunkte
ausgebildet haben: »Die Pathologisierung der Gehérlosengemeinschaft
ist durch eine lange Geschichte des Kampfes zwischen Gehorlosen und
Horenden gekennzeichnet, die bekunden, fiir erstere da zu sein« (Lane
1994: 46).1¢ Gehérlose nehmen innerhalb ihrer Community Abstand
von einer horenden Wertedominanz und fithlen sich von Horenden
herabgesetzt. Die zugeschriebene Pathologisierung ruft Widerstand
gegen Diskriminierung und Benachteiligung hervor. Dabei kann es
um eine von einer Mehrheitsgesellschaft nicht intendierte, jedoch aus
Unwissen erzeugte Diskriminierung gehen, wobei Handlungen oder
Nichthandlungen (kein Angebot der Verdolmetschung) zur Benachtei-
ligung einer Personengruppe fithrt und einhergehend als strukturelle
Diskriminierung deklariert wird."”

Ein zu enger Kontakt mit Hérenden kénne nach Ugarte Chacén so-
gar zum Ausschluss aus der Kerngruppe der Gemeinschaft fithren (2015:
118). Diesbeziiglich bekriftigt Uhlig, es bestehe die Gefahr, die eigene
gehorlose Identitit (ethnische Gehorlosigkeit) zu verleugnen (vgl. 2012:
335). Macht und Ansehen stiinden in engem Zusammenhang mit dem

16  Harlan Lane gilt als einer der bekanntesten und von der Gehérlosen-Com-
munity angesehensten Autoren (iber die Geschichte der Gehorlosenkultur (vgl.
Ehrhardt 2010: 29f.).

17 Strukturelle Diskriminierung begreift als Terminus keine beabsichtigte Be-
nachteiligung Einzelner oder Cruppen. »Diskriminierung resultiert hier viel-
mehr aus dem Normalvollzug etablierter gesellschaftlicher, insbesondere po-
litischer und 6konomischer Strukturen« (Hormel & Scheer 2004: 28). In Anleh-
nung an die Ausfithrung von Yousefi und Braun zu struktureller Gewalt wird
ein Individuum oder eine Gruppe daran gehindert, »sich gemafd den eigenen
Méglichkeiten zu entfalten« (2011: 119).

- am 14.02.2026, 07:57:47.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Gehorlose und Horende

Erhalt der Gehorlosengemeinschaft als ethnische Gruppe. Dabei sei die
Wirkung nach innen, das heifdt das Bestehen vor der eigenen Gruppe
viel wichtiger als die Wirkung nach auflen (vgl. ebd.). Es ist eine Hal-
tung, die aus der Vergangenheit resultiert’® und »im Allgemeinen auf
medizinischer Grundlage definiert wird« (Ugarte Chacén 2015: 109). In
diesem Zusammenhang ist eine weitreichende Skepsis vorhanden, die
in jegliche Handlungen von Hérenden greift, die in Verbindung zum
Gehorlosensektor stehen, und die durch das geprigte Machtgefille bis-
lang als unitberwindbar gilt (vgl. ebd.). Horende gelten nach dieser Auf-
fassung als Aggressoren.

2.5.3 Debatten um kulturelle Aneignung und Hearing Privilege

»Die Abgrenzung von Horenden geht sogar so weit, dass Gebirden-
sprache zum Teil wie ein Schatz gehiitet und Horenden kein Zugriff
auf sie zugestanden wird« (Ugarte Chacdn 2015: 118). Sehr deutlich
wurde diese Tatsache im Zuge der Debatte um Kulturelle Aneignung
im Kontext der Gebirdensprachgemeinschaft (2018) (vgl. Zante 2019: 162-
167), die im Jahr 2017 ihren Anfang nahm und seither der Aufhinger
eines Konflikts iiber Machtverhiltnisse zwischen Gehérlosen und
Hérenden ist.” Im darauffolgenden Jahr initiierte die Gesellschaft fiir
Gebirdensprache und Kommunikation Gehérloser (GGKG) e. V. eine
Podiumsdiskussion, die sich auf den Ausléser der Debatte, das Thema
Musikverdolmetschung, konzentrierte (vgl. Zante 2019: 167). Kritisiert
wurde von Angehorigen der Gehoérlosen-Community die fehlende
Zusammenarbeit mit tauben Gebirdensprachdolmetschern (tgsd*®)

18  Siehe Abschnitt 2.1 Geschichte und Gebdrdensprache.

19  Eine horende Dolmetscherin fiir Deutsche Gebardensprache und deutsche
Lautsprache wurde imJahr 2017 zur Verdolmetschung des Eurovision Song Con-
tests beauftragt, woraufhin eine Welle der Empérung einsetzte (vgl. Griinber-
ger 2020: 241).

20 Taube Dolmetscher (staatlich gepriift) arbeiten mitverschiedenen Arbeitsspra-
chen. Sie Ubersetzen geschriebenes Deutsch in und aus Deutscher Gebarden-
sprache, von Fremdgebardensprache in Deutsche Gebardensprache, bspw. DGS
in TID (Tirkische Gebardensprache) sowie vice versa, ebenso in und aus Inter-

- am 14.02.2026, 07:57:47.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Gehorlose und Horende

und das Aneignen von Gebirdensprache als Kulturgut der Gehéorlosen-
kultur durch Hérende, die ihr Horenden-Privileg ausnutzten. Es fielen
Begrifte wie Ausbeutung und Unterdriickung der Gehirlosen (vgl. Zante
2019: 164). Die hochst emotionale Debatte (vgl. ebd.: 162) wurde zwar an
einer horenden GS-Dolmetscherin festgemacht (vgl. Griinberger 2020:
241), beschreibt jedoch einen diskrepanten Generalzustand bislang
ungeklirter Fragen von Machtverhiltnissen und stellt unter anderem
die Frage in den Raum: »Wem gehort die Gebirdensprache?« (Vollhaber
2020: 388-401).

Kulturelle Aneignung (cultural appropriation) ist gesellschaftlich
ein mithin provokativ aufgeheizter Begriff, der von der kolonialen
Machtverfestigung einer dominanten Kultur durch die sich Zuei-
genmachung von materiellen und immateriellen Kulturgiitern einer
untergeordneten Kultur geprigt ist (vgl. Rogers 2006: 478). Sofern
dieser Mechanismus von einer Profitorientierung geprigt ist, handelt
es sich um eine kulturelle Ausbeutung. Fiir Yousefi und Braun, die aus
dem Hintergrund der Interkulturalitit heraus argumentieren, han-
delt es sich bei kultureller Aneignung um einen (vorerst neutral zu
betrachtenden) Kompetenzaneignungsprozess von Informationen und
Verhaltensweisen in Verbindung mit gesellschaftlichen Normen- und
Wertesystemen, die fiir eine interkulturelle Verstindigung notwendig
sind (vgl. Yousefi & Braun 2011: 51). So herrscht ein nicht immer
gelingender Absicht-Wirkungs-Balanceakt. Werden Ideale, die eine
lebenserleichternde Machtposition darstellen, so verinnerlicht, dass
sie reproduziert werden miissen, um eine Anerkennung bei denjenigen
zu erlangen, die diese Ideale verkérpern (d.h. Horende) (vgl. Ugarte
Chacén 2015: 191) vollzieht sich eine Adaption und Zueigenmachung, die
wiederum sowohl zur Abgrenzung verwendet wird (vgl. Griinberger
2020: 248) als auch gleichsam selbst kulturelle Aneignung bewirke.
Kulturelle Aneignung kann insofern sehr leicht einem Instrument
der Instrumentalisierung, das heif3t der Selbstwertzusprechung und

national Sign (IS). Zudem kénnen hérende und taube Dolmetscher als Team
zusammenarbeiten, z. B. im Setting von Fremdgebardensprache (vgl. Berufs-
verband der tauben Cebardensprachdolmetscherlnnen [tgsd] e. V. 2017).

- am 14.02.2026, 07:57:47.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Gehorlose und Horende

der Vereinnahmung gleichen.?! So kristallisiert sich heraus, dass es
nicht der Akt selbst ist, der Gegenstand der Debatte ist, sondern die
»Differenz zwischen verschiedenen Moglichkeiten der Wahrnehmung
kultureller Phinomene« (Hahn 2011: 11), sein prozessualer Bedeutungs-
gehalt, seine Art und Weise sowie wie und vom wem der Akt vollzogen
wird.

Hoérenden wurde im Zuge dieser Debatte das Privileg des Horens
zum Vorwurf gemacht. Asha Rajashekhar (2011) stellt das Privileg des
Horend-Seins (Hearing Privilege) in Verbindung zu white Privileges heraus
in Bezug auf gesellschaftliche Teilhabe gehorloser Menschen®* und Un-
terdriickungsmechanismen durch hérende Menschen. Dabei wird ein
Tater-Opfer-Prinzip in enger Verbindung zum Postkolonialismus un-
terstrichen: »Auch >hérende Kolonialherren< haben mit der >Oralen Me-
thode« Jahrhunderte lang >Kultur und Zivilisation« verbreitet, um >die
ach so armen Tauben vor dem Untergang zu bewahren« (Rajashek-
har 2011: 291).%% Ein Privileg bezeichnet ein Vorrecht: »Menschen iiben
Macht iiber andere Menschen aus« (ebd.: 290). Es besteht unweiger-
lich im Verhiltnis zum Gegenpol Benachteiligung. Birgit Rommelspacher
konstatiert: »Wenn Behinderte diskriminiert werden, sind Nichtbehin-
derte privilegiert. Das ist die logische Folge, denn der Gegenbegriff
zu Diskriminierung ist Privilegierung« (Rommelspacher 2006). Privi-
legiert bedeutet mit anderen Worten: frei von Benachteiligung (bevorzugt)
zu sein. Es spielt eine wesentliche Rolle, dass eine Privilegierung nicht
zwangslaufig mit einer benachteiligenden Absicht fir andere einher-
geht (vgl. Rommelspacher 2011: 8). Ein Privileg ist Macht, derer sich ein
Mensch nicht bewusst ist (vgl. Rajashekhar 2011: 294). Daraus lisst sich

21 Rafael Ugarte Chacon zeigt, dass bei Prozessen der Etablierung eigener kul-
tureller Normen und Wertmafstibe, die Ubernahme von Idealen der hege-
monialen Mehrheitsgesellschaft praktiziert wird, um den Idealen dieser Mehr-
heitsgesellschaft zu entsprechen, die wiederum in einen Strom der Bevormun-
dungsthese miindet (vgl. 2015:191).

22 Rajashekhar verwendet in ihren Ausfiihrungen den Begriff taub (vgl. 2011: 290-
299).

23 Die Autorin zieht damit eine Verbindung zur Hérgeschadigtenpadagogik (sie-
he Zwang zur Verwendung der Lautsprache [Audismus]).

- am 14.02.2026, 07:57:47.

43


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Gehorlose und Horende

schlieRen, dass der Begriff Privileg eine leicht handhabbare Wirkmacht
ausiibt und als Schuldzuweisung fungieren kann. In diesem Fall wird
das Individuum seiner Subjektivitit enthoben und objektiv generali-
siert. Im Sinne eines Dialogs kann es nicht um eine Schuldzuweisung
gehen, Privilegien zu haben. Vielmehr ist der Kern der Sache ins Auge zu
fassen, nimlich, dass tiberhaupt von Privilegien gesprochen wird, das
heifdt von konnotierten Unterschieden nach bestimmten Wertmaf3sti-
ben.

2.5.4 Empowerment

In selbstbestimmender Auflehnung gegen diese repressiven Struktu-
ren zeugt eine Widerstandshaltung und eine folglich bewusste Bewe-
gung des Empowerments: »Das Ziel von Empowerment ist, fiir gehor-
lose Menschen die Méglichkeiten zu schaffen und zu erweitern, iiber
ihr eigenes Leben und ihre eigene Kultur zu bestimmen und ihr Po-
tenzial zu nutzen« (DGB 2019 [a]: 2). Es geht also um Selbstbefihigung
und Selbstbemichtigung, Eigenmichtigkeit und Autonomie (vgl. Her-
riger 2002:18). Nach Herriger geht es um die Dimension der Machtstel-
lung und ihrer Durchschlagkraft auf politischer Ebene sowie um die
lebensweltliche Selbstbestimmung eines handlungsfihigen Menschen
(vgl. ebd.: 12). Ermichtigung und Bemichtigung (vgl. Theunissen 2013:
27) sind gingige Schlagworte, bergen jedoch nicht zuletzt die Gefahr
der Bevormundung (vgl. Kulig et al. 2011: 33), der Hilfe von auflen, jeman-
den eher zu ermichtigen, was wiederum auf ein hegemoniales Phino-
men hinweist, als mit Selbstbemichtigung der Agierenden umzugehen.
Insofern verspricht Empowerment sowohl die Gefahr der strukturellen
Dekonstruktion von Selbstbestimmung von auflen als auch einen un-
hinterfragten Gegenstrom des Widerstands Dialogformate zu fordern,
sondern durch ein revolutionires Vorgehen gegen strukturelle Diskri-

minierungen selbst nach aufien hin zu dekonstruieren.*

24  Dekonstruktion bedeutet in diesem Kontext, eine Selbstverstandlichkeit be-
stimmter Handlungen zu erkennen und sie auRer Kraft zu setzen (vgl. Mecheril
20009: 2).

- am 14.02.2026, 07:57:47.


https://doi.org/10.14361/9783839463437-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

