
III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit –

der Messias und das Gesetz, der Messias

und die Theologie

Die Überlegungen im zweiten Kapitel dieser Untersuchung haben mehrere Problem-

überhänge markiert: Erstens wurde am Beispiel der messianischen Prädikation Bartle-

bys die Frage nach der Verhältnisbestimmung von messianischer Figur und Gesetz be-

rührt. In einem ersten ausführlichen Abschnitt dieses Kapitels wird dieses Verhältnis an

verschiedenen Texten Agambens behandelt, um nachzuzeichnen, wie sich die Relation

je nach Kontext anders darstellt (III.1).1 Dass Agamben den messianischen Bezug zum

Gesetz auch als Deaktivierung fasst, führt zweitens zurück zum Begriff der Untätigkeit

(inoperosità), dessen Klärung im zweiten Kapitel ebenfalls verschoben worden war und

der in diesem Kapitel in rekursiven Bewegungen angegangen wird (vgl. v.a. III.2.d und

III.3.e). Die Frage nach dem Verhältnis des Messias zum Gesetz führt aber auch weiter:

Bereits im zweiten Kapitel der Untersuchung wurde die Frage gestellt, welchen Ge-

setzesbegriff Agamben seinen Ausführungen zugrunde legt. Für den Bartleby-Aufsatz

wurde eine unter Rekurs unter anderem auf kabbalistische Texte plausibilisierte schöp-

fungstheologische Interpretation vorgeschlagen. Wie unten genauer zu zeigen ist, legt

Agamben inHomo sacer eine konkrete Begriffsbestimmung vor: Gemeint sei demgemäß

mit dem Begriff Gesetz (legge) »der ganze Text der Tradition unter seinem regulativen

Aspekt (l’intero testo della tradizione nel suo aspetto regolativo) […], sei das nun die jüdische

Thora oder die islamische Scharia, das christliche Dogma oder der profane nómos« (HS

62/59).

Der Begriff Gesetz bezieht sich insofern – in der Passage, der das Zitat entstammt

– auf die gesamte Tradition als regulative, sodass der »profane nómos« lediglich einen

Aspekt des Begriffs und die politisch-philosophische Rezeption entsprechend nur eine

1 Vgl. nochmals denHinweis vonMoshe Idel auf die Relationen in den konzeptuellen Fassungen von

Messias und Gesetz, für die Idel von einer »›Gestalt-coherence‹«, Idel, Torah Hadashah, 176, spricht:

Die Begriffe hängen dann insofern voneinander ab, als sich die messianische Figur zu einem be-

stimmtenBegriff des Gesetzes verhält und entsprechend die Beschreibungen ihres Verhaltens oder

ihrer Eigenschaften je nach Gesetzesbegriff variieren können, vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Das Messianische

Interpretationsperspektive darstellt.Diese »entgrenzte Auffassung desGesetzes«2 kann

gerade wegen des expliziten Traditionsbezugs auch im Licht der Diskussion über die

Möglichkeit von Überlieferung in Der Mensch ohne Inhalt verstanden werden, sodass die

Diagnose der –mit der Formulierung von Scholem – »Geltung ohne Bedeutung« (vigen-

za senza significato) (HS 62/59) des Gesetzes als eine Variation auf den Zustand des Bruchs

der Tradierbarkeit erscheint. Vor allem beinhaltet dieser weit gefasste Gesetzesbegriff

die Möglichkeit, dass Agamben die Paradigmen seiner Argumentation immer wieder in

andere Zusammenhänge einspannen und Übergänge zwischen ihnen vollziehen kann.

Wie in Abschnitt III.3.b zu zeigen ist, führt Agamben mit dem Vor-Recht eine Denkfi-

gur ein, die diese Untersuchung als methodische Begründung für die Übergängigkeit

versteht: Dieser Begriff wird, so die These im Folgenden, in Agambens archäologischen

Untersuchungen der Theologiegeschichte zur theoretischen Schaltstelle, die die Passa-

gen der Texträume koordiniert.

Dem entspricht ein dritter Problemüberhang: Wenn unter den Begriff des Gesetzes

laut der zitierten Definition explizit auch das »christliche Dogma« fällt, so kann eine

messianische Figur, die sich zur Tradition im Zustand der »Geltung ohne Bedeutung«

verhält, auch die christlich-theologische Tradition bearbeiten. In dieser Hinsicht vertritt

die vorliegendeUntersuchung dieThese, dass Agamben in den theologiegeschichtlichen

Studien, die vor allem als Teilbände des zweiten Teils des Homo-sacer-Projektes vorlie-

gen,3 auch eine messianisch konnotierte Relektüre der theologischen Tradition vorlegt

– also implizit eine Art Messianologie gegen die Theologie in Stellung bringt.4 Dabei

wird auch der Aspekt des Messianischen als Entschöpfung, als Wiederherstellung der

Potenz, beansprucht: Mit seiner Lektüre der christlich-theologischen Tradition perfor-

miert Agamben eine solche Rückführung der Tradition auf ihre Potenz – und versucht

damit, so die These, experimentell ihre Kontingenz zu erweisen. Was Agambens Be-

griffsgebrauch angeht, ist damit die Überlegung verbunden, dass er die BegriffeMessias

undmessianisch in seinen theologiegeschichtlichen Studien dem Forschungsgegenstand

entsprechend dezidiert mit konkreter, nämlich paulinischer Referenz verwendet, also,

anders als etwa im Krippentext, explizite Bezüge vornimmt. Dem ist vor allem im letz-

ten Abschnitt dieses Kapitels nachzugehen (siehe unten III.3).

III.1 Zwischen Erfüllung, Deaktivierung und Spiel – der Messias
und das Gesetz

Im zweiten Kapitel dieser Untersuchung wurde gezeigt, dass der Schreiber Bartleby

in Agambens Deutung einen besonderen Bezug zum Gesetz unterhält. Dass Melvilles

2 Geulen, Agamben, 173.

3 Vgl. HH, OD, HA sowie z.B. auch NA 95-171.

4 Darauf weist auch Adam Kotsko bei Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 121, hin: Agamben ge-

brauche das theologisch-politische Konzept des Messianismus, so Kotsko, um die theologisch-po-

litischeMaschinemessianisch anzuhalten. Entsprechend urteilt er überzeugend: »There is a sense

in which Agamben is actually opposing themessianic to theology«, ebd.; Dickinson, Theology, 40,

formuliert ähnlich, dass Agamben bestimmte theologische Traditionen kritisch und als Korrektiv

gegen eine Theologie der Souveränität mobilisiere.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 223

Erzähler, der Anwalt, mit dem »profane[n] nómos« (HS 62) zu tun hat, ermöglicht ne-

ben der vorgeschlagenen schöpfungstheologischen Interpretation des Gesetzesbegriffs

auch einen politisch-philosophischen Referenzrahmen. Aber wasmacht derMessiasmit

dem Gesetz? Die Frage bezieht sich sowohl auf die inhaltliche Ebene, auf den Gesetzes-

bezug der messianischen Figur, als auch auf die Textregie: Was, anders gefragt, macht

der Messias mit Agambens Texten? Wie oben argumentiert stellt der Gesetzesbezug bei

Agamben einen Teilaspekt desMessianischen dar; messianisch ist nicht nur ein Verhält-

nis zum Gesetz, sondern auch eine Erfahrung von Zeit oder eine Erfahrung des Wortes

–wobei beides wiederummit demGesetzesdiskurs verbunden ist. DieThese dieser Un-

tersuchung ist insofern, dass Agamben in verschiedenen Kontexten auch verschiedene

Perspektiven auf den Messiasbegriff vorschlägt, die, analog zu Warburgs Bildertafeln,

zusammen gelesen werden können.

Um dem nachzugehen, werden im Folgenden Texte mit Reflexionen zum Verhält-

nis von Messias und Gesetz kommentiert: Zu Beginn werden Passagen aus Mittel ohne

Zweck sowie Homo sacer untersucht (III.1.a-c); es folgen Überlegungen zum messiani-

schen Gesetzesdiskurs in Die Zeit, die bleibt (III.1.d) und dem eher rechtsphilosophisch

aufgelegten Diskurs in Ausnahmezustand (III.1.e). Dass Agamben in Ausnahmezustand ei-

nen anderen Gebrauch des Rechts anvisiert, leitet zu einer Diskussion von Texten zum

Gebrauch über (III.1.f). Überlegungen zu dem Vortrag Kirche und Reich von 2009 (III.1.g)

beschließen dieses Kapitel der Untersuchung.5

III.1.a) Religionsgeschichtliche Referenz: Messianismus als Grenzvorstellung

In Homo sacer tritt Bartleby seine messianische Funktion an eine andere literarische Fi-

gur ab: Statt seiner erscheint der Mann vom Lande aus Kafkas Parabel Vor dem Gesetz

als messianische Gestalt – oder zumindest erfüllt er eine noch zu spezifizierende mes-

sianische Aufgabe. Die entsprechende Passage in Homo sacer ist häufig und ausführlich

5 Eva Geulen weist darauf hin, dass Agambens Gesetzesdiskurse mit Blick auf sein Gesamtwerk

uneinheitlich sind: Sie schreibt von einer »Art systemischer Ambivalenz […]. Von der Paulus-

Interpretation her gesehen scheint es ihm darauf anzukommen, das Gesetz durch seine Deak-

tivierung zu bewahren. Aber von der ersten homo sacer-Studie her gesehen scheint es umgekehrt

darum zu gehen, das Gesetz eben durch die Deaktivierung im messianisch gedachten, radikalen

Ausnahmezustand abzuschaffen. Hier zeichnen sich in Agambens eigener Theorie, soweit man

sie denn aus ihren jeweiligen Kontexten zu abstrahieren versucht, Ambivalenzen ab, deren Ver-

eindeutigung man sich von noch ausstehenden Arbeiten erwarten muß«, Geulen, Gründung und

Gesetzgebung, 74. Das Problem versucht die vorliegende Untersuchung dadurch anzugehen, dass

eine Reihe von Texten sukzessive in close readingsuntersuchtwird, umdieAnpassungenundAktua-

lisierungen jeweils markieren zu können. Insofern lässt sich Agambens Bezug zumGesetz nicht in

eine generelle These fassen – die Dynamik der Texte, die je nach Kontext nuanciert andere Lösun-

genbedingt, scheint das Charakteristikumseiner Schreibpraxis zu sein.Die systemischeAmbivalenz,

die Geulen beschreibt, kann durch Agambens paradigmatische Methode erklärt werden: Abstrak-

tionen aus den jeweiligen Kontexten sind schwer durchführbar, weil Agamben mit Paradigmen

arbeitet, die jenseits der Logik von Universalem und Partikularem stehen.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Das Messianische

kommentiert worden6; hier soll als Problemorientierung zunächst auf einen Text einge-

gangen werden, der unter dem Titel In questo esilio. Diario italiano 1992-94 (In diesem Exil.

Italienisches Tagebuch 1992-1994) inMezzi senza fine. Note sulla politica (MoZ 103-120/94-110)

publiziert wurde. Unter anderem beinhaltet dieser Text eine Passage, die den Messias

und sein Gesetzesverhältnis behandelt und die in Homo sacer variiert wird.

Agamben setzt mit einer Zeitdiagnose ein, deren Zutreffen er an dieser Stelle weder

plausibilisiert noch auch etwa soziologisch absichert: Er kritisiert das, was er als eine

gegenwärtige »Dominanz des Rechts über das menschliche Leben« (dominio del diritto

sulla vita umana) (MoZ 113/103) beschreibt.7 Alle anderen traditionellen Mächte religiö-

ser oder ethischer Art hätten, so Agamben, ihre Bedeutung verloren; sie würden ent-

sprechend lediglich in rechtlichen Begriffen gedacht und formuliert. Aber gerade das

scheint auf die juristischen Kategorien zurückzuwirken: Diese seien zwar gültig, aber

hätten »keinen fassbaren ethischen Gehalt mehr« (MoZ 113/103).8 Vor diesem Hinter-

grund wird der Diskurs über den Messias eingeführt. Agambens Kritik betrifft nämlich

auch die Kirche: Demmessianischen Impuls, von dem sie sich herleite, sei sie nicht ge-

recht geworden; im Gegenteil habe sie »mit dem Recht einen auf Dauer angelegten

Kompromiss« (MoZ 114/104) geschlossen. Gerade so habe sie indessen das »messiani-

sche Ereignis eingefroren« (congelato l’evento messianico) und ihre eigentliche »messia-

nisch[e] Absicht« (intenzionemessianica) (MoZ 114/104) aufgegeben:Wo einemessianische

Gemeinschaft hätte realisiert werden können, habe die Kirche diese Gelegenheit durch

ihre Verbindung mit dem Recht nicht ergriffen.9 Sie habe sich, so die Kritik, rechtliche

Statuten gegeben und das messianische Ereignis in Dogmen festzuschreiben versucht

– genau das also, was Agambens Begriffsbestimmung zufolge demMessianischen nicht

gerecht wird.

In der Folge fokussiert Agamben mit dem Verhältnis des Messias zum Gesetz ge-

nau den Aspekt, der seiner Zeitdiagnose korrespondiert: In seiner Definition wird der

6 Vgl. z.B. die Bemerkungen bei Wolf, Rede zur ›Logik der Rettung‹, v.a. 116-122, Liska, Als ob nicht,

80ff, Geulen, Agamben, 78-83, oder die ausführliche und kritische Lektüre bei Lüdemann, Zur Ar-

chitektonik des Gesetzes, v.a. 512-519.

7 Wie häufiger angemerkt wurde, nimmt Agamben mit der Zuordnung von Recht und Leben ei-

nes der Kategorienpaare aus dem nicht realisierten Zeitschriftenprojekt auf, vgl. z.B. Durantaye,

Agamben, 201 sowieKuG 190undEoP xi. Vgl. für dieDiagnose einer problematischenVermischung

moralischer und religiöser Kategorien mit dem Recht mit Fokus aufWas von Auschwitz bleibt Du-

rantaye, Agamben, 253ff, sowie WAb 15f.

8 Agambens Formulierung verweist auf die Kafka-Lektüre in Homo sacer voraus: »Ihre Geltung ist

wahrhaft ohne Bedeutung (la loro vigenza è veramente senza significato), unerforschlich wie die Hal-

tung des Türhüters vor dem Gesetz in Kafkas Parabel«, MoZ 113/103f, wobei Agamben die Denk-

figur der Geltung ohne Bedeutung aufruft, ohne direkt auf Scholem zu verweisen. Die Kritik an der

Vorherrschaft bedeutungsloser Normen wird mit dem literarischen Beispiel verglichen – sodass

entsprechend ein möglicher Umgang mit dieser Situation in Homo sacer in einer Kafka-Auslegung

erfolgen kann.

9 Darauf weist z.B. auch Dickinson, Theology, 94, hin. Zu Recht urteilt Dominik Finkelde: »Man soll-

te Agambens Interpretation auch als Kritik am Christentum verstehen. Denn immer dort – wo

[sic] die christliche Verkündigung als Identitäts-, Staats- oder sogar ethnisches Konzept in der Ge-

schichte des Christentums verstanden wurde, wird ›Verrat‹ an der eigentlich messianisch-politi-

schen Dimension der Paulinischen Briefe betrieben«, Finkelde, Politische Eschatologie, 46.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 225

Messias zu einer Figur (figura) und der Diskurs über den Messias zu einer Art Topos, an

dem das Gesetz als Problem bearbeitet werden kann:

»[I]n der Figur desMessias stellt sich die Religion demProblemdesGesetzes (si confron-

ta col problema della legge) und kommt mit ihm zu einer entscheidenden Abrechnung.

Tatsächlichmarkiert im jüdischen Bereich ebensowie im christlichen oder schiitischen

(in ambito ebraico, che in quello cristiano o shiita) das messianische Ereignis vor allem ei-

ne Krise und eine radikale Transformation der eigentlich gesetzlichen Ordnung der

religiösen Tradition (una crisi e una trasformazione radicale dell’ordine propriamente legale

della tradizione religiosa)« (MoZ 114/104, vgl. MdD 291).

Der Verweis auf mehrere religiöse »Bereich[e]« (ambito) impliziert, dass der messia-

nische Diskurs in verschiedenen Traditionen strukturell analog geführt werden kann.

Dabei erscheint er als ein Diskurs, in dem die jeweilige religiöse Tradition sich auf sich

selbst bezieht: Als Phänomen innerhalb der Tradition markiert er eine Krise und Trans-

formation ihrer eigenen regulativen Ordnung.10 Aber wie ist diese messianisch reflek-

tierte Transformation der normativen Ordnung zu verstehen? Eine mögliche Antwort

schließt Agamben explizit aus: Zwarwerdemit demmessianischen Ereignis die Geltung

des Gesetzes beendet, dennoch werde dieses – wie ähnlich für Bartleby argumentiert –

nicht durch ein neues Gesetz mit anderem Inhalt ersetzt, das dem alten strukturanalog

wäre. Messianisch ist nicht das Austauschen eines Gesetzes durch ein neues, mögli-

cherweise allgemeineres Gesetz, sondern ein komplexeres Verhältnis, das das Gesetz

als solches, das Verhältnis zur normativen Ordnung, betrifft. Eine präzise Bestimmung

dieses Gesetzesverhältnisses unterbleibt in dieser Passage, stattdessen verweist Agam-

ben auf die »Paradoxa des Messianismus« (paradossi del messianismo) (MoZ 114/104), die

er durch Zitate zweier messianischer Prätendenten erläutert: Er nennt Jesus Christus

mit Zitat von Mt 5,17 sowie Sabbatai Zwi und die Formulierung: »Die Erfüllung der

Thora ist ihre Überschreitung« (zitiert nach MoZ 114).11 Dieser Aspekt der Identität von

Erfüllung und Überschreitung wird inHomo sacer zu einer argumentativen Brücke zum

politisch-philosophischen Begriff des Ausnahmezustands.

Die Messiasdiskurse der religiösen Traditionen erscheinen im Text als Paradigma

für denUmgangmit demGesetz. Gegen Ende der Passage schließt Agamben zurück auf

10 Vgl. hierzu auch nochmals Scholems Aufsatz Die Krise der Tradition im jüdischen Messianismus, in:

ders., Judaica III, 152-197.

11 Für das Zitat von Sabbatai Zwi, das Agamben im Italienischenmit »Il compimento della Toràh è la

sua trasgressione«, zitiert nachAgamben,Mezzi senza fine, 104, wiedergibt, nennt er keineQuelle.

Vgl. dazu z.B. Scholems Essay über die sabbatianische Bewegung: Scholem, Erlösung durch Sünde,

dort v.a. dieRede vomsabbatianischen »Grundsatz […], daß ›dieAufhebungder Tora ihre Erfüllung‹

sei«, ebd., 19, oder den Hinweis auf die Deutungen und Begründungen der Konversion Sabbatai

Zwis als notwendig, ebd., 43: »Hier erhob sich auch die Frage nach Gebot und Übertretung: der al-

te Begriff dermizwa ha-ba’a baavera, der ›Erfüllung eines Gebotes durch seine Übertretung‹, erhielt

nun einen völlig neuen Inhalt«. Die Formulierung Mizwa haba’a baawera trägt Scholems Essay im

Übrigen, vgl. das Nachwort des deutschen Übersetzers, ebd., 133, im Original im Titel; die deut-

sche Übersetzung gibt siemit der von Scholem selbst stammendenWendung Erlösung durch Sünde

wieder, um den entsprechenden neuen Inhalt zu markieren, vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Das Messianische

den politisch-philosophischen Diskurs und schreibt: »Die Aufgabe, die der Messianis-

mus der modernen Politik zugewiesen hat (compito che il messianismo aveva assegnato alla

politicamoderna) – einemenschliche Gemeinschaft zu denken, die nicht (nur) die Gestalt

des Gesetzes hätte – harrt noch derer, die sie übernehmen« (MoZ 114/105). Signifikant

ist die Zuordnung von Messianismus und moderner Politik: Dass die Aufgabe der Politik

zugewiesen wird, scheint messianischen und politischen Diskurs zu trennen und einen

möglichen Transfer zwischen ihnen anzudeuten – andererseits muss in der Parenthese

des Zitats der Begriff des Gesetzes in beiden Kontexten lesbar sein, weil Messianismus

und Politik nur auf diese Weise aufeinander abgebildet werden können. Dass Agamben

eine Aufgabe identifiziert, um darauf hinzuweisen, dass sie bisher noch nicht in An-

griff genommen wurde, kann selbstreferenziell gelesen werden: In dem späteren Text

Höchste Armut etwa zeichnet er die Konturen einer Gemeinschaft jenseits des Rechts am

exemplarischen Fall der Mönchsorden nach (vgl. Kapitel III.1.f.c).

Auch in Homo sacer bezieht Agamben den Messiasdiskurs in den monotheistischen

Religionen auf das »Problem des Gesetzes« (HS 66); das Verhältnis des messianischen

Ereignisses zum Gesetz fasst er als »die Erfüllung und die vollständige Aufzehrung des

Gesetzes« (il compimento e la consumazione integrale della legge) (HS 67/65), ohne eine Quelle

für diese Formulierung zu nennen. Vor diesem Hintergrund kann Agamben den Mes-

sianismus nochmals anders als eine Art Selbstreferenz der jeweiligen religiösen Tradi-

tion bestimmen:

»Im Monotheismus ist der Messianismus mithin nicht einfach eine Kategorie der reli-

giösen Erfahrung unter anderen, sondern die Grenzvorstellung dieser Erfahrung (una

categoria fra le altre dell’esperienza religiosa,ma costituisce il suo concetto-limite), der Punkt,

an dem sie sich selbst überwindet und als Gesetz in Frage stellt (essa supera e mette in

questione se stessa in quanto legge)« (HS 67/65).

Die Erwartung oder Identifikation eines messianischen Ereignisses – oder präziser:

der Diskurs darüber – betrifft die religiöse Erfahrung, insofern diese sich alsGesetz dar-

stellt: Wo religiöse Erfahrung Gesetz wird, kann siemessianisch in Frage gestellt werden.

Der Messianismus wird insofern nicht einfach als religiöse Erfahrung verstanden, son-

dern bezieht sich als Grenzvorstellung (concetto-limite) auf eine solche.12 Auch hier nennt

AgambenBeispiele, die die »messianischen Aporien desGesetzes« (aporiemessianiche sul-

la legge) (HS 67/65, vgl. die »Paradoxa desMessianismus«,MoZ 114/104) anzeigen, indem

er auf den Römerbrief sowie erneut auf den Sabbatianismus verweist. Diese Begriffs-

bestimmung impliziert, dass eine religiöse Tradition im Modus des Messianischen aus

sich selbst heraus, dekonstruktiv, kritisiert werden kann – aber zugleich auch, dass in

der Reflexion, im Diskurs des Messianismus, eine Grenzvorstellung der religiösen Er-

fahrung vorliegt: Das sprachlich verfasste BildMessias ist mit reflexiv-kritischer Energie

geladen, die das historische Subjekt entbinden könnte.13

12 Vgl. auch Agambens Äußerung in einem Interview aus dem Jahr 1999: »In jedem Fall glaube ich,

dass das Messianische immer profan ist und niemals religiös. Es ist sogar die äußerste Krise des

Religiösen, die Verwandlung des Religiösen ins Profane«, BM 8, Übersetzung: HR.

13 Dies ist für eine christlich-theologische Rezeption von Agambens Messiasdiskursen von Bedeu-

tung: Eine mit Agamben entwickelte christliche Theologie als messianische Theologie müsste den

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 227

III.1.b) Übertretung und Erfüllung: Der Messias und der Ausnahmezustand

In Homo sacer verkompliziert sich die Diskussion durch einen weiteren Aspekt: Für den

Gesetzesbezug desMessias rekurriert Agamben, wie inMittel ohne Zweck, auf Judentum,

Christentum und schiitischen Islam und die Doppelung von Erfüllung und Aufzehrung

des Gesetzes (vgl. HS 67), aber er diskutiert ihn zusätzlich auch vor dem Hintergrund

seines mit Carl Schmitt entwickelten Begriffs des Ausnahmezustands. Der Ausnahme-

zustand ist gemäß Agambens Begriffsbestimmung unter anderem dadurch charakteri-

siert, dass in ihm die Befolgung eines Gesetzes und seine Übertretung ununterscheid-

bar werden, »so daß das, was der Norm entspricht und das, was sie verletzt, in ihm

restlos zusammenfallen« (HS 68/66f). Dass Agamben diesen Aspekt unterstreicht, ist

signifikant, denn so erscheint seine Definition als Variation auf die zitierte sabbatiani-

sche These. Entsprechend fokussiert er an dieser Stelle seiner Argumentation die jüdi-

sche Tradition, um sie als Paradigma »jeder genuinenmessianischen Tradition« und die

sabbatianische Bewegung als Beispiel für die »radikalen messianischen Bewegungen«

(HS 68) zu entwickeln. Von einer konkreten messianischen Bewegung innerhalb einer

religiösen Tradition schließt Agamben insofern auf die Struktur des Messianismus:

»Das ist exakt die Situation, die in der jüdischen Tradition (und eigentlich in jeder ge-

nuinen messianischen Tradition) ((e, in verità, in ogni genuina tradizione messianica)) bei

der Ankunft desMessias eintritt. Die erste Konsequenz dieser Ankunft ist die Erfüllung

und Aufzehrung des Gesetzes (il compimento e la consumazione della legge) (den Kabba-

listen zufolge jenes Gesetzes der Thora von Beria14, das heißt des Gesetzes, das von der

Erschaffung des Menschen bis in die Tage des Messias gilt). […] Hier ist vielmehr ge-

meint, daß die Erfüllung der Thora nun mit der Überschreitung zusammenfällt. Das

ist es, was die radikalen messianischen Bewegungen ohne Umschweife behaupten,

wie diejenige von Sabbathai Zwi (dessen Motto lautete: ›Die Erfüllung der Thora ist

ihre Überschreitung‹) (i movimenti messianici piú radicali, come quello di Sabbatai Zevi (il

cui motto era: ›il compimento della Torah è la sua trasgressione‹))« (HS 68/67).

Argumentationsstrategisch funktioniert die Analogie von Ausnahmezustand und Mes-

sianismus über eine spezielle Definition des Ausnahmezustands ebenso wie über die

Fokussierung auf eine bestimmte messianische Tradition.15Wenn daher die These ver-

Aspekt desMessianismus als Grenzvorstellung religiöser Erfahrung berücksichtigen, die je eigene

Tradition also auf eine bestimmteWeise öffnen oder sogar in Frage stellen. Die vorliegende Unter-

suchung schlägt vor, eine entsprechende Relativität in eschatologischer und interreligiöser Perspek-

tive amMessiasbegriff selbst festzumachen. Dabei ist allerdings in der Tat die Frage, inwieweit die

Offenheit jenseits der Denotation, von der Agamben an anderen Stellen spricht (vgl. nochmals die

eingangs zitierte Begriffsbestimmung des Messianischen), katholisch-theologisch rezipiert wer-

den kann.

14 Die Torah von Beria wird, wie oben zitiert, auch in Bartleby oder die Kontingenz erwähnt, vgl. B 72,

dort allerdings über die Parallelisierung von Schrift und Schöpfung auf die Ent-Schöpfung hin in-

terpretiert; vgl. auch Zdb 61.

15 Zu Recht merkt Eva Geulen an, dass die Ausweitung auf alle messianischen Traditionen »etwas

rasch«, Geulen, Agamben, 82, erfolge. Die Perspektive dieser Untersuchung schlägt eine Begrün-

dung für diese rasche Ausweitung vor: Agamben verweist auf die sabbatianische Bewegung, weil

sie die Analogie von messianischem Ereignis und Ausrufung des Ausnahmezustands ermöglicht;

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Das Messianische

treten wird, dass »[i]n besonderer Weise […] Paulus und dessen messianisches Denken

für Agamben aufschlussreich [sind], insofern mit dem Auftreten des Messias die Er-

füllung und die Überschreitung des Gesetzes ununterscheidbar geworden seien«16, so

folgt dies Agambens Übertragung, ohne die nötigen Differenzierungen vorzunehmen:

Dass Erfüllung und Überschreitung des Gesetzes ununterscheidbar geworden seien,

dürfte mitnichten ein Aspekt paulinischer Theologie sein.17 Vor diesem Hintergrund

kann Agamben allerdings den Messianismus mit Bezug auf das politisch-philosophi-

sche Paradigma des Ausnahmezustands interpretieren:

»Vom politisch-juridischen Standpunkt aus betrachtet (punto di vista politico-giuridico)

ist der Messianismus folglich eine Theorie des Ausnahmezustandes (una teoria dello

stato di eccezione); nur wird ihn eben nicht die geltende Autorität ausrufen, sondern

der Messias, der ihre Macht subvertiert« (HS 68/67).

Dabei ergibt sich eine gewisse Spannung, denn in der Zeitdiagnose von Homo sacer ist

der souveräne Ausnahmezustand problematisch konnotiert.18 Dass auch der Messias

einen solchen ausruft, lässt nach der Möglichkeit fragen, einen messianisch hergestell-

ten von einem durch den Souverän entschiedenen Ausnahmezustand zu unterscheiden:

Ist eine Differenzierung verschiedener Ausnahmezustände möglich? Wie im Folgenden

skizziert wird, führt Agamben die Unterscheidung anhand einer Konstellation zweier

Texte Benjamins durch – wobei wiederum eine variierte Antwort auf die Frage nach

dem Verhältnis zum Gesetz anvisiert wird: Die Relation entwickelt Agamben dem je

kommentierten Bezugstext gemäß, also wie bereits gezeigt mit religionsgeschichtli-

chem Bezug als Erfüllung und Aufzehrung, mit Bezug auf Sabbatai Zwi im Modus der

Übertretung als Erfüllung – aber auch, wie im Folgenden zu zeigen ist, mit Kafka als

Schließen der Tür des Gesetzes und mit Benjamin als eine bestimmte Beziehung von

Gesetz und Leben.

III.1.c) Der Mann vom Lande und der Messias

Der souveränitätstheoretisch zugespitzten Potenzproblematik entsprechend wird in

Homo sacer KafkasMann vom Landemessianisch gedeutet.Wie bereits erwähnt stellt die

Formulierung, mit der Agamben die messianische Interpretation einführt, eine Paral-

lele zurMessias-Deutung Bartlebys dar: Auch inHomo sacer schlägt er die Interpretation

zugleich entwickelt er diese Bewegung als charakteristisch für den Messianismus überhaupt, um

den Diskurs über den Ausnahmezustand mit seiner messianisch konnotierten Kafka-Lektüre zu

verbinden.

16 Dausner, Christologie, 309.

17 Als Beleg für die These wird ein Zitat aus Homo sacer angegeben, vgl. Dausner, Christologie, 309f;

allerdings ist auch in dem Zitat die Überschreitung als Erfüllung der Torah mit einem Relativsatz

auf die »Sabbathianische Lehre«, HS 67, also auch in Agambens Text nicht auf Paulus, bezogen.

18 Vgl. nochmals die Kritik bei Marchart, Zwischen Moses und Messias, 17, dass diese Passage eine

problematische »Strukturidentität« von Lager und Messianismus suggeriere. Dass Agamben kurz

zuvor mit Benjamin zwei verschiedene Ausnahmezustände unterscheidet und gegen den sou-

veränen Ausnahmezustand einen messianisch konnotierten wirklichen Ausnahmezustand setzt,

scheint die Differenzierung zu wahren – zumal er den Vergleich, wie zitiert, seiner paradigmati-

schen Methode gemäß von einem bestimmten Standpunkt aus vornimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 229

nicht selbst vor, sondern verweist auf eine vorliegende Deutung, um dann zu erläutern,

unter welchen Bedingungen diese akzeptiert werden kann:

»Kurt Weinberg hat in seiner Interpretation vorgeschlagen, im schüchternen, aber

hartnäckigen Mann vom Lande eine ›verhinderte‹ christliche ›Messiasfigur‹ zu sehen

(la figura di un ›messia cristiano impedito‹)19 […]. Der Vorschlag kann nur dann angenom-

men werden, wenn man nicht vergißt, daß der Messias die Figur ist, durch welche die

großen monotheistischen Religionen versucht haben, mit dem Problem des Gesetzes

fertig zu werden (il Messia è la figura in cui le grandi religioni monoteistiche hanno cercato

di venire a capo del problema della legge), und daß seine Ankunft, im Judentum wie im

Christentum oder im schiitischen Islam, die Erfüllung und die vollständige Aufzeh-

rung des Gesetzes bedeutet (il compimento e la consumazione integrale della legge)« (HS

66f/65).

Die oben bereits zitierte religionsgeschichtliche Referenz erfolgt in Homo sacer inso-

fern zur Präzisierung der Kafka-Interpretation.20 Um den Gesetzesbezug in Agam-

bens Deutung von Vor dem Gesetz genauer zu bestimmen, wird im Folgenden gemäß

der Zuordnung von diagnostizierter Situation und messianischem Ereignis zunächst

erläutert, welches Problem der Mann vom Lande bearbeitet (III.1.c.a), danach folgt die

Untersuchung von Agambens Lektüre der beiden in Benjamins VIII. These unterschie-

denen Ausnahmezustände (III.1.c.b). So kann der Mann vom Lande als messianische

Figur verstanden werden (III.1.c.c), bevor die in diesem Kontext entwickelte Derrida-

Kritik referiert werden kann (III.1.c.d).

III.1.c.a) Die Geltung des Gesetzes ohne Bedeutung – zur Diskussion von

Scholem und Benjamin

Agambens spitzt seine Kafka-Interpretation mit einem Verweis auf den Briefwechsel

von Scholem und Benjamin zu. Scholems Rede von einer Geltung ohne Bedeutung, die

Agamben in In diesem Exil mit seiner Diagnose der »Dominanz des Rechts über das

menschliche Leben« (MoZ 113) verbindet, scheint zunächst einer politisch-philosophi-

schen Lektüre des Gesetzesbegriffs zu entsprechen. Allerdings lässt dieser Bezug einen

weiteren Referenzrahmen für die Deutung zu: In der Auseinandersetzung mit Benja-

min um dessen Kafka-Essay schreibt Scholem von einem Zustand, in dem die Offenba-

rung »gilt, aber nicht bedeutet« (zitiert nach HS 61).21 Agamben übernimmt die Formu-

19 Wie ersichtlich passt Agamben das Weinberg-Zitat im italienischen Original leicht an: Bei Wein-

berg ist von »demMann vom Lande, dieser verhinderten Messiasfigur« die Rede, Weinberg, Kurt:

Kafkas Dichtungen. Die Travestien des Mythos, Bern/München: Francke 1963. Dass diese Messiasfigur

eine christliche sei, ergänzt Agamben schlüssig aus dem Kontext von Weinbergs Interpretation.

20 Vgl. aber bereits hier die andere Bedingungsangabe beiMdD306, auf dieweiter unten einzugehen

ist.

21 Vgl. auch das Referat der Diskussion von Scholem und Benjamin bei AZ 75f. Vgl. im Briefwechsel

die Erklärung Scholems: »Du fragst, was ich unter dem ›Nichts der Offenbarung‹ verstände? Ich

verstehe darunter einen Stand, in dem sie bedeutungsleer erscheint, in dem sie zwar noch sich

behauptet, in dem sie gilt, aber nicht bedeutet. Wo der Reichtum der Bedeutung wegfällt und das

Erscheinende, wie auf einen Nullpunkt eigenen Gehalts reduziert, dennoch nicht verschwindet

(und die Offenbarung ist etwas Erscheinendes), da tritt sein Nichts hervor«, Benjamin/Scholem,

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Das Messianische

lierung »Geltung ohne Bedeutung« (Vigenza senza significato) (HS 62/59) und entwickelt

sie, ähnlich wie in seinem Bartleby-Text, zur Formel (formula). Dabei ändert er jedoch

den Bezug: Aus Scholems Beschreibung des Zustands der Offenbarung wird in Agam-

bens Text eine Formel, die als »Definition« des gegenwärtig, in »unsere[r] Zeit« und

»[ü]berall auf der Erde« (HS 62/59), herrschenden souveränen Banns des Gesetzes ver-

wendet wird.22 Was aber ist dieses Gesetz, das heute und überall gilt, ohne zu bedeuten?

Agamben legt die weiter oben bereits zitierte Definition vor: »[D]amit ist hier der ganze

Text der Tradition unter seinem regulativen Aspekt gemeint (l’intero testo della tradizione

nel suo aspetto regolativo), sei das nun die jüdische Thora oder die islamische Scharia, das

christliche Dogma oder der profane nómos« (HS 62/59).

Mit der Rede von einer Tradition unter ihrem regulativen Aspekt wird Agambens

Diskurs aber auch als Traditionshermeneutik lesbar – und dies verweist auf seine un-

ten zu skizzierende Kritik der Dekonstruktion.23 Dazu kommt ein weiterer Aspekt: Der

sehr allgemein definierte Gesetzesbegriff entspricht der Tatsache, dass Scholems For-

mulierung nicht den »profane[n] nómos«, sondern vielmehr den Status der Offenbarung

bei Kafka qualifiziert. Ähnlich zeigt sich auch für die Interpretation Weinbergs, dass

dieser das Gesetz unmittelbar vor der von Agamben zitierten Passage in einer Paren-

these, die Agamben nicht wiedergibt, folgendermaßen erklärt: »[E]s handelt sich hier

augenscheinlich um das undurchdringlich göttliche Gesetz«24. Nicht nur weitet Agam-

bens Definition den Gesetzesbegriff aus, vielmehr ist dies bereits in seinen Bezugstex-

ten angelegt.

Vor diesem Hintergrund öffnet sich für die politisch-philosophisch aufgelegte Dis-

kussion in Homo sacer ein anderer Rahmen: Dann steht mit der Frage nach dem Gesetz

subkutan auch die Frage nach dem Ort der Tradition, nicht zuletzt als religiöser Tradi-

tion, in der Gegenwart zur Debatte – danach, was eine geltende Tradition noch bedeutet

oder, anders gesagt, wie messianisch mit ihr umgegangen werden könnte. Entspre-

chend weitet Agamben in dem 1992 als Vortrag gehaltenen und 1998 publizierten Text

DerMessias und der Souverän. Das Problem des Gesetzes beiWalter Benjamin auch den Begriff

des Ausnahmezustands explizit aus, indem er ihn auf die kulturelle Überlieferung bezieht:

»[I]nzwischen ist in jedem Bereich unserer kulturellen Überlieferung von der Politik

zur Ökonomie, von der Philosophie zur Literatur der Ausnahmezustand zur Regel ge-

Briefwechsel, 175. Ob Scholem Kafka damit schlüssig interpretiert, kann hier nicht diskutiert wer-

den; vgl. den Hinweis vonWolf, dass das »Gesetz als ›Offenbarung‹ […] bei Kafka eher Subtext [sei],

wenn es denn überhaupt eine Rolle spielt«, Wolf, Rede zur ›Logik der Rettung‹, 117.

22 Vgl. die scharfe, aber überzeugende Kritik an dieser Argumentationsfigur beiWolf, Rede zur ›Logik

der Rettung‹, 117.

23 Vgl. auch die vor der zitierten Passage verwendete Formulierung: »Überall auf der Erde leben die

Menschen heute im Bann eines Gesetzes und einer Tradition (nel bando di una legge e di una tradi-

zione)«, HS 62/59, Hervorhebungen: HR. Mit dieser Doppelung greift Agamben über den nomos

hinaus – und zwar im Einklang mit der Kritik am Überlieferungsbruch in Der Mensch ohne Inhalt.

Wenn also Gesetz und Tradition ohne Bedeutung formal in Geltung bleiben, so weitet sich die Per-

spektive zu der bereits angedeuteten Frage, wie man Überlieferung performieren kann. Auch hier

scheint ein anderer Gebrauch der Begriffe – auch der der religiösen Tradition – eineMöglichkeit zu

bieten. Dieser Lektürevorschlag ist im Folgenden im Text zu präzisieren.

24 Weinberg, Travestien des Mythos, 132.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 231

worden. Auf dem gesamten Planeten, in Europa wie in Asien, in den fortgeschrittenen

Industrieländernwie in der drittenWelt, lebenwir heute im Bann einer Überlieferung,

die sich in einem permanenten Ausnahmezustand befindet« (MdD 302).

So ergibt sich ein Rückbezug auf die im ersten Kapitel dieser Untersuchung disku-

tierten Überlegungen in Der Mensch ohne Inhalt: Hatte Agamben dort einen Bruch der

Überlieferbarkeit und der lebendigen Tradition konstatiert, so ist hier von einer Traditi-

on die Rede, die imModus der Geltung ohne Bedeutungweiterbesteht – aber offenbar jede

lebendige Substanz verloren hat. Insofern scheint die Geltung ohne Bedeutung eine Varia-

tion der Formulierungen in Agambens erstem Buch vorzunehmen, mit denen etwa die

»Anhäufung des Alten innerhalb einer Art monströsen Archivs« (MoI 143) beklagt wur-

de. Auch formal lassen sich Agambens Überlegungen inHomo sacer auf sein erstes Buch

zurückbeziehen, denn auch in Homo sacer beinhaltet die kritisch beschriebene Situati-

on ein Potenzial, das in Form einer Art Umschlag erschlossen werden kann: Gerade die

Situation, in der die Menschen »heute« (oggi) »[ü]berall auf der Erde leben« (HS 62/59),

beinhaltet eine besondere Erkenntnismöglichkeit. Die Situation ist – erneut in einer

bestimmten Perspektive – auch offenbarend:

»Doch das ist gerade die ursprüngliche Struktur der souveränenBeziehung (la struttura

originale della relazione sovrana), und in dieser Perspektive (in questa prospettica) ist der

Nihilismus, in dem wir leben, nichts anderes als das Auftauchen dieser Beziehung als

solcher (l’emergere alla luce di questa relazione come tale)« (HS 62/59).

So wie das brennende Haus seine baulichen Mängel zeigt, bringt die von Agamben

diagnostizierte Krise die souveräne Beziehung als solche ans Licht – und beinhaltet so

die Möglichkeit, jenseits der Souveränität denken zu können.

Für die Frage nach dem Messianischen ist ein zusätzlicher Aspekt von Interesse,

der mit der Parallelisierung von messianischem Ereignis und Ausrufung des Ausnah-

mezustands zu tun hat: Agamben kombiniert ein weiteres Charakteristikum seiner De-

finition des Ausnahmezustands, nämlich die Ununterscheidbarkeit von Gesetz und Le-

ben, mit der Diskussion im Briefwechsel von Scholem und Benjamin. Auf diese Wei-

se versucht er, dem Briefwechsel nicht nur zwei verschiedene Kafka-Interpretationen,

sondern auch zwei verschiedene Interpretationen des Ausnahmezustands abzulesen.

Für Scholem, so referiert Agamben, erhalte sich das Gesetz als Form, und zwar »jen-

seits seines Gehaltes« (HS 64/62). Es gelte im Ausnahmezustand, ohne zu bedeuten, was

Agamben als »unvollkommenen Nihilismus« (nichilismo imperfetto) (HS 64/62) bezeich-

net. Dagegen rekonstruiert er eine These Benjamins, in der »der zur Regel gewordene

Ausnahmezustand (lo stato di eccezione tramutato in regola) anzeigt, daß das Gesetz dabei

ist, sich aufzuzehren (la consumazione della legge) und mit dem Leben, das es regulieren

sollte, zu verschwimmen (diventare indiscernibile)« (HS 64/62). Der Rede vom Aufzehren

des Gesetzes entspricht, dass Agamben diesen Nihilismus als »messianische[n] Nihi-

lismus« (nichilismo messianico) (HS 64/62) bezeichnen kann.25 Die Formulierung über

25 Vgl. die andere Zuordnung in Agambens früherem Text Der Messias und der Souverän, in dessen Ar-

gumentation Scholem und Benjamin messianische Interpretationen des Ausnahmezustands ver-

treten, wobei Scholems Position als unvollkommener und Benjamins Position als vollkommenerMes-

sianismus, vgl. MdD 303f, bezeichnet wird. Vgl. auch die Homo-sacer-Lektüre von Wolf, der voraus-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Das Messianische

den zur Regel gewordenen Ausnahmezustand spielt offenbar auf Benjamins These VIII an,

die Agamben in der Folge auslegt. Allerdings paraphrasiert Agamben, das ist hier be-

reits anzumerken, nicht ganz korrekt: Laut These VIII ist der Ausnahmezustand nicht

zur Regel geworden, sondern ist die Regel.26 Dem ist weiter unten nachzugehen.

Damit sind Scholem und Benjamin in Agambens Text auch zu Interpreten des Aus-

nahmezustands geworden:27 Ihre beiden – in Agambens Referat – nihilistischen Inter-

pretationen dieses Zustands gleichen sich darin, dass sie von der Ununterscheidbar-

keit von Gesetz und Leben im Ausnahmezustand ausgehen; sie differieren darin, dass

sich das Gesetz in der einen Position ohne Bedeutung weiter erhalte, während es im

messianisch qualifizierten Fall in Aufzehrung (consumazione) begriffen sei. Wie ist diese

Differenz genauer zu beschreiben?

III.1.c.b) Virtueller und wirklicher Ausnahmezustand

In der Folge legt Agamben eine komplexe Lektüre von Benjamins VIII. These vor. Für

diese Untersuchung ist sie von Interesse, weil die Unterscheidung von virtuellem und

wirklichem Ausnahmezustand, die Agamben mit spiegelsymmetrischen Verhältnisbe-

stimmungen von Gesetz und Leben erläutert, der Differenz in der Interpretation des

Ausnahmezustands korrespondiert, die Agamben bei Scholem und Benjamin rekon-

struiert hatte: Der wirkliche Ausnahmezustand ausThese VIII kann so der messianisch-

nihilistischen Interpretation oder dem bereits erwähnten durch den Messias ausgeru-

fenen Ausnahmezustand entsprechen, obwohl Agamben den wirklichen Ausnahmezu-

stand in seiner Lektüre vonThese VIII nicht explizit messianisch konnotiert. Auch hier

scheint er mit der Benjamin-Lektüre ein Paradigma zu behandeln, das das Verhältnis

von Gesetz und Leben wiederum anders fasst und insofern an den messianischen Dis-

kurs verwiesen werden kann.

setzt, dass Agamben sowohl Scholems als auch Benjamins Interpretation als messianische ent-

wickele, vgl. Wolf, Rede zur ›Logik der Rettung‹, 120, was allerdings die Argumentation in Ho-

mo sacer nicht genau wiederzugeben scheint und sich möglicherweise auf die frühere Fassung

der Diskussion bezieht. Dies ermöglicht Wolf indessen die prononciert gegen Agamben vorge-

tragene These, bei Benjamin handle es sich um eine »radikal nicht-messianische Negation des

scholemschen Messianismus«, ebd. Der Frage nach der Bewertung von Agambens Benjamin- und

Scholem-Interpretation kann hier nicht nachgegangen werden; für diese Untersuchung ist ledig-

lich von Bedeutung, dass Agamben Benjamins Position als messianischen Nihilismus entwickelt,

weil auf dieseWeise die oben aufgeworfene Frage nach der genauen Qualifizierung desmessiani-

schen Ausnahmezustands an den unterschiedlichen Verhältnissen von Gesetz und Leben gespie-

gelt werden kann, die Agamben bei Scholem und Benjamin unterscheidet. Vgl. auch die Tatsache,

dass Adam Kotsko den Begriff desmessianischen Nihilismus in seinem Aufsatz mit dem Titel Agam-

ben’s Messianic Nihilism, vgl. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 111-124, vgl. v.a. ebd., 120, zur

Qualifizierung von Agambens eigenem Projekt verwendet.

26 Vgl. Benjamin, GS I, 697.

27 Vgl. die BemerkungAgambens inAusnahmezustand, dass die »Schrift (die Thora) ohne ihrenSchlüs-

sel […] die Chiffre für das Gesetz im Ausnahmezustand« sei, AZ 75, Hervorhebung: HR. In einer Pa-

renthese zu seinemScholem-Referatweist Agamben anschließenddarauf hin, dass Scholemdiese

These mit Schmitt teile, vgl. ebd., 75f: Aus der Chiffre ist unversehens eine These Scholems über

den Ausnahmezustand geworden, die mit Schmitt verglichen werden kann. Dies bedürfte jedoch

einer genaueren Begründung, als Agamben sie vorlegt.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 233

Benjamin spricht von dem »›Ausnahmezustand‹, in dem wir leben« und der »die

Regel ist«; diesem setzt er die »Herbeiführung des wirklichen Ausnahmezustands« als

»unsere Aufgabe«28 entgegen. Den ersten erwähnten Ausnahmezustand – der die Regel

ist – bezeichnet Agamben als »virtuellen Ausnahmezustand« (stato di eccezione virtuale)

(HS 65/64). Diese Qualifizierung entspricht dem Gegensatz zum wirklichen Ausnahmezu-

stand sowie den bei Benjamin gesetzten Anführungszeichen; vor allem aber suggeriert

die Formulierung, dass dieser Ausnahmezustand in gewissem Sinne nicht vollständig

ist: In ihm besteht das Gesetz im Modus der Geltung ohne Bedeutung formal weiter.

Was den wirklichen Ausnahmezustand angeht, nimmt Agamben allerdings eine signi-

fikante und folgenreiche Verschiebung vor. Er zitiert Benjamins These in italienischer

Übersetzung und leitet das Zitat mit der folgenden Paraphrase ein: »Con un gesto ana-

logo, l’ottava tesi contrappone allo stato di eccezione in cui viviamo, che è diventato la rego-

la, uno stato di eccezione ›effettivo‹«29. Bei Benjamin heißt es indessen nicht, dass der

Ausnahmezustand die Regel geworden sei – vielmehr ist er die Regel. Die Verschiebung

entspricht der zeitdiagnostischen Perspektive vonHomo sacer, für die sich Agamben auf

Benjamin beruft und die er zu Beginn der Studie folgendermaßen formuliert:30 »Heu-

te, da die großen staatlichen Strukturen in einen Prozeß der Auflösung geraten sind

und der Notstand, wie das Benjamin vorausahnte, zur Regel geworden ist (l’emergenza,

come Benjamin aveva presagito è diventata la regola)« (HS 22/15f).

In These VIII formuliert Benjamin allerdings nicht in Form einer Vorausahnung für

das Heute von Agambens Text, sondern, nochmals, für den Ausnahmezustand, der be-

reits in seiner eigenen Gegenwart Regel ist – und dies darüber hinaus gemäß der »Tra-

dition der Unterdrückten«31, also bereits als Überlieferung. Damit ist kein Einwand ge-

gen die Validität von Agambens Zeitdiagnose erhoben; fraglich ist allerdings erstens, ob

sie sich schlüssig auf Benjamins Text berufen kann und vor allem zweitens, ob Agam-

bens Interpretation von These VIII mit Schmitt überhaupt überzeugend ist.32 Seine

Deutung der These ist zumal deshalb kompliziert, weil der Ausnahmezustand – sei es

der virtuelle oder der wirkliche – der mit Schmitt entwickelten Definition gemäß durch

die Ununterscheidbarkeit von Gesetz und Leben charakterisiert ist.33 Die Differenz von

28 Beide Zitate Benjamin, GS I, 697, Agamben übersetzt die deutsche Formel als »stato di eccezione

effettivo«, Agamben, Homo sacer, 64.

29 Agamben, Homo sacer, 63, Hervorhebung: HR. Die zusätzliche Erklärung, dass der Ausnahmezu-

stand, in dem wir leben, die Regel geworden sei, fehlt in der deutschen Übersetzung, vgl. HS 65.

30 Vgl. auch analoge Formulierungen wie die These, dass der Ausnahmezustand »in der Politik der

Gegenwart immer mehr als das herrschende Paradigma des Regierens« (lo stato di eccezione tende

sempre più a presentarsi come il paradigma di governo dominante nella politica contemporanea), AZ 9/11,

hervortrete: Hier wird der Ausnahmezustand sukzessive zur Regel im Sinne einer regulären Praxis.

31 Benjamin, GS I, 697.

32 Die implizierte Benjamin-Deutung wird z.T. auch in der Sekundärliteratur übernommen; vgl. die

Rede von Benjamins »state of exception in place – which threatened to become the rule –«, Duran-

taye, Agamben, 343: Dass der Ausnahmezustand die Regel zu werden drohte, dürfte eher Agam-

bens Interpretation entsprechen.

33 Deshalb muss auch These VIII bei Agamben mit dem Verhältnis von Gesetz und Leben zu tun ha-

ben, eine Interpretation, die Wolf »textwidrig« nennt, Wolf, Rede zur ›Logik der Rettung‹, 120. Für

die vorliegende Untersuchung kommt es auf die Konstruktion von Agambens Argumentation an,

die das Verhältnis von Gesetz und Leben über das Zitat aus dem Briefwechsel von Scholem und

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Das Messianische

virtuellem und wirklichem Ausnahmezustand verlegt Agamben daher in eine Inversion

der Bewegung, mit der dieser Zustand erreicht wird: Während im virtuellen Ausnah-

mezustand das Gesetz in Form der Geltung ohne Bedeutung erhalten bleibt und »vor

sich das nackte Leben bestehen« (HS 66/64) lässt, verhält es sich im wirklichen Ausnah-

mezustand umgekehrt:

»Imwirklichen Ausnahmezustand (stato di eccezione effettivo) tritt dem Gesetz, das sich

im Unbestimmten des Leben [sic] verliert (s’indetermina in vita), jedoch ein Leben ent-

gegen, das sich in einer symmetrischen, aber umgekehrten Bewegung vollständig in

Gesetz verwandelt (si trasforma integralmente in legge). Der Undurchdringbarkeit einer

Schrift, die unentzifferbar geworden ist und sich als Leben darbietet, antwortet die ab-

solute Intelligibilität eines in Schrift aufgelösten Lebens (l’assoluta intellegibilità di una

vita tutta risolta in scrittura)« (HS 66/64).

So beschreibt Agamben eine symmetrische Bewegung im Verhältnis von Leben und Ge-

setz oder, gemäß der changierenden Terminologie, von Leben und Schrift. Ob diese

Benjamin-Deutung schlüssig ist, kann hier nicht diskutiert werden; Agambens unpräzi-

se Paraphrase mit dem Verweis auf den zur Regel gewordenen Ausnahmezustand dürfte

allerdings eher dagegen sprechen.34 Wichtiger ist, dass Agamben neben der messia-

Benjamin ebenso wie über die spezielle Definition des Ausnahmezustands einführt. Agambens

eigener Text konstelliert Bezüge aus verschiedensten Kontexten – dies ist indessen, wenn nicht

»textwidrig«, so doch kaum als stringente politisch-philosophische Argumentation zu qualifizie-

ren. Vgl. auch die Lektüre von Benjamins These bei MdD 287-310.

34 Eine scharfe und überzeugende Kritik legt Frieder Otto Wolf vor, vgl. Wolf, Rede zur ›Logik der

Rettung‹, v.a. 120f: Zu Recht weist er darauf hin, dass Agamben die Fortführung von Benjamins

These mit dem Verweis auf den zu entwickelnden »Begriff von Geschichte« nicht berücksichtigt.

Gerade diesem Aspekt scheint nämlich Agambens Interpretation des Ausnahmezustands im Sin-

ne der Ununterscheidbarkeit von Gesetz und Leben nicht zu entsprechen. Schlüssiger dürfte die

Interpretation sein, die Wolf nahelegt und der gemäß die »Tradition der Unterdrückten« eine Art

Erkenntnisgewinn für den Geschichtsbegriff beinhaltet: Das, was als Ausnahme bezeichnet wird,

ist bereits Tradition, ist immer Regel gewesen, vgl. ebd. Vor dem Hintergrund seiner Kritik legt

Wolf eine Deutung der These Benjamins vor, die einleuchtender scheint als die von Agamben: Die

»Art und Weise, wie sich in der bisherigen Geschichte Herrschaft immer wieder reproduziert hat,

gilt es als solche zu begreifen, in einem entsprechenden, d.h. wirklichkeitsgetreuen, materialisti-

schen ›Begriff der Geschichte‹ (den Agamben in seiner Interpretation einfach ausspart). Wenn wir

Geschichte einmal auf diese Weise begriffen haben, gewinnt sie einen Aufforderungscharakter:

Sie führt uns ›unsere Aufgabe‹ vor Augen – eine ›aktive Revolution‹ durchzuführen, die […] etwas

herbeiführt, was die Welt noch nicht gesehen hat: nämlich einen Ausnahmezustand, der nicht

nur von seinen Vordenkern als ein solcher apostrophiert wird, sondern der aus der Perspektive

der Unterdrückten wirklich einer ist, indem er den Herrschaftszusammenhang aller bisherigen

Geschichte durchbricht«, ebd., 121. Dann dürfte es sich bei der Differenzierung der beiden Aus-

nahmezustände allerdings in der Tat nicht umdie einigermaßenunklare symmetrische Bewegung

von Leben und Gesetz handeln. Wolfs Deutung zeigt auch, dass These VIII, anders als Agamben

insinuiert, keineswegs eine »rätselhafte Anspielung (l’enigmatica allusione) auf einen ›wirklichen‹

Ausnahmezustand«, HS 65/63, beinhaltet, wie Wolf, ebd., 120, zitiert. Rätselhaft wird die These

vielmehr durch Agambens Schmitt-Bezug, der die Ununterscheidbarkeit von Gesetz und Leben

als Charakteristikum des Ausnahmezustands einführt. Eine ähnliche und überzeugende Deutung

hat Adam Kotsko vorgeschlagen: »Indeed, the reference to the Ausnahmezustand that has become

the rule [!], if it refers to Schmitt at all, would seem to indicate that far from being a delimited and

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 235

nisch eingeführten Erfüllung und Aufzehrung des Gesetzes (vgl. HS 67f und oben Kapitel

III.1.a) sowie der mit Sabbatai Zwi als Charakteristikum messianischer Bewegungen

entwickelten Erfüllung als Übertretung des Gesetzes (vgl. HS 68 und Kapitel III.1.b) mit

dem Leben, das sich in Gesetz verwandelt, eine dritte Fassung eines Verhältnisses zum

Gesetz andeutet. Allerdings wird nicht völlig transparent, worin genau dieser wirkli-

che Ausnahmezustand besteht und wie er zu realisieren, wodurch er auszurufen wäre;

auch der im weitesten Sinne hermeneutische Aspekt der Unterscheidung einer unent-

zifferbaren Schrift und eines absolut intelligiblen Lebens erscheint nicht ganz klar. Vivian

Liska verweist auf eine Passage in Agambens Römerbriefkommentar, die eine ähnliche

Denkfigur verwendet.35 Über den Neuen Bund schreibt Agamben:

»Daher kann die kainḗ diathēḱē nicht so etwas wie ein geschriebener Text sein – zu dem

sie schließlich aber geworden ist –, der neue und andere Vorschriften enthielte. Sie

ist, wie es die außerordentliche Stelle vor dem neuen Bund sagt (lo straordinario passo

che precede la rivendicazione della nuova alleanza), kein mit Tinte oder auf Steintafeln,

sondern ein mit dem Hauch Gottes in die Herzen aus Fleisch geschriebener Brief –

d.h. kein Text, sondern das Leben dermessianischenGemeinschaft selbst, nicht Schrift,

sondern Lebensform (la vita stessa della comunità messianica, non scrittura, ma forma di

vita)« (Zdb 137/114).

Der Neue Bund ist nicht als Gesetz schriftlich festzuhalten und kann nicht in Form von

Regeln oder Dogmen vorliegen; er realisiert sich im Leben der messianischen Gemein-

schaft selbst. Auch hier wird das Leben gegen Schrift und Gesetz gestellt, insofern sie

auf dieses Leben zugreifen – aber das Leben der Gemeinschaft wird, qua Lebensform,

selbst zum Brief. Das Leben im Messias lässt sich nicht in ein System von Vorschriften

umsetzen, sondern übersteigt und öffnet diese im Modus einer Lebensform. Dennoch

beinhaltet der Neue Bund in dieser Interpretation offenbar eine Art von Intelligibilität:

Er stellt sich nicht als Schrift dar, ist aber als Lebensform dennoch in gewisser Weise

geschrieben – als ein Brief in die Herzen.

In der politisch-philosophischen Theorieanlage von Homo sacer dürfte der souverä-

ne Bann im wirklichen Ausnahmezustand in der Tat gebrochen sein, weil »die beiden

Glieder,welche die Bann-Beziehung unterschied und zusammenhielt (das nackte Leben

und die Gesetzesform) ((la nuda vita e la forma di legge)), einander auf[heben] und […] in

eine neue Dimension ein[treten]« (HS 66/64). Es geht entsprechend um einen Zustand,

in dem das Gesetz weder abgeschafft noch ersetzt wurde, sondern, so kommentiert

Leland de la Durantaye überzeugend, in dem eine vollkommen andere Beziehung von

Gesetz und Leben möglich wäre, die jedoch, so Durantaye, schwer zu definieren blei-

be.36 Schwer zu fassen ist Agambens Text allerdings auch deshalb, weil sich in ihm –

mit den Rekursen auf Carl Schmitt sowie auf Benjamin und Scholem und wiederum

exceptional situation that is controlled by some particular sovereign subject, the so-called state

of exception is, from the perspective of the oppressed, actually a historical constant«, Dickinson/

Kotsko, Coming Philosophy, 46.

35 Vgl. Liska, The Messiah before the Law, 166.

36 Vgl. Durantaye, Agamben, 345. Ähnlich weist Eva Geulen darauf hin, dass es »im wirklichen Aus-

nahmezustand nicht mehr nur darum [gehe], ein Gesetz durch ein anderes zu ersetzen, sondern

die Logik des Gesetzes und der Souveränität insgesamt abzusetzen«, Geulen, Agamben, 82. Wie

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Das Messianische

deren Rekursen auf Kafka – verschiedene Kontexte überlagern und einzelne Aspekte

der Definitionen miteinander artikuliert werden. Dies ist mit den Überlegungen zum

Mann vom Lande als Messias nochmals zuzuspitzen.37

III.1.c.c) Der Mann vom Lande und seine messianische Aufgabe

Agambens Lektüre von Benjamins VIII. These legt nahe, dass der faktisch realisierte,

aber unvollständige Ausnahmezustand einer Geltung ohne Bedeutung des Gesetzes durch

einen anderen, wirklichen Ausnahmezustand zu ersetzen sei, in dem das Leben selbst

sich in Gesetz verwandelt und Leben und Gesetz in »eine neue Dimension« (HS 66) ein-

treten. Wie genau sich eine solche Dimension darstellen würde, wird nicht vollständig

ersichtlich; Agambens Lektüre von Kafkas Vor dem Gesetz gibt allerdings messianisch

konnotierte Hinweise (vgl. auch MdD 304-308): Wie zitiert übernimmt Agamben die

Deutung des Mannes vom Lande als Messias von Kurt Weinberg und legt sie auf das

Verhältnis zum Gesetz aus. Dabei stellt er die These zur Diskussion, dass der Mann

vom Lande am Ende der Parabel nicht etwa scheitert, sondern dass sein Verhalten eine

wichtige Konsequenz zeitigt: Die Tür des Gesetzes wird geschlossen. Dass das Gesetz

in Kafkas Text bis dahin offen steht, deutet Agamben als Exemplifizierung der struktu-

rellen Logik der souveränen Ausnahme; eine Schließung des Gesetzes sistiert die Aus-

nahme, unterbricht den souveränen Bann und beendet den Zustand der Geltung ohne

Bedeutung. So kann der Mann vom Lande messianische Züge annehmen, denn

»dann können wir uns auch vorstellen, daß das ganze Verhalten des Mannes vom Lan-

de nichts anderes ist als eine komplizierte und geduldige Strategie, die Schließung zu

erreichen, um die Geltung zu unterbrechen (una complicata e paziente strategia per otte-

nerne la chiusura, per interromperne la vigenza)« (HS 66/64f).

genau die anvisierte neue Dimension zu denken ist, bleibt jedoch unklar, sodass Geulen die zuletzt

zitierte Passage Agambens nicht zu Unrecht als »einigermaßen kryptisch«, ebd., 118, rubriziert.

37 Vgl. die Argumentation in Der Messias und der Souverän, die die Zuordnung des Messias zu den

beiden Ausnahmezuständen anders vornimmt: Agamben geht hier davon aus, dass Benjamin

mit dem Ausnahmezustand, in dem wir leben, die »Tag[e] des Messias«, MdD 290, beschreibt; es

ist also bereits der virtuelle Ausnahmezustand messianisch. Entsprechend liest Agamben auch

die Scholem abgelesene Formel der Geltung ohne Bedeutung mit messianischem Bezug: »Wenn

ich mich nicht täusche, vergleicht Scholem in keiner seiner späteren Untersuchungen diese prä-

gnante Definition des Gesetzes im Kafka’schen Universum – Geltung ohne Bedeutung – mit der

kabbalistischen und messianischen Auffassung der Thora als einer Ansammlung von Buchstaben

ohne Ordnung und Bedeutung. […] Die Formel ›Geltung ohne Bedeutung‹* passt ausgezeichnet

zum Zustand der Thora vor Gott, wenn sie zwar gilt, jedoch weder einen bestimmten Inhalt noch

eine bestimmte Bedeutung angenommen hat«, ebd., 301. Entsprechend ist für Agamben der ge-

genwärtige, virtuelle Ausnahmezustand ein Leben »in diesemmessianischen Paradox«, ebd., 302;

allerdings handle es sich um einen »versteinerten oder gelähmten Messianismus«, ebd., 303: Das

Gesetz ist zwar vernichtet, wird jedoch in Geltung gehalten. Dann allerdings muss Agamben, wie

bereits erwähnt und anders als in der Argumentation inHomo sacer, mit den beidenmessianischen

Ausnahmezuständen auch zwei Messianismen unterscheiden, die er Scholem und Benjamin zu-

weist: In Der Messias und der Souverän vertritt auch Scholem einen Messianismus, allerdings einen

»unvollkommene[n]«, MdD 303, dem Benjamins »vollkommener Messianismus, der die Geltung

nicht jenseits von dessen Bedeutung überleben lässt«, ebd., 304, entgegengestellt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 237

Während Agamben –mit Sabbatai Zwi – auf die Übertretung des Gesetzes als Erfüllung

oder – mit Benjamin – auf den wirklichen Ausnahmezustand verwiesen hatte, wird im

literarischen Paradigma die Schließung des Gesetzes als Unterbrechung des souverä-

nen, des virtuellen Ausnahmezustands entwickelt. Wenn ein Messias allerdings, so mit

Agambens religionsgeschichtlicher Referenz, das Gesetz erfüllt, so fragt sich, wie die

Schließung des offenen Gesetzes und seine Erfüllung zuzuordnen sind. Wie genau ist

die messianische Aufgabe des Mannes vom Lande zu beschreiben? In der anschließen-

den Argumentation zieht Agamben ein weiteres Beispiel heran und wechselt wiederum

das Medium: Er verweist auf eine Handschriftenminiatur, die den Messias bei seiner

Ankunft zeigt (vgl. HS 67/65). Der Mann vom Lande ist vor diesemHintergrund – anders

als zuvor mit der Interpretation Weinbergs suggeriert – nicht selbst der Messias, aber

er bereitet dessen Ankunft vor:

»Die messianische Aufgabe des Mannes vom Lande (Il compito messianico del contadino)

(und des Jungen, der in der Miniatur vor dem Tor steht) könnte genau darin bestehen,

den virtuellen Ausnahmezustand wirklich werden zu lassen (rendere effettivo lo stato di

eccezione virtuale), den Türhüter zum Schließen der Tür des Gesetzes zu zwingen (das

Tor von Jerusalem). Denn der Messias wird erst eintreten können, nachdem man das

Tor geschlossenhat, das heißt, nachdemdieGeltungohneBedeutungaufgehört haben

wird (Poiché il Messia potrà entrare solo dopo che la porta sarà stata chiusa, cioè dopo che la

vigenza senza significato della legge sarà cessata)« (HS 67f/66).

Mit dem Schließen der Tür des Gesetzes vollzieht sich der Umschlag in den wirklichen

Ausnahmezustand – und dies zu erwirken ist die Aufgabe des Mannes vom Lande. Vivi-

an Liska hat zu Recht auf eine Spannung innerhalb von Agambens Text hingewiesen:38

In der soeben zitierten Passage ist der wirkliche Ausnahmezustand Bedingung für die

Ankunft des Messias, er tritt durch die geschlossene Tür ein. Wenig später im Text ist je-

doch, wie oben bereits zitiert, die »erste Konsequenz dieser Ankunft […] die Erfüllung

und Aufzehrung des Gesetzes« (La prima conseguenza di quest’avvento è, infatti, il compimen-

to e la consumazione della legge) (HS 68/67). Während der Messias also einmal als derje-

nige erscheint, der den Ausnahmezustand selbst einläutet oder ausruft, scheint seine

Ankunft im Rahmen der Bildinterpretation von der Bedingung abzuhängen, dass der

wirkliche Ausnahmezustand vorher realisiert wird. Ist also der wirkliche Ausnahmezu-

stand Bedingung oder Konsequenz der Ankunft des Messias?39 Offenbar ermöglicht der

Text verschiedene Interpretationen.40

38 Vgl. Liska, Als ob nicht, 81f, sowie die ähnliche Argumentation bei Liska, The Messiah before the

Law, 165.

39 Vgl. Liska, Als ob nicht, 82, und analog Liska, The Messiah before the Law, 165. Im Übrigen lässt

sich die markierte Unklarheit auch an Agambens Bestimmung des wirklichen Ausnahmezustands

verweisen: Agamben schreibt von einem in Gesetz verwandelten Leben, das dem Gesetz »[i]m

wirklichen Ausnahmezustand«, HS 66, entgegentrete. Auch hier wird nicht präzisiert, ob das intel-

ligible Leben den wirklichen Ausnahmezustand auslöst, oder erst in ihm – aus freilich genauer zu

bestimmenden Gründen –möglich wird.

40 Neben demWechsel des Mediums zur Bildbeschreibung und demWechsel des Kontextes gibt es

eine weitere Möglichkeit, die Spannung im Text zu erklären. In Der Messias und der Souverän inter-

pretiert Agamben ebenfalls Kafkas Parabel, allerdings mit einer signifikanten Differenz: Er liest

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Das Messianische

Zugleich lässt dieser Aspekt nochmals nach der Bestimmung desMessianischen fra-

gen: Ist es der Messias selbst, der die messianische Erlösung ins Werk setzt – im Sinne

etwa der kleinen Verrückung in der Fassung Blochs, deren Ausmaß so schwer zu be-

stimmen ist, dass der Messias selbst sie durchführt? Oder ist die messianische Ankunft

Resultat einer Praxis wie der Handlung des Mannes vom Lande – oder der kleinen Ver-

rückung in der zeittheoretischen Fassung Agambens, in der das Ergreifen des Bruchs

mit der chronologischen Zeit die Verrückung darstellt? Kann also menschliche Praxis –

gleich ob individuell oder kollektiv – als messianisch qualifiziert werden, insofern sie

die Pforte für den Eintritt des Messias öffnet – oder erst schließt?41 Vivian Liska mar-

kiert, wie bereits erwähnt, eine Differenz zwischen Agambens Rede von einer Strategie

des Mannes vom Lande und Benjamins Theologisch-politischem Fragment, in dem nicht

von einer »zielstrebige[n] – also ›strategische[n]‹ – Deaktivierung des Gesetzes«42 die

Rede sei. Liskas kritische Differenzierung kann, nochmals, als Hinweis auf Agambens

Bestimmung des Messianischen gelesen werden: Dann würde für Agamben in der Tat

in diesem Text, wie oben angedeutet, den Zustand der Geltung ohne Bedeutung bereits als messia-

nischen Zustand, vgl. MdD 306. Auch hier verweist er auf Weinbergs Deutung, auch hier gibt er

die Bedingungen an, unter denen ihr zugestimmt werden könne – dabei handelt es sich indessen

hier um die These, dass »in der jüdischen Tradition die Gestalt des Messias eine zweifache ist. Seit

dem 2. Jahrhundert v. Chr. spaltet sich der Messias in ein Mashiach ben Yosef und in ein Mashiach

ben Dawid«, ebd. Die Doppelung der messianischen Figur wurde bereits in der Einleitung zur vor-

liegenden Untersuchung erwähnt, weil Flaubert sie in der Begriffsbestimmung des Dolmetschers

des Vitellius verwendet.Mit dieser Doppelung kann jedoch derMann vomLande einen Teil dermes-

sianischen Aufgabe übernehmen, bevor die zweitemessianische Figur durch das geschlossene Tor

eintritt – der Mann vom Lande ist Messias, dem aber ein zweiter Messias folgt: Das messianische

Ereignis wird, so Agamben, »vermittels einer einheitlichen und zugleich doppelten Figur gedacht,

die wahrscheinlich den wahren Sinn der Spaltung des einzigen Messias […] in zwei unterschied-

liche Figuren darstellt: eine, die sich mit dem Verzehr der Geschichte verzehrt, und eine andere,

die sich gleichsam nur am Tag nach ihrer Ankunft ereignet«, MdD 308. Die Differenzierung in zwei

messianische Figuren wird in Homo sacer nicht erwähnt; im Rückgriff auf den früheren Text kann

sie jedoch, so die These dieser Untersuchung, die Spannung in der Argumentation vonHomo sacer

auflösen. Vgl. zur Differenzierung eines Messias als Sohn Josephs und eines Messias als Sohn Da-

vids z.B. Blidstein, Gerald J.: Art.Messiah.Messiah in Rabbinic Thought, in: Skolnik, Fred/Berenbaum,

Michael (Hg.): Encyclopaedia Judaica, Second Edition, Volume 14, FarmingtonHills: ThomsonGale

2007, 112f, oder auch Scholem, Zum Verständnis der messianischen Idee, 143; vgl. zu den in den

Texten der Qumrangemeinde unter anderem erhofften drei endzeitlichen Figuren – der Messias

aus Israel, der Messias aus Aaron und ein Prophet – Lichtenberger, Hermann: Messianische Erwar-

tungen und messianische Gestalten in der Zeit des Zweiten Tempels, in: Stegemann, Ekkehard (Hg.):

Messias-Vorstellungen bei Juden und Christen, Stuttgart: Kohlhammer 1993, 9-20, hier v.a. 9-14.

41 Vgl. die motivische Korrespondenz des Benjamin-Zitats über die kleine Pfortemit Agambens Bild-

beschreibung in Homo sacer: In beiden Fällen steht der Messias vor einer Tür, durch die er eintritt.

Vgl. zur Frage nach dem Verhältnis von menschlichem Handeln und dem Erscheinen des Messias

die Ausführungen Scholems zur lurianischen Kabbala, wo Scholem beispielsweise schreibt: »Jede

Tat des Menschen hat Bezug auf diese letzte Aufgabe, die Gott seiner Kreatur aufgetragen hat.

Das Erscheinen des Messias ist daher für Luria nichts als das Siegel, das auf den Abschluß dieses

Prozesses der Wiederherstellung, Tikkun, gesetzt wird«, Scholem, Die jüdische Mystik, 300f, vgl.

auch Dan, Kabbala, 123.

42 Liska, Als ob nicht, 81, vgl. Liska, The Messiah before the Law, 164.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 239

eine bestimmte Praxis, nämlich etwa das Unterbrechen der Geltung ohne Bedeutung, ei-

ne Handlung darstellen, die das Kommen des Messias bedingt. Dass Agamben dies im

literarischen Paradigma entwickelt, lässt die genaue Interpretation – zumal politisch-

philosophisch – allerdings eher unklar erscheinen.43

Insofern kombiniert Agamben in der Auseinandersetzung mit dem Gesetz unter-

schiedliche Paradigmen, sodass verschiedene Möglichkeiten eines Umgangs mit ihm

aneinander gekoppelt werden: Im literarischen Paradigma fokussiert er das Schließen

des Gesetzes im Sinne einer Unterbrechung des souveränen Banns, in seiner Inter-

pretation von Benjamins These VIII unterscheidet er verschiedene Relationen von Ge-

setz und Leben, mit religionsgeschichtlichem Bezug spricht er von der Erfüllung und

Aufzehrung sowie, konkret für Sabbatai Zwi, von der Übertretung des Gesetzes. Das

Messianische als Grenzvorstellung scheint dabei nicht die Abschaffung, sondern ein

anderes Verhältnis zum Gesetz zu bedingen – oder, mit Der Mensch ohne Inhalt gelesen,

eine Hermeneutik, die Tradition anders gebraucht.

Der Messias kommt in Agambens Texten, so legen die bisherigen Überlegungen

nahe, als eine Figur der Tradition – auch und zumal, weil er die messianischen Deu-

tungen des Mannes vom Lande oder Bartlebys jeweils übernimmt –, die als Anlassfall

eine rettende Beziehung zumGesetz diskutierbar macht: Anhand der Figur desMessias

haben religiöse Traditionen das Gesetz reflektiert und diese energetische Ladung des

Begriffs könnte entbunden werden, wäre dann aber wiederum paradigmatisch auf den

politischen Bereich zu übertragen. Der Messias-Diskurs erscheint dabei nicht nur als

eine Art theoretisches Testgelände; vielmehr scheint Agamben den Begriff Messias im

Modus seines spezifischen Gebrauchs auch performativ auf seine theoretische Valenz

zu überprüfen – im Sinne der oben skizzierten kairologischen Traditionshermeneu-

tik. Diese Linie ist in den folgenden Abschnitten dieses Kapitels an weiteren Texten zu

präzisieren.

43 Vgl. für eine christlich-theologisch perspektivierte Interpretation z.B. Finkelde, Politische Eschato-

logie, 69f. Anzufragen wäre Finkeldes Verbindung von Agambens Interpretation des Muselmanns

mit Christus: Finkelde bezeichnet den Muselmann bei Agamben als »Ikone des Leidens, die als

solche […] auch auf die ›gloria passionis‹ Christi anspielt«, ebd., 69, und schließt an: »Das Sakrale

zeigt sich im verstümmelten Fleisch«, ebd. Wie oben argumentiert dürfte es Agamben einerseits

jedoch nicht umdas Sakrale, sondern vielmehr umdie Profanität gehen, sodass die Annahme eines

sich zeigenden Sakralen über seinen Text hinausgeht. Abgesehen davon scheint andererseits die

– nicht unproblematische – Beziehung von Muselmann und messianischer Theorie des Rests, die

inWas von Auschwitz bleibt insinuiert wird und die etwa Oliver Marchart scharf kritisiert hat, vgl.

Marchart, Zwischen Moses und Messias, 17f, nicht unmittelbar als messianische Deutung des Mu-

selmanns auszulegen zu sein: In der Tat entwickelt Agamben den Rest explizit als messianischen

Begriff, kann aber die damit bezeichnete Struktur in unterschiedlichsten Kontexten aufzeigen, et-

wa für den Schnitt des Apelles oder die messianische Zeit als Rest-Zeit. Insofern wird, so die These

der vorliegenden Untersuchung, der Muselmann nicht aufgrund seines Leidens messianisch und

verweist in seinem verstümmelten Fleisch wohl auch nicht auf Sakrales, sondern an ihm kann –

wie an anderen Paradigmen – die Reststruktur exponiert werden.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Das Messianische

III.1.c.d) Geltung ohne Bedeutung und blockierter Messianismus –

zu Agambens Derrida-Kritik

Der engen Zuordnung verschiedener Kontexte entsprechend entwickelt Agamben die

Formel der Geltung ohne Bedeutung auch sprachphilosophisch und ruft sie im Rahmen

seiner Derrida-Kritik auf:44 In »analoger Weise« (modo analogo) (HS 61/58) zur souverä-

nen Struktur des Gesetzes banne, so Agambens These, auch die Sprache den Menschen.

Mit der Annahme von »etwas Nichtsprachlichem, Unaussprechlichem« (HS 61/58) setze

Sprache nämlich etwas voraus, auf das sie sich wiederum imModus der Ausschließung

beziehe. Diese Überlegungen führt Agamben in Form einer Kritik an der Dekonstrukti-

on weiter, die ähnlich und je leicht variiert in vielen seiner Texte vorgetragen wird. In

Homo sacer liegt sie bereits deshalb nahe, weil Agamben auf Derridas Interpretation von

Vor dem Gesetz verweisen kann – und seine Kritik entsprechend im literarischen Para-

digma formuliert.45 Agambens These lautet, dass die Dekonstruktion die Situation des

virtuellen Ausnahmezustands und der Geltung ohne Bedeutung nicht beende, sondern

perpetuiere: Sie sei dadurch gekennzeichnet, dass sie

»den ganzen Text der Tradition als Geltung ohne Bedeutung auffaßt (l’intero testo della

tradizione come una vigenza senza significato), die im wesentlichen auf der Unentscheid-

barkeit beruht, und auch gezeigt hat, daß eine solche Geltung, wie die Tür des Gesetzes

in Kafkas Parabel, absolut unüberwindbar ist« (HS 64f/63, vgl. MdD 302f).

Wie das Gesetz im Ausnahmezustand bleibt die Tradition in Geltung, ist jedoch, ähn-

lich wie oben fürDerMensch ohne Inhalt argumentiert, nicht mehr lebendig und insofern

ohne Bedeutung.Während die Argumentation zum Gesetz die Tradition wie zitiert un-

ter ihrem normativen oder regulativen Aspekt (vgl. HS 62) fokussiert hatte, bezieht sich

Agamben für seine Kritik an der Dekonstruktion auf den ganzen Text der Tradition. Aller-

dings benennt er das Problem in dieser Passage nicht argumentativ, sondern rekurriert

auf das literarische Beispiel der Parabel ebenso wie auf ein abgewandeltes Evangelien-

zitat. Dass er seine Derrida-Kritik auf diese Weise eher illustriert als begründet, ver-

unklart das Argument:

»Das Denken riskiert hier, sich zu unendlichen und unlösbaren Verhandlungen mit

dem Türhüter verdammt zu sehen oder, schlimmer noch, zuletzt selbst den Posten des

Türhüters einzunehmen, der, ohne das Eintreten wirklich zu verhindern, das Nichts

bewacht, auf das sich die Tür öffnet. Die Mahnung des Evangeliums, die Origenes in

bezug auf die Auslegung der Schrift zitiert, lautet: ›Wehe euch, Schriftgelehrte und

Pharisäer, […] die ihr das Himmelreich zuschließt vor den Menschen (Guai a voi, uomini

44 Agambens Derrida-Kritik ist in der Sekundärliteratur häufig und ausführlich behandelt worden;

vgl. für einen Vergleich von Derrida und Agamben im Hinblick auf den Römerbrief Fiovoranti,

David: Language, Exception, Messianism. The Thematics of Agamben on Derrida, in: The Bible and Cri-

tical Theory 6/1 (2010), 5.1-5.12, sowie allgemeiner die ausführliche Untersuchung bei Durantaye,

Agamben, 184-191, mit Verweisen auf weitere Literatur.

45 Vgl. für einen Vergleich von Agambens und Derridas Kafka-Lektüren z.B. Mills, Agamben’s Mes-

sianic Politics, 53-57.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 241

della legge, poiché avete tolto la chiave della conoscenza)46! Ihr geht nicht hinein, und die

hinein wollen, laßt ihr nicht hineingehen.‹ Sie müßte wie folgt reformuliert werden:

›Wehe euch, die ihr nicht in die Tür des Gesetzes eintreten wolltet und auch nicht er-

laubtet, daß sie geschlossen würde‹« (HS 65/63, Auslassung im Zitat in der deutschen

Übersetzung).

Der souveräne Bann der Sprache kann, so Agambens Kritik, durch dekonstruktives

Denken nicht unterbrochen werden: Dass Agamben in der zitierten Passage davon

spricht, dass der Türhüter ein »Nichts bewacht, auf das sich die Tür öffnet« (il nulla

su cui la parte apre), dürfte Scholems Formulierung vom »Nichts der Offenbarung«

(nulla della rivelazione) (zitiert nach HS 61/59) korrespondieren, zugleich aber auch die

verschiedenen Kontexte aufeinander beziehen: Der Türhüter sorgt, so impliziert die

Formulierung, dafür, dass das vorausgesetzte Nichts weiterhin gilt, ohne zu bedeuten.

Dekonstruktion perpetuiere insofern die sprachlich gefasste Struktur der einschließen-

den Ausschließung: Das Nichts werde, so fasst Durantaye Agambens Kritik zusammen,

dann zum Problem, wenn es im Modus der Sakralisierung ausgeschlossen oder als

Ausdruck einer bleibenden Aporie qualifiziert werde.47 Derrida wird – obwohl hier

nicht namentlich genannt – auf diese Weise zum Schriftgelehrten, der den Zustand

der bedeutungslosen Geltung der Tradition aufrechterhält und gerade deshalb keinen

Zugang zu ihr ermöglicht.

Eine ähnliche Kritik instrumentiert Agamben in seinem Römerbriefkommentar de-

zidiert messianisch: Er kritisiert die Dekonstruktion als einen blockierten Messianismus,

als einenMessianismus, der sich nicht realisieren kann –waswiederum auf seine Kritik

an Adornos Philosophie als Standpunkt des als-ob zurückverweist. Agambens Fassung

des Messianischen ist dagegen weder im Aufschub zu denken noch lediglich Betrach-

tungsweise; vielmehr ereignet sich für Agamben in der Tat etwas. Im Römerbriefkom-

mentar kritisiert er, dass Derrida einen Bedeutungsprozess entwerfe, der sich wegen

der Abwesenheit einer Gründung oder eines Ursprungs als ein »leere[r] Bedeutungspro-

zeß« (una significazione vuota) (Zdb 118/98) darstelle: »Was ausgeschlossen werden muß,

damit die Dekonstruktion funktionieren kann, ist, daß Präsenz und Ursprung nicht

fehlen, sondern rein insignifikant sind (che la presenza e l’origine nonmanchino, ma siano

puramente insignificanti)« (Zdb 117/98). Demgemäß lege Derrida gewissermaßen eine in-

vertierte Hegellektüre vor, die von der Bedeutung her denke, diese jedoch im Modus

des Aufschubs fasse:

»Die Bewegung der Aufhebung, die die Signifikate neutralisiert, indem sie deren Be-

deutung bewahrt und vollendet, wird hier zum Prinzip eines unendlichen Aufschubs

(un differimento infinito). Das Sich-Bedeuten der Bedeutung ergreift sich selbst nie (non

46 Wie ersichtlich liegt hier eine Differenz zwischen italienischer und deutscher Version vor: Im Ita-

lienischen ist vom Schlüssel der conoscenza – also der Erkenntnis, desWissens – die Rede, während

die deutsche Übersetzung, wohl im Einklangmit dem Origenes-Zitat, vom Verschließen desHim-

melreichs spricht. Dies ändert die Zuspitzung der Derrida-Kritik: Es geht um eine Erkenntnis, die

die Dekonstruktion verschließe. Entsprechend kommentiert Durantaye, der die englische Über-

setzung zitiert, dass das Problem der Dekonstruktion für Agamben darin bestünde, dass ihr das

Gesetz wichtiger sei als Erkenntnis, vgl. Durantaye, Agamben, 188.

47 Vgl. Durantaye, Agamben, 190.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Das Messianische

afferra mai se stesso), erreicht nie eine Repräsentationsleere, läßt nie eine Nichtbedeu-

tung sein, sondern ist auf die eigene Geste verwiesen und aufgeschoben. Die Spur ist

in diesem Sinne eine Aufhebung in der Schwebe, die nie ihr plērōmá erreicht (una Auf-

hebung sospesa, che non conosce mai il suo plērōma)« (Zdb 117/98, vgl. ähnlich auch SR

98).

Wie weiter oben nahegelegt, zielt Agambens Hegel-Kritik auf die Dialektik als konti-

nuierlichen Ablauf, die, messianisch formuliert, das plēŕōma ans Ende eines Prozesses

verlagere.48 Dagegen setzt Agamben zeittheoretisch die Stillstandserfahrung ebenso

wie Benjamins Figur der Dialektik im Stillstand, die den Prozess kairologisch sistiert.

Agambens Derrida scheint den Prozess nicht zum Stillstand zu bringen, sondern in

die Schwebe und in einen unendlichen Aufschub zu versetzen – ein leerer Signifika-

tionsprozess bedinge die Geschichte als »dessen unendlicher Aufschub« (il suo infinito

differimento) (Zdb 118/98), sodass das messianische Ereignis nie eintreten kann: Wie in

Agambens Scholem-Kritik bleibt hier nur Aufschub, wie in seiner Adorno-Kritik bleibt

Erlösung impotential.Demgemäß hat die Dekonstruktion zwarmit demMessianischen

zu tun – aber als »ein blockierter Messianismus, eine Suspendierung des messianischen

Themas« (un messianismo bloccato, una sospensione del tema messianico) (Zdb 117/98). Inso-

fern wird, wie analog bei der Kritik an Adorno angedeutet, Agambens eigener Entwurf

dezidiert als Entwurf gegen Derrida lesbar: Gegen einen unendlichen Aufschub, der das

Messianische hemmt, den Messias am Eintreten hindert, setzt Agamben seine ebenso

zeittheoretisch wie gesetzes- und traditionshermeneutisch entwickelte Fassung eines

profanierenden Messianischen und damit, so formuliert Prozorov überzeugend, »the

possibility of redemption in the here and now, any moment in time being a potential

kairós of a radical break«49.

Agambens Kritik an Derrida, Scholem und Adorno funktioniert unter einem ähnli-

chenGesichtspunkt: Gegen Betrachtungsweise und Aufschub setzt er einmessianisches

Denken, in dem sich hier und jetzt etwas ereignet. Dann hängt die Antwort auf die Fra-

ge, ob das Denken von Adorno oder Derrida Agambens Kritik gemäß tatsächlich nicht-

messianisch oder blockiert-messianisch ist, von der jeweils vorausgesetzten Definition

ab. Christlich-theologisch wichtiger ist allerdings der Hinweis auf die Spannung, die

sich in den jeweiligen Gegenüberstellungen Agambens artikuliert und die christliche

Theologie, mit Agamben, ans Jetzt und gleichzeitig, mit Adorno und Derrida, imModus

einer wie auch immer zu materialisierenden Hoffnung an das noch Ausstehende der

messianischen Erlösung verweist – an das, mit Adorno, messianische Licht, dessen un-

beschatteter Schein zu erhoffen bleibt. In dieser Spannung vollzieht sich messianisches

Leben.

48 Vgl. im Übrigen die Argumentation in Agambens Archäologie des Befehls, in der ermit der »anarchi-

sche[n] Interpretation« Reiner Schürmanns und der »demokratische[n] Interpretation« Derridas

zwei unterschiedliche Weiterentwicklungen von Heideggers Denken unterscheidet und in einer

Parenthese anschließt: »Mich hat die Anarchie seit jeher mehr angezogen als die Demokratie,

doch natürlich steht es jedem frei, darüber zu denken, wie er will«, AdB 245.

49 Prozorov, Redemption, 166.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 243

III.1.d) Messianische katárgēsis – das paulinische Verhältnis zum Gesetz

Die bisherigen Überlegungen dieses Kapitels haben anhand von Mittel ohne Zweck und

Homo sacer verschiedene Antworten auf die Frage nach dem Verhältnis von Messias und

Gesetz skizziert. Dabei wurde auf die weit gefasste Definition des Gesetzesbegriffs in

Homo sacer verwiesen. Für diesen Aspekt lässt sich ein Bezug zu Paulus rekonstruieren,

denn Jacob Taubes, auf den sich Agamben in seinem Römerbriefkommentar häufig be-

zieht, hat auf die Ambivalenz des paulinischen nómos-Begriffs hingewiesen: »Ich bin

dazu nicht befugt […], bei Paulus auseinanderzuhuddeln, was er meint, wenn er ›Ge-

setz‹ sagt. Meint er die Thora, meint er das Weltgesetz, meint er das Naturgesetz? Es

ist alles in allem. Aber das ist nicht Paulus’ Fehler, das liegt an der Aura«50. Agamben

zitiert diese Einschätzung von Taubes nicht explizit, könnte sich aber auf sie beziehen,

zumal der im Römerbriefkommentar verwendete Begriff des Vor-Rechts eine mögliche

Begründung für die These von Taubes bedingt. Wie zitiert erwähnt Agamben in Ho-

mo sacer zur Illustration der »messianischen Aporien des Gesetzes« (HS 67/65) neben

dem Sabbatianismus auch den Römerbrief. Das entsprechende Theoriestück liefert er

in Die Zeit, die bleibt ausführlich nach – wobei er, sprachlich konsequent, beim »apore-

tische[n] Charakter (carattere aporetico) der Paulinischen Erörterung zum Problem des

Gesetzes« (Zdb 105/88) ansetzt. Wie im Folgenden nachgezeichnet wird, nehmen seine

Überlegungen zum Gesetz in den paulinischen Briefen Motive der bisher referierten

Überlegungen auf und variieren sie, sodass eine kompliziertere Verhältnisbestimmung

vorgenommen wird. Vor allem ermöglichen Agambens Überlegungen zur Potenz des

Gesetzes einen Rückbezug auf das zweite Kapitel dieser Untersuchung: Auch bei der

Diskussion in Die Zeit, die bleibt geht es nicht um Zerstörung oder Ersetzung des Ge-

setzes, sondern um eine bestimmte Praxis, für die die Entschöpfung eine theoretische

Vorstufe darzustellen scheint: die Deaktivierung des Gesetzes.

III.1.d.a) Zur Deaktivierung des Gesetzes

Agambens Untersuchung des Verhältnisses von Messias und Gesetz bei Paulus stützt

sich auf dessen Sprachgebrauch: Zentral ist das Verb, das Agamben als »Schlüsselbe-

griff im messianischen Vokabular des Paulus« (Zdb 109) beschreibt, nämlich das Verb

katargeín, das mit unwirksam machen oder mit de-akt-ivieren übersetzt werden kann. Da-

mit ist bereits terminologisch das Verhältnis von Akt (enérgeia) und Potenz (dýnamis)

aufgerufen: Denn katargeín bezeichne, so präzisiert Agamben, »den Ausgang aus der

enérgeia, aus dem Akt« (Zdb 110) – und dieser Bezug läge umso näher, als Paulus »die

typisch griechische Opposition von dýnamis/enérgeia, auf die er mehrere Male anspielt,

bestens kennt« (Zdb 110). Damit erweisen sich die einzelnen Aspekte von Agambens

messianischem Diskurs nochmals als untereinander eng verbunden: Im ersten Kapi-

tel dieser Untersuchung wurde gezeigt, wie Agamben Scholems These über die Zeit

des inversiven Waw als messianische Zeit mit Benjamins Eingedenken und der Inver-

sion von Abgeschlossenem und Unabgeschlossenem verbindet (vgl. Kapitel I.3.e); im

zweiten Kapitel wurde untersucht, wie Agamben im Bartleby-Text das Eingedenken als

50 Taubes, Die politische Theologie des Paulus, 37; vgl. auch seine These, dass der Römerbrief als

politische Theologie, das Präskript als eine »politische Kampfansage« zu verstehen sei, ebd., 27.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Das Messianische

ein »Emporheben zur Potenz« (B 63) oder eine Wiederherstellung der Möglichkeit für

die Vergangenheit entwickelt. Entsprechend ruft er seine Überlegungen zu Scholem –

»analog« – auch für das Verhältnis von dýnamis und enérgeia ab:

»Das Messianische bewirkt in diesem Verhältnis nun eine Inversion, die derjenigen

analog ist, die Scholem mit dem konversen Waw beschreibt: So wie durch diesen

[sic] nämlich das Unabgeschlossene abgeschlossen und das Abgeschlossene unab-

geschlossen wird (l’incompiuto diventa compiuto e il compiuto incompiuto), geht hier die

Potenz in den Akt über und erreicht sein telos nicht in der Kraft und im ergon, sondern

in der asthéneia, in der Schwäche (la potenza passa all’atto e raggiunge il suo telos non

nella forma della forza e dell’ergon, ma in quella della asthéneia, della debolezza)« (Zdb

110/92f).

Wie oben anhand der Überlegungen zu Aristoteles skizziert, wird auch hier die Po-

tenz-nicht-zu beim Übergang in den Akt nicht abgeschafft, sondern in ihm vielmehr

vollendet; ihr telos liegt nicht im ergon, nicht in der Verwirklichung, der die Potenz un-

tergeordnet bliebe, sondern in dem paulinischen Begriff der Schwäche. Auch hier wird

vorausgesetzt, dass die Potenz in irgendeiner Weise als Rest bleibt und im verwirklich-

ten Werk – hier im Modus der Schwäche – anzugeben ist: Für Agamben erschöpft sich

demgemäß »die messianische Potenz nicht in ihrem ergon (non si esaurisce nel suo ergon),

sondern bleibt in ihm in Form der Schwäche potent (ma resta in esso potente nella forma

della debolezza)« (Zdb 111/93). Die Überlegungen zu Paulus können so als Variation der

Diskussion des aristotelischen Verhältnisses von Akt und Potenz gelesen werden. So

wie die Entschöpfung als Praxis entwickelt wurde, die Potenz der Vergangenheit wieder-

herzustellen, so kann, analog, die messianische Deaktivierung, die katárgēsis, sich auf

die im Werk bleibende Potenz beziehen, indem sie das Verwirklichte de-akt-iviert. Er-

neut geht es nicht um eine Zerstörung des Gesetzes, der Vergangenheit, des Werkes,

sondern um eine bestimmte Relation dazu, die die jeweils nicht erschöpfte, sondern

bleibende Potenz betrifft.

Für die Potenz desGesetzes ist der Begriff der epangelía, der Verheißung, einschlägig:

Agamben beschreibt diese im Sinne eines »promissorischen Element[s] des Gesetzes«

im Gegensatz zum präskriptiven oder »normativen« (Zdb 108) Element. Das Gesetz im

Sinne einzelner Vorschriften könne daher der Verheißung nicht als ein vollkommen an-

deres Element entgegengestellt werden. Vielmehr zeige, so Agambens weitreichende

These, die Gegenüberstellung von Verheißung und Glaube einerseits und Gesetz ande-

rerseits im paulinischen Text »eine Opposition im Innern des nomos selbst« (Zdb 108)

an. Auf diese Weise sei der paulinische Glaube nicht gegen das Gesetz gerichtet und in-

stalliere kein neues, alternatives Gesetz, sondern artikuliere vielmehr einen Bezug zum

Gesetz.51 Entsprechend erscheint die paulinische katárgēsis nicht als Vernichtung des

51 Vgl. die ausführliche Lektüre der Argumentation Agambens bei Geulen, Gründung und Gesetz-

gebung, v.a. 64ff. Geulen untersucht die Pauluslektüren von Agamben und Badiou vor allem im

Hinblick auf die Frage danach, was Paulus begründet und weist unter anderem darauf hin, dass

AgambenGesetz undGlaubennicht gegeneinander setzt, sonderndieOpposition insGesetz selbst

verlagert, vgl. ebd., 64. Dann ginge es bei Agambens Paulus nicht, wie bei Badiou, um eine »ra-

dikal[e] Subjektivierung des Gründens«, ebd., sondern um ein messianisches Verhältnis zu etwas

bereits Gegründetem. Für die Frage nach der Gründung weist Geulen nach, dass Agambens Fas-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 245

Gesetzes, sondern bezieht sich auf ein Element des Gesetzes, das Agamben unter Rück-

griff auf das Verhältnis von Akt und Potenz deutet:

»Das ist die Bedeutung des Verbs katargeín: So wie im nomos die Potenz der Verhei-

ßung inWerke und verbindliche Vorschriften übertragenworden ist, somacht nun das

Messianische dieseWerke un-wirksam und gibt sie der Potenz in Form der Untätigkeit

und der Unwirksamkeit zurück (il messianico rende queste opere in-operanti, le restituisce

alla potenza nella forma dell’inoperosità e dell’ineffettività). Das Messianische ist nicht die

Zerstörung, sondern die Deaktivierung und die Unausführbarkeit des Gesetzes (Il mes-

sianico è non la distruzione, ma la disattivazione e l’ineseguibilità della legge)« (Zdb 111/93).

Wie bei Bartleby geht es auch hier darum, die Werke, die Akte, der Möglichkeit zurück-

zugeben, also eine Relation zu ihnen herzustellen. Dafür dürften die Präfixe in den For-

mulierungen zumal im italienischenOriginal stehen: DieUntätigkeit (inoperosità) bezieht

sich auf die opere, die Werke, und die Unwirksamkeit (ineffettività) auf die Wirksamkeit –

ein Aspekt, der, wie bereits erwähnt, in Opus Deimit der Kritik an der Ontologie der Ef-

fektivität ausgearbeitet wird: Die paulinische katárgēsis ist entsprechend Deaktivierung

(disattivazione) des Gesetzes.52 Über den paulinischen Bezug kann Agamben die oben

erwähnte Doppelung von Erfüllung (compimento) und Aufzehrung (consumazione) (vgl. z.B.

HS 68/67) des Gesetzes genauer bestimmen. Blieb der Begriff der Aufzehrung in Homo

sacer eher unklar, wird er hier mit der Deaktivierung als Erfüllung präziser gefasst. Denn

derMessias, so argumentiert Agamben,mache den nomos unwirksam, indem er ihn »aus

demWerk entläßt und ihn der Potenz zurückgibt« (lo fa uscire dall’opera e lo restituisce così

alla potenza) (Zdb 112/93): Die messianische Deaktivierung restituiert die Potenz des Ge-

setzes. So kann der Messias im Verhältnis zum Gesetz »telos, d.h. zugleich dessen Ende

und Vollendung sein. Es ist nur dann möglich, das Gesetz zu erfüllen, wenn es zuerst

der Unwirksamkeit der Potenz zurückgegeben worden ist (restituita all’inoperosità della

potenza)« (Zdb 112/94). Allerdings ist zunächst nicht evident, wie genau diese Rückgabe

des Gesetzes an die Potenz konkret zu beschreiben ist: Die bisherigen Überlegungen

haben verschiedene Paradigmen für eine retrograde Wiederherstellung der Potenz be-

handelt; im Folgenden werden, spezifisch für das Verhältnis zum Gesetz, weitere Pa-

radigmen vorgestellt. Von besonderer Bedeutung ist, wie zu zeigen ist, die Doppelung

sung des Messianischen Gründung undWiderrufung eng aneinander koppelt: Beidemüssten, an-

ders als traditionell üblich, zusammengedachtwerden, denn »[d]ieGründungbleibt unvollständig

ohne die Vollendung, und die Vollendung muß die Gründung sowohl bewahren als auch wider-

rufen«, ebd., 66. Das Messianische stellt sich so als widerrufende, zur Potenz zurückführende und

auf dieseWeise vollendende Relation zum konkret Gegründeten dar, vgl. Zdb 117/98: »[E]igentlich

messianisch und historisch ist die Vorstellung, wonach Vollendung nur dann möglich ist, wenn sie

die Gründung wiederaufnimmt und widerruft«, Hervorhebung im Original.

52 Vgl. auch Agambens Untersuchung von Heideggers Analyse der Langeweile, die ebenfalls von der

Deaktivierung zur Potenz führt: »Was erstmals in der Deaktivierung, im Brachliegen* der Möglich-

keit als solchen erscheint, ist also der Ursprung selbst der Potenz und somit auch des Daseins, d.h.

des Seienden, das in der Form des Sein-Könnens existiert«, O 76. Analog wird hier der doppelte

Modus der Potenz auch in der Form einer »Nicht-Potenz, einer Impotenz«, ebd., unterstrichen.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Das Messianische

von Studium und Spiel, die als sowohl theoretische wie praktisch-experimentelle53 Arten

des Umgangs mit je faktisch Gegebenem entwickelt werden.

Im Anschluss an seine Überlegungen zur messianischen katárgēsis unterbreitet

Agamben außerdem die These, dass auch die Hegel’sche Aufhebung, vermittelt über

Luthers Übersetzung von Röm 3,31, eine Variante der katárgēsis darstelle: »Ein genuin

messianischer Begriff, der die Verwandlung des Gesetzes durch die Potenz des Glau-

bens und der Verheißung ausdrückt, wird so zum Schlüsselbegriff der Dialektik« (Zdb

113/95).54 Hier interessiert weniger die Frage, ob diese genetische Hypothese zur He-

gel’schen Terminologie einleuchtet, als mehr die Tatsache, dass Agamben von ihr aus

die »ganze Moderne« als eine »intensive hermeneutische Auseinandersetzung mit dem

Messianischen (un corpo a corpo ermeneutico col messianico)« (Zdb 113f) bezeichnen kann:

Dann ist die These über Hegels Aufhebung als paulinisch beeinflusster Begriff nicht

lediglich Zitatrekonstruktion, sondern bedingt zugleich die theoretische Möglichkeit,

die ganze Moderne messianisch gegenzulesen:55 Wie bereits gezeigt betrifft das mit

explizitem Bezug zu Hegel etwa die messianisch formulierte Kritik an Derrida (vgl.

Kapitel III.1.c.d), denn Agamben bringt zugleich seine eigene Deutung der katárgēsis

gegen Hegel in Stellung. Dies ist, erneut, zeittheoretisch einschlägig: Während Hegel

das messianische plēŕōma ans Ende eines geschichtlichen Prozesses verlagere, ist das

Messianische in Agambens Interpretation vielmehr

»genau die Leerstelle, durch diemandie Zeit ergreifen und unsere Zeitvorstellung voll-

enden und enden lassen kann (il varco attraverso cui è possibile afferrare il tempo, compiere

e far finire la nostra rappresentazione del tempo). Die in der messianischen katárgēsis un-

wirksamgewordene Thora ist nicht in einen unendlichenAufschubund in eine endlose

Verschiebung eingespannt – sie findet darin vielmehr ihr plēŕōma (la Torah resa inope-

rosa non è presa in un differimento e in una dislocazione infinita – essa trova, piuttosto, il suo

plḗrōma)« (Zdb 114/96).56

53 Vgl. die Bemerkung von Adam Kotsko bei Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 244.

54 Dass Röm 3,31 die katárgēsis abzulehnen und daher der vorgelegten Deutung zu widersprechen

scheint, räumt Agamben ein, vgl. Zdb 112, liest diese paulinische Stelle in der Folge aber als Kon-

kretisierung durch etymologische Präzisierung und schließt daher: »Was deaktiviert ist, was aus

der enérgeia entlassen wird, wird deswegen nicht vernichtet, sondern bewahrt und zu seiner Voll-

endung festgehalten«, ebd.

55 Vgl. Parsley, Paul, 149, der überzeugend darauf hinweist, dass Agambens Rekonstruktionen pauli-

nischer Konzepte nicht nur bei Hegel oder Benjamin, sondern ähnlich auch bei Weber, Marx oder

Heidegger, auch dazu dienen, die philosophische Tradition des Westens mit Paulus kritisch lesen

zu können: Paulus ist dann theoretische Ressource für Agambens kritisches Projekt.

56 Vgl. zu dieser Passage die überzeugende Überlegung von Erwin Dirscherl, der sie zeittheoretisch

undmit Verbindung zum durch das hōs mē dislozierten Subjekt liest: »Die messianische Leerstelle

ist als offener Raum unseres Handelns und Entscheidens zu verstehen, der durch die Enteignung,

durch die Dislokation des Subjekts entsteht. Diese Leerstelle wird durch den Messias und durch

uns gefüllt und doch bleibt sie stets unverfügbar eröffnet, offen für unser verändertes und verän-

derndes Handeln. Die Leere ist ein Zwischen(-Raum), in dem die Zeit geschieht, in dem sich die

messianisch-operative und chronologische Zeit nicht nur äußerlich, sondern innerlich berühren,

ohne zusammenzufallen«, Dirscherl, Das menschliche Wort Gottes, 161.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 247

Das bedingt die Vorstellung, dass das plēŕōma des Gesetzes jeweils jetzt messianisch zu

ergreifen, das Gesetz jeweils jetzt zu vollenden ist. So deutet sich eine weitere Möglich-

keit an, messianische Zeit zu erfahren: Auch die deaktivierende katárgēsis, als Widerru-

fen einer Gründung oder als messianische Entschöpfung, versetzt in die messianische

Zeit. Agamben erweitert dies in der Folge und diskutiert zwei Aspekte, die für die vor-

liegende Untersuchung als Rekursionen auf bereits behandelte Themen von Interesse

sind: Erstens beleuchtet er auch im Römerbriefkommentar die Auswirkungen der ka-

tárgēsis auf das Gesetz im Vergleich mit dem Begriff des Ausnahmezustands; zweitens

interpretiert er, unter Bezug auf Schmitt, die Figur des katéchōn aus dem ZweitenThes-

salonicherbrief.

III.1.d.b) Der Messias und der Ausnahmezustand, zweiter Rekurs

In den Überlegungen zu Homo sacer wurde verfolgt, wie Agamben den messianischen

Diskurs und den mit Carl Schmitt entwickelten Begriff des Ausnahmezustands anhand

der Figur einer Ununterscheidbarkeit von Übertretung und Befolgung des Gesetzes ver-

bindet; außerdem wurde seine Interpretation von Benjamins VIII. These mit der Un-

terscheidung eines virtuellen und eines wirklichen Ausnahmezustands nachvollzogen.

Die Vergleichbarkeit von messianischem Gesetzesbezug und Ausnahmezustand nimmt

Agamben auch in Die Zeit, die bleibt wieder auf, fasst das Verhältnis jedoch wiederum

komplexer. Auch hier wird allerdings angedeutet, dass ein messianischer Ausnahmezu-

stand in gewisser Weise eine Radikalisierung des politisch-philosophisch beschriebe-

nen Ausnahmezustands darstellt.

Methodisch signifikant ist die Formulierung, mit der Agamben die Überlegungen

einleitet: Um das Gesetz im Modus der katárgēsis zu beschreiben, schlägt er vor, »auf

ein epistemologisches Paradigma (un paradigma epistemologico) zurückzugreifen« (Zdb

118/98), nämlich die Ausnahme. Was zunächst als Paradigma eingeführt wird, erhält in

der Folge eine andere Funktion innerhalb des Textes:

»Immessianischen Zustand desGlaubenden radikalisiert Paulus die Situation des Aus-

nahmezustands (radicalizza la condizione dello stato di eccezione), in dem sich das Gesetz

in der Abwendung anwendet und weder innen noch außen mehr kennt. Dem Gesetz,

das sich anwendet, indem es sich abwendet, entspricht nun eine Geste – der Glaube –,

die es unwirksam macht und zu seiner Erfüllung führt (che la rende inoperosa e la porta

al suo compimento)« (Zdb 120f/100f).

Anschließend führt Agamben die Beziehung der Paradigmen noch enger, indem er

von einem »messianischen Ausnahmezustand« (stato di eccezione messianico) (Zdb 121/101)

spricht. Auch hier werden zwei Ausnahmezustände unterschieden, wird aus dem Pa-

radigma implizit eine Gegenüberstellung des Schmitt’schen Begriffs mit einem mes-

sianischen Ausnahmezustand, die der Unterscheidung der Scholem und Benjamin zu-

geschriebenen Interpretationen in Homo sacer entspricht: Die paulinisch-messianische

Radikalisierung des Ausnahmezustands erhält das Gesetz nichtmehr imZustand seiner

Geltung ohne Bedeutung, sondern realisiert imModus der Deaktivierung dessen Erfüllung.

Insofern kann Agamben das Messianische als Überbietung des mit Schmitt eingeführ-

ten Ausnahmezustands deuten und schreiben: »Das messianische plēŕōma des Gesetzes

ist eine Aufhebung des Ausnahmezustandes, eine Verabsolutierung der katárgēsis« (Il plḗ-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Das Messianische

rōma messianico della legge è una Aufhebung dello stato di eccezione, un’assolutizzazione della

katárgēsis) (Zdb 122/102).

Theologisch wird dabei die Frage virulent, wer Subjekt dieser Deaktivierung ist: Die

oben zitierte Formulierung spricht davon, dass der Glaube als spezifische Geste die ka-

tárgēsis des Gesetzes durchführe (vgl. Zdb 121); an anderer Stelle argumentiert Agamben

explizit, dass »der Messias den nomos unwirksam macht« (Zdb 112). Wiederum in einer

anderen Passage spricht er allgemeiner vom Messianischen, das im Verhältnis von Akt

und Potenz eine Inversion durchführe (vgl. Zdb 110) – und schließlich scheint auch Pau-

lus selbst Subjekt der Deaktivierung zu sein, wenn Agamben schreibt, dass Paulus das

Gesetz auf demWeg seiner Unterteilung »unwirksam und unausführbar gemacht hat«

(Zdb 122). Die verschiedenen Formulierungen stehen für eine gewisse Offenheit in der

Frage, wer die katárgēsis realisiert: So fragt sich erneut, wie das Messianische im Sinne

des messianischen Lebens oder Handelns mit einer messianischen Figur verbunden ist

– und ob und vor allem warum ein messianisches Ereignis wie die Auferstehung theore-

tisch vonnöten ist, um dieses Leben führen zu können. Auch hier dürfte es naheliegen,

dass Agamben mit dem Messianischen eine je vom Glaubenden zu vollziehende Praxis

beschreibt: Wer im Messias lebt, zur messianischen Gemeinschaft gehört, kann Mes-

sianisches vollziehen und erfahren.

Dabei bleibt aber, nochmals, unterbestimmt, ob solche messianischen Handlun-

gen in der messianischen Zeit aufgrund des messianischen Ereignisses in privilegierter

Weise möglich sind –wobei dann zu klären wäre, wie genau derMessias dieseMöglich-

keit einräumt –, oder ob umgekehrt solche Praxis das Messianische allererst erhandelt:

Analog war weiter oben für die Auslegung von Kafkas Parabel mit Vivian Liska die Fra-

ge gestellt worden, ob die Herstellung des wirklichen Ausnahmezustands Konsequenz

oder Bedingung der Ankunft des Messias ist. Diese Frage wird in Agambens Kommen-

tar zur Figur des katéchōn nochmals komplizierter gestellt. Offenbar kann sie je nach

Lektüreperspektive unterschiedlich beantwortet werden: Im theologischen Paradigma

wird man die messianischen Handlungen dem Messias zuordnen oder mindestens die

These vertreten, dass ein Bekenntnis zum messianischen Ereignis ein messianisches

Leben ermöglicht. Vom Paradigma der historischen Zeit aus gesehen würde die Zu-

ordnung genau umgekehrt verlaufen: Wer die Deaktivierung der Gesetze, die katárgēsis

der geltenden Ordnung durchführt, setzt Handlungen, die als messianisch bezeichnet

werden können, ohne dafür ein messianisches Ereignis voraussetzen zu müssen. Frag-

lich ist damit, ob und wie ein messianisches Ereignis die entsprechende katárgēsis des

Gesetzes bereits durchgeführt hat, oder ob sie jeweils neu zu vollziehen ist – und sei es

lediglich in der messianischen Verrückung der eigenen Weltsicht, die die Unwirksam-

keit des Gesetzes erkennt, also in dieser Hinsicht: realisiert.

III.1.d.c) Der Messias und der katéchōn, zweiter Rekurs

Ist die Deaktivierung des Gesetzes durch das messianische Ereignis bereits vollzogen?

Und gibt es etwas, das die damit realisierte katárgēsis verdeckt oder verbirgt? Oder wäre

die entsprechende Unwirksamkeit des Gesetzes messianisch jeweils neu zu erhandeln?

In Die Zeit, die bleibt rekurriert Agamben auf die Figur des katéchōn aus dem Zweiten

Thessalonicherbrief, die er bereits in seinem Vortrag über das Ende des Gedichts er-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 249

wähnt (vgl. oben Kapitel I.3.f). Seine Ausführungen im Römerbriefkommentar untersu-

chenmit Bezug auf Carl Schmitt die Frage, ob die Figur des katéchōn zur Rechtfertigung

staatlicher Macht dienen kann. Vor der Wiederkunft Christi müsse, so Paulus im Zwei-

tenThessalonicherbrief, der »Mensch der Gesetzwidrigkeit«, der »Widersacher« (2Thess

2,3f), erscheinen. Paulus spricht jedoch auch von einer nicht näher bezeichneten Figur,

von jemandem oder etwas, der oder das den Menschen der Anomie gegenwärtig noch

aufhält (vgl. 2Thess 2,6f). Die »geheime Macht der Gesetzwidrigkeit« (2Thess 2,7) sei

zwar bereits amWerk, aber sie werde noch zurückgehalten – nämlich durch den »Auf-

halter«, den katéchōn. Dieser katéchōn verschiebt einerseits die Wiederkunft Christi in

die Zukunft, verhindert aber andererseits die Ausbreitung der Gesetzwidrigkeit, der

Anomie, und sei, so referiert Agamben, in einer von Tertullian bis Schmitt reichenden

Traditionsliniemit der staatlichenMacht identifiziert worden (vgl. Zdb 123f).Gegen die-

se Tradition setzt Agamben eine kompliziertere Interpretation des paulinischen Textes,

die auf die Überlegungen zur katárgēsis zurückgreift und davon ausgeht, dass der katé-

chōn nicht etwa den ánomos zurückhält, sondern dass sich beide Begriffe vielmehr auf

die gleiche Macht beziehen.57

Für Agamben bezeichnet der Begriff Gesetzlosigkeit im paulinischen Text nämlich

keine Situation allgemeiner Anarchie, sondern konkret den »Zustand des Gesetzes in

der messianischen Zeit« (Zdb 125/104): Der nomos ist in der messianischen katárgēsis un-

wirksam – und insofern ánomos. Weil diese Anomie messianisch bereits realisiert ist,

hat der katéchōn in Agambens Interpretation keine aufhaltende, sondern eine verbergende

Funktion: Er ist dafür verantwortlich, dass das Geheimnis der Anomie aus dem pauli-

nischen Text Geheimnis bleibt. Demgemäß kann er mit jeder konkreten Macht identifi-

ziert werden, die die Erkennbarkeit der messianischen Deaktivierung zu unterbinden

versucht:

»Das katéchōn ist also die Kraft – das Römische Reich, aber auch jede weitere konsti-

tuierte Macht (ogni autorità costituita) –, die die katárgēsis – also jenen Zustand ten-

denzieller Anomie, der das Messianische kennzeichnet – verhindert und verdeckt und

die die Enthüllung des ›Geheimnisses der anomía‹ verzögert (in questo senso, ritarda lo

svelamento del ›mistero dell’anomía‹)« (Zdb 125/104).

In der messianischen Zeit werde, so Agamben, die »Unwirksamkeit des Gesetzes und

die substantielle Illegitimität jeder Macht« (Zdb 125/104) offenbar – und gerade diese

Anomie verdecke die Macht, indem sie selbst als ihr eigener katéchōn wirke. Dass da-

bei explizit jede weitere konstituierte Macht angesprochen wird, korrespondiert der oben

zitierten These von Taubes, dass der paulinische nomos-Begriff in verschiedenen Kon-

texten funktioniert.Wenn aber Paulus in Agambens Interpretationmit dem ánomosund

dem katéchōn zwei verschiedene Begriffe einführt, die letztlich das gleiche bezeichnen,

57 Vgl. zum katéchōnmit Bezug auf Schmitt auch Taubes, Jacob: Ad Carl Schmitt. Gegenstrebige Fügung,

Berlin: Merve 1987, 21f und 73; vgl. Agambens Überlegungen in Herrschaft und Herrlichkeit, in de-

nen er bei Schmitt und Erik Peterson jeweils einen katéchōn identifiziert: »Schmitt meint, dieses

retardierende Element im Kaisertum erkennen zu können, Peterson in der Weigerung der Juden,

an Christus zu glauben«, HH 20f, vgl. ÖT 23f.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Das Messianische

muss Agamben eine Art Offenbarung dazwischenschalten, die er als die »letzt[e] Ent-

hüllung« (Zdb 125/104) fasst: Das Geheimnis der Anomie muss aufgelöst werden, sodass

jede Macht als messianisch gesetzlos gewordene erscheint. Damit wird eine Variation

auf die Figur der beiden Ausnahmezustände vorgenommen: Der virtuelle Ausnahme-

zustand entspricht so dem wirklichen, messianischen Ausnahmezustand im Zustand

seiner Verschleierung. Messianisch wäre es dann, die bereits wirksame Gesetzlosigkeit

zu offenbaren und zu exponieren.58

Auf diese Weise kann der katéchōn keine staatliche Macht als Unterbindung der Ge-

setzlosigkeit begründen: Vielmehr verbirgt er, was messianisch offenbar werden muss.

Allerdings bleibt unklar, worin die Offenbarung des Geheimnisses der Anomie besteht,

wie also der entsprechende »Schleier aus dem Weg geräumt« (Zdb 125) werden könn-

te: Hier wird die katárgēsis des Gesetzes – und zwar prononciert aller Gesetze, jeder

Macht – als Anomie gefasst und ist Charakteristikum der messianischen Zeit. Indessen

ist sie noch nicht allgemein zu Tage getreten, sodass das Messianische in der Expo-

sition dieser katárgēsis zu bestehen scheint. Dies lässt sich auf die Überlegungen zur

messianischen Zeit beziehen: Dann kann einerseits in einem messianischen kairós die

entsprechende Deaktivierung der Macht realisiert werden und sich Messianisches er-

eignen, dann kann aber umgekehrt auch die messianische Zeit von der Deaktivierung

her gedacht werden: Wann immer eine katárgēsis realisiert oder exponiert wird, wird

messianische Zeit performiert. Erneut scheint es also um eine Relation zu gehen –

diese allerdings ist hier weniger praktisch-experimentell als mehr theoretisch, als Er-

kenntnis von Verborgenem, gefasst. Anders gesagt: Deutlich wird sie weniger durch

Spiel, als mehr durch Studium.

III.1.e) Studium und Spiel – Deaktivierung und anderer Gebrauch

In Stato di eccezione59, einem Buch, das im Jahr 2003 als erster Teilband des zweiten

Teils vonHomo sacer publiziert wurde, diskutiert Agamben die Frage nach dem Verhält-

nis zum Gesetz ebenfalls unter Verweis auf den Messias und unter Rekurs auf wieder-

um andere Paradigmen. Dabei greift er unter anderem auf Benjamins Kafka-Essay zu-

rück: Doktor Bucephalus, der neue Advokat aus Kafkas gleichnamiger Erzählung, scheint

keine Gesetze mehr anzuwenden, sondern lediglich die Gesetzbücher zu studieren. In

Agambens Interpretation steht er für einen möglichen Gebrauch des Rechts jenseits

58 Vgl. auch die Auslegung von 2Thess in Agambens TextMysterium iniquitatis, die auf die Überlegun-

gen im Römerbriefkommentar zurückgreifen dürfte: Auch hier argumentiert Agamben, dass der

Messias eine »mit dermessianischen Zeit identische Zone der Anomie schafft«, GdB 51, diewieder-

um der katéchōn, hier interpretiert als »das Reich, die Kirche, jede rechtlich verfasste Autorität«,

ebd., verbirgt. Auch hier wird die Auflösung des Geheimnisses angedacht: »Mit der Enthüllung

dieses Geheimnisses wird sichtbar, was die messianische Zeit charakterisiert: die Unwirksamkeit

des Gesetzes und die wesentliche Illegitimität jeder Macht«, GdB 52.

59 Die deutsche Übersetzung erschien unter dem Titel Ausnahmezustand (Homo sacer II.1). Aus dem

Italienischen von Ulrich Müller-Schöll, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004. Aus dieser Ausgabe wird

im Folgenden mit der Sigle AZ und Seitenangabe im Fließtext zitiert; Seitenangaben nach dem

Schrägstrich verweisen auf die Ausgabe: Stato di eccezione. Homo sacer, II, 1, Turin: Bollati Borin-

ghieri 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 251

seiner konkreten Umsetzung, für ein Studium, das die Gesetzbücher nur mehr liest.

Das Bild eines zwar nicht abgeschafften, aber auch nicht ausgeübten Gesetzes wurde

oben im Kontext von Agambens mit messianischer Konnotation entwickelter Idee des

Studiums bereits erwähnt (vgl. Kapitel II.1.a). In Ausnahmezustand stellt Agamben an-

hand des über Benjamin vermittelten Rekurses auf den neuen Advokaten die Frage, ob

und in welcher Form sich das Gesetz auch jenseits seiner Anwendung erhalte, und kann

von da aus auf den paulinisch-messianischen Diskurs schließen (vgl. AZ 76). Auch hier

steht der messianische Diskurs in Verweisungszusammenhängen: Einerseits wird er

als Entsprechung zu dem Problem eingeführt, das Benjamin im Kafka-Aufsatz behandle,

andererseits nennt Agamben mit der marxistischen Tradition ein weiteres Paradigma,

das Benjamins These über die klassenlose Gesellschaft als Säkularisierung der mes-

sianischen Zeit Rechnung tragen dürfte.60 So werden paulinischer und marxistischer

Diskurs im Rahmen der Benjamininterpretation verbunden:

»Die Schwierigkeit, der Benjamin sich hier stellt, entspricht (corrisponde) einem Pro-

blem, das sich mit folgenden Termini formulieren läßt (tatsächlich ist es das erste Mal

im Urchristentum formuliert worden und ein zweites Mal in der marxistischen Tradi-

tion) (una prima volta nel cristianesimo primitivo e una seconda nella tradizione marxiana):

Was passiert mit dem Gesetz nach seiner messianischen Erfüllung (dopo il suo compi-

mento messianico)? (Es ist dies die Kontroverse, in der Paulus den Juden seiner Zeit ge-

genübersteht.) Und was passiert mit dem Recht in der klassenlosen Gesellschaft?« (AZ

76/82).

Benjamins Deutung von Kafkas neuem Advokaten gebe, so Agamben, Antwort auf die-

se Fragen. Dem Doktor Bucephalus wird das Recht zum Objekt einer Praxis, die nicht

mehr in dessen Anwendung besteht, aber die Pforte zur Gerechtigkeit darstellt: Sein

Studium der alten Gesetzbücher ist nicht Zerstörung des Gesetzes, sondern vielmehr

die »Deaktivierung und Untätigkeit des Rechts« (la disattivazione e l’inoperosità del diritto);

eine Tätigkeit also, die »einen anderen Gebrauch vom Recht« (cioè un altro uso di esso) (AZ

77/83) macht als den üblicherweise vorgesehenen. Mit dem anderen Gebrauch wird ein

weiterer Begriff aus der eingangs zitierten Begriffsbestimmung des Messianischen ver-

wendet, der in den folgenden Abschnitten dieser Untersuchung genauer zu behandeln

ist.

Einen anderen Gebrauch exponiert in Agambens Text neben dem Studium des neu-

en Advokaten auch ein weiteres Paradigma: Kafkas Figuren versuchten nämlich, so

Agamben ohne genauere Referenz, die spezifische Form des Gesetzes im Ausnahme-

zustand »zu studieren und zu deaktivieren, mit ihr zu ›spielen‹«61 (di ›studiarla‹ e disat-

tivarla, di ›giocare‹ con essa) (AZ 77/83). Auch das Spiel hat etwas Befreiendes: Es befreit

Gegenstände von »ihrem angestammten Gebrauch« (uso canonico) (AZ 77/83). Wie die

60 Vgl. nochmals die zusätzliche These im Handexemplar der Thesen bei Benjamin, Über den Begriff

der Geschichte, 42.

61 Dass die Praxis des Spiels in der deutschen Übersetzungmit Anführungszeichen versehen ist, sug-

geriert eine Hervorhebung dieses Begriffs; wie ersichtlich stehen allerdings im italienischen Ori-

ginal sowohl das Spielen als auch das Studieren in Anführungszeichen.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Das Messianische

Entschöpfung die Möglichkeiten – und im Paradigma der Erinnerung wohl auch: Deu-

tungsmöglichkeiten – der Vergangenheit betrifft, ist mit dem Spiel einModus benannt,

einen potenziellen Gebrauch jenseits kodifizierter Vorgaben zu erproben.62 Studium

wie Spiel erscheinen so als Paradigmen einer anderen Relation zu ihren Objekten, in

der die Objekte selbst gleich bleiben, aber durch die Praxis ihres Gebrauchs so verrückt

werden, dass sich die Sicht auf sie ändert.

Das Studium wird dabei nicht explizit als messianische Praxis entwickelt; die ent-

sprechende Passage verweist lediglich auf die paulinische Frage nach dem Zustand des

Gesetzes nach seiner Erfüllung, die zudemmit demVerweis auf diemarxistische Tradi-

tion gekoppelt ist. Der engen Verbindung der Paradigmen entspricht aber, dass Agam-

ben das Studium des Gesetzes in einem späteren Text explizit dem Messianischen zu-

ordnet:

»Nun wird deutlich, daß das Motiv des nicht mehr angewandten, sondern studierten

Gesetzes (legge non più applicata, ma studiata), das in den Romanen Kafkas mit dem

der beharrlich untätigen Beamten-Engel einhergeht, dem Bereich des Messianischen

angehört (mostra qui la sua pertinenza messianica)« (HH 200/185).

Studium und Spiel als Paradigmen eines anderen Gebrauchs können erstens, wie Adam

Kotsko nahelegt, als eher theoretische und eher praktische Relation verstanden wer-

den.63 Sie sind aber zweitens auch selbstreferenziell lesbar: So wie Entschöpfung als

Lektürepraxis und damit auch als Rezeption von Texten verstanden werden kann, so

wie oben die These vorgeschlagen wurde, dass Agamben die Inversion von Abgeschlos-

senem und Unabgeschlossenem selbst performiert – so ist, wie Kotsko und Colby Dick-

inson schreiben, auch die Überlegung möglich, dass Agamben selbst seine Bezugstexte

im Modus des Studiums und des Spiels gebraucht und ihre kodifizierten Deutungen

deaktiviert.64 Vor diesem theoretischen Hintergrund dürften Studium und Spiel drit-

tens auch Paradigmen zur Rezeption von Agambens eigenen Texten sein: Sie öffnen sich

darauf, dass sie durch Studium und Spiel anders gebraucht – oder: entschöpfend rezi-

piert – werden. Dann geht es in ihnen nicht um eine Schrift, die Leben wird, sondern

um ein Leben, das als Lebensform intelligibel wird.

62 Zum Spiel vgl. auch den konzisen Artikel Murray, Alex: Art. Play, in: ders./Whyte, Jessica (Hg.): The

Agamben Dictionary, Edinburgh: University Press 2011, 152f. Murray weist, im Rekurs auf Kindheit

und Geschichte, auf die zeitliche Dimension des Spiels hin: Spiel erscheine als »zeitliche Unterbre-

chung«, die die »Logik des Kapitals und die Zeitlichkeit, die es bestimmt, deaktiviert«, ebd., 152,

Übersetzung: HR. Entsprechend verbindet Murray die Passage über das Spiel in Ausnahmezustand

mit dermessianischenZeit unddeutet das Spiel überzeugend ebenso alsWegzuwie auch alsPraxis

der messianischen Zeit, vgl. ebd., 153.

63 Vgl. nochmals Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 244.

64 Vgl. die These bei Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 9: »There is a real sense in which Agam-

ben’s own scholarly approach exemplifies the kind of ›study or play‹ with theWestern cultural and

political tradition that he is advocating«; konkret für die Theologie formuliert Kotsko ebd., 122,

die These, die Theologie, die Agambens Projekt korrespondiere, sei eine »radical theology that

critiques the tradition from within so as to suspend its authority and free it for a new use – or for

play«.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 253

III.1.f) Der andere Gebrauch

Die Überlegungen im vorangegangenen Abschnitt dieser Untersuchung haben mit Stu-

dium und Spiel Praktiken eines deaktivierenden Gebrauchs skizziert und auf die mes-

sianischen Bezüge der Argumentation hingewiesen; in Agambens Römerbriefkommen-

tar wird der Gebrauch dezidiert paulinisch-messianisch entwickelt. Entsprechend reka-

pituliert die eingangs zitierte Begriffsbestimmung desMessianischen, die Agamben ge-

gen Ende seines Kommentars vorlegt, auch diesen Begriff, wenn von einem »freien und

unentgeltlichen Gebrauch der Zeit und derWelt« (Zdb 151) die Rede ist. Im Folgenden ist

zunächst die Argumentation in Die Zeit, die bleibt darzustellen; es folgen Überlegungen

zur Strategie der Profanierung sowie zu Agambens Untersuchung der Mönchsorden.

Dabei interessiert vor allem die Zuordnung von Deaktivierung und Gebrauch: Ist die

Möglichkeit eines freien Gebrauchs Folge einer – messianischen – Deaktivierung, oder

praktiziert der Gebrauch als solcher diese Deaktivierung und wäre daher als messia-

nisch zu qualifizieren?

III.1.f.a) Messianische klēsis, messianische chrēsis –

zum messianischen Gebrauch

Einen paulinisch-messianischen Begriff des Gebrauchs entwickelt Agamben anhand ei-

ner Auslegung des Terminus chrēsis, konkret des Imperativs »chrēsai, ›gebrauche‹« (Zdb

37, vgl. auch GdK 110ff), den Paulus in 1Kor 7,21 verwendet. In Agambens Lektüre ver-

weist dieser Imperativ nicht lediglich auf eine bestimmte Praxis, sondern erscheint

vielmehr als die »Definition, die Paulus vom messianischen Leben« (Zdb 37) gibt: Die-

ses messianische Leben – im Sinne der Lebensform, die dem messianischen Ereignis

angemessen ist – realisiert sich mithin im und als ein bestimmter Gebrauch der Dinge

und Zustände derWelt. Daher ist die Frage nach demmessianischen Gebrauch konzep-

tuell in doppelter Hinsicht eng mit der messianischen Berufung (klēsis) verbunden: Der

Gebrauch erscheint als der Modus, in dem die messianische Berufung sich realisiert –

während umgekehrt diese Berufung keinen juristischen Zustand, keine neue Identität

begründet, sondern wiederum nur gebraucht werden kann (vgl. Zdb 37).65 Wie genau

ist die messianische Berufung, die klēsis, zu bestimmen? Agamben rekurriert vor allem

auf 1Kor 7,17-31 und entwickelt die Berufung als die Struktur einer speziellen Transfor-

mation:

»Die klēsis zeigt die eigentümliche Verwandlung an, die jeder juristische und jeder

weltlicheZustanderfährt,wennermit demmessianischenEreignis inVerbindung tritt.

Es handelt sich also nicht um eine eschatologische Indifferenz, sondern um die Ände-

rung, ja fast umdie innere Verschiebung (quasi dell’intimo spostamento) jedes einzelnen

weltlichen Zustands, wenn er ›berufen‹ worden ist« (Zdb 33/28).

65 Vgl. das Lukrez-Zitat, dasHöchste Armut als Motto vorangestellt ist: »Vitaquemancipio nulli datur,

omnibus usu«, zitiert nachHA 7, also etwa »Das Leben ist keinemzumEigentumgegeben, sondern

allen zum Gebrauch«: Auch das Leben ist kein Eigentum, es kann lediglich gebraucht werden. Vgl.

dazu ausführlicher die Theorie des Gebrauchs in L’uso dei corpi: GdK 23-171.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Das Messianische

Dass sich die Berufung als eine innere Verschiebung (intimo spostamento) der weltlichen Zu-

stände darstellt, ruft die Denkfigur der messianischen Verrückung (piccolo spostamento)

auf.66 Dem entspricht, dass die Auswirkung der messianischen Berufung nicht un-

bedingt öffentlich sichtbar wird, sich nicht unbedingt auf der Bühne der Geschichte

vollzieht.67 Dies bedingt auch, dass die messianische Berufung keine neue Berufung

anderen Inhalts an die Stelle einer alten Berufung setzt und keine neue, universal ge-

dachte Identität begründet. Ebenso wenig ist sie als Zerstörung der Zustände der Welt

gedacht – sie realisiert sich vielmehr in »Wiederaufnahme derselben faktischen oder

juristischen Zustände, in dieman gerufen wird oder zu denenman berufen ist« (Zdb 33,

Hervorhebung im Original). Strukturell entspricht dies der Überlegung, dass der Mes-

sias weder ein neues Gesetz an die Stelle des alten setzt noch das Gesetz schlichtweg

abschafft. Die innere Verschiebung, die die messianische Berufung verursacht, fasst

Agamben entsprechend als eine Widerrufung, die mit dem je faktischen Zustand koin-

zidiert:

»Die Berufung ruft zu nichts und zu keinemOrt: Deswegen kann siemit dem faktischen

Rechtszustand, zu dem jeder berufen wird, zusammenfallen, gerade deswegen aber

wird dieser auch ganz und gar widerrufen. Die messianische Berufung ist die Widerrufung

jeder Berufung (La vocazionemessianica è la revocazionedi ogni vocazione)« (Zdb 34/29,

Hervorhebung im Original).

Auf diese Weise werden die Zustände der Welt, nochmals, weder messianisch ersetzt

noch abgeschafft, weil sich messianische Berufung – im Sinne eines »Ruf[s] des Rufs«

(chiamata della chiamata) (Zdb 34/28) – auf die je konkrete Berufung bezieht.68 Die

66 Darauf weist auch Dirscherl, Das menschliche Wort Gottes, 151f, hin, und zwar wie erwähnt mit

Bezug auf Blochs Spuren, wobei er diesen Text mit dem hōs mē in Verbindung bringt. Den Bezug

der klēsis auf die messianische Verrückung schlägt implizit auch Dausner, Christologie, 271, vor,

wenn er über die messianische Berufung formuliert: »Selbst wenn alles so bliebe wie zuvor, wäre

nach dem Auftreten des Messias alles so wie vorher – nur ein bisschen anders«.

67 Dass Agamben insofern Scholems Verständnis des Messianismus, wie es in Zum Verständnis der

messianischen Idee im Judentum entwickelt wird, widerspricht, merkt für seine Kafka-Lektüre in Ho-

mo sacer Liska, The Messiah before the Law, 165, an; vgl. Scholem, Zum Verständnis der messiani-

schen Idee, 121.

68 Vgl. dieDeutungbeiDirscherl, DasmenschlicheWortGottes, 149, der diese Passage auf das Selbst-

bewusstsein hin auslegt, also auf das zeitliche »Selbstverhältnis, in dem der Mensch sich zu sich

selbst verhält«, ebd. Dirscherls Interpretation der Berufung wie der messianischen Zeit fokussiert

entsprechend vor allemdieAuswirkungender klēsis auf das Selbstverhältnis des Subjekts imSinne

der »Dislokation des Subjekts«, ebd., 150. Sein Ansatz, die »rätselhafte Verdoppelung«, ebd., 149,

des Rufs des Rufsmit der durch die operative Zeit verursachten zeitlichen Verspätung innerhalb des

Subjekts zu erklären, erscheint jedoch weniger einleuchtend. Dirscherl schreibt: »Es wird ein Ruf

gehört, der zunächst unmittelbar als Ruf in meine Präsenz hinein ergeht und dann imNachhinein

quasi reflektiert, gespiegelt, als Ruf gehört, zur Sprache gebracht und bedacht wird. […] Der ›Ruf

des Rufes‹ kann insofern auch als Verstärkung des Rufes gelesen werden, als ›Nachhall‹, quasi als

Echo des Rufes. Der Ruf des Rufes ist das Geschehen des Rufens bzw. Gerufenwerdens in seiner

zeitlichen Dynamik«, ebd. Die vorliegende Untersuchung versteht Agambens Formulierung dem-

gegenüber nuanciert anders – aber in Einklang mit den Überlegungen Dirscherls im Anschluss –,

nämlich nicht alsVerdoppelungdes Rufs, der gewissermaßen operativ-zeitlich verspätet im Subjekt

nachhallt und daher gedoppelt erscheint, sondern als Spannung zwischen der je konkret bereits

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 255

messianische Berufung ist daher, wie Agamben unter Rückgriff auf den im zweiten

Kapitel dieser Untersuchung behandelten Begriff schreibt, »eine allgemeine Potenz, die

man gebraucht, ohne je ihr Inhaber zu sein« (Zdb 37/31). Für das messianische Leben

im Sinne dieser Widerrufung jeder Berufung identifiziert er wiederum eine »Formel«

(formula) (Zdb 34/29): Es handelt sich um die paulinische Formulierung als-ob-nicht (hōs

mē) aus 1Kor 7,29-31.Weiter oben wurde vorgeschlagen, dass sich Agambens Auslegung

des hōs mē – gemäß seiner Adorno-Kritik – auch als Kritik an einer bloßen Betrachtung

der Erlösung im Modus des Als-ob lesen lässt. In Agambens Fassung geschieht in der

messianischen Berufung in der Tat etwas – auch wenn es sich, wie zitiert, um eine

innere Verschiebung handelt.

Denn das hōs mē setze, so Agamben, als ein »Spannungserzeuger besonderer Art«

(Zdb 35/29), jeden weltlichen Zustand unter Spannung, was wiederum mehrfach per-

spektiviert, nämlich sowohl im Blick auf die jeweils geltende Rechtsordnung als auch

für die je eigene subjektive Identität gelesenwerden kann:69 Eine Spannung nicht durch

Ausrichtung auf die Zukunft als das, was noch sein könnte, nicht auf noch ausstehen-

de Erlösung, und ebenso wenig auf einen vollkommen anderen Zustand. Stattdessen

wird jeder gegebene Zustand zu sich selbst in Spannung versetzt, als ob er nicht der Fall

wäre – und diese selbstreferenzielle Spannung realisiert die Doppelung von Berufung

und Widerrufung.70 Dabei bleibt das Als-ob-nicht deshalb kein bloßer Standpunkt, weil

diese innere Verschiebung Konsequenzen hat: Was ist, als ob es nicht wäre, kann an-

ders gebraucht werden (vgl. Zdb 39/33). In der späteren Studie Herrschaft und Herrlichkeit

kommentiert Agamben das hōs mē nochmals und fokussiert stärker die Untätigkeit des

Menschen, die in Die Zeit, die bleibt weniger deutlich im Blick zu sein scheint (vgl. Ka-

pitel II.2.g und unten Kapitel III.3.e): Das hōs mē entwickelt er in dem leicht variierten

Kontext der Untersuchung der ökonomischenTheologie als »speziellen Funktor der Un-

tätigkeit (speciale funtore di inoperosità) […], der schon in der Gegenwart die Sabbatruhe

des Reichs (il sabatismo del Regno) vorwegnimmt« (HH 296/271).

Signifikant ist allerdings, dass Agamben nicht nur in seinem Pauluskommentar

Überlegungen zum Begriff der Berufung anstellt: In dem bereits zitierten Text Ethik

aus Die kommende Gemeinschaft schreibt er, dass jeder ethische Diskurs von der Tatsa-

che ausgehen müsse, »dass der Mensch weder ein Wesen, noch eine historische oder

spirituelle Berufung (alcuna vocazione storica o spirituale), noch auch eine biologische Be-

stimmung (alcun destino biologico) hat oder verwirklichen sollte« (KG 43/39). In diesem

früheren Text wird die Abwesenheit einer spezifischen Berufung akzentuiert, sodass

gelebten Berufung, die dann durch denmessianischen Ruf berufen und widerrufen wird, als refle-

xive Distanznahme also von je gelebtem Leben.

69 Vgl. Hoff, Die neuen Atheismen, 129f.

70 Vgl. die Überlegungen bei Appel, Die messianische Gemeinschaft, 287: Das messianische Ereignis

dezentriere das Subjekt und setze, so Appel, »alle bisherigenmundanen Identitäten außer Kraft«;

diese Identitäten würden dabei »nicht einfach durch neue Formen der Zugehörigkeit ersetzt, son-

dern entziehen sich allen bisher üblichen Einteilungen«. Vgl. auch die Überlegungen zum hōs mē

beiWohlmuth, Theologie als Zeit-Ansage, 105-108 und 24f:Wohlmuth verweist auch auf eine »Ein-

stellung zurWelt […], die in der geistlichen Traditionmit dem Begriff der Indifferenz umschrieben

wurde«, ebd., 108, und die »Abstand von der Welt und Zuneigung zur Welt« im Gleichgewicht

bezeichne.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Das Messianische

die messianische Berufung als Widerrufung jeder Berufung gewissermaßen eine theo-

retische Einlösung von Agambens These zur Ethik darstellt: Jede Annahme einer Be-

rufung wird messianisch zu sich selbst in Spannung gesetzt – aber dies konstituiert,

nochmals, keine neue Berufung, sondern stellt eine Form des Lebens dar. Analog wird

weiter unten untersucht, wie Agamben die Werklosigkeit des Menschen im Rekurs auf

Aristoteles als Konstitutivum des Humanen beschreibt (vgl. Kapitel III.2.e). Insofern

legt sich auch hier die These nahe, dass Agamben mit den Überlegungen zur Berufung

einen Aspekt seiner Philosophie anhand des Römerbriefs messianisch aktualisiert, den

er in einem anderen Text ohne messianische Konnotation entwickelt.71

Die messianische Berufung realisiert im Modus des Als-ob-nicht eine Spannung al-

ler weltlichen oder rechtlichen Zustände je zu sich selbst. Sie werden dadurch weder

abgeschafft noch ersetzt, aber die Relation zu ihnen ändert sich, sodass sie anders ge-

braucht werden können: Die Zustände der Welt verlieren durch diese Spannung – mit

den Überlegungen des zweiten Kapitels dieser Untersuchung formuliert – den Schein

ihrer Notwendigkeit, ihre Kontingenz wird in doppelter Hinsicht realisiert und die je-

weils nicht aktualisierte Potenz erscheint als Objekt wie Operator eines anderen Ge-

brauchs.Theologisch können Agambens Überlegungen zur messianischen Berufung als

Eröffnung eines Raums für Gott gelesen werden: Die klēsis, der Ruf des Messias, ruft

in die Welt, aber sie befreit zugleich von deren Zwängen; sie verrückt die Zustände der

Welt und disloziert das Subjekt72, sie hält in derWelt einen Raum offen für den lebendi-

gen Gott. Vielleicht ist es der durch messianische Ver-Rückungen erschließbare Raum,

in dem Gott in allen Dingen gesucht werden, in dem Er sich finden lassen kann. In der

Begegnung mit demMessias wird, darauf weist Kurt Appel in seiner Auslegung von Mk

2,1-12 hin, das Gegebene nicht abgeschafft, sondern es wird in eine andere Perspek-

tive gestellt, in der sich Dinge anders gebrauchen lassen:73 Der Gelähmte wirft, dem

Wort Jesu in Mk 2,11 folgend, seine Bahre nicht fort, er steht auf, nimmt sie und geht

– er gebraucht sie anders. Und sein Weg führt ihn, so Appel, Jesu Auftrag gemäß zu-

nächst »nach Hause« (Mk 2,11)74: Die messianische Berufung beruft in die Welt und zu

der Welt, nicht aus ihr heraus. Zugleich lässt sich die Vorstellung eines messianischen

anderen Gebrauchs auch texthermeneutisch auslegen: Wenn nämlich das messianische

Ereignis, wie es im biblischen Text bezeugt wird, mit einem jeweiligen Jetzt und Hier

zu einer Konstellation zusammentritt, die nicht nur das Jetzt und das Hier messianisch

ver-rückt, sondern auch andere Perspektiven auf den Text eröffnet, ihn auf je gelebtes

Leben hin auslegt. Freilich wird eine solche Hermeneutik theologisch auch an die Aus-

legungsgemeinschaft verwiesen bleiben, in der die Schrift entstanden ist und tradiert

wurde, also ekklesiologisch, mithin auch pneumatologisch orientiert sein. In einer auf

71 Dass Agamben im Paulusbuch tatsächlich auf in früheren Texten entwickelte Überlegungen zu-

rückgreift, muss in diachroner Perspektive Hypothese bleiben; liest man seine Texte synchron als

Gesamtwerk, so ist allerdings auffällig, dass er eine Berufung (vocazione) explizit messianisch ent-

wickeln kann – oder nicht.

72 Vgl. dazu Dirscherl, Das menschliche Wort Gottes, z.B. 152f, 159 oder 162ff.

73 Vgl. Appel, DieAnkunft desMessias, hier v.a. 134; vgl. auchDirscherl, DasmenschlicheWortGottes,

164.

74 Vgl. Appel, Die Ankunft des Messias, 134.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 257

diese Weise messianisch beschreibbaren Spannung zu sich steht so nicht nur das Sub-

jekt, sondern auch die Kirche selbst, in ihrem Bezug auf die Schrift, auf das jeweilige

Jetzt und Hier, auf das Eschaton, das sie erhofft. Könnte aber die klēsis auch auf den

Gebrauch theologischer Begriffe hin ausgelegt werden? Disloziert sie auch theologische

Sprache, eröffnet sie Räume in und bei der Verwendung von Zeichen? Darauf ist weiter

unten zurückzukommen.

Allerdingsmüsste christlicheTheologie,wenn sie Agambens Interpretation der pau-

linisch-messianischenBerufung aufnimmt, auch seineÜberlegungen zurUnrettbarkeit

und zur Welt ohne Gott zur Kenntnis nehmen. Die entsprechende Passage wurde in die-

ser Untersuchung weiter oben bereits zitiert und kommentiert (vgl. Kapitel II.4.d); hier

ist von Interesse, dass Agamben mit ihr explizit das Subjekt in der messianischen klēsis

beschreibt:

»Derjenige, der in der messianischen Berufung (nella vocazione messianica) bleibt, […]

weiß, daß in der messianischen Zeit die gerettete mit der unrettbar verlorenen Welt

identisch ist (il mondo salvato coincide con quello irrimediabilmente perduto), daß er nun,

mit den Worten Bonhoeffers, wirklich in einer Welt ohne Gott leben muß und daß er

in keiner Weise dieses Ohne-Gott-Sein der Welt verdecken darf (non gli è permesso di

camuffare in alcun modo l’essere-senza-Dio del mondo), daß der Gott, der ihn rettet, der

Gott ist, der ihn verläßt, daß die Rettung vor den Repräsentationen (vor dem Als-ob)

nicht beanspruchen darf, auch noch den Schein der Rettung zu retten. […] So kompli-

ziert ist die Erfahrung der klēsis, so schwierig ist es, im Ruf zu verharren (Così complicata

è l’esperienza della klēsis, così difficile è dimorare nella chiamata)« (Zdb 54/45).

Weiter oben wurde bereits die Einschätzung von Hans-Joachim Höhn zitiert, die be-

schriebene Koinzidenz von geretteter und unrettbar verlorener Welt sei nicht als pau-

linische Theologie identifizierbar; diese Einschätzung dürfte, wie oben mit Verweis auf

Agambens Überlegungen zur Unrettbarkeit ohne paulinischen Bezug in anderen Tex-

ten sowie dem Rekurs auf Fragment N 9,7 von Benjamins Passagenarbeit argumentiert

wurde, zutreffen (vgl. nochmals Kapitel II.4.d). Strukturell entspricht die Zuordnung

von Rettung und Unrettbarkeit wie angemerkt der Spannung von Berufung undWider-

rufung im Als-ob-nicht; dass dasmessianisch berufene Subjekt jedoch dasOhne-Gott-Sein

der Welt explizit nicht überspielen dürfe, wäre theologisch eigens zu diskutieren.75

In der Perspektive der vorliegenden Untersuchung ist erstens von Bedeutung, dass

die messianische klēsis sich, wie zitiert, im Modus einer Erfahrung vollzieht, mithin

auch einer Erfahrung zugänglich sein dürfte, die das messianisch berufene Subjekt

in ihr und mit ihr macht. Zweitens lässt sich die zitierte Passage wiederum als Kom-

mentar zu BenjaminsTheologisch-politischem Fragment lesen: Die beiden Pfeilrichtungen

der Ordnung des Profanen und des Messianischen werden indessen nicht aufeinander

bezogen, sodass die »Dynamis des Profanen« das »Kommen des messianischen Rei-

ches«76 zu befördern vermöchte, sondern beide scheinen in Agambens Vorstellung ei-

75 Vgl. nochmals die Interpretation bei Dausner, Christologie, 355, der die entsprechende Passage

über den Bonhoeffer-Bezug als eine »theologisch gewendete Aussage über die Welt in ihrer Dif-

ferenz zu Gott« versteht.

76 Benjamin, GS II, 203f.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Das Messianische

ner irreparabel profanen Welt ohne Gott zu koinzidieren, oder präziser: sich in einer Art

selbstreferenzieller Spannung in der Koinzidenz aufeinander zu beziehen und damit

auch den dynamischen Raum aufzuspannen, den Agambens Texte in ihrem Begriffsge-

brauch darstellen. In der Erfahrung der messianischen Berufung wird, anders gesagt,

die Profanität der Welt als unrettbare deutlich; die profane Welt koinzidiert, ähnlich

wie in den Darstellungen der Krippe, mit der messianisch geretteten. Liest man die

Pfeilrichtungen als Vektoren, die verschiedene Texte verbinden, so können die hier in

Rede stehenden Überlegungen Agambens auf frühere Texte zur Profanität der Welt be-

zogen werden. Dann aber scheint die mehrfach beschriebene doppelte Perspektive auf

die Zuordnung vonMessianischem und Profanemmöglich: Die messianische Berufung

befreit die Sicht derWelt, sie macht sie der Erfahrung der Profanität zugänglich – oder,

symmetrisch gedacht, die Erfahrung der irreparablen Profanität ist je möglich und rea-

lisiert als solche das, was als messianische Berufung, als messianische Zeit bezeichnet

werden kann: Je nach Perspektive changiert der Status des messianischen Ereignisses.

Wohin also führt die terminologische Pfeilspitze des Messianischen in Agambens Texten?

Wie gezeigt, ist es möglich, sie in den Raum hinein auszuziehen, den der DiskursTheo-

logie darstellt. Allerdings gibt die vorliegende Untersuchung zu bedenken, dass es dann

auch nötig wäre, dem Vektor in Gegenrichtung zu folgen und die Unrettbarkeit und die

Profanität, die mit Agambens Messiasdiskurs verbunden sind, zu berücksichtigen: In

einem Interview aus dem Jahr 1999 gibt Agamben die These zu Protokoll, dass »das

Messianische immer profan ist und niemals religiös. Es ist sogar die äußerste Krise

des Religiösen, die Verwandlung des Religiösen im Profanen«77. Könnte aber die Pro-

fanität derWelt, unabhängig von einemmessianischen Ereignis, hergestellt, könnte sie

performiert werden? Wie ist eine Profanierung möglich? Dem ist im nächsten Abschnitt

nachzugehen.

III.1.f.b) Sakrales und Profanes – zum profanierenden Gebrauch

Eine Praxis des Gebrauchs untersucht Agamben auch mit Blick auf ihre profanierende

Wirkung. Die bisherigen Überlegungen haben unter anderem Agambens Verbindung

von Messianischem und Profanem nachgezeichnet; in seinem Text Lob der Profanierung

(Elogio della profanazione) aus der Sammlung Profanazioni von 2005 (vgl. PR 70-91/83-

106)78 behandelt Agamben das Profane zumal im Gegensatz zum Sakralen. Dabei be-

schreibt er die Strategie eines profanierendenGebrauchs, der denÜbergang vomSakra-

len zum Profanen ermöglicht und paradigmatisch unter anderem an den weiter oben

diskutierten Tätigkeiten von Spiel und Studium exemplifiziert werden kann. Die Praxis

des Profanierens verlängert die Linie, auf der in der vorliegenden Untersuchung bereits

die Entschöpfung und die Deaktivierung – und in gewisser Weise auch die Erfordernis –

77 BM 8, Übersetzung: HR. Die Formulierung im Original lautet: »En tout cas, je crois que le messia-

nique est toujours profane, jamais religieux. C’est même la crise ultime du religieux, le rabatte-

ment du religieux dans le profane«.

78 Die deutsche Übersetzung erschien unter dem Titel: Profanierungen. Aus dem Italienischen von

Marianne Schneider, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2005; aus dieser Ausgabe wird mit der Sigle PR im

Fließtext zitiert. Das italienische Original wird mit Seitenangaben nach dem Schrägstrich zitiert

in der Ausgabe Profanazioni, Rom: nottetempo 2005; vgl. zur Profanierung im Übrigen auch D 33f.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 259

aufgetragen wurden, weil auch der profanierende Gebrauch eine Relation zu faktisch

bestehenden Machtstrukturen oder Ausschließungsmustern bedingt: Wer profaniert,

deaktiviert in diesem Sinne auch – aber diese Praxis, wie Agamben sie in seinem Lob

der Profanierung entwickelt, ist nicht von einer messianischen Berufung abhängig oder

Folge eines messianischen Ereignisses noch auch Ausweis messianischen Lebens. In

dieser Untersuchung interessiert der Text abgesehen von den Überlegungen zum Ge-

brauch auch deshalb, weil das Verhältnis von Sakralem und Profanem auf die Krippe

zurückbezogen werden kann: Die Profanierung als Strategie der Deaktivierung sakra-

ler oder unter Rekurs auf das Sakrale begründeter Absonderungen ist eine Praxis, die

die in der Krippe gezeigte Profanität aktiv herstellt. Bereits für den Krippentext wurde

oben die These vertreten, dass Agamben das Theologisch-politische Fragment kommen-

tiert. In Lob der Profanierung beruft sich Agamben explizit auf Benjamins Kapitalismus als

Religion; seine Überlegungen sind jedoch auch als Auseinandersetzung mit demTheolo-

gisch-politischen Fragment lesbar.79 Agambens en passant gegebener Hinweis, dass neben

spielenden Kindern auch Philosophen eine »neue Dimension des Gebrauchs« (PR 73/87)

eröffnen, dürfte schließlich andeuten, dass die eigene Textpraxis mindestens implizit

als profanierender Gebrauch verstanden wird.

Bereits zu Beginn von Lob der Profanierung verweist Agamben auf den dem Profanie-

ren entgegengesetzten Terminus »weihen (sacrare)« (consacrare (sacrare)) (PR 70/83): Wie

Leland de la Durantaye gezeigt hat, lässt sich der Text insofern auch als Exposition einer

Art Gegenstrategie zu den einschließenden Ausschließungsmustern lesen, die Agam-

ben anhand des homo sacer, des heiligen Menschen, in der gleichnamigen Monographie

kritisch analysiert hat – in Symmetrie zum homo sacer spricht Durantaye insofern vom

homo profanus.80 Der Gegensatz von Heiligem und Profanem wird unmittelbar auf den

Gebrauch enggeführt, der von geweihten, heiligen Gegenständen nach römischemRecht

nicht möglich gewesen sei:

»Heilig oder religiös (Sacre o religiose) waren die Dinge, die auf irgendeine Weise den

Göttern gehörten. Als solche waren sie dem freien Gebrauch und dem Verkehr der

Menschen entzogen […]. Undwennweihen (sacrare) der Terminus war, der den Austritt

der Dinge aus der Sphäre des menschlichen Rechts bezeichnete (l’uscita delle cose dalla

sfera del diritto umano), so bedeutete umgekehrt profanieren, sie dem freien Gebrauch

der Menschen zurückzugeben« (PR 70/83).

Agamben unterscheidet Sphären (sfere), zwischen denen die Handlungen des Weihens

oder Profanierens Übergänge regulieren. Ein profanierter Gegenstand kann demge-

mäß, da »[r]ein, profan, von heiligen Namen frei« (Pura, profana, libera dai nomi sacri) (PR

70/83), frei und allgemein gebraucht werden.81 Der allgemeine Gebrauch zielt indessen

79 Darauf weist überzeugend Durantaye, Homo profanus, v.a. 32-48, sowie ders., Agamben, 372-382,

hin.

80 Vgl. Durantaye, Homo profanus, 28 und ders., Agamben, 354f. Überzeugend zeichnet er darüber

hinaus einen größeren Bogen innerhalb von Agambens Werk, der von der Auseinandersetzung

mit der Sakralität in Die Sprache und der Tod von 1982 über Homo sacer zu den Profanierungen führt,

vgl. Durantaye, Agamben, 358.

81 Vgl. den Hinweis von Bernd Witte, dass der Gebrauch hier durch »zwei Adjektive charakterisiert

[sei], die andeuten, daß er [d.i. Agamben, HR] mit diesem Begriff auf einen messianischen Zu-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Das Messianische

nicht restaurativ auf eine Rückkehr zu einem idealen Naturzustand: Der Gebrauch »er-

scheint hier nicht als etwas Naturgegebenes« (PR 70, vgl. PR 83), sondernwird durch die

spezifische Strategie der Profanierung erst ermöglicht.82 Profanieren ist demgemäß

eine Praxis, die das, was abgesondert, ausgeschlossen, sakral war, wieder einem all-

gemeinen Gebrauch zuführt – einem Gebrauch, der die Sakralität oder Ausschließung

als-ob-nicht liest. Insofern dürfte die Überlegung naheliegen, dass auch Begriffe Objek-

te eines profanierenden Gebrauchs werden können – dass sie also der abgetrennten

Sphäre des Religiösen entnommen und frei gebraucht werden können. Genau dies, so

die These der vorliegenden Untersuchung, performiert Agamben mit seinem Gebrauch

der Begriffe messianisch undMessias: Diese Termini werden dabei nicht lediglich formal

profaniert, indem sie etwa eine messianische Aufgabe des Kinos beschreiben können,

sondern auch inhaltlich, wenn Messianisches und Profanes – wie im Krippentext –

zugeordnet werden.83

Dabei setzt Agamben eineDefinition von Religion voraus, die diese als Absonderung

fasst –nicht als irgendwie geartete Verbindung vonGöttlichemundMenschlichem also,

sondern als deren Unterscheidung (vgl. v.a. PR 71f). Wenn insofern religiös kodifizierte

Absonderungen profaniert werden, so hat Agambens Argumentation einen gewissen

religionskritischen Akzent – oder, präziser: einen Akzent, der genau die Religionsdefi-

nition kritisiert, von der Agamben ausgeht. Diese Definition wird indessen unmittelbar

ausgeweitet, sodass in der Folge jede Absonderung fokussiert wird: »Nicht nur gibt es

keine Religion ohne Absonderung, sondern jede Absonderung enthält oder bewahrt in

sich einen genuin religiösen Kern (ogni separazione contiene o conserva in sé un nucleo ge-

nuinamente religioso)« (PR 71/84). Entsprechend wird Agamben im weiteren Verlauf der

Argumentation, vermittelt über Benjamins Text Kapitalismus als Religion, eine kapita-

lismuskritische Zeitdiagnose einspielen (vgl. PR 77ff). Sein Text unterbreitet insofern,

anders gesagt, nicht nur eine Religionskritik im Sinne der Profanierung des Sakralen,

sondern fokussiert strukturell eine Deaktivierung von Absonderungs- oder Ausschlie-

ßungsmechanismen, die zumal religiös funktionieren. Dem entspricht die Tatsache,

dass die Argumentation ebenso religionskritisch rezipiert werden kann wie, erneut,

stand hinzielt«, nämlich die Adjektive »frei« und »allgemein«,Witte, Über einigeMotive, 28f. Wit-

te begründet dies als utopischen Ausblick mit christlicher wie kommunistischer Konnotation und

verweist auf Agambens Auslegung des hōs mē. Wittes These über die messianische Konnotation

der Adjektive frei und allgemein ist überzeugend – zumal in der eingangs zitierten Begriffsbestim-

mung des Messianischen die Adjektive frei, rein und allgemein begegnen. Dies gilt darüber hinaus

insbesondere für das Adjektiv profan, das Witte nicht explizit messianisch liest, denn wie skiz-

ziert sind Messianisches und Profanes bei Agamben eng verbunden. Vgl. zur Kritik an Agambens

Überlegungen aber auch ebd., 27f, wo Witte die These vertritt, dass in der Antike von einer »Pro-

fanierung der Dinge ›zum allgemeinen Gebrauch‹ im Opfer nicht die Rede sein« könne, ebd., 27,

sowie Agambens Etymologie des Begriffs Religion überzeugend kritisiert, vgl. ebd., 26f.

82 DaraufweistDurantaye, Agamben, 355, hin, der die imSinneAgambensprofaniertenGegenstände

demgemäß auch als »desacralized«, ebd., bezeichnet, vgl. auch ders., Homo profanus, 30. Duran-

taye fügt hinzu, dass Kategorien wie heilig und profan nicht naturgegeben seien, sondern dass es

sich ummachtförmig konstruierte Kategorien handele, vgl. Durantaye, Agamben, 355. Das dürfte

auch einen profanierenden Umgang mit der Kategorie »heilig« ermöglichen.

83 Auf Agambens Profanierung theologischer Begriffeweist z.B. auchDickinson, Theology, 8, hin; vgl.

auch Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 88, sowie unten Kapitel IV.2.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 261

theologisch.84 Die vorliegende Untersuchung schlägt allerdings vor, Agambens Lob der

Profanierung vor demHintergrund der bereits zitierten Passage zu lesen, in der dezidiert

von einer »Welt ohne Gott« (Zdb 54) die Rede ist: Christliche Gottesrede würde, insofern

sie es mit Transzendenz zu tun hat und sich auf Selbstmitteilung Gottes bezieht, die

von Agamben beschriebene Profanität der Welt unterlaufen. Setzt sie einen transzen-

denten Gott voraus, so führt sie eine Ebene ein, die eine sakrale Unterscheidung von

Mensch und Gott bedingt und die es ermöglicht, durch den theologischen Bezug auf sie

Machtstrukturen zu generieren. Entsprechend wurde oben argumentiert (vgl. Kapitel

I.3.g), dass Agamben die Trennung von Göttlichem und Menschlichem auch mit der

poetischen Atheologie angeht und beides, wie zitiert, in einer »subjektlose[n] Zone, in

der jegliche Transzendenz eingeebnet ist« (N 97), zusammenfallen lässt.

Wie ist mit den Absonderungen und Ausschließungsmustern profanatorisch um-

zugehen? Agamben bestimmt das Profanieren folgendermaßen:

»Profanieren bedeutet: Die Möglichkeit einer besonderen Form von Nachlässigkeit

auftun (aprire la possibilità di una forma speciale di negligenza), welche die Absonderung

mißachtet oder – eher – einen besonderen Gebrauch von ihr macht (ne fa un uso

particolare)« (PR 72/85).

84 Vgl. dazu zwei gegensätzliche Lektüren: Armen Avanessian zitiert Agambens Gegenüberstellung

von Säkularisierung und Profanierung und kommentiert: »Die Zukunftsmetaphysik des 21. Jahr-

hunderts wird somit nur eine profane sein können. Und sie wird die theologischen Tendenzen

nicht nur in der politischenKultur, sondern auch in anderenDiskursen undWissenschaften aufstö-

bern und bekämpfen«, Avanessian, Metaphysik zur Zeit, 119. Hier werden theologische Tendenzen

nicht nur deaktiviert und damit unwirksam, sondern sogar explizit bekämpft. Allerdings behandelt

Agamben, wie erwähnt, nicht nur religiöse Ausschließungsmuster, etwa wenn er schreibt: »Die

›Profanierung‹ des Spiels betrifft nämlich nicht allein die Sphäre der Religion. Die Kinder verwan-

deln […] in Spielzeug auch, was der Sphäre der Wirtschaft, des Kriegs, des Rechts und anderer Ak-

tivitäten angehört«, PR 73. Geradezu spiegelsymmetrisch deutet Kurt Appel die entsprechenden

Passagen: Er stellt die Frage, was genau »eigentlich die Sphäre des Heiligen ausmacht, die abge-

sondert bleibenmuss und nicht in dieWelt der Lebenden eindringen darf. Liegt es nicht nahe, hier

an dieWelt der Toten zu denken? Ist es nicht der Tod, den der Mensch absondernmuss oder präzi-

ser gesagt seine eigene Sterblichkeit undVerletzlichkeit?«, Appel, DiemessianischeGemeinschaft,

290. Mit dieser Interpretation wird nicht das Göttliche oder Sakrale abgesondert, sondern Tod und

menschliche Verletzlichkeit. Entsprechend kann Appel eine andere Interpretation des Verhältnis-

ses von Säkularisierung und Profanierung vorlegen: »Die Profanierung bezeichnet nach Agamben

keine Säkularisierung des Sakralen, denn diese wäre lediglich in ihrer Sistierung des Religiösen

ein Verdrängen der Tatsache, dass die kosmische Welt todes- und schuldverfallen ist«, ebd., 291.

Das Religiöse, so wird impliziert, dürfe entsprechend gerade nicht sistiert werden – und Theolo-

gie behält, mindestens als Ausweis der Todes- und Schuldverfallenheit, ihren Wert. Wenn Appel

in einer Parenthese zur soeben zitierten Passage die Schuld als die »praktische oder theoretische

Leugnung der Tatsache, dass der Mensch endlich ist und sein Zentrum nicht im Kreise weltlicher

Existenz hat«, ebd., bestimmt, so dürfte dies den Überlegungen Agambens zur Profanität indes-

sen nicht entsprechen: Die Annahme eines Zentrums des Menschen außerhalb des Kreises weltli-

cher Existenzdürfte nämlich eine sakrale Absonderung und daher problematische Unterscheidung

im Sinne Agambens darstellen. Liest man, wie diese Untersuchung vorschlägt, Agambens Über-

legungen zur Profanierung vor dem Hintergrund seiner Formulierungen zur Welt ohne Gott, zur

Unrettbarkeit oder zur ausbleibenden Offenbarung in der Welt, so dürfte eine traditionell-theo-

logische Rezeption schwer möglich sein.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Das Messianische

Das Profanieren eröffnet einen bestimmten Gebrauch der Objekte wie auch der Abson-

derung selbst, vollzieht sich jedoch auch imModus des Gebrauchs: Denn der »Übergang

(passaggio) vom Heiligen zum Profanen kann […] auch durch einen völlig unangemesse-

nen Gebrauch (oder eigentlich erneuten Gebrauch) (un uso (o, piuttosto, un riuso) del tutto

incongruo del sacro) geschehen« (PR 72/85). Dies illustriert Agamben erneut am Paradig-

ma des Spiels (vgl. PR 72): Wie in der bereits zitierten Passage in Ausnahmezustand ist

der spielerische Gebrauch nicht der traditionell kodifizierte Gebrauch, sondern einer,

der potenziell vorhandene Möglichkeiten des Umgangs erprobt. Dabei ist von Interes-

se, dass das Spiel die Sphäre des Heiligen weder abschafft noch ersetzt,85 aber von ihr

befreit: Auch hier handelt es sich um eine spezifische Relation, um eine Art Widerru-

fung einer konkreten Berufung. Analog wird auch hier auf das Studium verwiesen, das

über Benjamins Lektüre von Kafkas Neuem Advokaten mit dem Motiv des nicht mehr

praktizierten, sondern studierten Rechts eingeführt wird (vgl. PR 73f).86

Dabei changiert die genaue Zuordnung von Profanierung und Gebrauch: Zum Teil

erscheint der andere Gebrauch als Modus der Profanierung, so bei den Beispielen von

Spiel und Studium. Andere Passagen des Texts scheinen den freien Gebrauch indessen

eher als Folge der Profanierung auszuweisen: »Wenn aber das, was nicht verfügbar und

abgesondert war, einmal profaniert ist, verliert es seine Aura und wird dem Gebrauch

zurückgegeben« (PR 74/88). Die Frage, ob der allgemeine Gebrauch Konsequenz der

Profanierung ist oder profanierend wirkt, entspricht der oben aufgeworfenen Frage,

ob der wirkliche Ausnahmezustand Folge oder Bedingung der messianischen Ankunft ist.

Im explizit messianischen Kontext der Überlegungen zur chrēsis wurde der Gebrauch,

theologisch konsequent, als Folge der messianischen Deaktivierung der Zustände der

Welt ausgewiesen; im Text zur Profanierung changiert die Zuordnung, weil der Ge-

brauch auch als Paradigma der Profanierung entwickelt wird.

Von Interesse ist vor diesemHintergrund Agambens Differenzierung von Profanie-

rung und Säkularisierung: Eine Säkularisierung, so seineThese, verschiebtMachtstruk-

turen zwar »von einemOrt zum anderen« (PR 74/88), lässt sie also zwischen verschiede-

nen Sphären wechseln, perpetuiert die jeweiligen Machtverhältnisse dabei jedoch und

ist insofern unvollständig. So nimmt etwa Schmitt, auf den Agamben hier ohne explizi-

te Referenz anspielen dürfte, mit seiner These, dass alle »prägnanten Begriffe der mo-

dernen Staatslehre […] säkularisierte theologische Begriffe«87 seien, theologische Deu-

85 Darauf weist Alex Murray besonders hin: Es ginge bei Agamben entsprechend nicht um einen

Universalismus jenseits der Abtrennungsmuster, sondern um die Deaktivierung der Dispositive,

die die Differenzen erzeugen, vgl. Murray, Agamben, 127. Auch die Annahme eines spielerisch er-

schlossenen idealisierten Naturzustands dürfte insofern mit der Voraussetzung einer natürlichen

Sphäre ein solches Dispositiv ins Werk setzen.

86 Carlo Salzani weist darauf hin, dass auch das Fest einen neuen Gebrauch von Verhaltensweisen

oder Gegenständen erprobe und insofern profanierend wirken könne, und bringt dies in Zusam-

menhang mit Agambens Begriff der Untätigkeit: »Play and inoperativity are brought together in

festivity; inoperativity coincides with festivity in so far as festivity consists in neutralising and ren-

dering inoperative human gestures, actions and works, and only in this waymaking them festive«,

Salzani, Inoperative, 108, Hervorhebung im Original.

87 Schmitt, Carl: Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, Berlin: Duncker &Hum-

blot 92009, 43.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 263

tungsüberhänge für rechtliche Begriffe in Anspruch: Macht werde dabei, so Agambens

Kritik, »auf ein heiliges Vorbild zurück[ge]führt« (PR 75/88). Die Profanierung scheint

dagegen die weitreichendere Operation zu sein: Sie beinhalte nämlich »eine Neutra-

lisierung dessen, was sie profaniert« (una neutralizzazione di ciò che profana) (PR 74/88)

und ermögliche so den anderen Gebrauch jenseits der im Modus einer Säkularisierung

lediglich verschobenen Machtstrukturen.88

Ähnliche Überlegungen stellt Agamben in der theologiegeschichtlichen StudieHerr-

schaft und Herrlichkeit von 2007 an. Der Begriff Säkularisierung koppele, so Agamben in

diesem Text, die Begriffe, die als säkularisierte bezeichnet werden, an ihren theologi-

schen Ursprung, dem sie – als säkularisierte – entstammen sollen. Der Begriff habe so

eine »strategische Funktion« (HH 16) und erscheine als

»eine Signatur […], das heißt etwas, das ein Zeichen oder einen Begriff markiert und

überschreitet, um sie an eine bestimmte Interpretation oder einen bestimmten Be-

reich zu verweisen (lo marca e lo eccede per rimandarlo a una determinata interpretazione o

a un determinato ambito), ohne jedoch das Semiotische zu verlassen und eine neue Be-

deutungoder einenneuenBegriff zu bilden.Die Signaturen verlagernund verschieben

die Begriffe und Zeichen von einem Bereich in einen anderen (Le segnature spostano e

dislocano i concetti e i segni da una sfera all’altra) (in diesem Fall vom heiligen Bereich in

den profanen und umgekehrt), ohne sie semantisch neu zu bestimmen« (HH 17/16).

Ein säkularisierender Gebrauch von Begriffen wechselt den Kontext; das jeweilige Zei-

chen oder der jeweilige Terminus bleiben aber durch die Signatur an den theologischen

Bereich (ambito/sfera) verwiesen. Entsprechend werden sakrale Ausschließungsmuster

bei einer Säkularisierung fortgeschrieben, während eine Profanierung auch die Spal-

tung in Transzendenz und Immanenz neutralisierenwürde.89 InHerrschaft undHerrlich-

keit wendet Agamben dies methodisch, um eine Trennung – hier die Entgegensetzung

von Laizismus (laicismo) und Theologie – nicht durch Betonung einer der beiden un-

terschiedenen Seiten fortzuschreiben, sondern sie als solche zu deaktivieren.Wie oben

argumentiert, wird auch hier ein Gesetz nicht durch ein anderes ersetzt, sondern das

Dispositiv, das getrennte Aspekte aufeinander bezieht, als ganzes unwirksam gemacht:

»Es hat deshalb keinen Sinn, der Theologie und ihrem Vorsehungsparadigma den Lai-

zismus und den Gemeinwillen entgegenzusetzen. Einzig eine archäologische Vorge-

hensweise, wie wir sie befolgt haben (un’operazione archeologica come quella che abbiamo

qui tentato), kann, indem sie bis zur Spaltung (scissione), aus der sie als rivalisieren-

de, jedoch unzertrennliche Geschwister hervorgegangen sind, zurückgeht, das gesam-

88 Vgl. auch die Überlegungen von Anton Schütz, der die Strategie der Profanierung als Angriff auf

den Begriff der Säkularisierung charakterisiert, Schütz, Anton: Art. Profanation, in: Murray, Alex/

Whyte, Jessica (Hg.): The Agamben Dictionary, Edinburgh: University Press 2011, 163f, hier 163.

89 Vgl. Agambens Bemerkung in einem Interview, der gemäß »unsere modernen Gesellschaften, die

behaupten, säkular zu sein, imGegenteil von säkularisierten theologischen Konzepten (secularised

theological concepts) beherrscht werden, die noch mächtiger sind, weil wir uns über ihre Existenz

nicht im Klaren sind«, TCH, Übersetzung: HR, sowie, mit einer an den Begriff des Vor-Rechts er-

innernden Formulierung: »Insgeheim werden unsere Gesellschaften, die sich für laizistisch und

säkular halten, von Religion, Magie und Recht […] regiert«, AdB 253.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Das Messianische

te ökonomisch-theologische Dispositiv demontieren und außer Kraft setzen (smonti e

rende inoperoso l’intero dispositivo economico-teologico)« (HH 341/313).

Wenn also die Operation der Säkularisierung in Lob der Profanierung als gewisserma-

ßen nicht gründlich genug erscheint, wird in Herrschaft und Herrlichkeit, allerdings in

anderem Zusammenhang, eine Art theoretischer Begründung für diese These geliefert:

Solange das ökonomisch-theologische Paradigma nicht in seiner maschinellen Funk-

tionsweise begriffen ist, so die These, ist der Ausweg aus der Theologie, aber auch die

Kritik an der Machtform der gouvernemental gedachten Regierung, für die die Theo-

logie in Herrschaft und Herrlichkeit paradigmatisch studiert wird, nicht möglich. Auf die

dafür empfohlene methodische Strategie, nämlich die Archäologie, wird weiter unten

eingegangen (vgl. Kapitel III.3.d).

Dabei kann, so die These der vorliegenden Untersuchung, die Profanierung topo-

logisch gelesen werden: Wie oben zitiert spricht Agamben explizit von der »Verschie-

bung von einem Ort zum anderen« (spostare da un luogo all’altro) (PR 74/88) oder von

einem Wechsel von Sphären (sfere) (vgl. z.B. PR 71).90 Solche Räume, solche Sphären

können, so die These, auch Texträume sein: Agamben profaniert theologische Begriffe

in der skizzierten doppelten Hinsicht; damit performiert er auch – so mit dem Un-

tertitel des Buches von Colby Dickinson und Adam Kotsko – einen neuen Gebrauch von

Theologie.91 Für diese Perspektive ist nochmals die über Benjamins Kafka-Deutung ein-

gespielte Vorstellung vom studierten Recht als Pforte der Gerechtigkeit – im Bild: als

Öffnen eines Raums durch eine Tür – von Interesse.92 Agamben schreibt:

»Wie die nichtmehr befolgte, sondern gespielte religiodie Tür zumGebrauch öffnet (la

religio non piú osservata, ma giocata, apre la porta dell’uso), so werden die Gewalten der

Wirtschaft, des Rechts und der Politik, durch das Spiel entschärft, das Tor zu einem

neuen Glück (disattivate in gioco, diventano la porta di una nuova felicità)« (PR 74/87).

Liest man die Passage aus Anhang B von Benjamins Thesen mit, der gemäß »jede Se-

kunde« als »die kleine Pforte« erscheint, »durch die der Messias treten konnte«93, so

ergibt sich eine doppelte Codierung: Diese Pforte kann ein Augenblick sein – das Ergrei-

fen der messianischen Zeit –, aber zugleich auch eine Praxis: Profanierung, Studium,

Spiel. Durch Spiel und Studium öffnet sich ein Imaginationsraum, der einen poten-

ziellen Gebrauch der Dinge, aber auch der Räume ermöglicht, die anhand der Begrif-

fe verbunden werden, sodass auch ein Begriff als Pforte erscheint, die den Übergang

(passaggio) ermöglicht. Fraglich bleibt aber, ob Agamben mit der religiös wie rechtlich

tingierten Einführung des Begriffs der Profanierung nicht selbst begriffliche Signaturen

in Anspruch nimmt: So wäre hier, wie auch bei den Begriffen Messias und messianisch,

anzufragen, ob sein Gebrauch der Begriffe selbst eine vollständige Neutralisierung der

90 Vgl. die topologische Formulierung bei den Überlegungen zur franziskanischen Bewegung in Die

Zeit, die bleibt: Angelus Clarenus und Olivi wollten, so Agamben, »einen neuen Raum (uno spazio)

schaffen, der dem Zugriff der Macht und ihrer Gesetze entgehen sollte«, Zdb 38/32.

91 Vgl. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy.

92 Vgl. die Formulierung in Benjamins Kafka-Aufsatz: »Das Recht, das nicht mehr praktiziert und nur

studiert wird, das ist die Pforte der Gerechtigkeit«, Benjamin, GS II, 437.

93 Benjamin, GS I, 704.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 265

entsprechenden Bezüge vornimmt, oder nicht vielmehr implizit von der Sphäre, auf

die sie als Signatur verweisen, zehrt.94

III.1.f.c) Eine Gemeinschaft jenseits des Rechts –

zum franziskanischen Gebrauch

Den Gebrauch untersucht Agamben vor allem in den beiden Teilbänden des vierten

Bands desHomo-sacer-Projekts ausführlich: AlsHomo sacer IV,1 hat er 2011 eine Untersu-

chung der Regularien monastischer Bewegungen, zumal der Franziskaner, unter dem

Titel Altissima Povertà. Regole monastiche e forma di vita95 vorgelegt. Der zweite Teil des

vierten Bandes erschien 2014 unter dem Titel L’uso dei corpi96 und entwickelt vor allem

in seinem ersten Teil eine Theorie des Gebrauchs (vgl. GdK 23-171). Im Folgenden ist,

im Anschluss an die Überlegungen zum messianischen Gebrauch, lediglich die Argu-

mentation zu den Mönchsorden zu skizzieren: Bereits im Römerbriefkommentar deu-

tet Agamben eine Verbindung der paulinischen chrēsis mit dem franziskanischen usus

pauper an. Die Differenzierungen von Gebrauch und Eigentum etwa bei Petrus Johan-

nis Olivi könnten nämlich, so Agambens These, als »regelrechte Glossen zu 1Kor 7,30f.

gelesen werden« (Zdb 38) – also genau die Passage auslegen, anhand derer Agamben

seine Theorie des paulinisch-messianischen Gebrauchs entwickelt. Auch in Lob der Pro-

fanierung verweist Agamben auf die Franziskaner und die Auseinandersetzung um den

Gebrauch mit der Kurie: Kapitalismuskritisch zugespitzt fokussiert er die Differenzie-

rung von Gebrauch einerseits und Konsum und Verbrauch als »Unmöglichkeit des Ge-

brauchs« (PR 80) andererseits. Dabei verbindet er den kirchengeschichtlichen Verweis

und seine Zeitdiagnose, indem er Johannes XXII. als eine Art Prophet auftreten lässt:

»Auf diese Weise liefert Johannes XXII. mit einer unbewußten Prophezeiung das Para-

digma einer Unmöglichkeit des Benutzens (il paradigma di una impossibilità di usare), das

viele Jahrhunderte später in der Konsumgesellschaft zur Erfüllung kommen sollte« (PR

81/95, vgl. HA 178).

In der Studie Höchste Armut interessieren die Ordensregeln darüber hinaus im Hin-

blick auf die Frage nach der spezifischen forma di vita, der Lebensform, die sie entwi-

ckeln.97 Dabei ist der Gebrauch als Realisierung einer bestimmten Lebensform zugleich

94 Zuletzt ist außerdem anzufragen, ob es eine Kriteriologie für den freien Gebrauch geben kann:

Bei Agamben wird er, so die These dieser Untersuchung, als relationale Praxis entwickelt, die Ab-

sonderungen deaktiviert und damit Machtstrukturen unwirksam macht. Gibt es jedoch über die

konkrete Relationalität hinaus eine Möglichkeit, bestimmte, etwa rechtlich kodifizierte und mit

Sanktionen belegte, freie Gebräuche kritisieren zu können?

95 Die deutsche Übersetzung erschien unter dem Titel: Höchste Armut. Ordensregeln und Lebensform

(Homo sacer IV,1). Aus dem Italienischen von Andreas Hiepko, Frankfurt a.M.: S. Fischer 2012. Aus

dieser Ausgabe wird im Folgenden mit der Sigle HA im Fließtext zitiert. Vgl. außerdem die Über-

legungen in dem kurzen, bereits 2010 publizierten Text Regel und Leben: RL.

96 Zitiert wird im Folgenden die deutsche Übersetzung: Der Gebrauch der Körper. Aus dem Italieni-

schen von Andreas Hiepko und Michael von Killisch-Horn, Frankfurt a.M.: S. Fischer 2020 mit der

Sigle GdK und Seitenangabe im Fließtext.

97 Der Begriff der Lebensform ist ein zentraler Terminus Agambens, kann aber in dieser Untersuchung

nicht genauer behandelt werden. Vgl. die einschlägigen Texte Agambens, z.B. den Aufsatz Lebens-

Form (Forma-di-vita) ausMittel ohne Zweck, MoZ 13-20/13-19, die Thesen gegen Ende vonHomo sacer,

v.a. HS 198/211 und die insgesamt neun Texte, die unter demBegriff Lebens-Form im dritten Teil von

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Das Messianische

einer Gemeinschaft eigen, die ein bestimmtes Verhältnis zum Gesetz hat – auch hier

wird insofern das messianische Thema des Verhältnisses zum Gesetz variiert: Zumal

die Franziskaner erscheinen in Agambens Lektüre als eine Gemeinschaft, die sich, zu-

mindest versuchsweise, nicht konflikthaft gegen das Recht stellt, sondern eine Lebens-

form jenseits »der Sphäre des Rechts« (Zdb 38) erprobt – die jedoch, in Agambens In-

terpretation, an ihrer Verbindung mit dem Recht Schiffbruch erleiden wird.98 Wenn

Agamben also die franziskanische Bewegung unter dem Gesichtspunkt ihres Verhält-

nisses zumRecht beleuchtet, kommt seine eigene Untersuchung der Aufgabe nach, »die

der Messianismus der modernen Politik zugewiesen hat – eine menschliche Gemein-

schaft zu denken, die nicht (nur) die Gestalt des Gesetzes hätte« (MoZ 114). In seinem

Römerbriefkommentar schreibt Agamben, dass bereits bei Franziskus »der Orden als

eine messianische Gemeinde konzipiert« (Zdb 38) werde. Liest man dies vor dem Hin-

tergrund der zitierten Bemerkungen inMittel ohne Zweck, die Kirche habe »das messia-

nische Ereignis eingefroren« oder »jeglich[e] messianisch[e] Absicht« aufgegeben (MoZ

114), so erscheint die franziskanische Bewegung in Agambens Theoriesetting auch als

Versuch, das zu realisieren, was Kirche hätte sein können, aber nicht geblieben sei: ein

Raum messianischen Lebens.

Dabei werden die Mönchsorden dezidiert als »exemplarische[r] Fall« (HA 9) behan-

delt: Auch die Mönchsorden sind Paradigma, sodass Agamben die Lebensform »am ex-

emplarischen Fall des Franziskanertums« (HA 130f) untersuchen kann.Was genau cha-

rakterisiert eine Lebensform? Bereits zu Beginn von Höchste Armut greift Agamben auf

die in Homo sacer entwickelte Definition zurück (vgl. HS 198): Der Begriff Lebensform be-

zeichne ein »Leben, das mit seiner Form so innig verbunden ist, dass es von ihr nicht

Der Gebrauch der Körper zusammengefasst sind, GdK 329-435. Vgl. aus der Fülle der Studien zu die-

sem Aspekt z.B. die Überlegungen bei Pornschlegel, Die Ausnahme und die Regel, dort zur fran-

ziskanischen Gemeinschaft als Lebens-Form v.a. 188f, oder Geulen, Agamben, 113-124. Im Übrigen

können auch die im März 2013 publizierten Überlegungen Agambens zu einem lateinischen Reich,

die zumal im deutschsprachigen Raum kritisch rezipiert wurden, vom Begriff der forma di vita her

gelesen werden, vgl. IL. Agamben verwendet den Begriff in dem kurzen Text mehrfach, definiert

ihn aber nicht genau und scheint auch die anspruchsvolle theoretische Fassung des Begriffs etwa

aus Homo sacer nicht vorauszusetzen. Eher scheint forma di vita in diesem Text im allgemeineren

Sinn einer Art Kulturgut verwendet zu werden, das gegen die Betonung der Ökonomie im euro-

päischen Projekt Verwandtschaften einzelner Nationen begründen könnte. Vgl. zu diesem Text

Hoff, Gregor Maria: Europa – leicht überarbeitet, in: ders.: Gegen den Uhrzeigersinn. Ekklesiologie

kirchlicher Gegenwarten, Paderborn: Ferdinand Schöningh 2018, 256-258. Nochmals im Rückgriff

auf das lateinische Reich hat Agamben den Aspekt der Lebensform in einem Interview aus dem

Jahr 2015 unterstrichen. Dabei erscheint die Lebensform als eine Ununterscheidbarkeit von Theo-

rie und Praxis, sodass Agamben anregt: »Will man die Formulierungen ›mittelmeerisches Denken‹

und ›Lateinisches Imperium‹ mit Sinn erfüllen, muss man einen Katalog dieser Ideen und Prakti-

ken oder ›Lebensformen‹ erstellen«, EMK 40.

98 Während die franziskanische Bewegung für Agamben, wie im Folgenden zu skizzieren ist, an ih-

rem Verhältnis zum Recht scheitert, scheint die Sachlage für die frühen Mönchsorden leicht an-

ders zu sein: Hier dürfte das Problem in der Idee bestehen, das Leben desMönchs als permanente

Liturgie zu verstehen, weil die Liturgie von kirchlicher Seite wiederum eingehegt werden kann.

Die Liturgie bezeichnet Agamben entsprechend als die »größte Versuchung der Mönche«, HA 10.

Vgl. dazu die luziden Referate zu Höchste Armut von Adam Kotsko bei Dickinson/Kotsko, Coming

Philosophy, 147f und 192-199.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 267

mehr unterschieden werden kann« (HA 9) – ein Leben, das zugleich seine Form ist, in

dem also keinerlei bloßes Leben abgesondert werden kann. Diese Relation untersucht

Agamben anhand der Zuordnung von Mönchsregel und Leben: Seine Argumentation

zielt dabei nicht darauf, das Verhältnis von Regel und Leben zum einen oder anderen

Pol hin aufzulösen, sondern vielmehr auf die Exposition der Spannung zwischen diesen

beiden Begriffen, der Lebensform also, die in der »wechselseitigen Spannung von Regel

und Leben entstehen könne« (HA 139, vgl. auch RL 16). Diese Spannung bedinge eine

derartige Zuordnung der BegriffeRegelund Leben, dass sie ihre Bedeutung verlieren, um

etwas Drittes zu markieren (vgl. HA 10) – nämlich den von den Franziskanern, Agam-

bens These zufolge, nicht präzise genug definierten Gebrauch (vgl. HA 103). Zugleich

werde die in der Spannung von Regel und Leben angedachte Lebensform beschreibbar

als der »Versuch, ein den Bestimmungen des Rechts völlig entzogenes menschliches

Leben und Handeln zu verwirklichen« (HA 152, im Original kursiv). In der Zuordnung

von Regel und Leben geht es insofern auch um ein Leben jenseits des Rechts – denn in

der Lebensform der Franziskaner sei »kein Platz für die Anwendung des Gesetzes auf

das Leben nach dem Paradigma der irdischen Mächte« (HA 141).

Wie ist das Verhältnis von Regel und Recht zu denken? Sind dieMönchsregeln selbst

als Rechtsnormen zu qualifizieren? Und kann christliches Leben überhaupt rechtlich

bestimmt werden? Agamben antwortet unter anderemmit Verweis auf Paulus und den

in Die Zeit, die bleibt erörterten messianischen Bezug zum Gesetz: Die Frage nach dem

rechtlichen Charakter der Ordensregeln könne, so argumentiert er, unter Bezugnah-

me auf einen modernen Rechtsbegriff nicht adäquat gestellt werden. Vor allem aber sei

nicht nur der juridische, sondern vor allem der »theologisch[e] Kontext« (HA 71) der

Frage zu beachten: Ähnlich wie im Römerbriefkommentar verweist Agamben darauf,

dass der Messias mit Röm 10,4 paulinisch als »telos nomou, Ende und Erfüllung des Ge-

setzes« (HA 71) zu bestimmen sei. Dann allerdings kann das christliche Leben messia-

nisch nicht unter ein Gesetz eingeordnet und nicht rechtlich qualifiziert werden: Weder

können Ordensregeln rechtlichen Charakter haben noch kann eine messianische Ge-

meinschaft mit einem System kodifizierter Normen reguliert werden. Entsprechend

schließt Agamben kritisch an:

»Auch wenn die Kirche nach und nach ein normatives System schuf, das im 12. Jahr-

hundert im von Gratian in seinem Decretum zusammengestellten kanonischen Recht

gipfeln sollte, und das Leben des Christen immer wieder in den Bereich des Rechts ein-

treten konnte, sicher ist, dass sich die christliche forma vivendi […] ihrem Wesen nach

nicht in der Befolgung einer Vorschrift erschöpft, keine rechtliche Natur hat« (HA 73).

Implizit stellt Agamben damit seine Auslegung des paulinischen Messianismus gegen

die kirchliche Tradition, gegen das kanonische Recht und gegen das normative System,

das das messianische Ereignis mit Dogmen festzuschreiben beginne.99 Die franziska-

nische Bewegung als Gemeinschaft jenseits des Rechts realisiert den rekonstruierten

99 Zusätzlich zu der Frage, ob diese Kritik gerechtfertigt ist, wäre auch eine Anfrage an Agambens

komplizierte Argumentation zu stellen: Zunächst schreibt er, dass wirmit »unseremBegriff ›recht-

lich‹«, HA 70, die Frage nach dem Rechtscharakter der Mönchsregeln nicht stellen könnten; den

Anachronismus in der Begriffsverwendung, den Agamben kritisiert, scheint er jedoch selbst zu

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Das Messianische

messianischen Anspruch in gewisser Weise – allerdings scheitere sie, so Agamben, ge-

rade an ihrem Bezug zum Recht: Die Franziskaner hätten nämlich, um ihren Verzicht

auf Eigentum gegen die Kurie zu verteidigen, mit der Differenzierung von Gebrauch

und Eigentum geantwortet, um theoretisch einen Gebrauch zu beschreiben, der kein

Eigentum der Dinge begründet. Auf diese Weise hätten sie den Gebrauch in Relation

zum Recht qualifiziert (vgl. HA 186f). Aber »[d]ie Faktizität des Gebrauchs allein reicht

nicht hin, um eine Exteriorität gegenüber dem Recht zu garantieren, da nicht nur je-

des Faktum in Recht verwandelt werden kann, sondern auch jedem Recht ein faktischer

Aspekt eignet« (HA 188f).

Das theoretische Problem der Franziskaner bestünde demnach in dem Versuch, die

Gemeinschaft außerhalb des Rechts imGegensatz zumRecht zu bestimmen: Die franzis-

kanischen Theologen, so Agamben, »verwickeln […] sich immer tiefer in die juristische

Begrifflichkeit, von der sie schließlich überwältigt und besiegt werden sollten« (HA 189).

Allerdings verweist er auf die Möglichkeit, den Gebrauch im Rekurs auf das hōs mē aus

demErsten Korintherbrief zu beschreiben: Paulinisch-messianisch könne der Gebrauch

anders als in rechtlichen Begriffen gedacht werden, nämlich als ein Gebrauch der Welt

im Modus einer Lebensform des als-ob-nicht-Gebrauchs (vgl. HA 189).100 Paulus steht

in Agambens Untersuchung der Mönchsregeln insofern nicht nur für die These, dass

christliches Leben sich nicht unter einem Gesetz realisieren könne, sondern auch für

eine Möglichkeit, den Gebrauch als Lebensform zu denken. Konsequenterweise ver-

weist Agamben an dieser Stelle der Argumentation auf die »aristotelische Lehre des

Gebrauchs als energeia« (HA 190). Vor dem Hintergrund der Diskussion von Potenz und

Akt nämlich hätte der Gebrauch, so die These, auch anders denn als konkrete Hand-

lung, Akt oder Praxis bestimmt werden können: »Aus dieser Perspektive hätte sich der

Gebrauch als das tertium bezüglich des Rechts und des Lebens, der Potenz und des Akts

erweisen können, das eine – nicht-negative – Definition der Lebenspraxis der Mönche,

ihrer Lebens-Form ermöglicht« (HA 191).

Auch wenn also der franziskanische Gebrauch, Agambens Rekonstruktion zufolge,

nicht präzise genug ausgearbeitet war, so bleibe der Versuch, ein Leben außerhalb des

Rechts in der Form nicht eines Eigentums, sondern eines Gebrauchs der Dinge zu er-

proben, »das Vermächtnis, dem sich die Moderne nicht zu stellen vermochte und das

unsere Zeit nicht einmal zu denken imstande zu sein scheint« (HA 195). Insofern zeigt

Agambens Untersuchung, wie Adam Kotsko überzeugend schreibt, das Scheitern einer

messianischen Bewegung exemplarisch mit Blick auf die Gegenwart: Denn wenn man

angeben könne, warum die franziskanische Bewegung trotz ihrer messianischen In-

tention in die kirchliche Ökonomie inkorporiert werden konnte, dann könne man, so

praktizieren, insofern seine Schlussfolgerung eine Kontinuität des Begriffs Recht zu unterstellen

scheint.

100 In Die Zeit, die bleibt argumentiert Agamben, dass Paulus sich in 1Kor 7,30f explizit gegen die rö-

misch-rechtliche Definition des Eigentums wende und gegen das dominium den usus setze, vgl.

Zdb 37; mit dem hōs mē wende Paulus zudem, wie Agamben im Vergleich mit der römisch-recht-

lichen fictio legis formuliert, ein »verfeinert-juristisches Instrument gegen das Gesetz«, ebd., 39: In

Agambens Lektüre erscheint Paulus insofern als der konsequentere Denker gegen das Recht.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 269

Kotsko, aus diesem Scheitern möglicherweise Strategien ableiten, mit der gegenwärti-

gen Herrschaft der Ökonomie umzugehen.101 Auch in dieser Hinsicht erweist sich die

franziskanische Bewegung als Paradigma.

III.1.g) Messias und Gesetz in dialektischer Spannung – Kirche und Reich

Bisher hat dieses Kapitel der Untersuchung verschiedene Verhältnisbestimmungen von

Messianischem und Gesetz in Agambens Texten untersucht. Dabei wurde argumen-

tiert, dass die Texte durch ihre Methode, verschiedene Paradigmen durch Querverwei-

se zu verbinden, unterschiedlichste Anschlüsse ermöglichen. Entsprechend können die

Auswirkungen des messianischen Ereignisses auf das Gesetz je nach Kontext unter-

schiedlich beschrieben werden: In Homo sacer wird mit religionsgeschichtlicher Refe-

renz eine Erfüllung und Aufzehrung des Gesetzes erwähnt, die mit Bezug zur sabba-

tianischen Bewegung in Form einer Übertretung als Erfüllung beschrieben wird. In der

Interpretation von Benjamins VIII. These spricht Agamben von einem wirklichen Aus-

nahmezustand, in dem sich Leben in Schrift verwandelt, während seine Kafka-Lektüre

eine Realisierung des Ausnahmezustands durch eine Schließung des Gesetzes anvisiert.

Insgesamt dürfte es dabei weniger um eine Abschaffung des Gesetzes gehen, als um ein

anderes Verhältnis zu ihm. Dafür stehen die Antworten Agambens in späteren Texten:

Die paulinisch-messianisch entwickelte katárgēsis als Deaktivierung und Erfüllung des

Gesetzes, der andere Gebrauch im Modus von Studium oder Spiel, schließlich auch die

Überlegung, dass ein anderes Verhältnis zum Recht nicht lediglich in Opposition zum

Recht formuliert werden könne. Zum Schluss dieses Kapitels ist eine weitere Verhält-

nisbestimmung zu skizzieren.

In einem im Jahr 2009 in Paris gehaltenen Vortrag, der 2010 unter dem Titel LaChie-

sa e il Regno publiziert wurde102, beschreibt Agamben die Relation von Messias und Ge-

setz wiederum nuanciert anders. Er schlägt dafür ein bestimmtes Bild von Geschichte

vor: Diese stelle sich demnach »als ein Spannungsfeld dar, das von zwei gegensätzlichen

Kräften durchlaufen wird« (KR 26). Die eine dieser beiden Kräfte, so Agamben, sei die,

die Paulus als den katéchōn bezeichnet habe: Als Kraft im geschichtlichen Spannungs-

feld hält der katéchōn allerdings nicht die Anomie zurück, sondern »hält das Ende auf,

schiebt es im geradlinigen, gleichmäßigen Verlauf der chronologischen Zeit bestän-

dig hinaus« (KR 26f). Wenn der katéchōn in diesem Kontext dem Leben im Aufschub

in der chronologischen Zeit zugeordnet ist, wird entsprechend die andere Kraft des

historischen Spannungsfelds als die Doppelung von Unterbrechung und Vollendung

beschrieben, die den Sabbat als Modell der messianischen Zeit (vgl. Zdb 85) im Ver-

hältnis zu den übrigen Wochentagen kennzeichnet. Über diese zweite Kraft gelte: »An-

fang und Ende in Spannung haltend, unterbricht und vollendet sie immerfort« (KR

27). Das Spannungsfeld der Geschichte wird demgemäß mit dem Verhältnis von chro-

nologischer und messianischer Zeit lesbar; Agamben benennt die beiden Kräfte aber

101 Vgl. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 193.

102 Die deutsche Übersetzung erschien unter dem Titel Kirche und Reich. Aus dem Italienischen von

Andreas Hiepko, Berlin: Merve 2012; aus dieser Ausgabe wird mit der Sigle KR und Seitenangabe

im Fließtext zitiert.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Das Messianische

auch explizit: Die erste Kraft »nennen wir Gesetz oder Staat; letztere nennen wir Mes-

sias oder Kirche« (KR 27). Erstere, nochmals, schiebe das Ende auf, um eine »endlos[e]

Weltregierung« (KR 27) zu installieren; letztere unterbreche und vollende und weise die

gouvernemental-ökonomische Regierung so als endliche Ökonomie aus.103

Dass Agamben je zwei unterschiedliche Namen für die Kräfte vorschlägt, ermög-

licht es, das beschriebene Spannungsfeld auf die Relation von Messias und Gesetz oder

von Staat und Kirche zu beziehen – es darüber hinaus aber auch für Relationen von Un-

terbrechung und Vollendung, Berufung und Widerrufung oder die spezifische selbst-

referenzielle Spannung, in die das hōs mē Dinge und Verhältnisse setzt, theoretisch in

Anspruch zu nehmen.104 Wichtiger noch ist das spezielle Verhältnis der Kräfte, die in

diesem Kontext beide nötig sind. Agamben schreibt: »Damit menschliche Gemeinschaft

entstehen und fortdauern kann, müssen beide Pole zugleich vorhanden sein und zwi-

schen ihnen muss eine Spannung, ein dialektisches Verhältnis bestehen« (KR 27). Nicht

nur messianisch oder kirchlich ist insofern zu denken, sondern in der spannungsvol-

len Relation, in der die messianische Kraft zum Gesetz oder zum Staat steht, während

umgekehrt das Gesetz nicht verabsolutiert werden darf, sondern in der Spannung zu

seiner – messianisch oder kirchlich qualifizierten – Deaktivierung, zu seiner Endlich-

keit, bleibt. Hier werden die Kräfte oder Pole nicht gegeneinander ausgespielt, son-

dern wird die Relation beschrieben, die sie aneinander verweist. Entsprechend kombi-

niert Agamben diese These mit der bereits in analoger Form referierten Zeitdiagnose,

dass dieses für eine »menschliche Gemeinschaft« nötige Gleichgewicht der Kräfte in

der Gegenwart seines Textes aus der Balance geraten sei: Die als Messias oder Kirche

bestimmte Kraft – das Wissen um die Endlichkeit, die Möglichkeit von Unterbrechung

und Vollendung – habe sich abgeschwächt, stehe der anderen Kraft insofern nicht mehr

als Korrektiv gegenüber. Demgemäß, so diagnostiziert Agamben mit suggestiven For-

mulierungen, dringe »die blinde, höhnische Herrschaft der Ökonomie in alle Bereiche

des gesellschaftlichen Lebens vor« (KR 28) und trete, wo die messianische Kraft der

Unterbrechung abnehme, das Recht mit einer »beispiellose[n] Hypertrophie« und dem

»Verlangen, alles gesetzlich zu regeln« (KR 28f, vgl. GdB 10f) auf.

Mit der ausgeweiteten Legalität allerdings schwinde die Legitimität des Gesetzes und

der sich auf das Recht berufendenMacht: Dabei scheint das Problemweniger imGesetz

an sich zu bestehen, als in seiner »Hypertrophie«; in dem, was Agamben als die ausge-

dehnte Dominanz des Rechts kritisiert hatte (vgl. MoZ 113). Auch damit ist, und dies

103 Vgl. aber auch die Überlegungen in Das Geheimnis des Bösen, mit denen Agamben in der Lektüre

von 2Thess die Zuordnung anders vornimmt: »Die eschatologische Zeit […] hat eine binäre Struk-

tur, die durch zwei Elemente bestimmt wird: ein aufschiebendes (das katechon, das – ob nun als

Kirche oder als Reich – eine Institution ist) und ein auf Entscheidung drängendes (der Messias)«,

GdB 51: Damit wird auch die Kirche, insofern sie Institution ist, innerhalb der binären Struktur auf

der Seite des katéchōn verortet und damit dem Messias entgegengesetzt. Innerhalb der beschrie-

benen Dialektik kann die Kirche offenbar ebenso als bewahrende Institution wie als messianische

Gemeinde erscheinen und demnach je nach Kontext beiden Polen zugeordnet werden.

104 DickinsonundKotskobeschreibendie Spannungüberzeugendals die zwischen dieserWelt undder

messianischenWelt, sodass Agamben die »form of this present world« zwar zu überwinden suche,

dies jedoch inder Bewegungeines »returning to theworld«,Dickinson/Kotsko, ComingPhilosophy,

247: Auf diese Weise kann die Spannung auch auf die messianische Verrückung bezogen werden.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 271

führt zurück zum Beginn dieses Kapitels, eine Variation auf die Diagnose der Geltung

ohne Bedeutung vorgenommen: Ein Gesetz, das legal ist, ohne legitim zu sein, gilt, ohne

zu bedeuten. Die Aufgabe, es in Spannung zu seiner Deaktivierung zu setzen, über-

nimmt, je nach Kontext, der Messias – oder offenbar schlicht jeder, dem es gelingt,

einen anderen Gebrauch von ihm zu machen.

III.2 Messianisches Leben im Offenen

Bei den Überlegungen im vorangegangenen Abschnitt ist der Begriff des Lebens in den

Fokus gerückt. Eine ausführliche Untersuchung von Agambens Lebensbegriff, die auch

das bloße Leben und das Verhältnis von bíos und zōḗzu berücksichtigen hätte, kann in der

vorliegenden Untersuchung nicht geleistet werden; hier geht es lediglich um das Leben,

insofern es mit dem messianischen Begriffsregister verbunden ist. Im folgenden Ab-

schnitt wird in dieser Hinsicht Agambens Buch L’aperto. L’uomo e l’animale aus dem Jahr

2002 behandelt.105 Dabei sind mehrere Aspekte von Interesse: Zunächst geht es um die

Rekurse auf das Messianische im ersten und letzten Kapitel des Buches, die gewisser-

maßen eine Klammer um die Argumentation bilden. Außerdem wird auch in diesem

Buch Benjamins Dialektik im Stillstand untersucht und mit dem Begriff der Untätigkeit

gekoppelt: Dabei erscheint der im ersten Kapitel dieser Untersuchung als zeitlicher be-

handelte Stillstand, motivisch entwickelt, als Stillstand einerMaschine. Schließlich wer-

den in Das Offene auch die Überlegungen zum Unrettbaren in Form eines komplexen

Benjamin-Kommentars aktualisiert.

III.2.a) Die maschinelle Produktion des Humanen

In Das Offene untersucht Agamben, wie menschliches Leben durch Unterscheidungen,

begriffliche Einteilungen,Ein- und Ausschließungsmuster definitorisch gefasst und da-

durch produziert wird. Anhand einer Reihe anthropologischer Positionen verfolgt er,

wie das Humane in der Geschichte der »westlichen Philosophie« (filosofia occidentale)

(O 87/81) mit strategischen Grenzziehungen entlang der Opposition von menschlichem

und tierischem Leben, von Natur und Geschichte, aber auch, theologisch, von Schöp-

fung und Erlösung bestimmt wird.106 Ausgangspunkt der im Buch verfolgten Linien

ist eine Miniatur einer hebräischen Bibelhandschrift aus dem 13. Jahrhundert (vgl. O

4f/2). Sie stellt die Teilnehmer des messianischen Gastmahls der Gerechten in einer

eigenartigen Kombination menschlicher und tierischer Elemente dar: Die Gerechten

haben nach der Ankunft des Messias menschliche Körper, aber die Köpfe von Tieren.

105 Die deutsche Übersetzung erschien unter dem Titel: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Aus dem

Italienischen vonDavideGiuriato, Frankfurt a.M.: Suhrkamp2003; aus dieser Ausgabewirdmit der

SigleOundSeitenangabe imFließtext zitiert. SeitenangabennachdemSchrägstrich verweisen auf

die italienische Ausgabe L’aperto. L’uomo e l’animale, Turin: Bollati Boringhieri 2002.

106 Insofern gehe es Agamben, wie Colebrook und Maxwell unterstreichen, nicht um die Frage, ob

der Mensch eine Sonderstellung im Gegensatz zum Tier behaupten könne oder nicht, sondern um

den Modus der Definition, mit der er sich als diese Ausnahme selbst produziere, vgl. Colebrook/

Maxwell, Agamben, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Das Messianische

Der messianisch instrumentierte Auftakt führt thematisch zur Frage nach dem Ver-

hältnis von Mensch und Tier; zugleich fragt sich auch, wie dieses Verhältnis von einer

messianischen Erlösung aus zu denken wäre: Mit der Wahl des Beispiels ist mindestens

impliziert, dass Agamben selbst ein als messianisch qualifizierbares Verhältnis in Aus-

sicht stellen könnte. Entsprechend greift er in den letzten Sätzen seines Buches auf das

Bild zurück und deutet eine Möglichkeit an, »wie sich Lebewesen an die messianische

Tafel der Gerechten setzen können« (O 101). Dabei scheint ein messianisches Ereignis

weniger wichtig als die Möglichkeit, sich selbst an die Tafel zu setzen – aber wie genau

wäre das möglich?

Das menschliche Leben entziehe sich, so Agamben, als solches einer kohärenten

und abschließendenDefinition; zumindest werde der Lebensbegriff »in unserer Kultur«

(nella nostra cultura) (O 23/21) nie klar definiert. Stattdessen werde das Humane perma-

nent produziert, indembegriffliche Operationen den Lebensbegriff gliedern (vgl.O 23/21)

und das Leben in Differenzen wie »Mensch/Tier, human/inhuman« (O 46f/42) einteilen.

Aber weil die Abgrenzung und Zuordnung von menschlichem und nicht-menschlichem

Leben je anders funktioniere, müsse der Mensch als Mensch immer wieder definitorisch

erzeugt werden.107 Diese Produktion geschehe mithilfe eines Dispositivs, das Agam-

ben mit dem bereits erwähnten Bild derMaschine, hier konkret der »anthropologischen

Maschine« (macchina antropologica) (vgl. O 42-48/38-43), fasst.108 Diese Maschine defi-

niere den Menschen zu unterschiedlichen Zeiten und in unterschiedlichen epistemolo-

gischen Zusammenhängen, indem innerhalb des Menschen eine »Gliederung zwischen

Humanem und Animalischem« (O 87/81) vorgenommen werde: Der Mensch sei dem-

nach, in einer signifikanten Doppelung, »stets der Ort – und zugleich das Ergebnis

– von unablässigen Teilungen und Zäsuren« (sempre il luogo – e, insieme, il risultato – di

divisioni e cesure incessanti) (O 26/24).

III.2.b) Die Maschine im Leerlauf – die Maschine im Stillstand

Das Bild der Maschine erlaubt zwei metaphorische Anschlüsse: Einerseits kann Agam-

ben die Zeitdiagnose für das Heute seines Textes mit dem Bild eines Leerlaufs der Ma-

schine illustrieren. Die kritische These, dass »sich die Maschine heute im Leerlauf be-

findet« (la macchina gira oggi a vuoto) (O 88/82), korrespondiert der biopolitischen Per-

107 Die Trennung und Absonderung des Animalischen ist dabei, darauf weist Böckelmann, Der Begriff

des Lebens, 134, überzeugend hin, »nach Agamben zugleich Grundlage, Ausdruck und Motor der

menschlichen Erkenntnis«; entsprechend kann Agamben die »anthropologische Maschine« auch

als »Motor für die Historisierung des Menschen«, O 88, bezeichnen.

108 Agamben führt den Begriff im Rekurs auf Furio Jesi ein, vgl. O 37; auf Jesismythologische Maschine,

die bei Agamben zur anthropologischen Maschine ausgestaltet wird, weist auch Lucci, Jenseits

des Austausches, 108f, hin. Für die Metaphorik liegt auch ein Bezug zu Deleuze und Guattari nahe,

vgl. z.B. die Konstellation von Maschinen und Kafkas Tiergeschichten bei Deleuze, Gilles/Guattari,

Félix: Kafka. Für eine kleine Literatur. Aus dem Französischen von Burkhart Kroeber, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1976, v.a. 54: »Ein Text, der ein Tier-Werden behandelt, läßt sich nur zum Roman ent-

falten, wenn er darüber hinaus genügendMaschinen-Indizien enthält«. Vgl. nochmals Agambens

Bezug auf die Maschine aus Kafkas In der Strafkolonie, vgl. IP 123, KG 13 und oben Kapitel II.2.b

dieser Untersuchung.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 273

spektive: Die Unterscheidung von menschlichem und tierischem Leben funktioniere,

so Agamben, mit dem »Erreichen des Posthistorischen« (O 31) nicht mehr: Das Hu-

mane und das Inhumane würden nicht mehr geschieden, sodass »die beiden Begriffe

zusammenfallen, wie es sich heute zu ereignen scheint« (O 32/29). Die anthropologi-

sche Maschine als der »Motor für die Historisierung des Menschen« (O 88/82) laufe

leer.109 Strukturell ähnelt diese Denkfigur der Geltung ohne Bedeutung des Gesetzes: Die

Maschine läuft noch, aber sie produziert nicht – wie das Gesetz sich formal in Geltung

erhält, aber nicht mehr bedeutet. Dies hat für Agamben unmittelbar politische Folgen:

»Der Mensch hat nunmehr sein geschichtliches télos erreicht (l’uomo ha ormai raggiunto

il suo télos storico), und für eine wieder Tier gewordeneMenschheit bleibt nichts ande-

res als die Entpolitisierung der menschlichen Gemeinschaften durch eine unbedingte

Entfaltung der oikonomía oder die Erhebung des biologischen Lebens zur höchsten po-

litischen (oder eher unpolitischen) Aufgabe übrig« (O 85/79).

Aber auch den möglichen Ausweg aus der beschriebenen Situation kann Agamben über

das Bild der Maschine instrumentieren: Es gehe, so stellt er in Aussicht, »darum, ihre

Funktionsweise zu begreifen, um sie gegebenenfalls zum Stillstand zu bringen« (com-

prendere il loro funzionamento per poterle, eventualmente, arrestare) (O 48/43). Voraussetzung

für den rettenden Stillstand ist auch hier ein Begreifen (comprendere): Die Konstruktion

der anthropologischen Maschine muss zunächst verstanden werden, um der ökono-

misch-biopolitischen Verwaltung der menschlichen Animalität entkommen zu können.

Das verwendete Verb arrestare weist zurück auf die Überlegungen zum zeitlichen Still-

stand und der Dialektik im Stillstand. Genau diese Verbindung nämlich stellt Agamben

in Das Offene terminologisch her: Er verweist auf »Benjamins Modell einer ›Dialektik im

Stillstand‹« (modello benjaminiano di una ›dialettica in stato di arresto‹) (O 91/85) und unter-

streicht den Raum, der im Stillstand der Dialektik entsteht – nämlich »das Intervall und

das Spiel zwischen den zwei Begriffen, deren unmittelbare Konstellation einer Nicht-

Koinzidenz« (O 91/85). Genau dieses Paradigma überträgt Agamben auf die anthropo-

logische Maschine, um sie im Zustand ihres Stillstands zu beschreiben. Dann nämlich

verbinde sie

»nicht mehr Natur und Mensch, um durch Aufhebung und Beschlagnahme des

Unmenschlichen Menschliches zu produzieren (attraverso la sospensione e la cattura

dell’inumano). Die Maschine bewegt sich sozusagen nicht mehr, ist ›im Stillstand‹ (La

macchina si è, per così dire, fermata, è ›in stato di arresto‹)« (O 91/85).

Dass Agamben den Stillstand in Anführungszeichen setzt und die Formulierung in sta-

to di arresto verwendet, mit der er auch Benjamins Begriff übersetzt, unterstreicht die

Verbindung der Paradigmen: Wie die Dialektik, so ist auch die Maschine in den Still-

stand zu versetzen.110 Damit wird Benjamins Begriff motivisch transferiert, aber auch

Agambens eigene Verhältnisbestimmung von Tier und Mensch angedeutet.

109 Für eine Kritik an der These vgl. z.B. Thomä, Dieter: Der Herrenlose. Gegenfigur zu Agambens ›homo

sacer‹ – Leitfigur einer anderen Theorie der Moderne, in: DZPhil 52 (2004) 6, 965-984, v.a. 979f.

110 Vgl. auch Durantaye, Agamben, 333.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Das Messianische

Indessen legt er auch eine theoretische Möglichkeit nahe, jenseits der anthropo-

logischen Maschine zu denken. Dafür sind mehrere Texte Benjamins einschlägig, die

Agamben in einemdichten Kapitel diskutiert und denen gemeinsam sei, dass sie die an-

thropologische Maschine weder in Betrieb noch auch im Leerlauf zeigten (vgl. O 89/83):

Das Kapitel steht unter dem Titel Zwischen (Tra) (O 89-92/83-86) und akzentuiert vor

allem, wie zitiert, den Zwischenraum, der sich im Stillstand der Dialektik zwischen zwei

Begriffen öffne. Dabei führt Agambens Text zu einer Schlussgeste, die die Binarität von

Mensch und Tier weder auflöst noch vermischt noch auch die Maschine wieder in Be-

trieb nimmt. Stattdessen sei der Zwischenraum, das Offene zwischen Mensch und Tier

zu denken – die Leere, die sich im Stillstand der anthropologischen Maschine wie im

Stillstand der Dialektik zeige:

»Die herrschende Maschine unserer Konzeptionen des Menschen abzuschalten (Ren-

dere inoperosa lamacchina che governa la nostra concezione dell’uomo), bedeutet also nicht,

nach neuen, effizienteren und authentischeren Verbindungen zu suchen, als vielmehr,

die zentrale Leere auszustellen, den Hiat (il vuoto centrale, lo iato), der – imMenschen –

den Menschen vom Tier trennt, bedeutet also, sich in dieser Leere aufs Spiel zu setzen

(rischiarsi in questo vuoto)« (O 100/94).

Die binäre Codierung von Mensch und Tier und von Humanem und Inhumanem wird

überschritten, um, wiederum topologisch formuliert, eine »zentrale Leere« im Inneren

des Menschen zu exponieren. Dass die Maschine in Untätigkeit versetzt wird (Rendere

inoperosa), entspricht terminologisch den Überlegungen zum Verhältnis von Messiani-

schemundGesetz:Wie oben gezeigt ist es etwa dermessianischeGlaube, der das Gesetz

»unwirksam macht und zu seiner Erfüllung führt« (che la rende inoperosa e la porta al suo

compimento) (Zdb 121/101), oder der andere Gebrauch, der einer »Deaktivierung und Un-

tätigkeit des Rechts« (la disattivazione e l’inoperosità del diritto) (AZ 77/83) korrespondiert.

Unmittelbar im Anschluss an die zitierte Passage zur Untätigkeit der Maschine

beschreibt Agamben die Geste, sich in dem im Stillstand entstehenden zentralen

Leerraum zu riskieren, auch mit einem theologisch-traditionellen Begriff, nämlich

als »Shabbat sowohl des Tieres als auch des Menschen« (shabbat tanto dell’animale che

dell’uomo) (O 100/94). Dem Motiv des Stillstands entsprechend wird mit dem Sabbat

neben der räumlichen Formulierung auch ein zeitliches Paradigma für die zentrale

Leere aufgerufen, das, wie skizziert, in Die Zeit, die bleibt als Modell der messianischen

Zeit entwickelt wird und dem Verweis auf das messianische Gastmahl der Gerechten

korrespondiert.111 Die Rede vom Shabbat von Mensch und Tier ermöglicht allerdings

nicht nur theologische Deutungen, sondern kann auch als Verweis auf Alexandre Kojève

gelesen werden. Dafür stehen der Begriff des désœuvrement und dessen Auslegung bei

Agamben. Bevor dies genauer skizziert werden kann,muss nochmals der messianische

Ansatz des Buches untersucht werden.

111 Vgl. auch die Rede vom »Schabbat des Menschen« (shabbath dell’uomo), KG 104/92, in der Postille

zu Die kommende Gemeinschaft, wo darüber hinaus die Menucha, die Sabbatruhe, behandelt wird:

Dass in diesem Text die »Untätigkeit und die Entschöpfung« (inoperosità e decreazione), KG 105/92,

als »Paradigma der kommenden Politik«, KG 105, behandelt werden, unterstreicht die Verbindung

der Motive wie der Kontexte.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 275

III.2.c) Das Messianische Gastmahl

DieDarstellung des »Messianische[n] Gastmahl[s] der Gerechten« (il banchettomessianico

dei giusti) (O 4/2) aus der Bibelhandschrift ist, wie erwähnt, der inhaltliche Ausgangs-

punkt von Agambens Argumentation: Die betreffende Abbildung zeigt diejenigen, die

aufgrund ihres thoratreuen Lebens am messianischen Festessen nach der Ankunft des

Messias teilnehmen (vgl. O 11).112 Allerdings werden diese Gerechten theriomorph (vgl.

O 11ff/9ff) dargestellt, als menschliche Körper mit Tierköpfen. Im messianischen Reich

werde sich, so liest Agamben die Implikation des Bilds, das Verhältnis von Mensch und

Tier in irgendeiner Weise wandeln und der Mensch sich mit seiner eigenen »tierischen

Natur versöhnen« (O 13/11). Mit der Illustration wird das Verhältnis von Mensch und

Tier vom »letzten Tag« (ultimo giorno) (O 13/11) her befragt und so die argumentative

Geste wiederholt, mit der Agamben in Die kommende Gemeinschaft Verweise auf escha-

tologische Topoi vornimmt. Wie gezeigt zielt sein Ausblick auf die Stillstellung der an-

thropologischen Maschine indessen nicht darauf, die Menschen messianisch teilweise

zum Tier werden zu lassen, sondern darauf, einen leeren Raum zwischen – und eine

sabbatische Zeit von – Mensch und Tier zu exponieren. Auch für Das Offene stellt sich

damit die Frage nach dem Status des Messianischen: Ist es bereits jetzt möglich, an

dem Gastmahl teilzunehmen, ist die Versöhnung des Menschen mit seiner eigenen tie-

rischen Natur bereits jetzt denkbar – nämlich, wie angedeutet, durch das Ausstellen

der zentralen Leere? Und hängt dies von einem messianischen Ereignis ab?

Wie erwähnt stellt Agamben gegen Ende des Buches eine mögliche Teilnahme am

messianischen Gastmahl in Aussicht und nimmt dabei auch das Bild der anthropologi-

schen Maschine auf:

»Es gibt vielleicht noch eine Möglichkeit, wie sich Lebewesen (dei viventi) an die mes-

sianische Tafel der Gerechten setzen können (sedersi al banchetto messianico dei giusti),

ohne eine historische Aufgabe zu übernehmen oder die anthropologischeMaschine in

Gang zu setzen. Noch einmal löst sich dasmysterium coniunctionis, aus dem das Huma-

ne produziert worden ist, durch eine unerhörte Vertiefung des praktisch-politischen

Geheimnisses der Trennung (mistero pratico-politico della separazione)« (O 101/94f).

Damit scheint die Teilnahme am Gastmahl der Gerechten jetzt möglich zu sein, was

auch anhand der Zeitstruktur der messianischen Zeit beschrieben werden kann: Wer

messianische Zeit als Unterbrechung und Vollendung begreift und die anthropologi-

sche Maschine stillstellt, könnte bereits an der Tafel Platz nehmen. Die Formulierung

112 Agamben rekurriert dezidiert auf eine jüdisch-messianische Tradition, wie der Hinweis auf die

»rabbinisch[e] Überlieferung« oder den Talmud sowie das vorangestellte Talmud-Zitat anzeigen,

vgl. O 11ff. Dem »letzten Tag«, O 13, entspricht in Agambens Text allerdings auch ein christlich-

theologischer Diskurs über das Ende, nämlich z.B. mit dem Verweis auf die thomanischen Über-

legungen über die Körper der Auferstandenen, vgl. O 27-30/25ff. Insofern bei demmessianischen

Gastmahl das Fleisch von Leviathan und Behemoth verzehrt wird, vgl. O 11, kann Agamben auch

zur Deutung des Titels von Hobbes’ Leviathan in Stasis auf den Topos desmessianischen Festmahls

verweisen, vgl. STA 46f, 72ff und 86. Dass die Gerechten in diesem Text »ein für allemal befreit von

den Bindungen des Gesetzes«, ebd., 86, am Festmahl teilnehmen, weist zurück auf den vorigen

Abschnitt dieses Kapitels.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Das Messianische

impliziert, dass dies nicht von einem messianischen Ereignis abhängt, insofern sich

Lebewesen selbst an die Tafel setzen können: Dass man den Platz zugleich in der zen-

tralen Leere, am Sabbat und im Zwischen von Mensch und Tier einnehmen dürfte, kor-

respondiert der Tatsache, dass Agamben von Lebewesen (dei viventi) spricht: Wenn die

anthropologische Maschine still steht, produziert sie weder Mensch noch Tier. Handelt

es sich hier allerdings lediglich um ein der Tradition entnommenes suggestives Bild, das

die messianische Konnotation implizit für den eigenen Text in Anspruch nimmt? Oder

ist mit den zitierten Formulierungen auch eine Bestimmung des Begriffs messianisch

vorgenommen, der gemäß das Ausstellen der Leere in einem vollständig profanierten

Sinn als messianisch qualifizierbar wäre? So wie die messianische Zeit im Römerbrief-

kommentar nicht als Illustration, sondern als Paradigmader historischen Zeit behandelt

wurde, ermöglicht offenbar auch Das Offene verschiedene Deutungen.

III.2.d) désœuvrement und Untätigkeit

Dem messianisch perspektivierten Ende der Geschichte korrespondiert eine gewisser-

maßen säkulare Fassung der Frage, die Agamben vor allem im zweiten und dritten

Kapitel von Das Offene anhand der Debatte von Alexandre Kojève und Georges Batail-

le um die Interpretation des Endes der Geschichte diskutiert. Ähnlich wie er in den

letzten Sätzen des Buches auf das Bild der messianischen Tafel aus dem ersten Kapi-

tel zurückgreift, so nimmt er im vorletzten Kapitel den Begriff désœuvrement aus der

Debatte von Kojève und Bataille auf, um ihn anhand von Tizians Bild Nymphe mit Schä-

fer (vgl. O 94/87) zu präzisieren.113 Nicht nur das Thema des messianischen Endes der

Geschichte hat insofern ein variiertes Echo im Buch, sondern auch das Medium, mit

dem es eingeführt wurde: Der Abbildung des messianischen Gastmahls in der Bibel-

handschrift korrespondiert das Bild Tizians, das Agamben als eine Art Emblem für »die

Untätigkeit und das desœuvrement114 des Humanen und Animalischen« (l’inoperosità e il

desœuvrement dell’umano e dell’animale) (O 96/90) interpretiert. Wie zu zeigen ist, kön-

nen das Messianische und die spezielle Form der Untätigkeit, die Agamben mit dem

Begriff désœuvrement bezeichnet, auch inhaltlich aufeinander bezogen werden: Der Be-

griff interessiert hier auch deshalb, weil Agamben ihn in Die Zeit, die bleibt als »eine

gute Übersetzung des Paulinischen katargeín« (Zdb 115) qualifiziert.115 Dass er von einer

113 Mit der Formulierung voyou désœuvré, also etwa ›untätiger Strolch‹, hat Alexandre Kojève die Prot-

agonisten der Romane Raymond Queneaus beschrieben; der Begriff désœuvrement steht im Zen-

trum der Debatte von Kojève und Bataille über die Deutung des Endes der Geschichte. Vgl. dazu

ausführlicher Franchi, Stefano: Passive Politics, in: Contretemps 5 (2004), 30-41, v.a. 33ff, oder Du-

rantaye, Agamben, 18ff und 330f.

114 In L’aperto wird der Begriff désœuvrement im Original wie in der deutschen Übersetzung ohne ac-

cent aigu geschrieben; in Homo sacer, vgl. HS 72/71, wird er im Original ohne, in der Übersetzung

mit Akzent verwendet. In der vorliegenden Untersuchung wird er, außer in Zitaten, mit Akzent

geschrieben. Auf die nicht ganz korrekte Schreibweise des französischen Begriffs weist auch Du-

rantaye, Agamben, 434, hin.

115 Vgl. zur Übersetzung des Begriffs désœuvrement Hiepko, Andreas: Möglichkeiten, das Wort désœu-

vrement zu übersetzen, in: Gronau, Barbara/Lagaay, Alice (Hg.): Ökonomien der Zurückhaltung.

Kulturelles Handeln zwischen Askese und Restriktion, Bielefeld: transcript 2010, 27-38. Hiepko

übersetzt den Begriff »zunächst ganz allgemein« mit »›Untätigkeit‹, ›Nichtstun‹«, ebd., 27, und

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 277

Übersetzung spricht, ist methodisch von Interesse – denn es geht nicht lediglich um die

Frage, wie der griechische Begriff ins Französische zu übertragen wäre, sondern auch

um die Relation von Kontexten: So verbindet der Begriff désœuvrement das messianische

Thema mit der Kojève-Bataille-Debatte, ermöglicht also wiederum Übergänge.

In Homo sacer gibt Agamben désœuvrement mit Untätigkeit (inoperosità) wieder, wenn

er schreibt: »Il tema del desœuvrement, dell’inoperosità come figura della pienezza dell’uomo

alla fine della storia« (HS 72/71).116 In der Folge erläutert er sein Verständnis des Begriffs,

indem er ihn an seine Interpretation der Potenz verweist und folgende Bestimmung

vornimmt:117 »Die einzige kohärente Auffassung von désœuvrement (Il solo modo coerente

di intendere l’inoperosità [!]) wäre die einer unbestimmten Existenz der Potenz (esistenza

generica della potenza), die sich nicht […] in einem transitus de potentia in actum erschöpft«

(HS 73/71). So interpretiert bezieht sich der Begriff auf eine Potenz, die im Akt nicht

abgeschafft würde, sondern die als Rest bleibt: Diese Potenz erschöpft sich nicht (non si

esaurisce) – und dieser Aspekt kann wiederum auf das Messianische bezogen werden.118

Für die messianische Potenz nämlich formuliert Agamben im Römerbriefkommentar:

»Für Paulus erschöpft sich diemessianische Potenz nicht in ihrem ergon (non si esaurisce

nel suo ergon), sondern bleibt in ihm in Form der Schwäche potent (resta in esso poten-

te nella forma della debolezza). In diesem Sinn ist die messianische dýnamis konstitutiv

›schwach‹« (Zdb 111/93).

Auch hier verbinden sich verschiedene Bezugsräume: Die Diskussion der aristoteli-

schen Verhältnisbestimmung von Potenz und Akt lässt die Untätigkeit des désœuvrement

als Potenz ohne Umsetzung in einen Akt denkbar werden, die wiederum auf die Über-

legungen zur messianischen Potenz und zur Deaktivierung im Römerbriefkommentar

bezogen werden kann. Der Begriff bezeichnet insofern eine bestimmte Denkform der

zeigt im Anschluss begriffsgeschichtlich andere Bedeutungsfacetten auf, die nicht auf eine Abwe-

senheit von Beschäftigung im Sinne von Faulheit, sondern eher auf eine Art ständiger Bewegung

im Sinne einer Tätigkeit abzielen, die aufgrund mangelnder Ordnung als Untätigkeit charakteri-

sierbar ist, vgl. ebd., 31. Mit Bezug auf die Verwendung des Begriffs bei Blanchot nennt Hiepko

auch die ÜbersetzungenWerklosigkeit oder Entwerkung, vgl. ebd., 34f. Für Agamben argumentiert

Hiepko, dass dieser den Begriff désœuvrement, der in seinen Texten zunächst als Fremdwort ver-

wendet undmit inoperositàübersetzt werde, ab seiner StudieHerrschaft undHerrlichkeit durch inop-

erosità ersetze, sodass dieser Begriff zum eigenständigen Terminus technicus werde, vgl. ebd., 37.

Vgl. zum Begriff in seiner Rezeption bei Agamben nochmals die genauen Angaben z.B. bei Fran-

chi, Passive Politics, 33, sowie Durantaye, Agamben, 18ff, und, im Bezug auf Agambens Begriff der

Untätigkeit, Salzani, Inoperative.

116 Die deutscheÜbersetzungdieser Passage streicht Agambens Erklärungdurch dasWortUntätigkeit

und lautet lediglich: »Das Thema des désœuvrement als Figur der Fülle des Menschen am Ende der

Geschichte«, HS 72.

117 Darauf weist auch Salzani, Inoperative, 106f, hin. Durantaye, Agamben, 19, urteilt, dass Agambens

Untätigkeit eine Erweiterung von Batailles désœuvrement darstelle und auf die »ontologische Re-

flektion auf dieModalitäten des Seins«, ebd., Übersetzung: HR, hindeute: Agambens Interpretati-

on des désœuvrement als Untätigkeit unterstreiche so »die andere Seite der Potenz: dieMöglichkeit,

dass ein Ding sich nicht verwirklicht«, ebd., Übersetzung: HR.

118 Vgl. ähnlich Salzani, Inoperative, 107.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Das Messianische

Potenz, eine Form von Untätigkeit, die nicht einfach als Abwesenheit von Tätigkeit zu

verstehen ist.119

Allerdings könnte die Beziehung von désœuvrement und Messianischem noch verwi-

ckelter sein: In Die Zeit, die bleibt verweist Agamben darauf, dass Kojève den »Zustand

des posthistorischen Menschen, den voyou désœuvré, als ›Sabbat des Menschen‹ am En-

de der Geschichte definiert« habe (Zdb 115, das Zitat entstammt Kojèves Les romans de

la sagesse). Die Formulierung Sabbat des Menschen verwendet Agamben hier als Kojève-

Zitat120 – für Das Offene ergibt sich die Konsequenz, dass es sich bei der Rede vom

»Shabbat sowohl des Tieres als auch des Menschen« (O 100) ebenso wie beim »Schabbat

des Menschen« (KG 104) in Die kommende Gemeinschaft um eine Referenz sowohl auf den

Sabbat als Chiffre der messianischen Zeit als auch um ein nicht markiertes Kojève-Zitat

handeln kann: Ersteres führt die motivische Linie des messianischen Gastmahls fort,

letzteres liegt durch den Genitiv des Menschenmöglicherweise sogar noch näher. Auch

hier ergibt sich eine mindestens doppelte Codierung und ein weiter Referenzraum,

der den Begriff Sabbat nicht ausschließlich theologisch rezipierbar macht, sondern ihn

auch an die Debatte über das Ende der Geschichte bei Kojève und Bataille zurückver-

weist. Auch in diesem Sinn scheint die Debatte eine andere Fassung der Frage nach

dem messianischen Gastmahl vorzulegen.

Das vorletzte Kapitel von Das Offene trägt den Begriff désœuvrement im Titel (vgl. O

93-96/87-90). Im Text legt Agamben jedoch keine Erklärung des Begriffs aus der Über-

schrift vor, sondern eine Tizian-Interpretation, die den Begriff désœuvrement erst im

letzten Satz verwendet: Was désœuvrement bedeutet, wird nicht geklärt, sondern an Tizi-

an gezeigt. Die Nymphe und der Schäfer auf Tizians Bild sind für Agamben Liebende (vgl.

O 96). Aber die Art ihrer Darstellung zeige, »daß sie sich im otium befinden, daß sie un-

tätig sind« (la loro condizione è otium, è senz’opera) (O 96/90). Dies unterstreicht Agamben,

indem er die Untätigkeit (inoperosità) und das désœuvrement verbindet und zudem die im

zweiten Kapitel dieser Untersuchung exponierte Linie der Unrettbarkeit aufruft:

»Die Liebenden […] schauen auf eine menschliche Natur, die vollends untätig ist (per-

fettamente inoperosa) – die Untätigkeit und das desœuvrement des Humanen und Ani-

malischen als höchste undunrettbare Figur des Lebens (figura suprema e insalvabile della

vita)« (O 96/90, vgl. AF 67).

Die unrettbare (insalvabile) Figur des Lebens verweist innerhalb der Gesamtdramaturgie

von Das Offene auf eine komplexe Benjamin-Interpretation zurück, die weiter unten zu

behandeln ist (vgl. Kapitel III.2.f).Wenn aber hier die menschlicheNatur (natura umana)

als untätig (inoperosa) qualifiziert wird, so stellt sich zunächst die Frage, welches Werk,

welche Tätigkeit überhaupt zur Natur des Menschen gehören könnte.

119 Vgl. entsprechend den Hinweis von Durantaye, dass Untätigkeit weder Trägheit noch Inaktivität

bedeute; vielmehr bezeichne sie den »open space where formless life and lifeless form meet in a

distinct life-form and form of living that are rich with their own singular potentiality. This is the

›open‹ that Agamben’s title strives to name«, Durantaye, Agamben, 331.

120 Vgl. die Formulierung »der shabbat des Menschen bei Kojève«, in Die Tätigkeit des Menschen, MdD

415.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 279

III.2.e) Die wesenhafte Werklosigkeit des Menschen

In diesem Zusammenhang wurde häufig auf Agambens Überlegungen zurWerklosigkeit

des Menschen hingewiesen.121 In seinem Aufsatz Die Tätigkeit des Menschen (vgl. MdD

413-427) nimmt Agamben die aristotelische Frage nach einer Tätigkeit oder einemWerk

auf, das dem Menschen als Menschen eigen wäre (vgl. MdD 413f, vgl. ähnlich MoZ 119,

EuF 52ff). Für einzelne menschliche Berufe könnten solche Tätigkeiten offensichtlich

angegeben werden: Der Flötist oder der Bildhauer seien durch die Tätigkeit des Flö-

tespielens oder Bildhauens charakterisiert (vgl. z.B. MdD 414). Der Mensch als Mensch

könne jedoch offenbar nicht analog durch eine konkrete Beschäftigung oder spezifisch

menschliche Werke definiert werden. Agamben spricht insofern von der »Idee einer ar-

gia, einer wesentlichen Untätigkeit des Menschen« (MdD 414f), die bei Aristoteles ange-

dacht, allerdings nicht ausgeführt werde, weil dieser dasWerk, das ergon des Menschen,

in »der Sphäre des Lebens« (MdD 416) angesetzt habe. Auch in Die Tätigkeit des Menschen

verweist Agamben auf das désœuvrement und den »shabbat des Menschen bei Kojève«

(MdD 415) als Vorstellungen einer posthistorischen Untätigkeit oder Werklosigkeit. Al-

lerdings greift er über diese Frage hinaus:

»Was aber allgemeiner mit dieser Frage auf dem Spiel steht, ist die Natur des Men-

schen selbst, der wie ein Lebewesen ohne Tätigkeit, d.h. ohne eine eigene spezifische

Natur und Berufung [vocazione] erscheint.Wenn ihm ein eigenes ergon fehlte, hätte der

Mensch auch keine energeia, keine Verwirklichung, die sein Wesen ausmachen würde:

Er wäre mithin ein Wesen der reinen Potenz, das in keiner Identität und keiner Tätig-

keit aufgehen würde« (MdD 415).

Carlo Salzani weist darauf hin, dass der Gedanke des Fehlens einer spezifisch mensch-

lichen Tätigkeit und in diesem Sinne die menschliche Untätigkeit (inoperosità) zumal in

Agambens Texten ab Mittel ohne Zweck zentral sei: Menschliche Wesen würden dabei,

so Salzani, als potenzielle Wesen qualifiziert, die wesenhaft argos, also werklos, untätig

sind.122 Dies führt zu Agambens Überlegungen zur Ethik in Die kommende Gemeinschaft

zurück:

»Es gibt in der Tat etwas, das der Mensch ist und sein soll. Doch dieses Etwas ist weder

eine Essenz noch im eigentliche [sic] Sinn eine Sache: Es ist das schlichte Faktum seines

Daseins als Möglichkeit oder Potenz (il semplice fatto della propria esistenza come possi-

bilità o potenza)« (KG 43/39, Hervorhebung im Original).

121 Vgl. zum Folgenden die genauen Analysen bei Franchi, Passive Politics, v.a. 34, sowie Durantaye,

Agamben, 5ff; vgl. auch nochmals Salzani, Inoperative, 107, und den bereits sprachlich gegebe-

nen Bezug von désœuvrement und œuvre, Werk. Entsprechend ist, wie weiter oben bereits zitiert,

auch die Übersetzung Entwerkung bzw. für das Adjektiv désœuvré entwerkt möglich, vgl. Hiepko,

Möglichkeiten, 34f.

122 Vgl. Salzani, Inoperative, 107. Vgl. die Wendung der Vorstellung vom Menschen als potenziellem

Wesen inWas von Auschwitz bleibt, wo die Zerstörbarkeit des Menschen potenziell grenzenlos ist:

»Es gibt keine Substanz des Menschen; der Mensch ist ein potentielles Wesen, und in dem Mo-

ment, in dem man glaubt, in der grenzenlosen Zerstörbarkeit seine Substanz erfaßt zu haben,

kommt nur etwas zum Vorschein, das ›nichts Menschliches mehr hat‹«, WAb 118, vgl. ähnlich auch

Zdb 65: Der Mensch bleibt ein Wesen der Potenz auch in Bezug auf seine Verletzlichkeit.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Das Messianische

Darüber hinaus wird in der soeben zitierten Passage aus Die Tätigkeit des Menschen das

Fehlen einer spezifischmenschlichen Tätigkeit auch als Fehlen einer Berufung (vocazione)

ausgewiesen: Damit lassen sich die Überlegungen zur Werklosigkeit des Menschen auf

die messianische Berufung zurückbeziehen. Die messianische klēsis realisiert in die-

ser Hinsicht durch ihre Widerrufung jeder konkreten Berufung genau den Aspekt, den

Agamben in seiner Aristoteles-Rezeption unterstreicht: die Potenz des Menschen, das

Fehlen einer Tätigkeit, die ihm eigen wäre und in der er vollständig aufgehen würde.

Dabei lässt sich dieser Bezug doppelt interpretieren: Zunächst scheint das Mes-

sianische, wenn man die Überlegungen mit den Hinweisen zur Werklosigkeit des Men-

schen verbindet, eine Art Berufung zurmenschlichenNatur darzustellen. Entsprechend

unterstreicht Agamben die Etymologie der messianischen katárgēsis, indem er das Verb

katargeín auf das Adjektiv argós zurückführt (vgl. Zdb 109): Die katárgēsis deaktiviert in-

sofern nicht nur, sie exponiert gerade dadurch auch die argia des Menschen – und

die messianische Berufung realisiert qua Widerrufung die menschliche Potenz. An-

dererseits sind die Bezüge zwischen den Diskursen auch werkgenealogisch deutbar:

Möglicherweise entwickelt Agamben im Römerbriefkommentar genau den Aspekt im

messianischen Register, den er in anderem Kontext ohnemessianische Konnotation als

Aristoteles-Interpretation vorschlägt. Dafür ist der Begriff der Berufung (vocazione) von

Interesse, der bei Agamben sowohl die messianische Berufung als auch die natürliche

Berufung des Menschen bezeichnen kann. So begegnet die Berufung auch in dem be-

reits zitierten Kapitel Ethik in Die kommende Gemeinschaft:123

»Die Tatsache, dass derMenschweder einWesen, noch einehistorische oder spirituelle

Berufung (vocazione storica o spirituale), noch auch eine biologische Bestimmung hat

oder verwirklichen sollte, muss der Ausgangspunkt eines jeden ethischen Diskurses

sein« (KG 43/39).

Weiter oben wurde dieThese vertreten, dass man Agambens Überlegungen zur messia-

nischen Zeit nicht nur als Pauluslektüre, sondern auch als eine imModus eines Paulus-

kommentars aktualisierte Fassung seines kairologischen Zeitverständnisses verstehen

kann. Analog scheinen auch für die Berufung beide Perspektivenmöglich. Liestman die

Überlegungen zum désœuvrement vor diesem Hintergrund, so kann der Begriff auf das

werklose Wesen des Menschen im Sinne einer Potenz, die sich nicht im Akt erschöpft,

bezogen werden – genau auf den Zustand also, den die Liebenden auf Tizians Gemälde

exponieren.

Das führt zur anthropologischen Maschine zurück: Um die Maschine in den

Stillstand zu versetzen, formuliert Stefano Franchi eine Art Handlungsanweisung:

»Jamming the machine, therefore, requires us to advance where Aristotle hesitated and

to claim the fundamental argia of humanity, its desoeuvrement«124. Die Werklosigkeit

oder Untätigkeit, die der skizzierten Argumentation zufolge wesentlich zum Mensch-

sein gehört, dürfe also nicht verdeckt und verschleiert oder durch die anthropologische

Maschine eingeschlossen, sondernmüsse als solche gezeigt werden.Dies ist, nochmals,

nicht explizit messianisch registriert, obwohl dieser Bezug in Das Offene durch den

123 Auf diese Doppelung weist Durantaye, Agamben, 392f, hin.

124 Franchi, Passive Politics, 35.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 281

Verweis auf die Möglichkeit, an der messianischen Tafel Platz zu nehmen, angedeutet

wird. Die wesenhafte menschliche Untätigkeit kann indessen auch potenzielles Objekt

machtförmigen Zugriffs sein. Diesen Aspekt arbeitet Agamben in späteren Schriften

deutlicher aus:125

»Das menschliche Leben ist untätig und ziellos (inoperosa e senza scopo), aber gerade

diese argia, diese Untätigkeit und diese Ziellosigkeit (questa argia e questa assenza di sco-

po) ermöglichen die beispiellose Geschäftigkeit (l’operosità incomparabile) der mensch-

lichen Spezies. Der Mensch hat sich der Produktion und der Arbeit verschrieben, weil

er seinemWesen nach gänzlich werklos ist (privo di opera), weil er das sabbatische Tier

par excellence ist« (HH 293/268f).

Dieses Argument wird zumal inHerrschaft und Herrlichkeit unter Rückgriff auf die Theo-

logie eingeführt; entsprechend scheint es vor dem Hintergrund der bisherigen Über-

legungen konsequent, dass Agamben einen Gegendiskurs zur ökonomisch-gouverne-

mentalen Machtform der Regierung mit dem messianischen Diskurs des Paulus entwi-

ckeln und die menschliche Untätigkeit als »messianische Tätigkeit par excellence« (HH

297) behandeln kann. Darauf ist weiter unten einzugehen (siehe Kapitel III.3.e).126

III.2.f) Die gerettete Nacht und das Unrettbare – das Unrettbare, dritter Rekurs

Wie zitiert beschließt Agamben seine Tizian-Interpretation – oder seine Erklärung des

Begriffs désœuvrement anhand der Tizian-Interpretation – mit einer Formulierung, die

den Begriff unrettbar (insalvabile) gebraucht: Die Liebenden auf dem Gemälde betrach-

ten, so Agamben, die »Untätigkeit und das desœuvrement des Humanen und Anima-

lischen als höchste und unrettbare Figur des Lebens« (l’inoperosità e il desœuvrement

dell’umano e dell’animale come figura suprema e insalvabile della vita) (O 96/90). In der Dra-

maturgie von Das Offene ruft Agamben damit einen Terminus auf, den er im vorange-

gangenen Kapitel in einer komplizierten Auslegung der Formulierung »[d]ie gerettete

Nacht« aus Benjamins Brief an Florens Christian Rang einführt.127 Die vorliegende Un-

tersuchung hat in ihrem zweiten Kapitel verfolgt, wie Agamben den Begriff unrettbar in

125 Hiepko,Möglichkeiten, 37, beschreibt, wie bereits zitiert, dass Agamben den französischen Begriff

désœuvrement abHerrschaft undHerrlichkeitdurch inoperositàersetze, das zuvor als Übersetzungdes

französischen Begriffs fungiert habe.

126 Durantaye, Agamben, 20, verweist außerdem auf ein Zitat ausMittel ohne Zweck, das die Untätig-

keit mit Agambens Politikbegriff verbindet: »Die Politik ist das, was dem wesenhaften Werklos-

Sein des Menschen (all’inoperosità essenziale degli uomini) entspricht, dem radikalen Ohne-Werk-

Sein der menschlichen Gemeinschaften. Politik gibt es, weil der Mensch dem Wesen nach argós

(un essereargós), durch kein ihmeigentümlichesWirken definiert ist – einWesen von reiner Potenz

also, das sich in keiner Identität und in keiner Anlage erschöpfen kann (un essere di pura potenza,

che nessuna identità e nessuna vocazione [!] possono esaurire)«, MoZ 119/109, vgl. auch MdD 375. Wie

ersichtlich wird im italienischen Original auch hier der Begriff vocazione (Berufung) verwendet, der

in der deutschen Übersetzung mit Anlage wiedergegeben wird: Dass der Mensch in keiner Beru-

fung aufgehen könne, wird, wie weiter oben argumentiert, auch mit der messianischen klēsis als

Widerrufung jeder konkreten Berufung realisiert.

127 Benjamin,Walter: Briefe I.Herausgegeben undmit Anmerkungen versehen von GershomScholem

und Theodor W. Adorno, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, 320-324, hier 323.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Das Messianische

früheren Schriften – wie nahegelegt ebenfalls mit Bezug auf Benjamin – entwickelt.

Auf diese Überlegungen rekurriert er offenbar für die Deutung der geretteten Nacht, um

ihnen wiederum eine andere Wendung zu geben.

Agamben leitet seine Diskussionmehrerer Texte Benjamins in demKapitel Zwischen

(Tra) (O 89-92/83-86) mit der Bemerkung ein, dass in diesen Texten »ein ganz anderes

Bild vom Verhältnis zwischen Mensch und Natur und zwischen Natur und Geschichte«

(O 89/83) jenseits der anthropologischenMaschine angedeutet sei.Mit dieser Formulie-

rung spitzt er das Thema der Argumentation anders zu: Nicht mehr das Verhältnis von

Mensch und Tier oder Humanem und Inhumanem steht jetzt in Rede, sondern das Ver-

hältnis von Mensch und Natur oder Natur und Geschichte. Diese Verschiebung ermöglicht

Agamben denÜbergang zur Diskussion der gerettetenNacht (notte salva) (O 89/83): In dem

Brief an Rang aus dem Jahr 1923 spricht Benjamin von einer »spezifische[n] Geschicht-

lichkeit von Kunstwerken«128. Wie aber könnte diese erschlossen werden? Benjamin

unterscheidet den Modus der Interpretation oder der Kritik129 von Kunstwerken, die

eine Idee zur Darstellung bringen, von ihrer kunstgeschichtlichenBetrachtung: Kunstwer-

ke seien untereinander, so Benjamin, nicht durch Relationen verbunden, die nach dem

Muster einer »Verkettung zeitlichen Geschehens«130 wie etwa das Leben eines Men-

schen betrachtet und so Objekt der Kunstgeschichte werden könnten. Die Interpretation

jedoch könne im Gegensatz dazu Relationen von Kunstwerken zeigen, die »zeitlos und

dennoch nicht ohne historischen Belang sind«131.

Vor dem Hintergrund dieser Differenzierung von Kunstgeschichte und Interpreta-

tion führt Benjamin einen Unterschied zwischen einer »Welt der Offenbarung« und

des Tags und einer »Welt der Verschlossenheit«132 und der Nacht ein. Kunstwerke,

aber auch Natur, werden dabei der letzteren zugeordnet. Dieser Zuordnung entnimmt

Agamben die Differenz von Natur und Geschichte und führt sie weiter: Benjamin, so

zitiert Agamben, definiert im Brief an Rang Ideen oder Kunstwerke als »Modelle einer Na-

tur, welche keinen Tag also auch keinen Gerichtstag erwartet, als Modelle einer Natur

die nicht Schauplatz der Geschichte und nichtWohnort der Menschen ist. Die gerettete

Nacht« (zitiert nach O 89). Die damit beschriebene Natur erwartet keinen Gerichtstag,

ist nicht auf Erlösung ausgerichtet (vgl. O 89) – und in ihr findet keine Geschichte

statt. Sie könnte entsprechend auch nicht mehr durch die anthropologische Maschine

im Modus der Ausnahme eingeschlossen oder durch Artikulation mit der Geschichte

verbunden werden. Der Frage nach Benjamins Interpretation der Rettung kann in der

vorliegenden Untersuchung nicht nachgegangen werden; oben wurde bereits auf Hein-

rich KaulensThese von der Polyvalenz des Rettungsbegriffs bei Benjamin verwiesen, der

erkenntnistheoretische, geschichtsphilosophisch-eschatologische ebenso wie literatur-

geschichtliche Aspekte beinhalte, die Benjamin je nach Kontext unterschiedlich deutlich

herausarbeite.133Mit dem skizzierten Ansatz des Briefs an Rang bei der Frage nach den

128 Benjamin, Briefe I, 322.

129 Vgl. Benjamin, Briefe I, 322f.

130 Benjamin, Briefe I, 322.

131 Benjamin, Briefe I, 322.

132 Benjamin, Briefe I, 322.

133 Vgl. nochmals Kaulen, Rettung, 620f und 629 sowie oben Kapitel II.2.b dieser Untersuchung.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 283

Kunstwerken dürfte hier in der Tat der literaturkritische Akzent des Rettungsbegriffs im

Vordergrund stehen.134

Agamben spitzt den Begriff der geretteten Nacht indessen durch einen Verweis auf

Paulus unmittelbar theologisch-soteriologisch zu, fokussiert also einen bestimmten As-

pekt des Rettungsbegriffs: Er verweist auf die paulinische Formulierung der apokarado-

kía tēs ktíseōs135 aus dem Römerbrief (Röm 8,19, vgl. O 69 und 97 sowie HH 244). Das

sehnsüchtige Warten der Schöpfung auf das »Offenbarwerden der Söhne Gottes« (Röm

8,19) richtet die Schöpfung auf Erlösung aus136 – sie erwartet in dieser Hinsicht tat-

sächlich, mit Benjamin formuliert, einen Gerichtstag, ist nicht bereits gerettete Nacht. In

Benjamins Formulierung dagegen sei die »Verbindung zwischen Natur und Erlösung

(natura e redenzione), zwischen Schöpfung und erlöster Humanität (creatura e umanità

redenta), die der paulinische Text über die apokaradokía tès ktíseōs herstellte, […] zerbro-

chen« (O 89/83). Damit werden Paulus und Benjamin gegeneinandergestellt. Bereits

in dem zwei Jahre vor Das Offene publizierten Römerbriefkommentar greift Agamben

dieThese von Jacob Taubes auf, dass BenjaminsTheologisch-politisches Fragment von Röm

8,19-23 beeinflusst sei (vgl. Zdb 155). Agamben allerdings macht Differenzen geltend:137

»Während nämlich bei Paulus die Schöpfung gegen ihren Willen der Vergänglichkeit

und der Zerstörung (alla caducità e alla distruzione) unterworfen ist und deswegen in

Erwartung auf Erlösung seufzt und leidet, ist bei BenjamindieNatur durch eine geniale

Umkehrung gerade aufgrund ihrer ewigen und totalenVergänglichkeitmessianisch (la

natura è messianica precisamente per la sua eterna e totale caducità)« (Zdb 155/131).

Nicht trotz, sondern wegen ihrer Vergänglichkeit ist die Natur messianisch – und eine

Ausrichtung auf noch ausstehende Rettung daher nicht nötig. Mit den Überlegungen

zur Unrettbarkeit gelesen ist die in Benjamins Text beschriebeneWelt vergänglich, ohne

sich von sich aus auf Erlösung beziehen zu können; sie stünde jenseits des Gedankens

134 Vgl. Kaulen, Rettung, 633f, sowie zu Benjamins Rede von der Rettung im Trauerspielbuch ausführ-

lich ebd., 633-639. Vgl. die Tatsache, dass Benjamin in der ErkenntniskritischenVorrededasMotiv des

Sternbilds, der Kon-stella-tion, verwendet und die Erfassung der Elemente in Konstellationen als

Aufteilungund zugleichRettung (!) der Phänomenebegreift, vgl. Benjamin, GS I, 214f: Ein Sternbild

ist nicht am Tag, sondern nur in der geretteten Nacht sichtbar. Vgl. zum Sternbild im Trauerspiel-

buch ausführlich Kaulen, Rettung, 636f.

135 Das Paulus-Zitatwird in der deutschenÜbersetzung offenbar nicht korrekt transliteriert: In Agam-

bens italienischem Original steht apokaradokía tēs ktíseōs, Agamben, L’aperto, 64 und 83, in der

deutschen Übersetzung apokaradokía tès ktíseōs, O 89. Die vorliegende Untersuchung übernimmt

die Fassung des Originals, in der das Eta aus dem griechischen Text durch ein Makron angezeigt

wird.

136 Vgl. den Kommentar zur gnostischen Auslegung dieser Passage bei Basilides, vgl. O 97f; auch hier

wird sie in Agambens Paraphrase mit der Figur eines »unrettbaren (insalvabile) und von jedem

geistigen Element völlig verlassenen natürlichen Lebens« verbunden, O 98/92.

137 Vgl. die Einschätzung von Irving Wohlfahrt, der gegen Taubes schreibt: »Dass eine ›erstaunliche

Parallele‹ zwischen der seufzenden Schöpfung des Römerbriefs und der messianischen Natur des

Fragments existiert, halten wir hingegen für ausgeschlossen«, Wohlfahrt, Nihilistischer Messianis-

mus, 185.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Das Messianische

an Erlösung und wäre in dieser Hinsicht unrettbar: »Denn messianisch ist die Natur

aus ihrer ewigen und totalen Vergängnis«138.

Auch zur Auslegung der gerettetenNacht zieht Agamben dasTheologisch-politische Frag-

ment heran, variiert allerdings die bisher nahegelegte Interpretation leicht: Er fokus-

siert stärker den Menschen, der als Spannungsfeld erscheint, in dem die unterschiede-

nen Sphären von Natur und Geschichte oder Schöpfung und Erlösung getrennt und

zugleich auf komplexe Weise zugeordnet werden können. Für die Interpretation der

geretteten Nacht heißt das: Die »Trennung zwischen Natur und Erlösung« (O 89/83), die

Agamben der fraglichen Passage aus dem Brief an Rang abliest, führe nicht gnostisch

zu einer Abwertung der Natur zugunsten eines geistigen Elements. Im Gegenteil: Bei

Benjamin ist von einer gerettetenNacht die Rede. Aber gerade weil die Natur »keinen Ge-

richtstag erwartet«, also nicht auf eine irgendwie geartete Form von Erlösung hofft, ist

sie gewissermaßen durch ihre Unrettbarkeit gerettet. So werde sie bei Benjamin »zum

Archetypen der beatitudo« – und die Rettung, um die es bei der geretteten Nacht geht,

betreffe »ein Unrettbares« (un insalvabile) (O 90/84). Auf diese Weise fokussiert Agam-

bens Auslegung die Natur im Gegensatz zur Ausrichtung auf Erlösung. Die Zuordnung

ist deshalb komplex,weil Benjamin,wie zitiert, dieKunstwerke als »Modelle einer Natur«

(zitiert nach O 89) bestimmt, das Verhältnis von Natur und Geschichte also vom Kunst-

werk ausgehend beschrieben hatte: Dann stehen menschliche Schöpfungen als Modelle

der Natur, nicht diese selbst in Rede. Allerdings liefert gerade dieser Umstand die im-

plizite methodische Begründung dafür, dass Agamben in der Folge ein Kunstwerk von

Tizian interpretieren kann: Denn diesem liest er, wie gezeigt, eine Beschreibung der

menschlichen Natur im Zustand der Untätigkeit und des désœuvrement ab – auch in

Agambens Text ist in dieser Hinsicht ein Kunstwerk Modell einer Natur, die jenseits

von Rettung gerettet ist.

Um welche Rettung geht es in der geretteten Nacht? Agamben greift auf eine Denkfi-

gur zurück, die weiter oben bereits für die messianischeModalität der esigenza skizziert

wurde (vgl. Kapitel II.4): Die gemeinte Rettung könne nicht als Rettung im Sinne einer

erlösenden Restitution gedacht werden, weil diese eine Rettungsbedürftigkeit der Na-

tur, eine Ausrichtung auf Erlösung, eine apokaradokía tēs ktíseōs voraussetzen würde. Die

Pointe der Argumentation besteht offenbar darin, dass in totaler Vergänglichkeit kei-

nerlei Rettung erwartet werden kann – und dass gerade dieser Umstand die Rettung

realisiert. Wie also die Erfordernis nicht das Erinnern des Vergessenen beinhaltet (vgl.

Zdb 52), so formuliert Agamben hier analog und greift auffälligerweise auf den Ge-

gensatz von Vergessen und Erinnern zurück, der für die gerettete Nacht der Sache nach

weniger nahe liegt:

»Die Rettung (salvezza), die hier auf dem Spiel steht, betrifft nichts Verlorenes oder

wieder Herzustellendes, das vergessen wurde und das wieder erinnert werden muß,

sondern vielmehr das Verlorene und Vergessene als solches, d.h. ein Unrettbares (cioè

un insalvabile). Die gerettete Nacht ist Beziehungmit einemUnrettbaren (La notte salva

è relazione con un insalvabile)« (O 90/84).

138 Benjamin, GS II, 204.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 285

Dann aber fragt sich erneut, wie der Bezug auf das »Verlorene und Vergessene«, wie die

Bestimmung des Unrettbaren funktioniert. Dafür ist nochmals dasTheologisch-politische

Fragment einschlägig: Agamben argumentiert weder für eine Rückkehr des Menschen

zu einem idealisierten natürlichen Urzustand noch für eine Abtrennung der Natur im

Sinne einer einschließenden Ausschließung des Animalischen im Menschen. Stattdes-

sen geht es in der geretteten Nacht offenbar um die Herstellung einer Relation zur un-

rettbaren Natur. Agamben beschreibt diese, indem er ein Zitat aus demTheologisch-po-

litischen Fragment mit dem Bild eines von zwei Kräften durchzogenen Feldes verbindet.

Während im Vortrag Kirche und Reich aus dem Jahr 2009 die Geschichte als Spannungs-

feld der Kräfte Gesetz/Staat und Messias/Kirche entwickelt wird (vgl. KR 26f und oben

Kapitel III.1.g), erscheint in Das Offene der Mensch selbst als dieses Feld: »Deswegen

wird der Mensch, insofern er auch für gewisse ›Stufen‹139 Natur ist, als ein Feld (cam-

po) vorgeführt, das von zwei unterschiedlichen Spannungen, von zwei verschiedenen

Erlösungen durchquert wird (da due tensioni distinte, da due diverse redenzioni)« (O 90/84).

Eine Relation zur Natur besteht, wie das Benjamin-Zitat andeutet, im Menschen

selbst, der auf gewissen Stufen selbst Natur ist. Den entsprechenden Spannungen wer-

den unmittelbar auch Erlösungen beigeordnet – und diese kann Agamben wiederummit

direktem Benjamin-Zitat bestimmen: Es handelt sich um die Erlösung einerseits einer

»geistlichen restitutio in integrum,welche in die Unsterblichkeit einführt«, sowie ande-

rerseits einer »weltliche[n], die in die Ewigkeit eines Unterganges führt«140. Diese bei-

den Erlösungen sind in Agambens Text nicht nur als Pfeile mit unterschiedlichen Rich-

tungen gedacht, sondern durchziehen signifikanterweise den Menschen selbst. Dafür

greift er auf das ungewöhnliche Bild des Menschen als Sieb zurück, in dem Trennung

und Verbindung nicht nach dem anthropologisch-maschinellen Algorithmus zugeord-

net sind:

»In dieser einzigartigen Gnosis ist der Mensch das Sieb, durch welches kreatürliches

Leben und Geist, Schöpfung und Erlösung, Natur und Geschichte immer wieder unter-

schieden und getrennt werden und sich gleichwohl für die eigene Rettung heimlich

verschworen haben (tuttavia segretamente cospirano alla propria salvezza)« (O 90/84).

Der Unterscheidung von unrettbarer Natur und Geschichte, von Schöpfung und Erlö-

sung entspricht so eine heimliche Verschwörung (segretamente cospirano). Die Metaphorik

verunklart die Argumentation; die Formulierung kann allerdings mit dem Verweis ge-

deutet werden, dass es sich um eine heimlicheVerschwörung zur Rettung handelnmuss,

weil jede konkret anzugebende, offensichtliche Verbindung die Vorstellung der Unrett-

barkeit unterlaufen würde: Sobald die Rettungsbedürftigkeit der Natur genauer quali-

fiziert wird, wird konzeptuell vorausgesetzt, dass das Unrettbare rettbar gewesen wä-

re. Insofern ordnet Agamben die unterschiedene geistliche und die weltliche restitutio im

Menschen selbst zu, der topologisch als Feld (campo) von Spannungen erscheint: Diese

139 Das Zitat im Zitat ist nicht mit einer Quellenangabe versehen; Agamben zitiert wohl die Formu-

lierung des Theologisch-politischen Fragments: »Diese zu erstreben, auch für diejenigen Stufen des

Menschen, welche Natur sind, ist die Aufgabe der Weltpolitik, deren Methode Nihilismus zu hei-

ßen hat«, Benjamin, GS II, 204.

140 Beide Zitate Benjamin, GS II, 204.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 Das Messianische

Spannungen dürfen jedoch weder zur einen noch zur anderen Seite aufgelöst werden;

stattdessen muss der Stillstand der Dialektik, der Spielraum, die Lücke zwischen ihnen

exponiert werden. Genau daran arbeitet Agamben im Medium seines Textes.

Im Anschluss an seine Basilides-Lektüre greift er nochmals auf die gerettete Nacht

zurück und spricht von der »Figur des Lebens […] in der ›geretteten Nacht‹« (O 98).

Der skizzierten Argumentation gemäß wird in der geretteten Nacht die zentrale Leere

zwischen Mensch und Tier denkbar – das auf diese Weise konturierte Leben ist jedoch

weder als menschlich noch als tierisch charakterisierbar. Insofern kann Agamben die

gerettete Nacht unmittelbar mit der Dialektik ebenso wie mit der anthropologischen

Maschine im Zustand des Stillstands verbinden – die gerettete Nacht erscheint als die

zeitlich qualifizierte Version des Raums zwischen Mensch und Tier, in dem eine andere

Lebensform möglich werden kann:141

»Die Maschine bewegt sich sozusagen nicht mehr, ist ›im Stillstand‹ (è ›in stato di ar-

resto‹), und in der gegenseitigen Aufhebung der beiden Begriffe nistet sich zwischen

Natur und Humanität, im beherrschten Verhältnis, in der geretteten Nacht (nella notte

salva) etwas ein, für daswir keineNamenhaben und daswederMensch noch Tiermehr

ist« (O 91/85).

Vor diesem Hintergrund kann Agamben auf die Abbildung des messianischen Gast-

mahls in der Bibelhandschrift zurückschließen und eine Erklärung für die theriomor-

phe Darstellung der Gerechten geben. Mit der ›großen Unwissenheit‹, die er in seiner

Basilides-Lektüre akzentuiert hatte, und der Formulierung einer Rettung durch Un-

rettbarkeit werden nochmals mehrere der in Das Offene eingeführten Begriffe innerhalb

eines Satzes rekapituliert:

»DieGerechtenmit Tierköpfen stellen in derMiniatur derMailänder Ambrosiana keine

neue Deklination im Verhältnis zwischen Tier und Mensch dar als vielmehr die Figur

der ›großenUnwissenheit‹, die beide außerhalb des Seins läßt, gerettet in ihrer eigent-

lichen Unrettbarkeit (salvi nel loro essere propriamente insalvabili)« (O 101/94).

Wenn diese Unwissenheit und diese Unrettbarkeit, wie oben argumentiert, auch die

Werklosigkeit des Menschen realisieren, so könnte man sich in der Tat an die mes-

sianische Tafel setzen – und zwar nicht als Mensch oder Tier, sondern dezidiert als

»Lebewesen« (dei viventi) (O 101/94). Dann würde das messianische Gastmahl in der we-

senhaften Untätigkeit und Potenz des Menschen jeweils jetzt bereits stattfinden – dann

aber kann die gerettete Nacht auch eine Variation der Rede von der messianischen Nacht

darstellen, die die Krippe zeigt, mit deren Kommentar die vorliegende Untersuchung

eingesetzt hatte (vgl. KuG 179 und Kapitel 0.2).

141 Vgl. im Bezug auf die anthropologischeMaschine auch Agambens Bemerkung in seinemText über

Pulcinella: »Pulcinellas Körper ist nicht mehr, nach einer Gewohnheit in der abendländischenMe-

taphysik, die Voraussetzung für den Menschen in Tiergestalt. […] Die anthropologische Maschine

des Abendlandes ist stehengeblieben. Deshalb ist sein Körper […] so schwer zu definieren«, PUL

123.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 287

III.2.g) Pilatus und Jesus – das Unrettbare, vierter Rekurs

Vor dem theoretischenHintergrund derUnrettbarkeit kann auch Agambens Pilato eGesú

von 2013 interpretiert werden.142 In diesem Text beschreibt Agamben eine Spannung,

für die die beiden titelgebenden Personen stehen: Im Prozess Jesu vor Pilatus stünden

sich, so Agamben, zwei völlig verschiedene Sphären gegenüber. Pilatus als »Statthalter

des irdischen Reichs« (PJ 60/62) stehe demnach für die »rechtlich[e] Sicht« (punto di vista

del diritto) und die »Gerechtigkeit« (Giustizia) (PJ 60/63), um die es vor Gericht gehen

könne. Jesus dagegen, der »Himmelskönig« (PJ 60/62), sei »nicht gekommen […], die

Welt zu richten, sondern sie zu erlösen« (non è venuto per giudicare il mondo,ma per salvarlo)

(PJ 60/63). Die beiden unterschiedlichen Sphären, die sich im Prozess Jesu begegnen,

seien in keiner Weise kompatibel: »Gerechtigkeit und Erlösung (Giustizia e salvezza), die

einander stets aufs Neue ausschließen und hervorrufen, lassen sich nicht versöhnen«

(PJ 60/63).

Entsprechend kann, so argumentiert Agamben, Pilatus kein Urteil über Jesus spre-

chen: Im Prozess Jesu finde daher »– zumindest was Pilatus betrifft – […] weder das

Gericht noch die Erlösung (né il giudizio né la salvezza) statt: Sie münden in einem un-

entschiedenen, unentscheidbaren non liquet« (PJ 61/63).143 Im Anschluss an diese Über-

legung beschließt Agamben den Text mit einer Passage, in der er wiederum in die erste

Person Plural wechselt – das Zeugnis für das Reich, das nicht von dieserWelt ist, vor al-

lem aber das Erlösenwird so zu einer Tätigkeit, die auchwir verrichten. Allerdings dürfte

die betreffende Passage in der deutschen Ausgabe von Pilato e Gesú nicht ganz präzise

wiedergegeben sein. In der deutschen Fassung lauten die letzten Sätze des Textes:

»Hier und jetzt von der Wahrheit des Reichs, das nicht hier ist, zu zeugen, heißt an-

zuerkennen, dass wir [!] das, was wir erlösen wollen, richten. Denn die Welt in ihrer

Vergänglichkeit will nicht Erlösung, sondern Gerechtigkeit. Und sie will sie eben des-

halb, weil sie nicht erlöst werden möchte. Als unrettbare urteilen die Geschöpfe über

das Ewige – so lautet das Paradox, das Jesus zuletzt, als er vor Pilatus steht, das Wort

entzieht. Hier ist das Kreuz, hier ist die Geschichte« (Testimoniare, qui e ora, della verità

del Regno che non è qui, significa accettare che ciò che vogliamo salvare ci giudichi [!]. Poiché

il mondo, nella sua caducità, non vuole salvezza, ma giustizia. E la vuole precisamente perché

142 Die deutsche Übersetzung erschien im folgenden Jahr unter dem Titel Pilatus und Jesus. Aus dem

Italienischen von Andreas Hiepko, Berlin: Matthes & Seitz 2014. Aus dieser Ausgabe wird im Fol-

genden mit der Sigle PJ und Seitenangabe im Fließtext zitiert; Seitenangaben nach dem Schräg-

strich verweisen auf die italienische Ausgabe Pilato e Gesú, Rom: nottetempo 32013.

143 Dem korrespondiert Agambens Diskussion der Überlegung, dass der Prozess Jesu möglicherwei-

se kein regelrechter Prozess gewesen sei, vgl. PJ 44, vor allem aber seine These, dass Pilatus

nicht nur kein Urteil über Jesus gesprochen habe, sondern keines habe sprechen können, vgl.

ebd., 29, 60. Vgl. dazu die ausführliche und kritische exegetische und philologische Untersu-

chung bei Dusenbury, David Lloyd: The Judgment of Pontius Pilate: A Critique of Giorgio Agamben,

in: Journal of Law and Religion 32/2 (2017), 340-365, zitiert nach: https://www.cambridge.org/c

ore/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu e-of-giorgio-

agamben/213B4E09DF4DB1367A1D62E14A235339 (Abruf: 29.3.2020), der nach seiner Diskussion

der Quellenlage gegen Agamben zum Schluss kommt, dass Pilatus in der Tat ein Urteil gespro-

chen habe.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu
https://www.cambridge.org/core/journals/journal-of-law-and-religion/article/judgment-of-pontius-pilate-a-critiqu


288 Das Messianische

non chiede di essere salvato. In quanto insalvabili, le creature giudicano l’eterno: questo è il pa-

radosso che alla fine, di fronte a Pilato, toglie la parola a Gesú. Qui è la croce, qui è la storia) (PJ

61/64).

Die Frage der Übersetzung betrifft die Zuordnung von erlösen und richten: In der deut-

schen Übersetzung wollen wir etwas erlösen, richten es aber stattdessen – wir sind

Subjekt sowohl der Erlösung als auch des Richtens. Diese These scheint aus der Argu-

mentation heraus jedoch nicht konsequent; im italienischen Original ist entsprechend

davon die Rede, dass die Dinge, die wir erlösen wollen, stattdessen uns richten, dass also

wir gerichtet werden.144 Die Funktion des Wechsels in der Formulierung zur ersten Per-

son Plural scheint dabei nicht darin zu bestehen, eine eigene Erlösungsfähigkeit einzu-

führen, sondern darin, dieThese zu verallgemeinern: Nicht nur der Erlösungsanspruch

Jesu, sondern jeder Erlösungsanspruch scheitert an dem Gericht der Welt, weil Gerech-

tigkeit und Erlösung nicht versöhnt werden können. Abgesehen davon spitzt Agamben

die Gegenüberstellung der beiden Sphären weiter zu: Die Welt kann nicht nur nicht er-

löst werden, sie will nicht erlöst werden – die Geschöpfe sind unrettbar (insalvabili).145

Dass unrettbare Geschöpfe paradoxerweise über Ewiges zu urteilen versuchen, ist als

Variation desTheologisch-politischen Fragments lesbar:146 Die Welt ist vergänglich und so

vollkommen profan, dass Erlösung nicht einmal eine mögliche Perspektive in ihr zu

sein scheint. Wer erlösen will, wird gerichtet – weil die Welt unrettbar ist, kann sie

Erlösung nicht einmal wollen. Jedes Urteil über Ewiges scheitert an der Vergänglichkeit

der Welt – ähnlich wie bei Benjamin »nichts Historisches von sich aus sich auf Messia-

nisches beziehen wollen«147 kann, wie diese Perspektive in der Welt nicht einnehmbar

ist.

In Pilatus und Jesus wird die Welt indessen nicht, wie in Agambens Benjamin-

Auslegung im Römerbriefkommentar, aufgrund ihrer Vergänglichkeit als messianisch

ausgewiesen; auch der Bezug zur Rettung durch Unrettbarkeit fehlt. Stattdessen endet

der Text mit der lakonischen Formulierung »Hier ist das Kreuz, hier ist die Geschichte«

(Qui è la croce, qui è la storia) (PJ 61/64), die nicht auf das Ewige, Überzeitliche, sondern

auf diese Welt und die Geschichte in ihr verweist.148 Diese Geschichte ist auszuhan-

144 Vgl. die englische Übersetzung der Passage, die ebenfalls unseren Erlösungswillen und unser

Gerichtet-Werden unterscheidet: »To testify, here and now, to the truth of the kingdom that is not

here means accepting that what we want to save will judge us«, Agamben, Giorgio: Pilate and Jesus.

TranslatedbyAdamKotsko, Stanford, California: StanfordUniversity Press 2015, 55,Hervorhebung:

HR.

145 Strenggenommen kann aus einem mangelnden Willen, gerettet zu werden, keine Unrettbarkeit

geschlossen werden; Agamben scheint mit diesem Sprung den Terminus technicus der Unrettbar-

keit einführen zu wollen.

146 Dafür spricht auch der Begriff Vergänglichkeit (caducità) bei PJ 61/64: Mit diesem Begriff übersetzt

Agamben im Römerbriefkommentar explizit die Vergängnis aus dem Theologisch-politischen Frag-

ment; vgl. die Formulierung: »il termine benjaminiano Vergängnis, ›caducità‹«, Zdb 155/130, sowie

Benjamin, GS II, 204.

147 Benjamin, GS II, 204.

148 Möglicherweise kann die Schlusswendung als Verweis auf Agambens Bartleby-Text gelesen wer-

den, was zumal wegen der in beiden Texten akzentuierten Unrettbarkeit naheliegen dürfte: Der

Text zu Bartleby endet mit der ähnlichen Formulierung: »Da ist der Himmel und da ist der Ra-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 289

deln, aus ihr führt nichts hinaus. Agambens Text betrifft in dieser Perspektive auch

die Möglichkeit theologischer Sprache: Erlösung und Gerechtigkeit, Göttliches und

Menschliches, Ewiges und Zeitliches (vgl. PJ 6) erscheinen hier als inkompatibel. Das

bedingt, dass sprachliche Ausgriffe aufs Ewige oder die Erlösungsbedürftigkeit der

Welt nicht entscheidbar sind. So bleibt nur der Blick auf das, was jeweils hier ist: Das

Kreuz – und nicht die Auferstehung –, die Geschichte.

René Dausner hat darauf hingewiesen, dass Agamben in dem Text über Pilatus

und Jesus »überraschenderweise auf die Überlegungen zur messianischen Zeit nicht

ein[geht]«, obwohl »von ihnen aus […] die Ausführungen zu lesen [wären], um die Trag-

weite der historischen und der theologischen Dimension Jesu allererst ermessen zu

können«149. Eine solche Zeitreflexion, wie sie Dausner seinerseits zur messianisch per-

spektivierten christologischen Deutung Jesu heranzieht, stellt Agamben im Text über

Pilatus und Jesus in der Tat nicht an. Stattdessenwerden die BegriffeMessiasundmessia-

nisch an drei Stellen in anderen Zusammenhängen verwendet: Anlässlich des im Verhör

vor Pilatus zur Debatte stehenden Königtums Jesu ist von der »messianischen Anma-

ßung der Königswürde« (PJ 33) und von der »Messias-Erwartung« als »innerjüdische[m]

Problem« (PJ 25) die Rede; außerdem wird die paradosis im Sinne der »messianische[n]

Bedeutung der ›Auslieferung‹ in der Leidensgeschichte Jesu« (PJ 39) erwähnt.

In der Perspektive der vorliegenden Untersuchung ergibt sich indessen noch eine

weitere Interpretationsmöglichkeit, die den markierten Verweisen auf die Unrettbar-

keit, wie sie im Römerbriefkommentar im Zusammenhang mit der Erfordernis behan-

delt wird, und auf die Zuordnung von Profanem und Messianischem im Theologisch-

politischen Fragment korrespondiert: Liest man diese Bezüge mit, so ruft Agamben auch

in Pilatus und Jesus Begriffe und Denkfiguren auf, die er an wiederum anderer Stelle ex-

plizit messianisch konnotiert. In dieser Hinsicht kommentieren Claire Colebrook und

Jason Maxwell die Schlusswendung von Agambens Text. An ihr Zitat der letzten Sätze

schließen sie mit einem Bezug auf AgambensMessianismus an – obwohl dieser Begriff,

wie oben zitiert, in der Passage signifikanterweise gerade nicht verwendet wird: »With

respect to Benjamin, Agamben […] seems to create a messianism that is profoundly

of this world – if only we could experience this life as needing no divinity other than

itself in order to be«150. Vor dem Hintergrund der bisherigen Überlegungen dürften

diese Einschätzung und der Verweis auf Agambens Messianismus gerechtfertigt sein.

Dann ermöglicht Agambens Text wiederum verschiedene Deutungen, eine Übergän-

gigkeit von Denkfiguren und Kontexten, die messianisch konnotiert werden können –

oder nicht. So aber kann der Text nicht nur im Sinne Dausners wie zitiert auf die »Trag-

weite der historischen und der theologischen Dimension Jesu« hin ausgelegt werden,

sondern auch an Agambens an anderer Stelle geführten Messiasdiskurs vermittelt wer-

den: An die Profanität, an die Unrettbarkeit, an das in dieser Perspektive messianische

Leben.151

sen. Und die Kreatur weiß ganz genau, ›wo sie sich be-findet‹« (C’è il cielo e c’è l’erba. E la creatura sa

perfettamente ›dove si trova‹), B 75/89.

149 Dausner, Christologie, 313.

150 Colebrook/Maxwell, Agamben, 197.

151 Vgl. dazu Dausners christologische Interpretation, die im Rekurs unter anderem auf Pilatus und

Jesus argumentiert, dass »[i]n Jesus […] das Gottsein Gottes und das Menschsein des Menschen

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 Das Messianische

III.3 Zu Agambens theologiegeschichtlichen Studien –
zwischen Messianologie und Theologie

Im ersten Abschnitt dieses Kapitels wurde skizziert, wie Agambens Studie Höchste Ar-

mut ein Beispiel aus der Theologiegeschichte, nämlich die Mönchsorden und zumal die

franziskanische Bewegung, als letztlich gescheitertes Paradigma einer Lebensform ent-

wickelt (vgl. oben Kapitel III.1.f.c). Auch zwei Teilbände des zweiten Teils vonHomo sacer

legen ausführliche und thematisch verbundene Studien zurTheologiegeschichte, vor al-

lem zur Trinitätstheologie der ersten Jahrhunderte und zur Theologie der Liturgie, vor:

Gemeint sind die Untersuchung Il Regno e la Gloria. Per una genealogia teologica dell’eco-

nomia e del governo aus dem Jahr 2007 als Band II.4 von Homo sacer152 sowie, als Band

II.5, Opus Dei. Archeologia dell’ufficio von 2012. Den Forschungsgegenstand des Homo-

sacer-Projekts bezeichnet Agamben im Epilog des das Projekt beschließenden Bandes

L’uso dei corpi als eine »Archäologie der Politik« (GdK 437). Für eine solche Archäolo-

gie sind offenbar auch die Geschichte der Theologie und ihre Diskursformationen ein

mögliches Forschungsfeld. Dieses Feld bearbeitet Agamben, so mit den Untertiteln der

beiden genannten Studien, genealogisch und archäologisch: In Herrschaft und Herrlichkeit

auf eine messianische Art neu bestimmt« würden, Dausner, Christologie, 362. Dafür greift er auf

Agambens Äußerung »Jesus ist indes einMensch, nichtsweiter, genausowie Pilatus«, PJ 56, zurück

und legt sie inmehreren Schritten christologisch aus, vgl. Dausner, Christologie, 360ff. Unter ande-

rem liest Dausner Agambens Äußerungmit dempaulinischen hōsmē: »In einermessianischen Les-

art heißt ›Mensch, nichts weiter‹: Mensch als-ob-nichtMensch«, ebd., 362. Von dieser Bestimmung

aus schließt er unmittelbar auf die göttliche Natur: »Wenn aber die Aussage ›Mensch, nichts wei-

ter‹ in der skizzierten, messianischen Hinsicht verstanden werden kann als ›Mensch als-ob-nicht

Mensch‹, dann wird aus einer christologischen Perspektive zu fragen erlaubt sein: Gilt dann für

Jesus nicht auch ›Gott als-ob-nicht Gott‹?«, ebd. Diese Folgerung dürfte jedoch logisch nicht voll-

ständig überzeugen, zumal das hōs mē im Ersten Korintherbrief nicht christologisch verwendet

wird, sondern das Leben der messianischen Gemeinde beschreibt: Oben wurde bereits angefragt,

wie Dausners zeitphänomenologische Überlegungen, die offenbar jede menschliche Erfahrung

beschreiben, auf die spezifisch messianische Zeiterfahrung oder die Zeit Jesu bezogen werden

können. Analog müsste wohl auch hier ausgewiesen werden, in welcher Weise das hōs mē über-

haupt christologisch ausgelegt werden kann: Vom Ersten Korintherbrief aus gelesen läge sonst

nahe, dass jedes Mitglied der messianischen Gemeinschaft, das »Mensch, nichts weiter« ist, zu-

gleichMensch als-ob-nichtMensch und gemäßDausners Überlegungmindestens implizit auch Gott

als-ob-nicht Gott sein könnte. Christologisch ist Dausners Überlegung,Menschheit und Gottheit im

Modus des hōs mē zuzuordnen, überzeugend; allerdings muss sie offenbar die hypostatische Uni-

on erst voraussetzen, um das Verhältnis von Menschheit und Gottheit im Anschluss messianisch

neu bestimmen zu können.

152 Die Einordnung von Il Regno e la Gloria in die Gesamtdramaturgie von Homo sacer hat Agamben

offenbar nachträglich verändert: Beim Erscheinen 2007 wurde der Band als II.2 gezählt; die chro-

nologisch zuletzt veröffentlichte Studie Stasis. La guerra civile come paradigma politico erschien 2015

jedoch nicht mit der bis dahin nicht vergebenen Ordnungszahl II.4, sondern wurde ebenfalls als

Band II.2 angegeben. Die vorliegende Untersuchung geht davon aus, dass Il Regno e la Gloria an die

Stelle II.4 zu verschieben ist. Die inzwischen publizierte Gesamtausgabe bestätigt diese Einord-

nung, vgl. Agamben, Giorgio: Homo sacer. Edizione integrale, Macerata: Quodlibet 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 291

arbeitet er an einer »theologischen Genealogie von Ökonomie und Regierung«, in Opus

Dei legt er eine »Archäologie des Amts« vor.153

Wie kann das Verhältnis von theologiegeschichtlicher Untersuchung und politisch-

philosophischemDiskurs methodisch bestimmt werden? Setzt Agamben, um archäolo-

gisch Relationen von Theologie und Politik namhaft zu machen, ein Säkularisierungs-

narrativ etwa im Sinne Schmitts voraus? Oder denkt er jenseits jeder politischen Theo-

logie? Diese Fragen haben erneut auch mit dem Status des Messianischen in Agambens

Texten zu tun und führen zu zwei weiteren Aspekten: Wie bereits angedeutet vertritt

die vorliegende Untersuchung die These, dass Agamben in den theologiegeschichtli-

chen Studien eine kritische Relektüre der theologischen Tradition vornimmt, die diese

in Wechselbeziehung zum politisch-philosophischen Paradigma fokussiert, dabei aber

gegen die rekonstruierte theologiegeschichtliche Entwicklung paulinisch-messianische

Gegendiskurse präsentiert. Dieser Aspekt wird, wie gezeigt, in Mittel ohne Zweck oder

Die Zeit, die bleibt deutlicher akzentuiert, dürfte aber auch die Rekurse auf messiani-

sche Traditionen in Herrschaft und Herrlichkeit und Opus Dei bedingen. Der These aus

dem Vortrag Kirche und Reich, nur eine Besinnung auf die messianische Berufung der

Kirche könne sie vor dem Untergang bewahren (vgl. KR 30f), wird Agamben perfor-

mativ gerecht, indem er die Konturen einer solchen messianischen Berufung zeichnet.

Agambens theologiegeschichtliche Studien werden in der vorliegenden Untersuchung

insofern unter der Voraussetzung der These gelesen, dass sie eine ArtMessianologie ge-

gen die theologische Tradition entwickeln.154

153 Die Begriffe Genealogie und Archäologie verwendet Agambenmit explizitem Bezug auf Michel Fou-

cault, vgl. z.B. HH 11 und SR 103ff sowie 115ff, wobei er dem Begriff Archäologie sukzessive den Vor-

zug zu geben scheint: Herrschaft und Herrlichkeit wird 2007 als Genealogie ausgewiesen; die späte-

ren Studien Opus Deiwie auchDas Sakrament der Sprachewerden als Archäologie bezeichnet. Dieser

Begriff begegnet auch als Titel des zweiten Teils von Der Gebrauch der Körper, der mit Archäolo-

gie der Ontologie überschrieben ist, vgl. GdK 195-303, vgl. auch Agambens Archäologie des Befehls:

AdB. Dies könnte damit begründet sein, dass der Begriff Archäologie die Möglichkeit beinhaltet,

Foucaults Methode anhand des Begriffs der archḗmit Benjamins Ursprungsbegriff zu verbinden:

Agambens Archäologie sucht insofern auch nach Ursprüngen im Sinne Benjamins als Strudel im

Fluss des Werdens, vgl. auch EuF 59-63. Der Bezug auf Foucault hat eine weitere Pointe: In Herr-

schaft und Herrlichkeit stellt Agamben seine Analysen in die Tradition Foucaults, beansprucht aber

– ähnlich wie in Homo sacer, vgl. HS 14 –, dessen Thesen zu ergänzen und zu korrigieren, vgl. z.B.

HH 136f. Für diese Korrektur gibt es einen inhaltlichenGrund, auf den EvaGeulen hingewiesen hat:

Agamben deutet an, dass der Begriff Dispositiv auf den lateinischen Begriff dispositio zurückgehe,

der wiederum eine Übersetzung des trinitätstheologischen Terminus oikonomia sei, vgl. z.B. HH

15 und 113 sowie D 23. Der etymologische Hinweis hat, so zeigt Geulen, theoretische Bedeutung:

Selbst das Methodeninstrumentarium Foucaults stehe, so suggeriert Agamben, im Zeichen des

christlich-theologischen Regierungsparadigmas, vgl. Geulen, Agamben, 161f, sowie analog Heron,

Nicholas:Art.Dispositif/Apparatus, in:Murray, Alex/Whyte, Jessica (Hg.): The AgambenDictionary,

Edinburgh: University Press 2011, 59ff, hier 58. Der Bezug von Agamben auf Foucault ist, vor allem

im Hinblick auf Homo sacer, ausführlich untersucht worden, vgl. z.B. die Kritik bei Sarasin, Agam-

ben, oder Lemke, Thomas: Die Regel der Ausnahme. Giorgio Agamben über Biopolitik und Souveränität,

in: DZPhil 52 (2004) 6, 943-963.

154 Vgl. nochmals die Thesen von Colby Dickinson, Theology, 40, und Adam Kotsko bei Dickinson/

Kotsko, Coming Philosophy, 121: »There is a sense in which Agamben is actually opposing themes-

sianic to theology«.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 Das Messianische

Dem korrespondiert die Tatsache, dass die Begriffe Messias und messianisch in den

entsprechenden Studien explizitmit paulinischer Referenz versehenwerden.Der präzi-

se Traditionsbezug ist der Methode einer theologischen Genealogie angemessen, könn-

te aber auch einen anderen Grund haben: Weiter oben wurde darauf hingewiesen,

dass Agamben inHerrschaft und Herrlichkeit dieThese vertritt, der Begriff Säkularisierung

funktioniere »im Begriffssystem der Neuzeit wie eine Signatur, die es auf die Theologie

verweist« (HH 17). Auch Agambens Verwendung des BegriffsMessias zumal in früheren

Texten kann als Gebrauch einer Signatur verstanden werden; eines Begriffs, dessen Be-

zug zur theologischen Tradition auch den Text betrifft, in dem er verwendet wird und

auch diesem einen speziellen Rezeptionsraum öffnet. In seinen theologiegeschichtli-

chen Studien scheint Agamben den Messiasbegriff in gewisser Weise zurückhaltender

und in expliziter Anbindung an Paulus oder auch den Hebräerbrief zu gebrauchen.

Dabei identifiziert er, so die These dieser Untersuchung, mit den messianischen Tradi-

tionen nicht realisierte Potenzen der christlich-theologischen Tradition, Möglichkeits-

räume jenseits des je faktisch Gewordenen – sodass messianisch gelesen werden kann,

was auf der Schreibtafel der Theologie nicht geschrieben wurde.

III.3.a) Trinitätstheologie als Laboratorium – zur Methode

Herrschaft und Herrlichkeit setzt mit einem prononcierten Zeitbezug ein, der das Er-

kenntnisinteresse der Untersuchung fokussiert. Die beiden Begriffe, die der Haupttitel

der Studie kombiniert, entsprechen den inhaltlichen Akzenten: Agamben untersucht

zumEinen das Regieren als spezifische Form der Ausübung vonMacht und rekonstruiert

dabei, wie bereits skizziert, die gouvernementale Maschine, die Herrschaft und Regie-

rung verschaltet. Seine Frage ist, »wie undwarumdieMacht im Abendland (inOccidente)

die Form einer oikonomia, das heißt einer Regierung der Menschen, angenommen hat

(la forma di una oikonomia, cioè di un governo degli uomini)« (HH 11/9). Dieser Frage geht er

mit einer begriffsgeschichtlichen Untersuchung der Verwendung des Begriffs oikonomia

in der Trinitätstheologie der ersten Jahrhunderte nach.155 Dabei geht es ihm dezidiert

nicht darum, eine Abhängigkeit der gouvernemental-ökonomischenMachtformder Re-

gierung von der Theologie im Sinne einer historisch-genetischen These – etwa gemäß

eines Säkularisierungsnarrativs oder der These Schmitts aus der Politischen Theologie156

155 Vgl. zum Begriff oikonomia auch die begriffsgeschichtlichen Angaben bei Lucci, Jenseits des Aus-

tausches, 105ff. Dass Agamben den Begriff in seiner Studie hauptsächlich in seiner theologischen

Verwendung untersucht, führt Lucci zu der überzeugenden These, dass Agamben »kein Denker

der Ökonomie« sei, ebd., 105.

156 Vgl. nochmals Schmitt, Politische Theologie, 43. Schmitt unterbreitet die These zur Säkularisie-

rung der theologischen Begriffe »[n]icht nur ihrer historischen Entwicklung nach«, sondern auch

gemäßder »systematischen Struktur«, ebd.; AgambensUntersuchungenwären eher diesem zwei-

tenAspekt zuzuordnen. Vgl. zumBegriff der politischen Theologie z.B.Wacker, Bernd/Manemann,

Jürgen: »Politische Theologie«. Eine Skizze zur Geschichte und aktuellen Diskussion des Begriffs, in: dies.

(Hg.): Politische Theologie – gegengelesen. Jahrbuch Politische Theologie, Bd. 5, Münster: Lit Ver-

lag 2008, 28-65; vgl. v.a. die Überlegungen zu Agambens Schmitt-Rezeption in Homo sacer, die in

dieser Untersuchung aus Platzgründen nicht zur Debatte stehen kann, ebd., 60-64.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 293

– zu behaupten. Vielmehr beschreibt er seinenmethodischen Ansatz im Rekurs auf den

Begriff des Paradigmas:

»Die Regierung (il governo) auf ihren theologischen locus in der trinitarischen oikonomia

zurückzuführen heißt jedoch nicht, sie durch eine Rangfolge der Ursachen erklären zu

wollen, als käme der Theologie notwendigerweise ein ursprünglicherer genetischer

Rang zu; vielmehr geht es darum, zu zeigen, daß das Dispositiv der trinitarischen oiko-

nomia ein vorzügliches Laboratorium (un laboratorio privilegiato) darstellt, in dem die

Funktionsweise und die […] Gliederung der Regierungsmaschine studiert (osservare)

werden kann. Denn in ihm treten die Elemente […], aus denen sich die Maschine zu-

sammensetzt, gleichsam in ihrer paradigmatischen Gestalt in Erscheinung (appaiono,

per così dire, nella loro forma paradigmatica)« (HH 11/9).

Das Bild eines Laboratoriums, in dem eine Funktionsweise studiert werden kann, wie

auch der Begriff der paradigmatischen Gestalt räumen der Theologie keine chronologi-

sche Priorität ein; stattdessen wird ein paradigmatischer Zusammenhang hergestellt.

Entsprechend bezeichnet Agamben im weiteren Verlauf das »Vorsehungsdispositiv« als

»so etwas wie das epistemologische Paradigma (paradigma epistemologico) der modernen

Regierung« (HH 172/159).157 Diesem Bezug entsprechend zeigt er an zahlreichen Bei-

spielen wechselseitige Beeinflussungen zwischen theologischem und politisch-philoso-

phischem Diskurs auf. Für Die Beamten des Himmels. Über Engel, das einen Vorabdruck

des angelologischen Kapitels aus Herrschaft und Herrlichkeit darstellt, spricht Eva Geu-

len daher von einer »Ko-Evolution« »von weltlicher und göttlicher Hierarchie«158, die

Agamben nachzeichne.

Die soeben zitierte Passage aus Herrschaft und Herrlichkeit zeigt, wie Agamben die

Metaphorik der Maschine im Bild der Regierungsmaschine aufnimmt. Dabei beschreibt

er einen »untätigen Kern […] des Humanen« (centro inoperoso dell’umano) (HH 300/274),

den die Regierungsmaschine unablässig einzuschließen versuche, und stellt entspre-

chend bereits zu Beginn seiner Untersuchung die These in Aussicht, dass in der Politik

eine Untätigkeit zur Debatte stehe (vgl. HH 13/11). Wiederum wird Untätigkeit nicht als

Abwesenheit von Beschäftigung, sondern im Gegenteil als Tätigkeit entwickelt: Es han-

dele sich um »die Tätigkeit, die darin besteht, alle menschlichen und göttlichen Werke

unwirksam zu machen (rendere inoperose tutte le opere umane e divine)« (HH 13/11). Als sol-

che erscheint sie, analog zu den oben referierten Überlegungen zurmenschlichen argia,

als die »eigentlich menschlich[e]« und die eigentlich »politisch[e] Praxis« (HH 13/11).

Neben der Trinitätstheologie und ihrem paradigmatischen Zusammenhangmit der

ökonomisch-gouvernementalen Machtform der Regierung untersucht Agamben, dem

zweiten Begriff im Titel von Herrschaft und Herrlichkeit entsprechend, den liturgisch-

zeremoniellen Aspekt der Macht. Auch die Untersuchung der Herrlichkeit (gloria) hat

einen Bezug zur Gegenwart:

157 Vgl. auch die Formulierung über das Herrlichkeitsdispositiv, das als »epistemologisches Paradig-

ma« (paradigma epistemologico) dienen könne, um »in das zentrale Arkanum der Macht einzudrin-

gen«, HH 293/268.

158 Geulen, Agamben, 152.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 Das Messianische

»So erwies sich, daß die Analyse der liturgischen Doxologien und Akklamationen, der

Ämter und Lobgesänge der Engel zum Verständnis der Struktur und Funktionsweise

der Macht (la comprensione della struttura e del funzionamento del potere) mehr beiträgt

als die zahllosen pseudophilosophischen Untersuchungen (molte analisi pseudofilosofi-

che) zur Volkssouveränität, zum Rechtsstaat oder zu den kommunikativen Verfahren,

die die öffentliche Meinungs- und die politische Willensbildung regeln« (HH 12/10).

Wer also die Form, die Struktur und Funktionsweise der Macht verstehen will, muss auch

liturgische Texte lesen – und wer die politische Situation der Gegenwart bewerten will,

mussTheologiegeschichte studieren.159 Auch hier ist vom Verständnis der Macht die Re-

de und wird keine direkte Abkunft von der Theologie behauptet: Die liturgischen Ak-

klamationen, die Agamben untersucht, seien in modernen Demokratien vor allem in

ihrer Funktion von bleibender Bedeutung, nämlich in Form von öffentlicher Meinung

und Konsens (vgl. HH 12). Entsprechend formuliert Agamben dezidiert, »daß zwischen

Theologie und Politik kein einseitiges Abhängigkeitsverhältnis besteht, sondern daß

sich die beiden Bereiche wechselseitig bedingen« (HH 232/214, vgl. auch 268).

Allerdings gibt es in Herrschaft und Herrlichkeit auch Passagen, die sich einer ge-

netischen Hypothese über die Entstehung der Regierung aus der Theologie zumin-

dest anzunähern scheinen: Etwa, wenn Agamben auf die Metaphorik einer Erbschaft

zurückgreift und die Regierung als »integrale[n] Bestandteil des theologischen Erbes«

(parte integrante dell’eredità teologica) (HH 173/160) bezeichnet, oder von den »politischen

Konsequenzen eines theologischen Erbes« (conseguenze politiche di un’eredità teologica) (HH

329f/303) spricht, das die westlichen Demokratien unbewusst angenommen hätten.160

Entsprechend untersucht Agamben inOpusDeidie Liturgie, wie bereits angedeutet (vgl.

Kapitel II.5), um nachzuzeichnen,welchen »gewaltigen Einfluss diese nur scheinbar ab-

geschiedene Praxis auf das moderne Verständnis von Ontologie und Ethik, Politik und

Ökonomie ausgeübt hat« (OD 8). Die entsprechenden Passagen scheinen eine gewisse

Spannung innerhalb der Texte zu verursachen, weil nicht völlig klar wird, ob Agamben

dieTheologie als Paradigmauntersucht, ob er von ihrem großen Einfluss ausgeht, oder ob

er eine wechselseitige Beeinflussung von Theologie und politischem Diskurs nahelegt.

Möglicherweise kann der Bezug auf Agambens Begriff des Vor-Rechts diese Spannungen

erklärbar machen.

III.3.b) Zur Ununterscheidbarkeit von Religion und Recht – der Begriff des

Vor-Rechts

Wie bereits angedeutet verwendet Agambens Argumentation einen Begriff, der den pa-

radigmatischen Zusammenhang,mit dem seine theologische Genealogie der Regierung

operiert, methodisch grundieren dürfte: den Begriff des Vor-Rechts (pré-droit/prediritto).

Diesen Begriff gebraucht Agamben bereits in seinem Römerbriefkommentar, um das

159 Agamben gibt nicht an, wer mit der Erwähnung der pseudophilosophischen Untersuchungen zu kom-

munikativen Verfahren gemeint sein könnte. Dass Herrschaft und Herrlichkeit allerdings mit einer

Kritik unter anderem anHabermas schließt, vgl. HH 305-309, dürfte ein Hinweis in der Sache sein.

160 Vgl. anders auch die Formulierung in EBD, dass »die westlichen Demokratien jetzt den Preis für

ein philosophisches Erbe bezahlen, das sie unbesehen angetreten haben«, EBD 11.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 295

paulinische Verhältnis des Messias zum Gesetz zu beschreiben. In Herrschaft und Herr-

lichkeit scheint er argumentationsstrategisch als eine Art Relais zu fungieren, dasTheo-

logie und Politik, Religion und Recht, oikonomia und Regierung, aneinander koppelt.

Da der Begriff Vor-Recht auch in der eingangs zitierten Begriffsbestimmung des Mes-

sianischen begegnet, ist hier zunächst die Argumentation im Römerbriefkommentar

zu skizzieren; im Anschluss wird die Fassung des Begriffs in Herrschaft und Herrlichkeit

behandelt.

III.3.b.a) Vor-Recht, messianischer Glaube und Messianismus

In Die Zeit, die bleibt führt Agamben die Vorstellung des Vor-Rechts ein, um den paulini-

schen Begriff pistis, Glaube (fede), zu präzisieren. Über den argumentativen Umweg des

Schwurs (giuramento), dem ein weiterer Teilband des Homo-sacer-Projekts eine ausführ-

liche archäologische Untersuchung widmet (vgl. SdS), bestimmt Agamben das Vor-Recht

als eine Zone der Ununterscheidbarkeit und schreibt: »Der Schwur gehört also zu jener

ältesten Sphäre des Rechts, die von den französischen Gelehrten pré-droit, Vor-Recht

(prediritto), genannt wird. In dieser Sphäre werden Magie, Religion und Recht absolut

ununterscheidbar« (Zdb 128/107). Die Annahme einer solchen Sphäre (sfera) oder Zone

der Ununterscheidbarkeit von Religion und Recht gibt Agamben die theoretische Mög-

lichkeit, den paulinischen Bezug von Glaube und Gesetz auf eine bestimmte Weise zu

lesen: SeineThese ist, dass auch der paulinische Begriff des Glaubens »aus diesemdunk-

len prähistorischen Kontext (questo stesso oscuro fondo preistorico) stammt« (Zdb 128/107),

also der vorrechtlichen Ununterscheidbarkeitszone von Religion und Recht zugehört.

Wenn aber eine Unterscheidung von Religion und Recht erst nach dem Verlassen des

archaischen (vgl. SR 112, HH 226) Stadiums des Vor-Rechts überhaupt möglich ist, kön-

nen auch die Charakteristika der später getrennten Sphären nicht einfach auf das Vor-

Recht zurückprojiziert werden. In einem Text aus dem Jahr 2008 weist Agamben daher

darauf hin, dass es sich beim Vor-Recht, »falls dergleichen als Hypothese sinnvoll ist«,

nicht um »einfach eine archaischere Art Recht« noch auch um eine »primitivere Re-

ligion« handeln könne (SR 113) – entsprechend seien die Begriffe Religion und Recht

zur Beschreibung des Vor-Rechts letztlich wenig sinnvoll (vgl. SR 113 und analog SdS

24f). Vermutlich deshalb beurteilt Agamben den Begriff Vor-Recht in späteren Texten

kritischer als im Römerbriefkommentar: In Herrschaft und Herrlichkeit schreibt er 2007,

dass der von Louis Gernet eingeführte Begriff ein »nicht gerade glücklich gewählte[r]

Terminus« (HH 226/208) sei; in Höchste Armut aus dem Jahr 2011 verweist er noch kriti-

scher auf die »von Gernet fälschlich als ›Vor-Recht‹ bezeichnet[e]« (HA 60) Sphäre der

Ununterscheidbarkeit von Recht und Religion.

Was also leistet der theoretische Bezug auf diese schwer zu bestimmende Sphä-

re? Zunächst umgeht Agamben, so argumentiert Eva Geulen, mit der Hypothese der

Existenz eines Vor-Rechts das Problem der Säkularisierung:161 Auf diese Weise kann

weder dem Recht noch der Religion eine genetische Priorität zugewiesen werden, son-

dern können beide aufeinander verweisen.162 Außerdem ist das Vor-Recht auch für die

161 Vgl. Geulen, Agamben, 90.

162 Dies ist innerhalb von AgambensWerk von Interesse: In Homo sacer hatte Agamben die Heiligkeit

als ursprünglich juridisch-politisches Phänomen ausgewiesen, das mit einem religiösen Phäno-

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 Das Messianische

Bestimmung des Messianischen einschlägig: Wenn nämlich, gemäß Agambens Ansatz,

auch der paulinische Begriff des Glaubens in der Sphäre des Vor-Rechts zu verorten ist,

so sind Glaube und Gesetz bei Paulus nicht zu trennen, sondern aufgrund der Zuge-

hörigkeit zum Vor-Recht eng aufeinander bezogen. Entsprechend vertritt Agamben die

These, dass

»Paulus in der Gegenüberstellung von pistis und Gesetz nicht ein neues und helleres

Element gegen den alten nomos einführt, sondern vielmehr zwei Elemente aus dem

Vor-Recht ins Spiel bringt – zumindest versucht er, zwei Elemente zu entwirren, die

ursprünglich eng verknüpft sind (in origine strettamente intrecciati)« (Zdb 128/107).

DieseThese hat theoretische Folgen, denn sie liefert eine Erklärung für Agambens oben

referierte Unterscheidung eines normativen und eines promissorischen Elements im

Inneren des Gesetzes (vgl. Zdb 108 und Kapitel III.1.d). Glaube und Gesetz stehen sich

dann nicht gegenüber, sondern sind vor-rechtlich aneinander verwiesen. Entsprechend

folgert Agamben allgemeiner für den Glauben: »Der Glaube ist in der griechisch-römi-

schen Welt ein komplexes, zugleich juristisch-politisches und religiöses (insieme giuri-

dico-politico e religioso) Phänomen, das wie der Schwur seinen Ursprung in der ältesten

Sphäre des Vor-Rechts hat« (Zdb 130/109). Auffälligerweise wird das Adjektiv juristisch

in dieser Passage mit einem Bindestrich um das Adjektiv politisch erweitert, sodass die

Sphäre des Vor-Rechts nicht lediglich rechtlich-religiös erscheint. Konsequenterweise

bezeichnet Agamben das Vor-Recht im weiteren Verlauf als eine »Sphäre, in der Recht,

Politik und Religion (diritto, politica e religione) aufs engste miteinander verknüpft sind«

(Zdb 131/109): Aus derMagie in der weiter oben zitierten ersten Definition ist im Verlauf

der Argumentation die Politik geworden.

Der paulinische Messianismus beziehe sich,mit dieser Deutung des Glaubens gele-

sen, auf zwei verbundene Aspekte des Vor-Rechts, die Paulus spielerisch (vgl. Zdb 128)

gegeneinander setze. So kann Agamben eine komplexe Bestimmung des Messianismus

vorschlagen:

»Aus dieser Perspektive erscheint der Messianismus (Il messianismo) als ein Kampf in-

nerhalb des Rechts (come una lotta interna al diritto), in dem das Element des Vertrags

undder konstituierendenMacht dahin tendiert, sich demElement der entolē,́ derNorm

strictu sensu gegenüberzustellen und sich von ihm zu emanzipieren. DerMessianismus

(Il messianico)163 ist also jener historische Prozeß, durch den die archaische Verbindung

von Recht und Religion, die im horkos, im Schwur, ihr magisches Paradigma besitzt, in

men verwechselt worden sei, vgl. HS 95. Damit nimmt er, wie Eva Geulen gezeigt hat, eine Inversi-

on der Säkularisierungsthese Schmitts vor, vgl. Geulen, Agamben, 150f, sowie dies., Gründung und

Gesetzgebung, 61. Durch die Annahme des Vor-Rechts wird die Relation wiederum variiert, weil

weder Religion noch Recht im modernen Sinne am Anfang einer Abhängigkeitsbeziehung stehen.

Insofern ist es signifikant, dass Agamben in Herrschaft und Herrlichkeit auf den homo sacer rekur-

riert und die Heiligkeit – tendenziell gegen die Argumentation von Homo sacer – explizit als vor-

rechtliche Zone bestimmt, vgl. HH 226/209.

163 Wie ersichtlich ist die deutsche Übersetzung nicht ganz präzise: Agamben schreibt im italieni-

schen Original Il messianico, das Messianische, nimmt also nicht den im ersten Satz der zitierten

Passage verwendeten Begriff Il messianismo, der Messianismus, auf.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 297

die Krise gerät und das Element der pistis, des Glaubens an den Vertrag, paradoxerwei-

se dazu tendiert, sich von der Verpflichtung und vom positiven Recht (den nach dem

Vertrag ausgeführten Werken) zu emanzipieren« (Zdb 133/111).

Auch diese Interpretation unterbreitet Agamben in einer bestimmten Perspektive (in que-

sta prospettiva)164, nämlich der des Verhältnisses von konstituierender und konstituier-

ter Macht, mit dem er die paulinischen Begriffe pistis und nomos unmittelbar vorher in

Verbindung gebracht hatte. Entsprechend ist im ersten zitierten Satz für denMessianis-

mus von einem Kampf innerhalb des Rechts die Rede, während auf die archaische Verbin-

dung von Recht und Religion, das Vor-Recht, erst im zweiten Satz und als Erklärung des

Messianischen rekurriert wird. Diese Bestimmung des Messianismus – oder des Mes-

sianischen – geht über die Beschreibung des Messianismus als Grenzvorstellung oder

Transformation einer religiösen Tradition, wie sie in Homo sacer und Mittel ohne Zweck

nahegelegt wurde, hinaus: Das Messianische erscheint als historischer Prozess, der die

Spaltung der angenommenen prähistorischen Sphäre des Vor-Rechts in das, was nach

der Trennung als Religion und Recht differenziert werden kann, vorantreibt. Eine Ge-

genüberstellung von Glaube und Gesetz hinge dann vom Operator des Messianischen

ab. Textstrategisch leistet diese Begriffsbestimmung zweierlei: Einerseits kann Agam-

ben das Problem der genauen Bestimmung des paulinischen Verhältnisses von Gesetz

und Glaube verschieben, indem er es auf eine vorgängige Einheit zurückführt. Anderer-

seits wird das Messianische auf diese Weise als weder ausschließlich rechtliches noch

religiöses Phänomen entwickelt, sondern auf das Vor-Recht bezogen – und genau dies

dürfte die implizite theoretische Grundlage dafür darstellen, dass Agamben in poli-

tisch-philosophisch angelegten Texten auf messianische Traditionen rekurrieren kann.

Im weiteren Verlauf der Argumentation von Die Zeit, die bleibt schlägt Agamben eine

weitere Bestimmung des Messianischen vor, die auf die Annahme des Vor-Rechts zu-

rückgreift, aber eine variierte Zuordnung vornimmt und so in einer gewissen Spannung

zu der soeben zitierten zu stehen scheint: Erscheint das Messianische hier als der histo-

rische Prozess, mit dem die Einheit des Vor-Rechts in die Krise gerät, so wird das Messia-

nische in der Folge stärker als eine ArtWiedervereinigung der beiden getrennten Aspekte

gedacht. Allerdings wird keine restaurative Verbindung im Sinne einer Rückkehr zur

prähistorischen vor-rechtlichen Einheit anvisiert, sondern in der Wiedervereinigung

zugleich auch die Unmöglichkeit einer Koinzidenz der getrennten Sphären markiert.

Auch diese Bestimmung des Messianischen bezieht sich auf eine Zeitdiagnose, die die

»vollständige Juridisierung der menschlichen Verhältnisse« (Zdb 151/125f) vermerkt und

so auf die Dominanz des Rechts »heute« (Zdb 150/125) verweist. In Agambens Text bear-

beitet das Messianische die damit diagnostizierte Krise, indem es der Verabsolutierung

des nomos den anderen Aspekt des Vor-Rechts entgegensetzt und beide in die paradoxe

Verbindung einer Einheit bei gleichzeitig bleibender Trennung versetzt:

164 Die Verweise auf eine bestimmte Perspektive, oder, wie in dieser Untersuchung mehrfach zitiert,

einen Sinn oder eineHinsicht, in der Agamben bestimmte Thesen unterbreitet, markieren das Dy-

namische seiner Methode: Sie verbinden Kontexte, nehmen Übergänge vor und dürften insofern

– in dieser Perspektive – seiner technischen Terminologie zuzurechnen sein.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 Das Messianische

»Das Messianische ist die sowohl religiöse als auch rechtliche Instanz einer Forderung

nach Vollendung (un’esigenza di compimento)165, die Ursprung und Ende in eine Span-

nung versetzt und die beiden Hälften des Vor-Rechts ihrer präjuristischen Einheit zu-

rückgibt und zugleich die Unmöglichkeit ihrer Koinzidenz ausstellt« (Zdb 151/126).

In dieser Hinsicht stellt sich das Messianische als eine Relation zum Gesetz dar, die

dessen Verabsolutierung, oder präziser: die Verabsolutierung des normativen Aspekts

des Gesetzes, messianisch deaktiviert. Wie beim Verhältnis von faktischer und messia-

nischer Berufung wird dies nicht als Zerstörung oder Ersetzung, sondern als Spannung

(tensione) vonUrsprung und Ende, Vor-Recht undMessianischembeschrieben: DasMes-

sianische nimmt den Bruch von Recht und Religion auf und vollendet ihn. Auch hier

wird theoretisch keine Handlung einer messianischen Figur vorausgesetzt: Die Erfor-

dernis, die die »vollständige Juridisierung der menschlichen Verhältnisse« (Zdb 151) be-

trifft, scheint zur je individuellen oder, hier naheliegender, zur Lebensform einer Ge-

meinschaft zurückzuführen – für deren Realisierung weniger ein Messias als mehr das

Wissen um Agambens These vonnöten ist.

III.3.b.b) Ein unablässiger Rollentausch

InHerrschaft undHerrlichkeit unterbreitet Agamben imKontext seiner Untersuchung der

Akklamationen als Legitimationsverfahren in der Liturgie wie auch etwa in kaiserlichen

Hofzeremoniellen die These, dass die Akklamation auf die »archaischere Schicht« (sfera

più arcaica) des Vor-Rechts »verweist« (fa segno) (HH 226/208). Entsprechend beschreibt

er das Vor-Recht auf besondere Weise:

»Dabei sollten wir jedoch nicht an ein zeitlich älteres Stadium denken, sondern an

etwas wie eine zu allen Zeiten vorhandene Übergangszone (qualcosa come una soglia

di indistinzione sempre operante)166, in der Rechtliches und Religiöses ununterscheidbar

werden (il giuridico e il religioso diventano propriamente indiscernibili)« (HH 226/208f).

Auffällig ist nicht nur die topologische Beschreibung des Vor-Rechts als Schwelle (soglia),

sondern vor allem die Tatsache, dass diese Schwelle der Ununterschiedenheit zu allen

Zeiten (sempre operante) vorhanden sei: Rechtliches und Religiöses seien nicht lediglich

prähistorisch, sondern auf dieser Schwelle jeweils jetzt ununterscheidbar. In der Theo-

logie der Herrlichkeit (gloria), die Agamben ökonomisch-theologisch rekonstruiert, stel-

len die Akklamationen genau dafür ein Forschungsfeld dar. Entsprechend beschreibt

er in der Folge Theologie und Politik nicht als separate Diskurse, die im Modus eines

bestimmten Vorgangs verbunden würden – etwa einer Säkularisierung theologischer

Begriffe im Sinne Schmitts oder, umgekehrt, einer »Theologisierung« (HH 233) politi-

scher Begriffe im Sinne von Jan Assmanns Umkehrung der Schmitt’schen These, auf

die sich Agamben bezieht (vgl. HH 232f). Stattdessen seien, wie Agamben mit einem

165 Wie ersichtlich wird im Original der Begriff esigenza verwendet, der weiter oben mit Erfordernis

übersetzt wurde; auch hier handelt es sich um einemessianische Erfordernis der Vollendung.

166 Offenbar ist die deutscheÜbersetzungandieser Stelle nicht ganzpräzise: Im italienischenOriginal

ist von einer soglia di indistinzione, also etwa einer Schwelle der Ununterschiedenheit, nicht von einer

Übergangszone die Rede. Für den Hinweis danke ich Antonio Lucci.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 299

über Assmann vermittelten Zitat ausThomas Manns Joseph-Tetralogie formuliert, »Re-

ligion und Politik nicht grundverschiedene Dinge«, sondern vielmehr solche, die »›in

Wahrheit das Gewand tauschen‹« (›in verità si scambiano la veste‹)167 und die sich darüber

hinaus als das erweisen, »was aus dem Tausch und der Bewegung eines, wenn man

so sagen darf, absoluten Gewandes hervorgeht (qualcosa come una veste assoluta)« (HH

233/215).

Damit besetzt die Theologie der Herrlichkeit einen besonderen Platz innerhalb von

Agambens Theoriegebäude: Sie bildet »die geheime Kontaktstelle (il segreto punto di con-

tatto), an der Theologie und Politik miteinander kommunizieren und unablässig die

Rollen tauschen (incessantemente comunicano e si scambiano le parti)« (HH 233/215). Signi-

fikant ist auch hier die Formulierung: Eine geheime Kontaktstelle ist nicht genau anzu-

geben, sondern kann jeweils neu bestimmt oder durch die Annahme des Vor-Rechts

erklärt werden. Zugleich ist der Rollentausch unablässig – und insofern kein generelles

Säkularisierungsnarrativ möglich. Der permanente Rollentausch vonTheologie und Po-

litik oder,mit den Formulierungen der Vor-Rechts-Diskussion, die in einer bestimmten

Sphäre lokalisierte Ununterschiedenheit von Religiösem und Rechtlichem, erweist sich

so als eine Art methodisches Relais: Der topologische Begriff der Schwelle kann zwei

Sphären aneinander koppeln und damit die Begründung für Agambens Arbeit mit Pa-

radigmen und das Studium der Politik im Laboratorium der Theologie liefern:

»Man muß Schmitts These von der Säkularisierung nicht teilen, um davon überzeugt

zu sein, daß politische Probleme verständlicher und klarer werden, wenn siemit theo-

logischen Paradigmen (paradigmi teologici) in Zusammenhang gebracht werden. Wir

haben vielmehr zu zeigen versucht, daß dem so ist, weil Doxologien und Akklama-

tionen eine Übergangszone168 bilden, in der Politik und Theologie ununterscheidbar

werden (una soglia di indifferenza fra la politica e la teologia)« (HH 275/253).

Die vorliegende Untersuchung vertritt die These, dass diese Überlegungen nicht nur

methodisch zur Bewertung von Agambens theologiegeschichtlichen Studien oder für

die Säkularisierungsdebatte von Interesse sind: Vielmehr scheinen sie auch die Mög-

lichkeit zu bedingen, im Rahmen der paradigmatischen Untersuchung messianische

Traditionen im politisch-philosophischen Kontext überhaupt zu diskutieren. Die theo-

logiegeschichtlich identifizierten messianischen Traditionen werden dabei nicht un-

mittelbar politisch einschlägig; stattdessen scheint Agamben mit seinen Überlegungen

zum Messianischen den beschriebenen Kleidertausch im Medium seiner Texte selbst

vorzunehmen: Politisch-philosophisch zugespitzte Probleme wie die Frage nach der

167 Agamben nennt keine Quellenangabe für das Mann-Zitat; die Formulierung findet sich in dem

Kapitel Von Licht und Schwärze im vierten Roman der Tetralogie, vgl. Mann, Thomas: Joseph und

seine Brüder.Der vierte Roman: Joseph, der Ernährer. Frankfurt a.M.: S. Fischer 122004, 107: »Es heißt

die Einheit derWelt verkennen, wennman Religion und Politik für grundverschiedene Dinge hält,

die nichts miteinander zu schaffen hätten noch haben dürften […]. In Wahrheit tauschen sie das

Gewand, wie Ischtar und Tammuz das Schleiergewand tragen im Austausch, und das Weltganze

ist es, das redet, wenn eines des anderen Sprache spricht«.

168 Wie für die Parallelstelle HH 226 bereits erwähnt, dürfte die deutsche Übersetzung auch hier un-

präzise sein: Im Original ist von einer soglia di indifferenza, also einer Schwelle der Ununterschie-

denheit, nicht von einer Übergangszone die Rede.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 Das Messianische

Machtform der Regierung können im theologischen Labor studiert werden – und der

messianische Diskurs bietet das Potenzial, sie anzugehen. Dafür wäre der Kleider- oder

Rollentausch politisch-philosophisch allerdings erneut vorzunehmen.

III.3.c) Der Messias und die Theologie

Vor diesem Hintergrund werden Agambens Lektüren messianischer Traditionen in

Herrschaft und Herrlichkeit und Opus Dei im Folgenden behandelt. Wie angedeutet

interpretiert die vorliegende Untersuchung die Rekurse zumal auf Paulus als Verweise

auf potenzielle Gegendiskurse, die innerhalb der Theologie gegen diese in Stellung

gebracht werden und – den entsprechenden Kleider- oder Rollentausch vorausgesetzt

– auch politisch-philosophisch einschlägig werden könnten.

III.3.c.a) Der Messias und die Engel

Herrschaft und Herrlichkeit beinhaltet ein angelologisches Kapitel mit dem Titel »Angelo-

logie und Bürokratie« (Angelologia e burocrazia) (HH 174-200/161-185), das 2007 in deut-

scher Übersetzung auch separat als Vorabdruck unter dem Titel Die Beamten des Him-

mels. Über Engel veröffentlicht wurde.169 Für die Fragestellung der vorliegenden Unter-

suchung ist zunächst von Interesse, dass Agamben in seiner Analyse der Angelologie

vor allem desThomas und des Pseudo-Dionysios Areopagita das Verhältnis des Messias

zu den Engeln, vermittelt über Paulus und den Begriff der katárgēsis, als eine messiani-

scheDeaktivierungder Engel beschreibt: In gewisserWeise erscheinen die Überlegungen

wie ein variierter, theologisch-angelologisch ausgerichteter Rekurs auf den melancho-

lischen Engel der Kunst im messianischen Stillstand, der im ersten Kapitel dieser Un-

tersuchung diskutiert wurde. Auch dort schien ein Engel in einen messianischen Still-

stand versetzt, schien messianisch deaktiviert zu sein. Damit werden, zweitens, nicht

nur der Messias und die Engel zugeordnet, sondern wird auch die theologische Traditi-

on, wie Agamben sie anhand der Angelologie des Thomas oder des Areopagiten rekon-

struiert, messianisch gegengelesen. Eine messianische Deaktivierung führt Agamben,

so die These dieser Untersuchung, in gewisser Weise selbst durch – und greift dafür

inhaltlich auf den Messiasdiskurs zurück.

Dem Ansatz von Herrschaft und Herrlichkeit entsprechend interessiert die Angelolo-

gie als theologisch formulierte Beschreibung der hierarchisch gegliederten göttlichen

Weltregierung – als »die älteste und zugleich minuziöseste Reflexion jener besonderen

Form der Macht oder des göttlichen Wirkens, die wir als Regierung der Welt bezeich-

nen können« (BdH 14, vgl. auch ebd., 25): Die Engel erscheinen als Exekutivorgane und

Verwaltungsbeamte dieser göttlichen Regierung. So verlaufen Agambens These zufolge

die

169 Im Folgenden werden die in Herrschaft und Herrlichkeit und Die Beamten des Himmels übereinstim-

menden Passagen mit den Seitenangaben für beide Texte zitiert; wo Seitenangaben nur auf Die

Beamten des Himmels verweisen, steht das entsprechende Zitat im Vorwort des deutschen Vorab-

drucks.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 301

»wechselseitigen Bezüge170 von Angelologie und Bürokratie (la relazione paradigmatica

fra angelologia e burocrazia) aufgrund jener Zweideutigkeit, die von jeher das Verhältnis

zwischen geistlicher und weltlicher Macht prägt, mal in die eine, mal in die andere

Richtung: Zuweilen ist, wie bei Tertullian, die Verwaltung der irdischenMonarchie das

Muster (modello) für die englischen Ministerien, dann wieder bildet die himmlische

Bürokratie das Urbild für die irdische« (HH 189/175, BdH 54f, vgl. auch BdH 13).

Die Engel haben indessen, so rekonstruiert Agamben angelologisch, eine doppelte Funk-

tion (vgl. HH 178ff, BdH 37-40): Sie stünden einerseits für den administrativen Aspekt

der Verwaltung oder Regierung der Welt; andererseits setze ihr Lobgesang, der akkla-

mative und liturgische Aspekt ihrer Tätigkeit, sie zur Sphäre der Herrlichkeit in Bezug.

In dieser doppelten Funktion vermitteln die Engel zwischen Transzendenz und Im-

manenz: So könne die Angelologie theologisch das gnostische Überhangproblem der

Verhältnisbestimmung von göttlicher Transzendenz undWeltregierung bearbeiten; zu-

gleich kann Agamben die zweifache Tätigkeit der Engel auch in den Bauplan seiner

Rekonstruktion der Regierungsmaschine einschreiben. Denn für Agamben sind

»diese beiden Funktionen zwei Seiten ein und derselben Regierungsmaschine […], die

man als ›Ökonomie‹ und ›Herrlichkeit‹ beziehungsweise ›Regierung‹ und ›Reich‹ be-

zeichnen könnte. Insofern ist jeder Engel doppelt: die verzückten Chöre, die im Him-

mel die ewige Herrlichkeit Gottes besingen, sind nichts anderes als der zeremonielle

und liturgischeWiderpart der fleißigen geflügelten Beamten, die auf der Erde die ›his-

torischen‹ Verfügungen der Vorsehung vollstrecken« (BdH 13).

In der christlich-theologischen Tradition endet die beschriebene Regierung der Welt

allerdings mit dem Jüngsten Tag (vgl. HH 190f, BdH 57). Wird damit auch die rekon-

struierte Regierungsmaschine überflüssig? Und wie wird sich, theologisch, die Tätig-

keit der Engel danach darstellen? Wie die anthropologische Maschine in Das Offene auch

nach dem Erreichen des geschichtlichen Ziels des Menschen (vgl. z.B. O 85) weiterhin

in Tätigkeit war, sodass Agamben gegen ihren Leerlauf ihren Stillstand ins Auge fassen

konnte, so sind auch für die Regierungsmaschine verschiedene Möglichkeiten denkbar.

Zunächst erörtert Agamben die Lösung des Thomas: Dieser nehme in seiner Auslegung

von 1Kor 15,24 die Differenzierung der doppelten Tätigkeit der Engel vor.Mit dieser Un-

terscheidung sei allerdings denkbar, dass mit der Parusie lediglich die administrative

Funktion der Engel (vgl. HH 191, BdH 57f) beendet werde; die andere, die doxologische

Funktion, bestünde dagegen auch nach dem Jüngsten Gericht weiter. In diesem Fall ha-

be die Differenzierung der englischen Tätigkeiten, so Agamben, eine machtpolitisch-

strategische Funktion: Sie diene dazu,

»die Hierarchie von ihrer Funktion zu trennen, um ein Überleben der Macht auch nach

dem Ende ihrer Ausübung denken zu können. […] Die Hierarchie, die untrennbar mit

der Ausübung eines Amtes oder eines Ministeriums verbunden schien, überlebt als

Herrlichkeit ihre Ausübung (sopravvive nella gloria al suo esercizio)« (HH 192/177f, BdH

59f, vgl. auch BdH 26).

170 Wie ersichtlich ist im italienischen Original nicht von wechselseitigen Bezügen, sondern von der re-

lazione paradigmatica, der paradigmatischen Beziehung, die Rede.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


302 Das Messianische

Auch nach dem Jüngsten Gericht persistiert in Agambens Thomas-Rekonstruktion die

Hierarchie, obwohl sie mit dem Ende der göttlichen Weltregierung obsolet geworden

sein müsste. In der Formulierung vom Überleben der Macht nach ihrer Ausübung dürfte ei-

ne eschatologisch gewendete Aktualisierung der Denkfigur der Geltung ohne Bedeutung

oder des Leerlaufs der anthropologischen Maschine vorliegen: Auch ohne Bedeutung

erhält sich etwas formal – in diesem Fall die himmlische Hierarchie, die in Form der

Herrlichkeit weiter gilt. Der Untätigkeit nach dem Ende der Geschichte, wie sie in Das

Offene im Rekurs auf Bataille und Kojève diskutiert wurde, entspricht in Herrschaft und

Herrlichkeit, theologisch gewendet, eine Untätigkeit Gottes nach dem Ende seiner heils-

ökonomischen Weltregierung. Weil aber die Engel gemäß Agambens angelologischer

Lektüre weiter doxologisch tätig sind, wird diese Untätigkeit theologisch nicht expo-

niert: Die eschatologische Herrlichkeit sei, so Agamben, »das, was mit seinem Glanz

die unsagbare Gestalt der Untätigkeit Gottes verdecken soll (la figura inenarrabile dell’ino-

perosità divina)« (HH 195/180, BdH 64). Auch theologisch steht am Ende der Geschichte

eine Untätigkeit – aber die theologisch-hierarchische Maschinerie verschleiert sie.

In der Schwelle des angelologischen Kapitels entwickelt Agamben eine messianisch

konnotierte Antwort auf die Frage nach dem Ende der göttlichen Weltregierung: In

1Kor 15,24 ist davon die Rede, dass Christus am Ende alle »Macht, Gewalt und Kraft«

unwirksam macht »und seine Herrschaft Gott, dem Vater, übergibt«. Bereits in sei-

nem Thomas-Kommentar weist Agamben darauf hin, dass Paulus die Tätigkeit Christi

am Ende mit dem Begriff katargēsēi beschreibt, als eine Deaktivierung also, ein Verset-

zen der Herrschaft in Untätigkeit (vgl. HH 191, BdH 57) im Sinne der im Römerbrief-

kommentar entwickelten katárgēsis.Während Agambens Kommentar zur thomanischen

Auslegung von 1Kor 15,24 darauf zielte, die funktionslose Persistenz der Hierarchie bei

Thomas zu markieren, legt er die paulinische Passage unter der skizzierten Prämisse

einer Verbindung von englischer und irdischer Herrschaft deutlicher auf die Deakti-

vierung jeglicher Herrschaft hin aus und variiert die mehrfach erwähnte Zeitdiagnose

der Juridisierung der menschlichen Verhältnisse und der Dominanz des Rechts für das

theologische Paradigma: Als problematisch erweise sich Macht nämlich, so argumen-

tiert Agamben, wenn sie – oder, wie er unmittelbar hinzufügt, das Gesetz – vorgebe,

»absolute Geltung zu haben« (HH 199/184, BdH 71). Zugleich kann auf diese Weise der

Messias sowohl die Macht der Engel als auch alle menschliche Macht deaktivieren und

katargetisch gegen jede Herrschaft gestellt werden:171

»Der Paulinische Messianismus […] wirkt hinsichtlich der dämonischen Hypertrophie

der menschlichen und englischen Mächte als Korrektiv. Der Messias deaktiviert und

macht sowohl das Gesetz als auch die Engel unwirksam (Il messia disattiva e rende ino-

perosi) […] und versöhnt sie derart mit Gott […]. Das letzte, glorreiche telos des Gesetzes

171 Adam Kotsko weist darauf hin, dass die Vorstellung eines Endes der göttlichen Weltregierung

nach dem Jüngsten Gericht für Agamben anzeige, dass dasmessianische Element der christlichen

Theologie nie vollständig sistiert worden sei, vgl. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 122. Auch

wenn, in Agambens Thomas-Lektüre, die Herrlichkeit dieses Ende überlebt, eröffnet seine mes-

sianisch perspektivierte Lektüre eineMöglichkeit, die Deaktivierung der Hierarchie der Engel und,

paradigmatisch, jeder Hierarchie zu denken.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 303

und der englischen wie der profanen Macht ist es, außer Kraft gesetzt, unwirksam ge-

macht zu werden (essere disattivato e reso inoperoso)« (HH 199f/184f, BdH 71f, vgl. Zdb

109-126).

Ein formales Überleben der Macht in Form ihrer Verherrlichung scheint nach dieser

messianischen Deaktivierung nicht mehr denkbar zu sein. Dabei führt Agamben wie-

derum, wie oben bereits zitiert, das Studium als Paradigma eines anderen Gebrauchs

ein und verbindet es mit der Untätigkeit. Das Studium gehöre – wie die Untätigkeit –

zumMessianischen, weil es die Deaktivierung des vorgesehenen Gebrauchs des Geset-

zes bewirke:

»Nun wird deutlich, daß das Motiv des nicht mehr angewandten, sondern studierten

Gesetzes (Il tema della legge non più applicata, ma studiata), das in den Romanen Kafkas

mit dem der beharrlich untätigen Beamten-Engel einhergeht, dem Bereich des Mes-

sianischen angehört (mostra qui la sua pertinenza messianica)« (HH 200/185, BdH 72).

Dass Agamben mit dem Motiv des studierten Rechts auch auf Benjamins Kafka-Essay

verweisen dürfte, wurde bereits angemerkt (vgl. Kapitel II.1.a). Eine weitere Figur Ben-

jamins, nämlich der Engel der Geschichte aus These IX, hat einen kurzen Auftritt im Vor-

wort zu Die Beamten des Himmels, der einen weiteren Rückbezug auf das erste Kapitel

dieser Untersuchung ermöglicht: Wie skizziert entwickelt Agamben die Engel ökono-

misch-theologisch als Exekutivorgane der göttlichen Weltregierung. Damit wird die

Angelologie geschichtsphilosophisch einschlägig, denn das »christliche Paradigma der

Regierung« und die »Anschauung der Geschichte, die mit jenem eng zusammenhängt,

bestehen von der Schöpfung bis zum Ende der Welt« (HH 195, BdH 66). Damit vari-

iert Agamben die Überlegungen zum christlichen Zeitverständnis, das er in Kindheit

und Geschichte am Bild einer geraden Linie von der Schöpfung bis zum Jüngsten Gericht

illustriert hatte (vgl. KuG 135-138), und präzisiert dieThese dahingehend, dass die »Ent-

stehung und Entwicklung der christlichen Geschichtsauffassung im Zeichen des öko-

nomischen Paradigmas (paradigma economico) steht, mit dem sie untrennbar verbunden

bleibt« (HH 62/58).

Wenn die Engel in diesem Sinn zur ökonomisch-theologisch grundierten christli-

chen Geschichtsphilosophie gehören, betrifft Agambens Kritik der Regierungsmaschi-

ne auch das Verständnis von Geschichte. Im Vorwort zu Die Beamten des Himmels exem-

plifiziert er dies im Rekurs auf den Engel der Geschichte als Figur, in der Geschichtsphi-

losophie und Angelologie verbunden sind und die damit anders gedeutet wird als etwa

in Der Mensch ohne Inhalt:

»Womöglich hat also Benjamin, als er in Klees Angelus novus die Gestalt des Engels mit

der der Geschichte zusammenführte, unserer Meditation ein Emblem bereitgestellt,

von dem man sich nur schwer wird freimachen können. Angelologie und Geschichts-

philosophie sind in unserer Kultur derart verflochten, daß sich nur demjenigen, demes

gelingt, ihren Zusammenhang zu verstehen, unter Umständen die Möglichkeit eröff-

net, ihn zu unterbrechen und aufzulösen. Jedoch nicht, um in ein übergeschichtliches

Jenseits zu gelangen, sondern ins Zentrum der Gegenwart selbst« (BdH 27).

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Das Messianische

Die ökonomisch-theologisch angelegte und angelologisch durchgeführte Geschichts-

philosophie einer fortdauernden göttlichenWeltregierung entspricht in gewisserWeise

der chronologischen Zeit oder auch der »chronologischen Zeit der Pseudogeschichte«

(KuG 151). Wie der Chronologie die Kairologie und der Pseudogeschichte »die kairolo-

gische Zeit der authentischen Geschichte« (KuG 151) gegenübergestellt wurden, so stellt

Agamben auch hier in Aussicht, den Zusammenhang von Angelologie und einer be-

stimmten Geschichtsphilosophie unterbrechen zu können. Voraussetzung dafür ist ein

Verständnis dieses Zusammenhangs – analog zum Verständnis der anthropologischen

Maschine als Vorbedingung für ihre Stillstellung. Die Unterbrechung des Zusammen-

hangs verlässt jedoch signifikanterweise nicht die Geschichte, sondern führt vielmehr

in sie hinein, führt ins Zentrum der Gegenwart selbst. Der motivische Knoten erweist sich

als eng geknüpft: Wenn christliche Theologie, vermittelt über die Tätigkeit der Engel,

ein bestimmtes Geschichtsverständnis bedingt, so kann die Deaktivierung der Engel,

kann der messianische Stillstand zu einem anderen Verständnis von Geschichte füh-

ren: Einem Verständnis, das jenseits des Gedankens einer Weltregierung den Zugang

zur Gegenwart öffnet; einem Verständnis, das, mit dem Bild der beiden Spannungen

aus Kirche und Reich formuliert, gegen die Kraft der »Ökonomie, das heißt der endlosen

Weltregierung«, die messianische und endliche »Heilsökonomie« (KR 27) setzt.

III.3.c.b) Menge, Volk und messianische Gemeinschaft

In Herrschaft und Herrlichkeit werden auch an anderen Stellen messianische Traditio-

nen eingespielt, die dem ökonomisch-theologischen Paradigma der Regierung oder der

Theologie der Herrlichkeit entgegengesetzt werden können.172 In diesem Zusammen-

hang ist etwa die These lesbar, dass die messianische Gemeinschaft bei Paulus nicht

als Volk bezeichnet werden könne. Die Diskussion führt Agamben im Rekurs auf eine

These Erik Petersons über die Akklamationen: Für Peterson habe die Akklamation in

einer liturgischen Feier eine »juristisch-technische Bedeutung«, denn sie konstituiere

»die Menge der Gläubigen als ›Volk‹« (HH 210/195). In der von Agamben rekonstruier-

ten messianischen Perspektive ist es dagegen nicht möglich, die zur liturgischen Feier

versammelte Gemeinschaft als Volk zu verstehen – sodass er bei Peterson dezidiert ei-

ne »antimessianische Strategie« (strategia antimessianica) (HH 210/195) ausmacht. Das

Argument dafür ist die paulinische Terminologie: Paulus nämlich bezeichne die mes-

sianische Gemeinschaftmit demBegriff »›Hēmeis‹, ›wir‹« (HH 211/195f), den er sogar im

Gegensatz zu laos verwende. Die Gemeinschaft der messianisch Berufenen könne sich

172 Allerdings begegnet auch eine Passage, die dieser These zu widersprechen scheint: Im Rahmen

seiner Rekonstruktiondes Paradigmasder ökonomischenTheologie untersuchtAgambendie pau-

linischen Briefe und urteilt, dass Paulus für die Beschreibung der messianischen Gemeinschaft

»Wörter, die dem Vokabular der häuslichen Verwaltung entstammen«, HH 39, verwende: Inso-

fern, so Agambens These, »ist das Vokabular der Paulinischen ekklēsia ›ökonomisch‹, nicht poli-

tisch«, ebd. Während Agamben die paulinisch-messianische Tradition an anderen Stellen seiner

Argumentation deutlich von der Theologie der Ökonomie abhebt, erscheint Paulus hier geradezu

als deren Begründer, was eine gewisse konzeptuelle Spannung darstellen dürfte. Auf die Passa-

ge weist auch Adam Kotsko hin, vgl. Dickinson/Kotsko, Coming Philosophy, 193, der die Erklärung

angibt, dass Agamben hier das Scheitern der paulinisch-messianischen Gemeinschaft durch ihre

problematische Verbindungmit der Theologie der Ökonomie andeute; vgl. auch ebd., 241 und 251.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 305

paulinisch also nicht zum Volk politisieren, denn »[d]ie messianische Gemeinschaft als

solche ist bei Paulus namenlos (anonima), da sie auf der Schwelle173 zwischen Öffentli-

chem und Privatem angesiedelt zu sein scheint (sembra situarsi in una soglia di indifferenza

fra pubblico e privato)« (HH 211/196).

Wie oben bereits angedeutet ist diese These Agambens möglicherweise nicht le-

diglich gegen Peterson gerichtet, sondern auch gegen die Überlegung von Jacob Tau-

bes, Paulus gründe im Römerbrief ein neues Gottesvolk, die mit Agambens begriffs-

geschichtlicher Untersuchung nicht haltbar erscheint.174 Der Vergleich mit Taubes ist

nicht nebensächlich, weil er strukturell den oben referierten Überlegungen entspricht:

So wie der Messias das Gesetz in Agambens Interpretation nicht durch ein neues, all-

gemeineres Gesetz ersetzt, so kann auch die messianische Gemeinschaft für Agamben

kein neues, universales Gottesvolk sein: Sie steht ununterscheidbar zwischen Öffent-

lichem und Privatem, ist namenlos und daher nicht repräsentierbar. Sie ist, spiegelt

man den Gegensatz von öffentlich und privat an den Begriffen oikos und polis, weder

hauswirtschaftlich zu regieren, noch souverän zu beherrschen.175

III.3.c.c) doxa und oikonomia –

zur messianischen Phänomenologie der Herrlichkeit

Agambens Hinweise auf dezidiert messianische Diskurse betreffen nicht nur, wie in

den vorangegangenen Abschnitten anhand des Verhältnisses des Messias zu den En-

geln und der Frage nach der Qualifizierung der messianischen Gemeinschaft skizziert,

die Herrschaft, sondern auch die Herrlichkeit: Mit Johannes und Paulus rekonstruiert er

zwei neutestamentliche Theologien der Herrlichkeit, die er gegeneinander setzt. Die

johanneische Fassung ist in seinem theoretischen setting mit der ökonomischen Theo-

logie verbunden, garantiert also das reibungslose Funktionieren der Regierungsma-

schine; die paulinische Theologie dagegen hat dezidiert mit der messianischen Gemein-

schaft und ihrer Erlösung zu tun. Agambens Argument setzt bei dem Begriff doxa an

(vgl. HH 241), den er mit der ökonomischen Gliederung des innertrinitarischen Lebens

im Modus einer wechselseitigen Verherrlichung in Verbindung bringt. Trinitätstheolo-

gisch bezeichne nämlich »die ›doxa theou‹ die gegenseitige Verherrlichung von Vater

173 Im Original steht, wie ersichtlich, soglia di indifferenza, also etwa: Schwelle der Ununterschiedenheit.

174 Vgl. Taubes, Die politische Theologie des Paulus, v.a. 23-43, sowie nochmals die Überlegung von

Connal Parsley zu Agambens Römerbriefkommentar, vgl. Parsley, Paul, 149. In Stasis gibt Agamben

imÜbrigen einen analogen terminologischen Hinweis zum Verhältnis vonMenge und Volk in den

Evangelien, der ebenfalls messianisch registriert wird: Demgemäß werde »die Menge, die sich

um Jesus schart, in den Evangelien nie als politische Einheit – als Volk – […], sondern stets als

Masse oder Menge«, STA 80, qualifiziert und mit den Begriffen plēthos, ochlos oder laos, nicht aber

mit dēmos beschrieben, »ganz so, als ob das messianische Ereignis das Volk immer schon in eine

multitudo oder eine formlose Masse verwandelte«, ebd.

175 An anderer Stelle verweist Agamben in einer Glosse auf einen messianischen Gebrauch auch der

AkklamationAmen: Jesus verwende laut biblischemZeugnis dasWortAmennicht doxologisch oder

affirmativ, also nicht im Sinne der Theologie der Herrlichkeit, »sondern als Einleitung seiner Aus-

sagen […]. Man kann in dieser speziellen Verwendung so etwas sehen wie eine bewußte messia-

nische Umkehrung der Akklamation (un consapevole rovesciamento messianico) in Affirmation, der

zustimmenden und wiederholenden Doxologie in eine zumindest dem Anschein nach neue, das

Gegebene überschreitende Setzung«, HH 278/255.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Das Messianische

und Sohn (und allgemeiner der drei Personen). Die trinitarische Ökonomie ist wesent-

lich eine Ökonomie der Herrlichkeit (L’economia trinitaria è costitutivamente una economia

della gloria)« (HH 241/223).

Diese Verherrlichung von Vater und Sohnmacht Agamben zumal im Johannesevan-

gelium namhaft: In einer Auslegung von Joh 17 beschreibt er einen »doxologische[n] Zir-

kel« (circolo dossologico) (HH 242/224) der innertrinitarischen Verherrlichung, der heils-

ökonomisch auch die Menschheit einbeziehe (vgl. Joh 17,10). Gegen diese johanneische

Theologie rekonstruiert Agamben anhand einer Kompilation mehrerer Textstellen ei-

ne paulinische Theologie der doxa, die er dezidiert messianisch konnotiert (vgl. HH

243ff):176 Demgemäß strahle die Herrlichkeit des Vaters auf das Angesicht Christi ab,

»das sie wie ein Spiegel reflektiert und auf die Mitglieder der messianischen Gemein-

schaft abstrahlt« (irradia a sua volta come uno specchio sui membri della comunità messianica)

(HH 244/226). Damit werde die Herrlichkeit in der paulinisch-messianischen Tradition

nicht ökonomisch-zirkulär als Verherrlichung, sondern als »optische Phänomenologie«

(fenomenologia ottica) (HH 244/226) gedacht.177 Diese betone »die Ausstrahlung der Herr-

lichkeit vom Vater über den Sohn auf die Mitglieder der messianischen Gemeinschaft.

Im Zentrum steht nicht die trinitarische Ökonomie, sondern diemessianische Erlösung

(la redenzione messianica)« (HH 245/226).

Johanneisch werde die Herrlichkeit also zum Bestandteil der ökonomischen Regie-

rungsmaschine; paulinisch-messianisch dagegen ziele sie auf Erlösung, weil die doxa

nicht in das zirkuläre Dispositiv wechselseitiger Verherrlichung eingespannt werde.

Hier zieht Agamben aus der Gegenüberstellung von Paulus und Johannes keine direk-

ten Schlüsse, sondern vergleicht lediglich ihre Theologien; implizit scheint er jedoch

eine messianische Tradition zu rekonstruieren, die die ökonomische Theologie sistie-

ren könnte: Entsprechend verweist er in seinen Überlegungen zur messianischen Ge-

meinschaft explizit darauf, dass »der Terminus ›Christ‹ […] Paulus unbekannt« (Paolo

non conosce il termine ›cristiano‹) (HH 244/225) sei.

III.3.c.d) Messianisches Priestertum und die Wiederholbarkeit der Liturgie

Steht in Herrschaft und Herrlichkeit eher der doxologische Aspekt der Liturgie im Fokus,

so untersucht Agamben in Opus Dei das liturgische Amt, die Tätigkeit des Priesters.178

Auch in diesem Fall rekurriert er gegen die christlich-theologische auf eine messia-

176 Agamben zitiert dafür unter anderem den Hebräer- sowie den Titus- und den Epheserbrief, ohne

anzumerken, dass ersterer nicht paulinisch ist und die beiden letzteren nicht als protopaulinisch

gelten. Zudem verdeckt sein unvollständiges Zitat aus 1Kor 13,12 die Tatsache, dass in dieser Pas-

sage nicht von der göttlichen doxa die Rede ist – die von Agamben beigebrachte Textgrundlage

scheint insofern wenig aussagekräftig.

177 Vgl. aber bereits in Agambens Auslegung von Joh 17 den Verweis auf den »jüdischen Messianis-

mus«, HH 242: Demgemäß habe sich der Evangelist des »jüdischen Motivs« des Namens bedient,

»um aus ihm den doxologischen Kern der internen Beziehungen Gottes zu machen«, ebd. Auch

hier scheint Agamben anzudeuten, dass die jüdisch-messianische Tradition von Johannes ökono-

misch-theologisch überformt wurde.

178 Vgl. die Zuordnung der beiden Studien, die Agamben bei OD 7 vornimmt.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 307

nische Tradition. Der Autor des Hebräerbriefs179 bleibe nämlich, so Agamben, »einer

genuin messianischen Überzeugung (una genuina ispirazione messianica) treu, auf deren

Grundlage (die die spätere kirchliche Praxis unbekümmert übersieht) sich keinerlei got-

tesdienstliche Liturgie einrichten lässt« (OD 26/21). Insofern also die Kirche Liturgie

feiert, wird sie der messianischen Tradition nicht gerecht. Agamben rekonstruiert da-

her, ähnlich wie er inHerrschaft und Herrlichkeit eine ökonomisch-theologische und eine

messianische Theorie der doxa unterscheidet, innerhalb des Hebräerbriefs zwei ver-

schiedene Theologien der Priesterschaft: Zum einen nenne der Brief das »levitisch[e]

Priestertum« (OD 24), in dem die liturgischen Opfer wiederholt werden können und

müssen, zum anderen das »messianische Priestertum« (sacerdoziomessianico) (OD 25/20)

Christi: Das Opfer Christi sei eines,

»in dem der Zelebrant sich selbst opfert […], eine gleichermaßen absolute und voll-

kommene liturgische Handlung, die aus diesem Grund nur ein einziges Mal vollzogen

werden kann […]. In diesem Sinne fällt Christus mit seiner eigenen Liturgie zusammen

(Cristo coincide senza residui con la sua liturgia) – er ist im Wesentlichen selbst Liturgie

–, und genau diese Übereinstimmung verleiht ihr ihre einzigartige Wirksamkeit« (OD

25/20).

Mit der Heilstat Christi sei Liturgie ein für alle Mal vollzogen, sie könne nicht wiederholt

werden. Dies habe, so Agamben, Folgen für die Praxis, die die Kirche als Liturgie feiert:

»[D]arin liegt das Paradox der christlichen Liturgie, dass sie, indem sie die liturgische

Handlung des Christus archiereus zum Vorbild ihres Priestertums nimmt und ihre ei-

genen Feiern auf den Brief an die Hebräer gründet, einen unwiederholbaren Akt wie-

derholen, das Nichtfeierbare feiern muss (ripetere un atto irripetibile, a celebrare il non

celebrabile)« (OD 26/21).

Dass in Agambens Lektüre des Hebräerbriefs, wie zum Teil zitiert, die Begriffe Messi-

as und messianisch ebenso wie der Terminus Christus begegnen, ist auffällig: Die These

aus Die Zeit, die bleibt, der gemäß christós nicht als Eigenname zu verstehen, sondern

mit Messias zu übersetzen sei,180 scheint hier variiert zu sein. Zumal wenn Agamben

von einer »Theologie der messianischen Priesterschaft Christi« (teologia del sacerdozio

messianico di Cristo) (OD 24/19) spricht, wird eine messianische Interpretation Jesu von

der kirchlich-traditionellen Entwicklung und die einmalige Liturgie des Messias von

der wiederholten Liturgie der Kirche abgesetzt. Anders gesagt: Den BegriffMessias ver-

wendet Agamben, so die These der vorliegenden Untersuchung, dann explizit, wenn

er die Unwiederholbarkeit der Liturgie gegen die kirchliche Tradition zu argumentie-

ren beansprucht, wenn er also seine Kritik messianisch registrieren kann. Wie bei den

179 Hier rechnet Agamben den Hebräerbrief insofern nicht zum Corpus Paulinum; vgl. aber HA 76,

wo von der Anregung des »paulinischen Hebräerbriefs« die Rede ist, oder HH 286, wo Agamben

einschränkend formuliert: »Paulus (oder wer auch immer der Verfasser des Briefes gewesen sein

mag)«.

180 Vgl. die Überlegung, dass »christós […] schon in der Septuaginta eine griechische Übersetzung des

hebräischenmaschiah darstellt, was ›der Gesalbte‹, d.h. der Messias, bedeutet«, Zdb 26.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Das Messianische

bisher skizzierten Beispielen kann auch dies als dekonstruktiver Bezug auf die Theo-

logiegeschichte verstanden werden. Wenn nämlich, wie Agamben in der mit Opus Dei

thematisch verbundenen Studie Höchste Armut schreibt, die »größte Versuchung der

Mönche […] von ihrem erklärtenWillen [ausging], das Leben als eine ununterbrochene,

alles umfassende Liturgie einzurichten« (HA 10), und wenn die Liturgie als ex opere ope-

rato wirksame Praxis einen »gewaltigen Einfluss […] auf das moderne Verständnis von

Ontologie und Ethik, Politik und Ökonomie ausgeübt hat« (OD 8), dann hat der Hin-

weis auf die messianische Unwiederholbarkeit der Liturgie eine spezifische Funktion:

Weder ersetzt er das liturgische Paradigma explizit noch arbeitet er an der Abschaf-

fung der Liturgie. Stattdessen deaktiviert er die Tradition im Modus ihres Studiums,

er zeigt, entschöpfend, eine andere, kirchlich nicht aktualisierte Potenz an – die einer

messianischen Gemeinschaft. So performiert die Archäologie des Amts, was Agamben

in anderen Schriften als messianische Praxis entwickelt.

III.3.d) Philosophische Archäologie – ein Zugang zur Jetztzeit

Mit diesen Überlegungen stellt sich die Frage nach der Methode der Archäologie, die

Agamben in dem Text Philosophische Archäologie in Signatura rerum. Zur Methode präzi-

siert (vgl. SR 101-138). Für diese Untersuchung interessiert vor allem, dass er zur me-

thodischen Vergewisserung Denkfiguren und Argumentationsmuster heranzieht, die

er in anderem Zusammenhang messianisch konnotiert und die in den vorangegange-

nen Kapiteln bereits skizziert wurden. Alex Murray hat angedeutet, dass der Begriff

des Messianischen – ebenso wie der der Untätigkeit – sowohl die Methode als auch das

Ziel der Archäologie beschreibe.181 In der Lektüreperspektive der vorliegenden Unter-

suchung ist dies leicht anders zu formulieren: Der BegriffMessias kommt in Agambens

Methodenreflexion –mit einer Ausnahme182 – nicht vor; es handelt sich insofern nicht

dezidiert um eine performativ messianische Methode. Da die Archäologie allerdings mit

Denkfiguren beschrieben wird, die Agamben an anderer Stelle messianisch entwickelt,

steht sie dennoch in dem Übergangsraum, der sie an messianische Diskurse verweist

– sodass Murray in diesem Sinne zuzustimmen ist.

Auch wenn die philosophische Archäologie nicht explizit messianisch konnotiert

wird, deutet Agamben sie soteriologisch (vgl. SR 122): Unter anderem verweist er auf das

Verhältnis von Schöpfung und Erlösung in der muslimischen, aber auch der jüdischen

und christlichen Theologie. Aufgrund einer vorausgesetzten Entsprechung (vgl. SR 133)

der Relation von Geschichte und archäologischer Erforschung dieser Geschichte einer-

seits sowie Schöpfung und Erlösung dieser Schöpfung andererseits kann Agamben fol-

gern:

181 Vgl. Murray, Alex: Art. Archaeology, in: ders./Whyte, Jessica (Hg.): The Agamben Dictionary, Edin-

burgh: University Press 2011, 25.

182 Vgl. nämlich den Hinweis, dass »in der jüdischen Tradition der Name des Messias vor der Schöp-

fung erschaffenwurde«, SR 134, analogNA 10: In dem theologischen Paradigma, das imHaupttext

der Untersuchung im Folgenden skizziert wird, unterstreicht diese Anmerkung die Verbindung

von Schöpfungs- und Erlösungswerk.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 309

»Den Lauf der Geschichte, wie der Archäologe es tut, wider den Strich, in ihre Gegen-

richtung zurückzulegen, ist somit nichts anderes als das Schöpfungswerk nochmals zu

durchlaufen, allerdings in umgekehrter Richtung, umes demHeil, von demes stammt,

wieder zurückzugeben« (SR 134).

Vermittelt über den paradigmatischen Transfer und die Korrespondenz der Relationen

kann die archäologische Tätigkeit als erlösend aufgefasst werden: Die Formulierung ist,

erneut, in doppelter Perspektive lesbar. Einerseits nimmt Agamben die soteriologische

Valenz der theologischen Begriffe für die Methode, die er selbst praktiziert, implizit in

Anspruch: Archäologie hat insofern etwas Erlösendes oder mindestens Befreiendes, als

sie etwa faktische Verhältnisse auf die jeweilige Potenz zurückführt oder die Kontin-

genz je gegenwärtig erkenntnisleitender Prämissen markiert. Entsprechend gehören,

theologisch formuliert, Schöpfung und Erlösung zusammen, weil Erlösung »die Schöp-

fung erst verstehbar macht, ihr ihren Sinn gibt« (SR 134, vgl. NA 10). Andererseits kann

die entsprechende Passage auch als Profanierung der theologischen Kategorie interpre-

tiert werden: Erlösung hinge dann nicht von einem Handeln Gottes oder vermittelnder

Figuren wie der Propheten oder des Messias ab (vgl. SR 133), sondern realisierte sich in

der Praxis des Archäologen.183 Entsprechend schließt Agamben mit dem Hinweis an:

»Im selben Sinn machte Benjamin aus der Erlösung eine gänzlich historische Katego-

rie« (SR 134); eine Kategorie also, deren theologische Bedeutung in eine historische oder

historiographische transformiert wurde.

Allerdings führt Agamben über den Methodendiskurs im engeren Sinne hinaus, in-

dem er die Archäologie nicht nur anhand eines Paradigmas erläutert, sondern sie auch

selbst als Paradigma fasst – und zwar als Paradigma für menschliches Handeln. Die-

se argumentative Erweiterung entspricht der Doppelung von göttlicher und menschli-

cher Schöpfung im Bartleby-Text (vgl. Kapitel II.3.a) ebenso wie der Formulierung zum

»Schöpfungsakt, in demder Einzelne –der Künstler oder Dichter, aber auch der Gelehr-

te und letztendlich jeder Mensch – sich mit den Bildern misst« (N 30, vgl. Kapitel I.4):

Archäologie ist nicht lediglich eine spezielle Methode philosophischer Studien, sondern

steht, allgemeiner, für eine bestimmte menschliche Praxis. So ist

»der Gestus des Archäologen das Paradigma jeder wahrenmenschlichen Aktion. Denn

es ist nicht einfach das Werk seines Lebens, das den Rang eines Autors, ja jedes Men-

schen ausmacht, sondern die Weise, in der er es vermocht hat, es mit dem Erlösungs-

werk ins Verhältnis zu setzen, es mit der Signatur des Heils zu bezeichnen und diese

verstehbar zu machen« (SR 134f).

Damit wird auch die wahre menschliche Aktion im theologischen Begriffsregister be-

schrieben, sodass die Interpretationsperspektive wiederum changieren kann: Die

Passage ist als terminologische Aufladung der menschlichen Handlung, die das eigene

Werk mit einem Heilszeichen versehen kann, ebenso wie als Historisierung oder

183 Dies legt z.B. Colin McQuillan überzeugend nahe: »This, I think, is the concrete meaning of re-

demption for Agamben, because it ›unworks‹ the distinctions that organize our lives and our po-

litical institutions, and gives us the freedom to create new forms of life«, McQuillan, Colin: Philo-

sophical Archaeology in Kant, Foucault, and Agamben, in: Parrhesia 10 (2010), 39-49, hier 43.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Das Messianische

Profanierung der theologischen Kategorie lesbar. Aufgrund des engen Zusammen-

hangs von Schöpfung und Erlösung kann Agamben den archäologisch-erlösenden

Vergangenheitsbezug indessen auch als Möglichkeitsbedingung der Schöpfung deu-

ten, denn »[n]ur für den, der es verstanden hat, die Schöpfung zu bewahren, steht

die Kreation als Möglichkeit offen« (SR 135). Mit diesem Bezug ist eine Variation auf

die messianische Tätigkeit Bartlebys vorgelegt: Bartleby rettet, wie gezeigt, das, was

nicht gewesen ist; die Ent-Schöpfung betrifft die Potenz der Vergangenheit (vgl. B 71),

sodass »das, was geschehen ist und das, was nicht gewesen ist, seiner ursprünglichen

Einheit im Geiste Gottes zurückgegeben wird« (B 72). Eine Potenz, eine Eröffnung von

Möglichkeiten wird auch in Agambens Text zur philosophischen Archäologie ange-

dacht: Die archäologische Methode, die, wie zitiert, dem »Lauf der Geschichte« (SR 134)

rückwärtsgängig folgt, führe nämlich, so Agamben, unmittelbar in die Gegenwart:184

Die Archäolog:in kehre »[m]it einer eigentümlichen Geste […] zur Gegenwart zurück«

(SR 118), die Archäologie finde »erstmals den Zugang zur Gegenwart« (SR 132), ja, sie

stelle sich sogar als »der einzige Weg des Zugangs zur Gegenwart« (SR 128, vgl. AdB

241) dar. Die archäologische Methode nämlich suche, so Agamben, nicht nach dem

Ursprung eines konkreten historischen Phänomens in einer entfernten Vergangenheit,

sondern vielmehr nach der archē,́ dem »Anbruchspunkt« (z.B. SR 131), mit dem sich die

Spaltungen oder gründenden Brüche vollziehen, die die je gegenwärtigen Ordnungen

der Diskurse bestimmen: Die archḗ steht, mit Benjamin formuliert, als Strudel im

Fluss des Werdens.185 Es geht insofern weniger um die Vergangenheit als um die

»Bedingung des Zustands, in dem wir uns gegenwärtig befinden« (SR 123), um die

Codierungen, die historische Erkenntnis gegenwärtig allererst orientieren.186

Entsprechend rekurriert Agamben auf seine Überlegungen zum Vor-Recht: Die Hy-

pothese des Vor-Rechts unterstelle, so referiert Agamben hier, eine prähistorische Un-

unterscheidbarkeit von Recht und Religion (vgl. SR 112f). Allerdings könnten auf eine

solche Ununterscheidbarkeit nicht ex post die Charakteristika der getrennten Sphären

von Recht und Religion zurückprojiziert werden (vgl. SR 112), weil sich diese aus der

Spaltung und Differenzierung allererst ergeben. So nämlich stünde »unsere Art, die

Vorgeschichte einer Spaltung zu verstehen, unter der Befehlsgewalt der Spaltung selbst.

Sich ein solches ›davor‹ vorzustellen, bedeutet eigentlich nichts anderes, als die Logik

der Spaltung fortzusetzen« (SR 123). Die philosophische Archäologie dagegen arbeite

an den Kategorien und Oppositionen selbst. Die Formulierung, mit der das Erreichen

des entsprechenden Anbruchspunkts beschrieben wird, ist von besonderem Interesse,

weil sie erstens den Begriff der Jetztzeit in Anspruch nimmt und zweitens eine Art von

Offenbarungsvorgang zeichnet:

184 Auf diesen Aspekt weist zu Recht Murray, Archaeology, 24f, besonders hin.

185 Vgl. Benjamin, GS I, 226 sowie EuF 59-63 und nochmals die Überlegungen zum Ursprungsbegriff

in Der Mensch ohne Inhalt bei Durantaye, Agamben, 34-38.

186 Vgl. Agambens Bemerkung in einem Interview von 2015: »[W]as ich lebendige Beziehung zur Ver-

gangenheit nenne, interessiert mich nur insofern, als sie einen Zugang zur Gegenwart ermög-

licht«, EMK 40. Vgl. auch seine Formulierung zur Synchronie der arché: »Die arché, der rotierende

Ursprung, zu dem die archäologische Untersuchung vorzudringen versucht, ist ein historisches a

priori, das demWerden immanent bleibt, in ihm fortwirkt«, EuF 61.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 311

»Im Gegenteil finden wir, diesseits der Spaltung wie jenseits der Spaltung, ja selbst im

Verschwinden der Kategorien, die über dieWeise gebieten, in der die Spaltung vorge-

stellt wurde, nichts anderes als das plötzliche, blendende Erscheinen des Anbruchs-

punkts, das Sich-Offenbaren der Jetztzeit als der Zeit, die wir weder zu leben noch zu

denken vermocht haben« (SR 124).

Wie die sich unmittelbar offenbarende Jetztzeit zu denken ist, kann offenbar konzep-

tuell nicht genauer beschrieben werden, weil es sich um ungelebte, ungedachte Zeit

handelt187 – um etwas, das mit den geschichtlich entwickelten Kategorien nicht re-

präsentierbar ist. Im methodischen Kontext führt der Begriff der Jetztzeit nicht explizit

zur messianischen Zeit, obwohl der Bezug naheliegt. Hier scheint der Aspekt der Zeit

der Potenz stärker fokussiert zu sein, die jenseits der stattgehabten gründenden Spal-

tung Ungelebtes und Ungedachtes sich offenbaren lässt – und die keiner Repräsentati-

on, aber wohl einer Erfahrung zugänglich wäre. Ähnlich wie in Agambens Überlegun-

gen zum messianischen Verhältnis zum Gesetz das je geltende Gesetz nicht durch eine

andere Sammlung von Vorschriften zu ersetzen war, so arbeitet die Archäologie nicht

daran, der konkret realisierten Möglichkeit eine andere Möglichkeit entgegenzusetzen

oder »ein Sich-Ausdenken möglicher Alternativen zum gegebenen Zustand« (SR 131) zu

praktizieren: Insofern kann sich die hier angedachte Jetztzeit lediglich blendend und

blitzhaft offenbaren.

Wenn es also um einen Zugang zur Jetztzeit als ungelebter, ungedachter Zeit geht,

so werden die der jeweiligen Gegenwart inhärenten Möglichkeiten, wird ihre Potenz

erschließbar: Jenseits der binären Codierungen offenbart sich in der Archäologie Mög-

liches. Sie will insofern

»das Gewesene sein lassen, gehen lassen, sich davon befreien um – jenseits oder dies-

seits davon – Zugang zu gewinnen zu dem, was nie gewesen ist, und zu dem, was

sie noch nie gewollt hatte. Erst an diesem Punkt offenbart sich die unerlebte Vergan-

genheit als gleichzeitig mit der Gegenwart und wird damit erstmals zugänglich« (SR

128).188

Damit werden Agambens Überlegungen zu Bartleby und der Rettung der Dinge, die

nie gewesen sind, methodisch gewendet, wird aber auch Benjamins Bestimmung der

historischen Methode als Lektüre dessen, was nie geschrieben wurde, aufgenommen:

Hier wird keine messianische Rettung angedacht – aber die Archäologie beansprucht

187 Murray, Agamben, 29, weist überzeugend darauf hin, dass das, was ungelebt und ungedacht ist,

keine Substanz haben könne – man könne nie genau wissen, worum es sich handelt, bis man es

gelebt oder gedacht habe.

188 Vgl. ähnlich Agambens Überlegungen in seinemAufsatzWalter Benjamin und dasDämonische.Glück

und geschichtliche Erlösung im Denken Benjamins, MdD 237-273, wo es beispielsweise heißt: »In der

paradoxen Formdieses Gedächtnisses, das erinnert, was niemals gesehenwurde, vollzieht sich die

Erlösung der Vergangenheit«, MdD 270. Diesen Gedanken verbindet Agamben, wie in dieser Un-

tersuchung mehrfach analog gezeigt, auch mit der geschichtlichen Heimat des Menschen: In Bezug

auf Benjamins TextNachderVollendung schreibt Agamben: »Hier ereignet sich,was nie gewesen ist.

Aber diesesNiegewesene ist die sowohl geschichtliche als auch vollkommen gegenwärtige Heimat

derMenschheit«, MdD 271. Diesen Aspekt wenden die Überlegungen zur Archäologiemethodisch

und führen zur Gegenwart.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


312 Das Messianische

methodisch Zugang zu dem, was, in anderem Kontext, Bartleby messianisch rettet.

Wenn Agamben jedoch dezidiert davon spricht, dass die archäologische Methode nicht

»die Vergangenheit wiederholen« (SR 128) wolle oder dass es ihr, wie zitiert, darum

gehe, sich vom Gewesenen zu befreien, so ist anzumerken, dass eine Theologie anamne-

tischer Solidarität zumindest mit Agambens Methode der Archäologie nur unter der

Bedingung theoretischer Zusatzannahmen sinnvoll scheinen dürfte: Dann ginge es et-

wa darum, die unabsehbare Masse des zur Shoah immer potenziell noch Sagbaren zu

fokussieren, dem nie Gewesenen im Sinne des – noch – nicht Erinnerten als solchem

einen Raum zu schaffen.

Agambens Reflexion zur Methode arbeitet an den Codierungen, die das Denken

orientieren. Entsprechend spielt philosophische Archäologie nicht verschiedene Mög-

lichkeiten gegeneinander aus, sondern sistiert die Kategorisierungen, um dadurch zu

befreien. Diese Praxis zielt auf das Jetzt, auf die Gegenwart und die ihr inhärenten,

ungedachten Möglichkeiten. Im Lob der Profanierung vertritt Agamben die These, dass

die Säkularisierung als Operation nicht ausreichend sei, weil sie religiöse oder sakral

tingierte Machtverhältnisse perpetuiere, anstatt sie zu neutralisieren (vgl. PR 74). Die

Überlegungen zur ökonomischen Theologie in Herrschaft und Herrlichkeit liefern eine

mögliche Begründung für diesen Umstand, insofern auch Säkularisierung als Teil der

göttlichen Weltregierung beschrieben werden kann. Unter Bezug auf die Archäologie

wird eine methodische Wendung der entsprechenden Argumentation vorgenommen,

die, wie bereits weiter oben zitiert, jenseits der Unterscheidung die Spaltung selbst zu

sistieren versucht:

»Es hat deshalb keinen Sinn, der Theologie und ihrem Vorsehungsparadigma den Lai-

zismus und den Gemeinwillen entgegenzusetzen. Einzig eine archäologische Vorge-

hensweise, wie wir sie befolgt haben (un’operazione archeologica come quella che abbia-

mo qui tentato), kann, indem sie bis zur Spaltung, aus der sie als rivalisierende, jedoch

unzertrennliche Geschwister hervorgegangen sind, zurückgeht, das gesamte ökono-

misch-theologische Dispositiv demontieren und außer Kraft setzen (smonti e rende ino-

peroso l’intero dispositivo economico-teologico)« (HH 341/313).

Was Agamben methodisch performiert, ist nicht explizit messianisch – aber philo-

sophische Archäologie ist einerseits formal auf messianische Diskurse verwiesen und

kann andererseits materialiter auf messianische Traditionen rekurrieren. Dafür ist ein

letztes Beispiel aus Herrschaft und Herrlichkeit vorzustellen.

III.3.e) Herrlichkeit und Untätigkeit – messianisches Leben,

messianische Untätigkeit

Gegen Ende vonHerrschaft undHerrlichkeit untersucht Agamben den Begriff der Untätig-

keit (inoperosità) ausführlich und im Bezug zu seiner Rekonstruktion der Theologie der

Herrlichkeit. Dabei vertritt er die These, dass die menschliche Untätigkeit in der öko-

nomischen Theologie zum eigentlichen Motor der gouvernementalen Maschine werde

(vgl. HH 293), identifiziert aber auch hier einen messianisch konnotierten Gegendis-

kurs: Wie im Fall der optischen Phänomenologie der Herrlichkeit oder der namenlo-

sen messianischen Gemeinschaft (vgl. Kapitel III.3.c.b und III.3.c.c), so steht auch der

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 313

Theologie des glorreichen ewigen Lebens eine Messianologie des messianischen Lebens

entgegen. Bei der Untersuchung von Agambens Überlegungen zur Angelologie wurde

die Frage nach einer möglichen Untätigkeit Gottes oder der Engel nach dem Jüngsten

Gericht berührt: In Agambens Rekonstruktion der thomanischen Antwort erschien die

eschatologische Deaktivierung der Hierarchie der Engel als unvollständig, insofern die

doxologischen Engel ihren Lobgesang weiter anstimmten (vgl. HH 285). Theologisch

werde die Frage nach der Möglichkeit einer Deaktivierung von Macht so zwar gestellt;

zugleich bediene sich dieMacht aber, so impliziert AgambensThomas-Auslegung, theo-

retisch der Herrlichkeit, um ihre eigene Persistenz zu gewährleisten: Die Untätigkeit

Gottes bleibe als »unaussprechliche[s] Geheimnis« (Il mistero inenarrabile) (HH 289/265)

in der Herrlichkeit verborgen. So wird die Doxologie in Agambens Rekonstruktion zum

wesentlichen Bauteil der gouvernementalen Maschine, weil Zeremoniell und Liturgie

die Möglichkeit einer Deaktivierung der Macht verschleiern und die Maschine weiter

in Gang halten:

»Sowohl in der Theologie wie in der Politik ist die Herrlichkeit genau das, was an die

Stelle dieser undenkbaren Leere tritt, die die Untätigkeit der Macht (l’inoperosità del

potere) ist; doch gerade diese unsagbare Leere nährt und speist dieMacht (oder besser,

wird von der Machtmaschine in Nahrung verwandelt)« (HH 289/265).

In der weiteren Argumentation wird die Untätigkeit zudem, konsequent im Bild, so-

gar zum Motor (motore) der Regierungsmaschine. Agamben zufolge versuche nämlich

die Regierungsmaschine, »die undenkbare Untätigkeit, die das letzte Geheimnis der

Gottheit bildet (quell’impensabile inoperosità che costituisce il mistero ultimo della divinità),

ins Innere der Regierungsmaschine einzuschließen – um aus ihr deren verborgenen

Motor (il motore segreto) zu machen« (HH 293/268). Dabei differenziert Agamben Herr-

lichkeit als die theologische Sprachform für die göttliche Untätigkeit sowieVerherrlichung

als Modus der spezifisch menschlichen Untätigkeit nach dem Ende der Geschichte (vgl.

HH 293). Nicht nur die Untätigkeit Gottes steht damit zur Debatte, sondern diese wird

argumentativ unmittelbar auf die des Menschen bezogen:189 Weil der Mensch wesent-

lich durch Untätigkeit charakterisiert sei, könne Macht in besonderer Weise auf ihn

zugreifen – und das Funktionieren der Regierungsmaschine erhält in Agambens Text

eine gewissermaßen anthropologische Begründung.

»Nun wird verständlich, weshalb die Doxologie und das Zeremoniell für die Macht

von so grundlegender Bedeutung sind. Sie dienen dazu, der zentralen Untätigkeit des

menschlichen Lebens habhaft zu werden und sie in einen abgetrennten Bereich ein-

zuschreiben (la cattura e l’iscrizione in una sfera separata dell’inoperosità centrale della vita

189 Dementsprechend kann Agamben seine Rekonstruktion der Regierungsmaschine mit den bereits

referierten Überlegungen zur Werklosigkeit des Menschen verbinden und auf die aristotelische

Frage nach dem Werk des Menschen verweisen: Ähnlich wie bei Agambens Thomas die Doxolo-

gie der Engel die Untätigkeit Gottes verdeckt, so deute Aristoteles die Frage einer »konstitutiven

Untätigkeit derMenschheit« (inoperosità costitutiva dell’umanità), HH 294/269, zwar an, verfolge sie

aber aufgrund seines Verweises auf das Leben als einer »besonderen ›Geschäftigkeit‹ (›energeia‹)«,

ebd., nicht weiter.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


314 Das Messianische

umana). Im Zentrum der oikonomia der Macht steht in Form von Feier und Herrlich-

keit, was in ihren Augen als unanschaubare Untätigkeit Gottes und des Menschen er-

scheint (l’inguardabile inoperosità dell’uomo e di Dio). Das menschliche Leben ist untätig

und ziellos, aber gerade diese argia, diese Untätigkeit und diese Ziellosigkeit (questa

argia e questa assenza di scopo) ermöglichen die beispiellose Geschäftigkeit dermensch-

lichen Spezies. Der Mensch hat sich der Produktion und der Arbeit verschrieben, weil

er seinemWesen nach gänzlich werklos ist, weil er das sabbatische Tier par excellence

ist (perché è nella sua essenza affatto privo di opera, perché egli è per eccellenza un animale

sabatico)« (HH 293/268f).

Gerade die Potenz des Menschen ermögliche es, die Tatsache, dass er durch kein be-

stimmtes ihm eigentümliches Werk charakterisiert sei, zu verdecken und die Regie-

rungsmaschine in Betrieb zu nehmen. Umgekehrt bedingt diese wesenhafte Untätig-

keit desMenschen auch einen anderen Aspekt: Agamben führt in der Folge an, dass »die

Feier und der Müßiggang in den politischen Träumen und Utopien des Abendlands im-

mer wieder auf[tauchen] und […] ebenso häufig Schiffbruch« (HH 293) erleiden: Diese

Formen der Untätigkeit lägen gewissermaßen in den Falten und Schatten (vgl. KuG 145)

der Tradition, als »rätselhafte[s] Strandgut« (relitti enigmatici) (HH 293/269), vor, weil sie

wesentlich zum Menschen gehören – aber sie materialisieren sich in den Formen von

Traum und Utopie, in denen sie, so die Implikation, von der gouvernementalen Ma-

schine wiederum eingehegt werden können.

Wäre aber eine Untätigkeit denkbar, die nicht im Dispositiv der Herrlichkeit

gedacht wird (vgl. HH 294), die nicht gouvernemental übernommen und damit Schiff-

bruch erleiden würde? Signifikanterweise stellt Agamben die sich anschließenden

Überlegungen unter die methodische Prämisse, diese Fragen »der epistemologischen

Strategie folgend, die unsere Untersuchung geleitet hat, […] auf theologischer Ebene«

(HH 294/270) neu zu stellen: Auch hier wechselt er das Paradigma, um die Fragen, ge-

wissermaßen im Laboratorium der Theologie, anzugehen. Eine dezidiert messianische

Form der Untätigkeit entwickelt er anhand des Begriffs des Lebens: In der neutes-

tamentlichen wie der jüdischen Tradition werde gerechtes Leben in dieser Welt mit

ewigem Leben in der kommenden Welt belohnt (vgl. HH 295). Für das Neue Testament

verweist Agamben mit Zitaten aus Offenbarung, Erstem Petrusbrief und Jakobusbrief

auf das Bild einer »›Krone der Herrlichkeit‹« (›corona della gloria‹) (HH 295/271), die

die Seligen trügen und die »die glorreiche Qualität des ewigen Lebens« (HH 295)

symbolisiere. Auch Paulus, so merkt Agamben an, indem er einen Gegendiskurs zur

Theologie des glorreichen Lebens einspielt, verwende das Symbol – allerdings mit

Unterschieden, die Agamben analog zu den Überlegungen zur messianischen Zeit

präzisiert. Paulinisch sei das ewige Leben weniger herrliches als vielmehr messianisches

Leben:

»Das Thema des ewigen Lebens bezeichnet für ihn [Paulus, HR] jedoch nicht nur einen

künftigen Zustand, sondern die besondere Qualität des Lebens in der messianischen

Zeit (ho nyn kairos, der Jetztzeit), also des Lebens in Jesus Messias (la speciale qualità

della vita nel tempo messianico (ho nyn kairos, il tempo-di-ora), cioè la vita in Gesù messia)«

(HH 296/271).

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 315

Außerdem greift Agamben auf seine Überlegungen zum hōs mē zurück: Die paulinische

Formel erscheint dabei für die Gemeinschaft der messianisch Berufenen wiederum als

Operator einer gegenwärtigen Deaktivierung aller rechtlichen oder sozialen Gegeben-

heiten (vgl. HH 296). Beim hōs mē handele es sich entsprechend um einen »Funktor der

Untätigkeit […], der schon in der Gegenwart die Sabbatruhe des Reichs vorwegnimmt«

(funtore di inoperosità, che anticipa in qualche modo nel presente il sabatismo del Regno) (HH

296/271). Wie im Römerbriefkommentar argumentiert, wirkt sich das hōs mē auf das

messianische Leben aus – allerdings nicht erst im künftigen, glorreichen Leben in der

Herrlichkeit, sondern in der Jetztzeit, in der Untätigkeit realisiert und gelebt werden

kann. Diese Untätigkeit vollzieht sich, wie bei den Überlegungen zur messianischen

Berufung gesehen, im Modus einer Widerrufung jeder Berufung. Entsprechend han-

dele es sich, wie Agamben unterstreicht, nicht um eine bloße Abwesenheit vonWerken,

sondern vielmehr um eine Tätigkeit, um eine spezifische Lebensform, um ein messia-

nisches Leben:190

»ImMessias leben bedeutet nichts anderes, als in jedem Augenblick und in jeder Hin-

sicht das Leben, das wir leben, zu widerrufen und unwirksam zu machen und in ihm

das Leben, für daswir leben, erscheinen zu lassen, jenes Leben, das Paulus ›Leben Jesu‹

[…] nennt. […] Und die Untätigkeit, mit der wir es hier zu tun haben, ist nicht Trägheit

oder Ruhe, sondern imGegenteil diemessianische Tätigkeit par excellence (E l’inopero-

sità che qui ha luogo non è semplice inerzia o riposo, ma è, al contrario, l’operazione messianica

per eccellenza)« (HH 296f/271f).

Leben im Messias realisiert sich als Widerrufung und Deaktivierung des faktisch ge-

lebten Lebens – aber dies wird nicht vom Messias bewirkt, sondern als die untätige

Praxis als Tätigkeit jedes Einzelnen beschrieben. Auch hier scheint die messianische

Figur, scheint das Leben und Auferstehen Jesu theoretisch unterbestimmt. Zwar kann

theologische Rezeption die Möglichkeit messianischen Lebens auf Kreuz und Aufer-

stehung Jesu, seine Verkündigung des Gottesreichs oder seine Heilungspraxis zurück-

führen und sie von dort aus entwickeln; dies allerdings scheint bei Agamben weniger

deutlich angelegt.

Allerdings gibt es auch in der paulinisch-messianischen Tradition eine Herrlich-

keit der kommenden Welt: Paulus bestimme jedoch, so Agambens Einschätzung, das

glorreiche Leben in der Herrlichkeit eher allgemein – und damit anders als die »Theo-

logen« (teologi) (HH 297/272), die die Herrlichkeit zu einer Theorie auch »des glorrei-

chen Körpers der Seligen« (HH 297/272) entwickeln, die bei Paulus fehle. Entsprechend

unterscheidet Agamben wiederum zwei verschiedene Theologien, wobei eine ökono-

misch-theologisch, einemessianisch operiert. Er differenziert sie als zwei verschiedene

190 Vgl. auch die Formulierung gegen Ende der Argumentation, in der von »jene[r] eigentümliche[n]

Praxis des Menschen, die wir Untätigkeit nennen« (quella particolare prassi del vivente uomo che ab-

biamo definito inoperosità), HH 309/283f, die Rede ist. Vgl. auch die Argumentation bei EuF 54f, die

die Untätigkeit mit dem Begriff der Potenz verbindet: Bei der Untätigkeit handle es sich um eine

»dem Tun gleichsam innewohnende Untätigkeit, um eine Tätigkeit sui generis, die imWerk die Po-

tenz ausstellt und betrachtet, eine Potenz, die demWerk nicht vorausgeht, sondern es begleitet,

belebt und für neue Möglichkeiten offenhält«, ebd., 55.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


316 Das Messianische

Auffassungen des Lebens: Die – gewissermaßen messianologische – »Lehre des mes-

sianischen Lebens (vita messianica)«, die Agamben mit Paulus rekonstruiert, werde –

theologisch – durch die »Lehre vom glorreichen Leben (vita gloriosa)« (HH 297/272) er-

setzt. Das paulinisch-messianischeMoment derWiderrufung jeder Berufung, die jedes

Leben für das Leben Jesu öffne,werde theologisch eingehegt und in dieHerrlichkeit ver-

legt: »Das Leben, das jede Form außer Kraft setzt (che rendeva inoperosa ogni forma), wird

in der Herrlichkeit nun selbst zur Form« (HH 297/272). Auch hier setzt Agamben die

paulinisch-messianische Lehre eines Lebens, das bereits gegenwärtig, jeweils jetzt, im

Modus der Deaktivierung und der Untätigkeit eine besondere Qualität aufweist, gegen

die theologisch-traditionelle Ausarbeitung des glorreichen Lebens.

Auch in diesem Fall wird das messianische Moment nicht explizit für Agambens

eigenen Text beansprucht –messianisch ist dieses Leben, insofern er Paulus untersucht.

Konsequenterweise folgt auf die Pauluslektüre eine Passage, in der Agamben eine ähn-

liche, nicht messianisch registrierte Argumentation entwickelt und dabei auf Spino-

zas Denkfigur der »›Betrachtung des Vermögens‹« (›contemplazione della potenza‹) (HH

299/274) ebenso wie auf die aristotelische Unterscheidung von Akt und Potenz rekur-

riert. So kann die Untätigkeit in Agambens Text sowohl, wie zitiert, »die messianische

Tätigkeit par excellence« (l’operazione messianica per eccellenza) (HH 297/272) darstellen als

auch, wie er zu Beginn seiner Studie unterstreicht, die »eigentlich menschlich[e] und

politisch[e] Praxis« (HH 13): Untätigkeit ist sowohl messianisch als auch wesensmäßig-

menschlich als auch politisch als auch – in der Folge – sprachphilosophisch operatio-

nalisierbar.191

Gegen Ende von Herrschaft und Herrlichkeit führt die Argumentation zu einem be-

sonderen Begriff des Politischen als Dimension menschlichen Lebens:

»Das Politische ist […] jene Dimension, die die Untätigkeit der Kontemplation (l’inope-

rosità della contemplazione), indem sie die sprachlichen und körperlichen, materiellen

und immateriellen Praxen außer Kraft setzt (disattivando), dem Lebewesen unablässig

eröffnet und zuweist« (HH 300/274).

Eine Deaktivierung, eine Untätigkeit der konkreten menschlichen Tätigkeiten eröffnet

das Politische; diese Dimension dürfte indessen, nochmals, eher im Sinne einer Lebens-

form oder einer Ethik gedacht sein.192 In der Folge vollzieht Agamben einen weiteren

191 Vgl. die Überlegung bei EuF 55, die menschliche Werklosigkeit sowohl als Politik als auch als Kunst

bestimmt: »Insofern sind die Kontemplation und die Untätigkeit metaphysische Operatoren der

Antropogenese [sic], die das LebewesenMensch von jeder biologischenoder sozialenBestimmung

und jeder vorherbestimmtenAufgabeentbindendes für jene eigentümlicheWerklosigkeit öffnen,

die wir ›Politik‹ und ›Kunst‹ zu nennen gewohnt sind«, vgl. GdK 461.

192 Damit stellt sich die Frage nach Agambens Begriff von Politik, der hier nicht nachgegangen wer-

den kann. Vgl. nochmals die Thesen von Thomas Khurana, der überzeugend argumentiert, dass

»die positiven Figuren Agambens letztlich nicht als politischer Entwurf funktionieren, sondern zu-

nächst und in erster Linie eine ethische Wendung des Bestehenden anstreben«, Khurana, Desaster

und Versprechen, 34, Hervorhebungen im Original. Vgl. dazu Durantaye, Agamben, 13, der zu be-

denken gibt, dass Ethik und Politik für Agamben gerade nicht als getrennte Disziplinen behandelt

werden könnten, undmit Verweis auf die auch in dieser Untersuchung zitierten Passagen ausHerr-

schaft undHerrlichkeit Politik als »entire realmof human action«, ebd., 14, bestimmt; vgl. auch ebd.,

436. Da also der Begriff Politik bei Agamben derart umfassend ausgeweitet wird, dürfte Khuranas

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


III. Deaktivierung, Gebrauch und Untätigkeit 317

Übergang und öffnet einen Raum, der an wiederum anderer Stelle messianisch ausge-

leuchtet wird: Er beendet die Argumentation zur Untätigkeit nämlich mit einer sprach-

philosophischen Wendung, die eine in dieser Untersuchung mehrfach nachvollzogene

Denkfigur aufruft: Er führt einModell (modello) ein, das die Tätigkeit der Deaktivierung

illustriert – das Modell der Dichtung:

»Denn die Dichtung ist jene sprachliche Operation, die die Sprache außer Kraft setzt

(rende inoperosa la lingua), jener Moment, in dem die Sprache ihre kommunikative und

informative Funktion deaktiviert hat – oder […] in dem die Sprache in sich selbst ruht,

ihr Sprachvermögen betrachtet (contempla la sua potenza di dire) und sich auf dieseWei-

se neuenMöglichkeiten des Gebrauchs (a un nuovo, possibile uso) öffnet. […] Subjekt der

Dichtung ist nicht das Individuum, das diese Gedichte geschrieben hat, sondern jenes

Subjekt, das entsteht, wenn die Sprache außer Kraft gesetzt ist, das heißt reine Sag-

barkeit193 geworden ist (divenuta, in lui e per lui, puramente dicibile)« (HH 300/274, vgl.

auch EuF 56).

Die Denkfigur einer Deaktivierung der kommunikativen oder denotativen Funktion

von Sprache ist in dieser Untersuchung bereits behandelt worden, etwa am Beispiel

des Gedichts (Kapitel I.3.f) oder der Zäsur (Kapitel I.5). Dass die Deaktivierung die-

ser Funktion zur reinen Sagbarkeit (puramente dicibile) führt, variiert die Überlegungen,

dass im Enden des poetischen Diskurses (I.3.f) oder im messianischen Stillstand der

Kunst (I.5), aber auch bei Debords Arbeit an den Bildern (I.4.e), die jeweilige Mediali-

tät des Mediums exponiert wird: Die Sagbarkeit jenseits jeder konkreten Denotation,

das reine Mittel (I.4.e), die Potenz der Repräsentation (II.1).194 Dass eine Folge dieser

Deaktivierung in der Öffnung – hier: der Sprache – für einen neuen Gebrauch besteht,

verweist auf die Überlegungen zur Profanierung (III.1.f.b) oder zu Studium und Spiel

(III.1.e) zurück. Im Modell der Dichtung lassen sich so die in dieser Untersuchung ver-

folgten thematischen Linien engführen. Zugleich können diese Überlegungen auch auf

Vorschlag, nicht von einem politischen Entwurf zu sprechen, allerdings einleuchtend sein. In der

zitierten Passage verwendet Agamben im Übrigen sowohl den Begriff »Politik« (politica) als auch

den des Politischen (Il politico), vgl. HH 300/274. Vgl. zur nicht immer explizit klaren, aber implizit

vorhandenen Differenzierung von Politik und Politischem bei Agamben: Marchart, ZwischenMoses

und Messias, 10f.

193 In der deutschen Übersetzung fehlt die Präzisierung »in lui e per lui«, die die reine Sagbarkeit

qualifiziert.

194 Auf dieser Linie können Agambens Überlegungen zurWahrheit als Irrsal eingeordnet werden, vgl.

WI: In diesemdichtenTextmit verschiedenstenReferenzengehtAgambenauf linguistischeUnter-

suchungen ein, in denen eine »Sagbarkeit […] gegen die ›Rede‹ ausgespielt«,WI 12, werde, insofern

es beim Wort um dessen »reine Sagbarkeit«, ebd., ginge. Am Ende des Textes steht der Ausblick

auf ein Denken, das ein »von den Merkmalen der Erkenntnis freies Denken«, eine »›erkenntnis-

lose Kontemplation‹«, ebd., 14, wäre. Auch hier scheint die kommunikative Funktion sistiert und

die Referenz einer Erkenntnis auf eine kognitiv gedachte Wahrheit zugunsten einer ontologisch

gedachten Wahrheit zurückgestellt, vgl. ebd., 12. Vgl. die Äußerung Benjamins in einem Brief an

Hofmannsthal, die Uwe Steiner zitiert und der gemäß »jedeWahrheit ihr Haus, ihren angestamm-

ten Palast, in der Sprache« habe, zitiert nach Steiner, Uwe:Walter Benjamin, Stuttgart: J.B. Metzler

2004, 43.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


318 Das Messianische

das Messianische bezogen werden, insofern es – in der eingangs zitierten Begriffsbe-

stimmung, von der die vorliegende Untersuchung ausgegangen ist – als eine Erfahrung

desWortes beschrieben werden kann. Dies ist im Sinne einer Coda im letzten Kapitel zu

skizzieren.

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005 - am 14.02.2026, 19:07:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839464083-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

