
Soziale Welt 58 (2007), S. 233 – 253

Einleitung: Warum Systeme?

Methodische Überlegungen zu einer sachlich, sozial und zeitlich 
verfassten Wirklichkeit

Von Irmhild Saake und Armin Nassehi

Das vorliegende Heft der ›Sozialen Welt‹ ist einem Thema gewidmet, das viele Soziologin-
nen und Soziologen vermutlich schon von vornherein für verfehlt halten. Die Herausgeber
haben die Frage gestellt, wie eigentlich eine systemtheoretische empirische Forschung ausse-
hen kann. Die Antwort, die hier präsentiert wird, besteht aus vier positiv begutachteten Bei-
trägen und zwei von den Herausgebern erbetenen Kommentaren von Hartmut Esser und Hu-
bert Knoblauch. Über das hinaus, wovon die Leserin und der Leser sich selbst überzeugen
können, wollen wir hier versuchen, eine kleine Bilanz zu ziehen, um die Bemühungen von
Autoren und Kommentatoren entsprechend zu würdigen. Unsere Bilanz setzt zunächst bei
den Einwänden der Kommentatoren an und verfolgt deren Kritik dann noch etwas genauer
durch die einzelnen Beiträge hindurch. 

Sowohl Hartmut Esser als auch Hubert Knoblauch kritisieren in ihren statements etwas,
was sich mit Esser in dem folgenden Satz zusammenfassen ließe: »…dass die kausalen Vor-
gänge, die das Verhalten der Akteure bestimmen, wie die Wirkung von Opportunitäten und
Restriktionen, Präferenzen und Erwartungen, Frames und Skripten, sich eben nicht dadurch
ändern, dass ein ›Beobachter‹ bestimmte ›Zuschreibungen‹ vornimmt und es als ›Handeln‹
ausflaggt oder nicht« (Esser in diesem Heft). Bei Knoblauch klingt dies so: »…dagegen fühle
ich mich wieder bestätigt darin, dass die Subjektivität ein bedeutendes Thema auch in den
Formen und Bereichen der Kommunikation ist, wo man sie gar nicht erwartet. Deswegen ver-
wundert mich die schroffe Ablehnung von Vorstellungen der Subjektivität umso mehr: Müs-
sen denn auch die Leute, die beobachtet werden, radikale Konstruktivisten sein, damit sie an-
gemessen beobachtet werden können? Sollte die Soziologie nicht Konzepte schaffen, die auch
die Semantik der Leute erfasst, ohne wesentliche Aspekte wegzudefinieren?« (Knoblauch in
diesem Heft) Mit Esser und gegen Esser möchten wir im Folgenden den soziologischen
Handlungsbegriff stärken, indem wir über die konkrete Form, für die Esser sich interessiert,
hinausgehen, und auf sehr viel weniger voraussetzungsreiche Varianten des Handlungsbe-
griffs und entsprechende Kontexte hinweisen. Wir arbeiten damit nicht am gleichen Problem
wie Hartmut Esser, versuchen aber deutlicher, als dies bislang geschehen ist, die Konsequen-
zen dieser empirischen Befunde in die Form einer Erklärung zu bringen. Mit Knoblauch und
gegen Knoblauch wollen wir darüber hinaus auch zeigen, dass sich mit dem Konzept der Sub-
jektivität noch viel mehr erklären lässt, als Knoblauch vermutet, wenn man es noch radikaler
als die Wissenssoziologie empirisch fasst. Man würde Subjektivität dann nicht als Grundbe-
griff zugrunde legen und überall vermuten, sondern könnte sich genauer anschauen, wo Phä-
nomene sichtbar werden, die wir theoretisch als Subjektivität (vgl. Nassehi 2007a) kennen.
Diese Vorgehensweise ist eigentlich eine sowohl systemtheoretische als auch – mit Bourdieu
– praxistheoretische. Was die Kommentatoren an der Systemtheorie so übereinstimmend kri-
tisieren, würde Bourdieu folgendermaßen formulieren: »Einer der praktischen Widersprüche
der wissenschaftlichen Analyse der Logik der Praxis liegt in dem paradoxen Sachverhalt, dass
das schlüssigste und damit sparsamste Modell, welches die Gesamtheit der beobachteten Tat-
sachen am einfachsten und am systematischsten erklärt, nicht die Grundlage der von ihm bes-
ser als von jeder anderen Konstruktion erklärten Praxis ist; oder, was auf dasselbe hinausläuft,
dass die Praxis die Beherrschung der Logik, die in ihr zum Ausdruck kommt, nicht voraus-
setzt – und auch nicht ausschließt.« (Bourdieu  1999, 27) Wir wollen im Folgenden zeigen,

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


234 Irmhild Saake und Armin Nassehi

dass eine praxistheoretische Soziologie empirisch unweigerlich auf handelnde Subjekte stößt,
dass sie aber im Versuch der wissenschaftlichen Erklärung auch unweigerlich Systeme oder
Felder sieht, die sich mehr oder weniger stark auf handelnde Subjekte zurückführen lassen. In
den Begriffen einer sozialphänomenologischen Wissenssoziologie müsste man sagen: Die
Praxis typisiert sich selbst so, dass sie das eine Mal handelnde Subjekte produziert, das andere
Mal typisierende Wissenschaftler. Darüber hinaus produziert sie aber auch in anderen Kon-
texten z.B. körperliche, habituelle Formen des unreflektierten Tuns und Lassens, oder auch
solche der extremen Inanspruchnahme von erlebter und dargestellter Subjektivität. Zurückzu-
führen ist dies jeweils auf eine konkrete Praxis. Erklärt werden kann diese Typisierungsleis-
tung aber nur, wenn man abstrakt nicht mit handelnden Subjekten, sondern mit Systemen als
Möglichkeit der sowohl sachlichen, sozialen und zeitlichen Verfasstheit der Wirklichkeit
rechnet. Unser entscheidendes Argument ist also eines der Empirie.

1. Zur empirischen Unterscheidung von Handlung und Subjektivität

Für Beobachter der systemtheoretischen Soziologie klingt es vielleicht verwunderlich, aber es
wäre soziologisch unsinnig zu leugnen, dass es Handlungen und Subjektivität gibt. Es gibt
Handlungen, und sie sind zentral für alles, was man empirisch untersuchen will. Aber für sich
und aus sich selbst heraus bedeuten Handlungen zunächst noch nichts. Und es gibt natürlich
auch Subjektivität, die wir im Moment des Lesens an uns selbst beobachten können, aber sie
ist nicht immer zeitlich auf unsere Handlungen bezogen. Wenn man eine sehr viel schlichtere
Empirie anwendet, als sie Esser und Knoblauch favorisieren, zeigen sich beide Begriffe als
noch grundlegendere Phänomene, als man vorher vermuten würde. Man muss empirisch tie-
fer ansetzen und sich fragen, wie viel an Reflexivität, an Motiviertheit, an Bedeutungsschöp-
fung man seinem Untersuchungsobjekt zurechnen kann. Esser würde von Skripts sprechen,
um zu beschreiben, dass wir alle nicht immer unseren Nutzen maximieren wollen, und Knob-
lauch würde mit der Schützschen Phänomenologie Kontexte unterscheiden, in denen wir
mehr oder weniger über unsere Motive Auskunft geben können (Alltag vs. theoretische Ein-
stellung). Geschaffen sind diese beiden Antworten jedoch für den Normalfall des reflektier-
ten, überlegten und seine Bedeutung erklärenden Verhaltens – auch wenn es andere Fälle
gibt. Wir möchten ganz schlicht und ansonsten nicht viel anders an der anderen Seite ansetzen
und behaupten, dass schon diese Verknüpfung von Handlung und Reflexion eine gesellschaft-
liche Konvention und Erwartung ist, für die es besondere Ressourcen braucht: eine protestan-
tische Ethik, eine disziplinierende Philosophie der Vernunft, soziale, zeitliche und sachliche
Differenzierung von Kontexten, Diskurse und vielleicht noch eine entsprechende Habermas-
sche Soziologie. Wenn man auf diese Weise das nicht-reflektierte Handeln, das »alltägliche
Handeln«, die »inkompetenten Sprecher« zum Ausgangspunkt der Analyse macht und sich
darüber wundert, wie Kontexte entstehen konnten, die ein Individuum schaffen, das aus-
kunftsfähig ist und sich als Autor seiner Handlungen betrachtet, muss man die Forderungen
der Kommentatoren dieses Heftes noch viel prinzipieller wenden. Es geht dann nicht mehr
um Individuen mit subjektiven Einstellungen zu ihren Handlungen, sondern zunächst um
Handlungen einerseits und andererseits um Orte, an denen diese Handlungen mit Subjektivi-
tät ausgestattet werden. Dass wir in unserem soziologischen Alltag die spezielle Form des
»handelnden Subjekts« zumeist als Normalfall ansehen, erklärt, warum wir so viele Ein-
schränkungen mitliefern müssen, wenn wir etwas erklären wollen. Wenn wir diese Form je-
doch als Spezialfall ansehen, dann muss man noch viel dringlicher einfordern, sich eine kon-
krete Praxis anzuschauen und diese zu dokumentieren, um sich davon überraschen zu lassen,
welcher Gebrauch oder auch wie wenig Gebrauch von jenen Ressourcen gemacht wird, die
uns das Etikett des aus subjektiver Sicht vernünftigen Handelnden ermöglichen. Man muss
dafür interessanterweise gar nicht in andere Kulturen wechseln, um diese sehr viel weniger
voraussetzungsreichen Formen des Handelns zu sehen. Man muss letztlich nur die Begriffe

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


Einleitung: Warum Systeme? 235

etwas anders fassen, um der empirischen Forschung zu ermöglichen, diese »verstümmelten«
Versionen des soziologischen Idealtypus in ihrer eigenen Qualität zu erfassen.

Wenn man diese kleine Wendung vornimmt, stößt man nicht nur auf die zentralen Kon-
zepte der Handlung und der authentischen Subjektivität, sondern auch – das ist unsere Er-
gänzung zu den vorliegenden Beiträgen – noch viel systematischer auf das Konzept der Ge-
sellschaft, das wiederum eines der umstrittensten in der aktuellen Soziologie ist. Wofür, so
die Frage, braucht man noch einen Gesellschaftsbegriff? Stellen muss man diese Frage,
wenn man ohne einen historischen Begriff von Gesellschaft seine eigenen Begriffe absolut
setzt. In Bezug auf den Handlungsbegriff kann man die Folgen einer solchen historischen
Einordnung sehr schön bei Hartmann Tyrell nachlesen, der in einem ganz wunderbaren Text
zeigen will: »dass es die Karriere, die Erfolgsgeschichte ›des Handelns‹ in diesem Jahrhun-
dert war, die in den Sozialwissenschaften ›die Kommunikation‹ nicht, bzw. erst spät (im
letzten Jahrhundertdrittel) begrifflich hat zum Vorschein oder zum Zuge kommen lassen.
Daran ist impliziert, dass ›das Handeln‹ ein eigentümlich unkommunikabler Begriff ist. Dem
Handeln ist ›das Bewusstsein‹ nahe, nicht aber Kommunikation.« (Tyrell 1998, 83) Tyrell
verortet entscheidende soziologische Vorarbeiten zu diesem Begriff bei Max Weber bzw. in
dessen Strategie: »…sie integriert dem Handeln hermeneutische und ethische Elemente
(›Verstehen‹ und ›Sinn‹ hier, ›Wert‹ und ›Persönlichkeit‹ dort)...« (ebd., 102). Einen Gesell-
schaftsbegriff braucht man für diese Art der Empirie, um sehen zu können, dass die eigenen
Sätze einer historischen Konvention geschuldet sind. Insofern scheint sich die Soziologie als
Kind des 19. Jahrhunderts vor allem für solche Handlungen zu interessieren, die modern in
dem Sinne sind, dass sie mit Gründen ausgestattet sind, mit einem dann bei Bedarf kommu-
nizierbaren subjektiv gemeinten Sinn (vgl. Nassehi 2006; Saake/Nassehi 2004) 

Was wir im Folgenden versuchen wollen, besteht darin, den Handlungsbegriff nicht mehr
der Hermeneutik zu subordinieren. Dann werden Handlungen denkbar, die sich selbst zu-
nächst nicht verstehen. Damit soll nicht geleugnet werden, dass es viele Kontexte gibt, in de-
nen die Menschen Auskunft darüber geben können, warum sie wie gehandelt haben. Es wird
nur zusätzlich ergänzt, dass es auch Kontexte gibt, in denen »einfach« gehandelt wird. Und
erst jetzt wird es möglich zu fragen, an welchen Orten die subjektive, wissenschaftliche oder
ethische Reflexion eine besondere Bedeutung erhält oder ob gar die Idee subjektiver Nach-
vollziehbarkeit zu einem eigenständigen Instrument im gesellschaftlichen Alltag wird (vgl.
Rose 1998, Hoyer/Tutton 2005, aber auch schon Mead 1988 [1934], 56f und 172f, vgl. dazu
Nassehi 1993, 120). 

Als zentrales Element einer systemtheoretischen Empirie ließe sich auf dieser Grundlage
das Konzept der Sinndimensionen bezeichnen. Jenseits der allgemeinen Methodendiskussion
der qualitativen Sozialforschung darüber, wie man richtig forscht – die richtigen Fragen zum
richtigen Zeitpunkt zu stellen, die zeitliche Abfolge (Sequenz) zu berücksichtigen, Tonmit-
schnitte oder Videoaufzeichnungen statt Protokolle und Interviews zugrundezulegen – könn-
te man sich etwas freier dafür interessieren, wie in der jeweiligen Situation Sinn geschaffen
wird: sozial, sachlich und zeitlich. Der Hinweis aufs Soziale als eigenständige Kategorie ne-
ben dem Sachlichen und dem Zeitlichen verdeutlicht z.B., dass ein Gesellschaftsbegriff nicht
nur auf eine Vielzahl von Menschen verweist, sondern auch darauf, dass ganz unterschiedli-
che Themen zur gleichen Zeit verhandelt werden können, weil Kontexte und Zeitperspekti-
ven entkoppelt sind. Eben dies wird mit dem theoretischen Konzept gesellschaftlicher Diffe-
renzierung beschrieben. In Max Webers Sätzen zur Unvereinbarkeit der Wertsphären kann
man noch erkennen, wie überraschend sich dieses gesellschaftliche Ereignis der Differenzie-
rung aus protestantisch aufgeklärter Perspektive darstellt. Ein Gesellschaftsbegriff ließ sich
hier – laut Weber – nicht mehr rechtfertigen, weil sich mit Hilfe des damaligen Modells des
Kausalfunktionalismus keine Erklärung für diese Entkopplung finden ließ. Worauf soll so et-
was sozial auch verweisen? 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


236 Irmhild Saake und Armin Nassehi

Das gleiche Problem hat in unserem Themenheft auf ähnliche Weise der Text von Stefan
Kühl, der von unterschiedlichen Verwendungszusammenhängen der Theorie und der Praxis
der Organisationsberatung spricht, dies dann an sich selbst erlebt und eigentlich keine Erklä-
rung dafür finden kann, dass etwas so haarsträubend Unvernünftiges möglich ist wie das,
wovon er in seiner lesenswerten Studie berichtet. Knoblauch kritisiert hier zu recht, dass der
Text eigentümlich unerklärt bleibt, obwohl die Empirie instruktiv ist. Aber wofür? Der Text
erzeugt einen interessierten Leser, der, je weiter er liest, es um so weniger fassen kann, was
da passiert. Kühl rekonstruiert detailliert einen Fall, bei dem Organisationsberater sich zu-
nehmend an der illegalen Praxis derjenigen beteiligen, die sie eigentlich qua Auftrag diszi-
plinieren sollen. Zur problematisierten illegalen Praxis sehen auch sie keine Alternative, weil
es offenbar nicht möglich ist, in einem globalen Konzern Argumente so aneinander anzu-
schließen, dass die alltägliche Differenz zwischen dem, was wir tun, und dem, was wir sa-
gen, nicht auffällt. Es fällt auf, aber vor allem deshalb, weil sich mit der Organisationsbera-
tung ein Ort etabliert hat, der nur für die (wissenschaftliche und praktische) Reflexion des
organisierten Alltags zuständig ist. Erkennen kann man dies an den Mangelbeschreibungen
der soziologischen Organisationsberatung, in denen kritisiert wird, dass sich wider Erwarten
Entscheidungen doch nicht gemeinsam mit allen Betroffenen treffen ließen, dass die Zeit
doch nicht ausreichte, alle anzuhören, und dass dann doch diejenigen, die etwas bestimmen
können, dies auch tatsächlich taten (vgl. hierzu Iding 2007). Sichtbar wird dies nur Demjeni-
gen, der alles gleichzeitig sehen kann oder will und der dafür Zeit hat.

Aber wo gelangt man hin, wenn man sich eine Empirie zumutet, wie das Kühl hier getan
hat, die so schön und kurzweilig beschreibt, die dafür aber keine Erklärung hat? Zunächst
kann man sich darüber freuen, diese Informationen bekommen zu haben. Aber dann wird auch
schon zum Problem, was Esser an Vogds Text vor allem kritisiert hat. Esser fragt  – am Bei-
spiel von Vogds Studien zu Krankenhäusern als Organisationen –, ob man denn nicht jetzt ans
Erklären gehen müsse. Wir stimmen ihm hierin zu, auch wenn sich daraus keine Erklärung er-
gibt, die Essers Ansprüchen gerecht würde. Aber erklären müsste man in der Tat in Vogds
Texten genauer, was es bedeutet, in konkreten Handlungen Schmerzen zu »behandeln«. Er-
klären müsste man, dass solche Situationen – wo immer sie auch auftauchen – das gemeinsa-
me Merkmal des Umgangs mit problematischen Körpern tragen. Hieran anschließend könnte
man dann weiter systematisieren, indem man fragt, welchen Umgang mit Körpern unsere Ge-
sellschaft darüber hinaus noch kennt. Es wäre wichtig miteinzubeziehen, dass es hier um eine
gesellschaftliche Praxis geht und nicht um die reine Spekulation darüber, was alles mit Kör-
pern möglich wäre. Es geht, allgemein gesprochen, bei einer solchen »gesellschaftlichen« Per-
spektive darum, in konkreten Situationen mitsehen zu können, dass es auch noch andere Kon-
texte gibt, seien sie mit dem beobachteten nun gekoppelt oder nicht. Vielleicht ist das die
entscheidende »gesellschaftliche« Erfahrung mit der (modernen) Gesellschaft: dass stets und
immer und gleichzeitig auch anderes geschieht und dass die »Handelnden« mit ihren Habitus
und ihren Erwartungen Kontexte mitbringen, die dann aufeinander prallen.

Neben der gesellschaftlichen Praxis des Umgangs mit Körpern wird dann womöglich eine
Praxis der fast schon Nichtberücksichtigung von Körpern sichtbar. Man muss essen und
schlafen, um wissenschaftlich arbeiten zu können, aber die wissenschaftliche Rede verdankt
sich selbst nicht den Bedingungen der Körperlichkeit – sie ordnet sich nicht anhand konkre-
ter körperlicher Probleme – , sondern sie ist Resultat der Möglichkeiten, die aus dem Erleben
des Erlebens anderer – dem Denken – gewonnen werden können. Wir können (ernsthaft)
nachdenken und versuchen zu verstehen und nachzuvollziehen, was ein anderer bereits ver-
standen, gedacht und nachvollzogen bzw. erlebt hat. Und um all das in eine Form zu bringen,
schaffen wir Formeln und lange Texte – das eine nicht leichter verständlich als das andere.
Dass dann Esser beklagt, die vielfältigen Spielarten der »soziologischen Erklärung« wurden
von »den« Systemtheoretikern nicht rezipiert, liegt auch daran, dass diese ihnen als mathe-

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


Einleitung: Warum Systeme? 237

matische Sätze genau so viele Schwierigkeiten bereiten wie Esser die schönen Formulierun-
gen einer mathematikfreien Soziologie. 

Auch wenn die Praxis des Erklärens sich so als eine unter anderem auch soziale Veranstal-
tung beschreiben lässt – dies kann man sehr schön in dem Text von Daniel Lee und Achim
Brosziewski nachlesen –, kann man doch fordern, dass eine systemtheoretische Empirie ihre
Ergebnisse verbindlicher darstellt. Ein entscheidender Schritt in diese Richtung wäre in der
»redlichen Aufarbeitung des Forschungsstandes« (Knoblauch in diesem Heft) zu sehen, was
sich in der systemtheoretischen Forschung tatsächlich oft als großes Manko erweist. Das
Versagen qualitativer Forschung im Hinblick aufs Erklären oder, wie wir hier sagen wollen:
im Hinblick darauf, als wie verbindlich die Ergebnisse der Forschungen angesehen werden
sollen, rechtfertigt sich aber auch darüber, dass es oft schwierig ist, eine gesellschaftliche
Praxis zu erforschen und sich gleichzeitig von den alltäglichen Plausibilitäten zu distanzie-
ren. Hier wird dann oft kritisch übertreibend so getan, als gehe es beim Erklären der quanti-
tativen Forschung nur um Artefakte und beim Handeln nur um Zurechnungen. Es werden
tatsächlich Artefakte gebildet, und es wird tatsächlich zugerechnet, aber eben dies ist eine
gesellschaftliche Praxis und nicht nur eine wissenschaftliche. Qualitative Forschung besteht
– so beide Kommentatoren – offenbar wirklich im Ergebnis nur darin, dass sie typisiert.
Aber im Beschreiben lernen wir, uns mit einer zutiefst banalen Praxis des Handelns ausein-
anderzusetzen – und diese zu verstehen. Vielleicht ist dies das Geschäft einer Soziologie, die
mitverfolgt, wie aus einer bürgerlichen Gesellschaft eine nachbürgerliche Gesellschaft wird,
die immer noch an die Kraft der Reflexion glaubt, die aber erlebt, dass Reflexion nur (noch?)
temporär stattfindet – als Spezialfall. Wie kann aber eine Soziologie damit umgehen, die
letztlich auf das Verstehen des Reflexionswerts einer Handlung geeicht ist? 

Das Typisieren ermöglicht uns jedenfalls, einen Alltag zu sehen, der zutiefst vernunftfrei
funktioniert. Man kann nun, damit es nicht so schrecklich klingt, von verschiedenen Rationa-
litäten oder Logiken sprechen, aber man kann dann auch sehen, in welchem Ausmaß unsere
alltäglichen Handlungen in ihrer Sinnhaftigkeit voneinander entkoppelt sind und wie sehr sie
einer Logik folgen, die nur der jeweiligen Situation entspricht. Die Bedeutung der »Situation«
ist der Soziologie schon öfter aufgefallen (vgl. z.B. Esser 1996, 2002). Sie aber in einem ge-
sellschaftstheoretischen Rahmen zu betrachten, ermöglicht es, Gesellschaft selbst als eine
Vielheit von Kontexten, von Situationen, ja von Gegenwarten zu konzipieren. Eine empiri-
sche Wendung des Gesellschaftsbegriffs führt damit – zumindest für die moderne Gesell-
schaft – zum Konzept einer Gesellschaft der Gegenwarten, deren entscheidendes Merkmal es
ist, welche Multiplizität von Kontexten sie aushalten kann und wie sich fast alles in konkreten
Gegenwarten ereignet – praktisch eben (vgl. Nassehi 1997; 2003, 81f und 165; 2006; 375ff).

Auf dieser Grundlage ist es möglich, sich systematisch all dem zuzuwenden, was bei Ha-
bermas noch als Sonderfall der inkompetenten Sprecher beschrieben wurde und mit dem In-
dex der Heilbarkeit versehen war – z.B. dem familiären Alltag mit Kindern –, aber man kann
auch an Organisationen dokumentieren, dass Ärzte nicht immer wissen, was sie eigentlich
tun wollen (Vogd in diesem Heft), oder dass sie es oft nur wissen, weil sie in ihrem Denken
und Handeln von der Form der medizinischen Akte geleitet werden (vgl. Berg 2007). Man
kann dann sehen, dass in Sitzungen eines Klinischen Ethikkomitees alle Beteiligten nicht
wissen, was man da eigentlich machen soll – und dass sie trotzdem einen Weg finden, etwas
zu machen, womit sie dann zufrieden sind (vgl. Sulilatu 2007). Man kann dann sehen, wie
Ärzte mit sterbenskranken Patienten reden, und wie es klingt, wenn sie als Wissenschaftler
darüber reden, wie sie mit Patienten reden. Was man sieht, ist nicht das Informelle, sondern
verschiedene Handlungen, die mehr oder weniger reflektiert werden, weswegen sie in ihrer
Unterschiedlichkeit so nebeneinander stehen können (vgl. dazu Saake 2007).

Es ist im Umkehrschluss nicht sinnvoll, all das, was nicht reflektiert wird, als das Wichtigere
anzusehen – nur weil es mit einem Index des Authentischen ausgestattet zu sein scheint. Viel

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


238 Irmhild Saake und Armin Nassehi

spannender ist es, sich dafür zu interessieren, mit welchen systematischen Formen der Unver-
nunft sich eine spezifische Praxis ausstattet. Dass ein Arzt (paternalistisch) mit dem Patienten
wie mit einem Kind redet, hat auch etwas damit zu tun, dass er lernt, die Psyche des Patienten
zu »beschwören«, damit er den Körper behandeln kann. Das, was medizinisch modern als
»Compliance« und nicht als Schamanismus bezeichnet wird und die immer kritisierte ärztliche
Dominanz stellen sich so als zwei Seiten einer Medaille heraus (vgl. Saake 2003). Es wird dann
auch deutlich, wie oft es gar nicht auf Sprache ankommt, sondern nur darauf, dass jemand eine
Handlung vollzieht. Auf dieser Grundlage ließe sich wunderbar beschreiben, wieso die alte ka-
tholische Liturgie derzeit so viele Freunde findet und warum sie in einer Gesellschaft der »pro-
testantischen Reflexion« trotzdem keine alte katholische Liturgie mehr sein kann. An diesem
Beispiel lässt sich erklären, warum in der Systemtheorie von Kommunikation und nicht von
Sprache gesprochen wird. Die Kommunikation bezeichnet Situationen, in denen angeschlossen
wird, egal ob mit oder ohne Hilfe von Sprache. Interessant ist aber dann, was passiert, wenn es
mit Sprache geschieht. Martin Mosebach beschreibt in seiner Kritik der neuen katholischen Li-
turgie sehr überzeugend, wie mit der unvermeidlichen Einführung von partizipativen Elemen-
ten ein religiöses Bekenntnis ad usum delphini formuliert werden musste (vgl. Mosebach 2002,
7). Es braucht – so würden wir ergänzen – gar nicht die kindliche Sprache für die Problemati-
sierung der Bekenntnisform, es reicht, sich vor Augen zu führen, dass jemand, der nun öffent-
lich bekennen muss, vielleicht auch erst dann an sich entdeckt, dass er so etwas gar nicht be-
kennen kann. Es wäre soziologisch naiv, hier davon zu sprechen, dass jemand, der nicht
bekennt, nicht gläubig ist. Man verabsolutierte dann die Bekenntnisform als Form der religiö-
sen Praxis. Typischerweise drängt aber das religiöse Erleben über die Immanenz des Alltags hi-
naus und findet Halt nur in Erfahrungen der Transzendenz, die sich wiederum leichter in einer
nichtsprachlichen Praxis aufheben lassen als in der banalisierenden Form der Sprache. 

Schlichtes Typisieren verweist auf diese Weise auf etwas, was uns als Mitgliedern einer
Kultur zunächst unsichtbar sein muss. Nicht die Verfremdung führt jedoch zur Wahrneh-
mung dessen, was sonst ausgeschlossen wird, sondern die Beobachtung dessen, was sich
wiederholt. Was das bedeutet, soll im Folgenden an einer Auseinandersetzung mit dem Bei-
trag von Werner Vogd demonstriert werden. Es geht uns hierbei um eine Kritik der Sequenz-
analyse. 

2. Sozialität ist nicht typisch als ein zeitliches Nacheinander zu verstehen

Die beste Quelle für systemtheoretische Forschung auf höchstem Niveau sind zurzeit wohl
die Studien von Werner Vogd. In intensiver Auseinandersetzung mit dem Forschungsfeld
des Krankenhauses analysiert er das Wechselspiel von medizinischen und organisatorischen
Formen. Was ändert sich, wenn ein an Diagnose Related Groups (DRG) orientiertes Abrech-
nungsverfahren eingeführt wird? Welche Auswirkungen auf das medizinische Handeln hat
die Einführung einer flacheren Hierarchie auf den stationären Alltag? Zeigen lässt sich da-
bei, dass das, was zunächst für den Laien als gut erscheint – mehr Transparenz, kürzere Ent-
scheidungswege –, auch Nebenwirkungen hat, die z.B. darin bestehen, dass Personen, die
sich als Entscheider fühlen – Ärzte –, sich nicht mehr als Entscheider darstellen können, was
wiederum ein hohes Ausmaß an Unzufriedenheit auf Station produziert (vgl. Vogd 2007).
Ein großer Teil der ärztlichen Kritik an Deprofessionalisierungstendenzen ließe sich demzu-
folge auch über organisatorische Änderungen erklären, die ärztliche Entscheidungsmöglich-
keiten abbauen. Hiermit entsteht eine andere Problembeschreibung, als wenn man einfach
nur behaupten wollte, dass es dem Gesundheitssystem an Geld oder Expertise fehle. 

Ein genauerer Blick auf die methodische Durchführung dieser Studien bietet sich also an.
Der Beitrag von Werner Vogd für dieses Themenheft widmet sich explizit dieser Frage und
pointiert dabei eine Vorgehensweise, die Vogd mit Rückgriff auf die von Ralf Bohnsack aus-
gearbeitete Methodologie als rekonstruktives Verfahren bezeichnet. Während die Systemthe-

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


Einleitung: Warum Systeme? 239

orie von ihm einerseits als »metatheoretischer Rahmen« installiert wird, ergibt sich – laut
Vogd – andererseits daraus, dass »die Systemtheorie in ihrer inhärenten Forschungspraxis
ein rekonstruktives Verfahren darstellt« (Vogd in diesem Heft). In ihrer einfachsten Form
versteht er unter Rekonstruktion, dass man explizit macht, worauf man sich bezieht, wenn
man Daten auswertet. In der komplexeren Form wird deutlich, wie sehr sich die Vogdsche
Version der Interpretation in der Praxis nach wie vor als Rekonstruktion subjektiver Innen-
welten versteht – obwohl sie dies theoretisch leugnen würde. Vogd formuliert: »die Voraus-
setzung hierfür ist, dass die Sequenzialität des Sinngeschehens im Prozedere vom Unbe-
stimmten zum Bestimmten protokolliert wird, um dann die klassisch physikalische Weltzeit
mit der jeweiligen Systemzeit in Beziehung setzen zu können.« (Vogd in diesem Heft) Die
Unterscheidung von verschiedenen Zeitstrukturen liegt hier nahe – man kann daran kaum
vorbeisehen, wenn man empirisch forscht –, aber es liegt in keiner Weise nahe anzunehmen,
dass Komplexität nur zeitlich aufgelöst wird. Die Behauptung einer zeitdimensionalen Ord-
nungsbildung ergibt sich hier über die Beobachtung eines zeitlichen Nacheinanders gespro-
chener Rede und ihrer Unterbrechungen. Diese für Soziologen überaus attraktive Form von
beforschbarer Sozialität – einer sagt etwas, und ein anderer schließt tatsächlich an – verweist
jedoch zunächst nur darauf, dass Sprache eine Form darstellt, die nur als zeitliches Nachein-
ander denkbar, weil hörbar ist. Sonst kann man im buchstäblichen Sinne nichts verstehen.
Losgelöst von dieser Form ergibt sich dabei jedoch der Blick auf andere Formen der Infor-
mationsverarbeitung, nämlich hier vor allem solche der Sozialdimension. Während sich in
der zeitlichen Verfolgung der medizinischen Aushandlung von Diagnosen und Therapien ty-
pischerweise eine Dokumentation des Nichtverstehens zwischen verschiedenen Statusgrup-
pen, zwischen Ärzten und Patienten und  zwischen Ärzten verschiedener Stationen ergibt,
lässt sich gleichzeitig aus den Daten von Vogd auch herauslesen, wie sehr ein Krankenhaus
über die Sozialdimension funktioniert, also darüber, dass nicht einfach Menschen miteinan-
der reden, sondern »Personen« mit unterschiedlichen Attributen. Fast schon beiläufig doku-
mentiert Vogd in einer Fußnote eines anderen Textes, in dem er sich mit medizinischen Kar-
rierewegen auseinandersetzt, dieses Phänomen: »Im Sinne eines habitualisierten Präsens
ohne Präsenz lassen sich auch die folgenen Sequenzen aus dem Interview mit dem Oberarzt
verstehen. De facto findet zwar kaum eine inhaltliche Auseinandersetzung mit dem Chefarzt
statt, diffus fühlt man sich jedoch mit ihm einverstanden und fühlt dabei seine Anwesenheit
auch dann, wenn er nicht anwesend ist. Oberarzt Dr. Jonas: ›Also sehr viel, was mit Patien-
ten geschieht, äh wird nicht noch einmal großartig mit dem Chef besprochen, es gibt aber
eine große Übereinstimmung in inhaltlichen Fragestellungen und ich hab bei den meisten
Entscheidungen, die ich treffe, entweder sehr reflektiert oder auch mehr aus einem diffusen
Empfinden heraus, das Gefühl, das ist jetzt nichts, was gegen seine Intention verstoßen wür-
de, also die hab ich ziemlich deutlich in mir diese Ideen, die er hat, und die Stoßrichtungen,
die er verfolgt, so dass ich eigentlich selten großartige Dissonanz in mir erlebe oder das Ge-
fühl hab, ich würde so entscheiden, er anders, und wie kriegt man da jetzt noch ’n Brücken-
schlag hin, das gibt’s ganz selten mal, dass es inhaltlich bei konkreten Patienten unterschied-
liche Strategien gibt, wie man so etwas diagnostiziert oder therapiert, und ich bin in den
meisten Fällen dann auch bisher gut damit gefahren, dass ich dann letztendlich die Entschei-
dung ihm überlassen hab, wenn’s wirlich um irgendein Medikament irgendeinen therapeuti-
schen Schritt ging, und er war da anderer Meinung als ich, dann ist es sowohl von der Hier-
archie als auch von der Erfahrung her sinnvoll, dass er das entscheidet ... selbst wenn er jetzt
im klinischen Bereich selten auftaucht hab ich nicht den Eindruck, dass er nicht anwesend
ist, man kann ja auch durch Abwesenheit anwesend sein‹.« (Vogd 2004, 301)

Was sich oberflächlich fast ein bisschen wie eine Entlarvung darstellt – der Chef kommt
seinen Pflichten nicht nach –, ist bei genauerem Hinsehen eine hochunwahrscheinliche, aber
doch in Organisationen mögliche Veranstaltung, insofern hier sichergestellt wird, dass je-
mand möglichst exakt das tun wird, was jemand anders auch getan hätte. Solange es z.B.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


240 Irmhild Saake und Armin Nassehi

ums Bezahlen beim Brötchenkaufen geht, wäre dies banal. Aber in einer so komplexen Ent-
scheidungssituation wie der der medizinischen Hilfe stellt dies doch eine enorme Leistung
dar, die einzig und allein über Macht geschaffen wird, also sozial. Ganz reibungslos gelingt
es hier dem Chef, seinen Willen durchzusetzen, indem der Oberarzt lernt, diesen Willen
möglichst exakt vorwegzunehmen. Ganz egal, ob dies nun so wünschenswert ist oder nicht,
im medizinischen Alltag findet es offenbar statt und gilt soziologisch als Beweis für eine un-
angemessene Hierarchie, was sich wiederum im problematischen »Miteinandersprechen«
des Personals zeigen lässt. Die Studien von Werner Vogd dokumentieren dies eindrucksvoll
(vgl. ebd.). Fragen könnte man sich nun aber auch, ob Kommunikationsprobleme auf medi-
zinische Probleme verweisen, also auf solche der Behandlung von Patienten, oder ob sie als
Kommunikationsprobleme das eigentliche Problem darstellen – unsere eigenen Forschungen
zu Klinischen Ethikkomitees würden diesen Schluss nahe legen (vgl. Nassehi/Saake/Mayr
2008). Wir hätten dann mit dem Krankenhaus eine Organisation vor uns, die sich im Hin-
blick auf Entscheidungssituationen zunächst sozial stabilisiert – als Hierarchie –, die sich
aber zunehmend der Erwartung einer kommunikativen Verflüssigung von Konventionen
ausgesetzt sieht und die darauf mit Kommunikationsproblemen reagiert. 

Dass Vogds Interpretation an dieser Lesart vorbeigeht, ist unserer Meinung nach seiner
methodologischen Engführung der Analyse geschuldet, die dann doch in die postrationalisie-
rende Suche nach Gründen zurück fällt. Wie wir bereits an anderer Stelle betont haben, plä-
dieren wir im Hinblick auf methodische Fragen für Offenheit (vgl. Nassehi/Saake 2002), um
dann studieren zu können, wie die Offenheit der Situation sich selbst einschränkt: sozial,
sachlich oder zeitlich. Erst dann kann man sehen, dass ein Mehr an Kommunikation nicht
alle Probleme löst, sondern vielleicht nur dazu führt, dass Kommunikationsprobleme entste-
hen. Und natürlich wollen wir damit nicht behaupten, dass mehr Kommunikation schlecht
ist, aber wir möchten benennen können, welches normative Potenzial diese Habermassche
Idee der kommunikativen Verflüssigung enthält, die sich – Habermas hat Recht – in ihrer
Performanz tatsächlich selbst bestätigt.

Wenn man sich methodisch offen für die Mechanismen der Komplexitätsreduktion inter-
essiert, kann man sehen, wie z.B. in der Biographieforschung die Erwartung einer sequenzi-
ellen, zeitlichen Informationsverarbeitung als »Form« der Biographie entsteht (vgl. Nassehi
1994). Erst dies erscheint als wirkliche Reflexion, alles andere als Hinweis auf unerfahrene
Biographen oder schlechte Biographieforscher. In eigenen biographietheoretischen Studien
konnten wir aber auch zeigen, wie sehr sich die klassische Form der interpretierbaren Bio-
graphie einer konkreten Form verdankt, in der Erzähler und Interviewer gemeinsam einer
Geschichte und ihrer Moral lauschen, in der sich plastisches »echtes« Erzählen durch schnel-
len Erzählfluss und Reflexion über Abstraktion ergibt (vgl. Weber u.a. 2003; Saake 2006a).
Schließt man andere Varianten nicht aus, dann sieht man neben diesem klassischen Erzähler,
der sich soziologisch einwandfrei als Akteur (Täter oder Opfer) seiner eigenen Geschichte
präsentiert, auch noch denjenigen, der eigentlich gar nicht erzählen kann, weil nicht die kon-
kreten Sätze und ihre zeitlichen Abfolgen, sondern nur die Zugehörigkeit zur Familie zählt.
Diese Erzähler listen auf, wer zur Familie gehört, und was sie von den Familienmitgliedern
erzählen. Dieser Umgang mit Sprache entwertet eigentlich die Funktion von Sprache, weil es
nicht auf Verständigung ankommt, sondern – sozial – auf Zugehörigkeit. Empirisch kann
man hier also sehen, dass gesprochen wird, aber davon auf einen Begriff des subjektiven
Handelns und seiner Reflexion zu schließen, wäre voreilig und ginge an dem, was man em-
pirisch typisierend beobachten kann, vorbei. Die Situation der Selbstbeschreibung versteht
sich selbst nämlich als eine Frage nach der Zugehörigkeit, also nach der Unterscheidung von
ego und alter. Für die Reflexion, die man hier bei intensiverem Nachfragen auch finden
kann, hat diese Situation keine systematische Verwendung. Sie kennt sie, und sie kann das
auch darstellen, aber an den Folgen der Reflexion orientieren sich nicht die Möglichkeiten
der Anschlussfähigkeit.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


Einleitung: Warum Systeme? 241

Eine andere Gruppe von Erzählern fällt im Gegensatz dazu dadurch auf, dass sie sozusa-
gen nur reflektiert, ihre Erzählungen also jeweils von der konkreten Erzählsituation abhängig
macht, was der alten Debatte der Biographieforschung als größter Fehler erschien, insofern
man fürchtete, dass hierbei keine authentischen Erzählungen entstünden. Erst dies stellt sich
im typisierenden Vergleich eigentlich als verzeitlichte Form der biographischen Selbstdar-
stellung heraus, insofern jede neue Situation als neuer Anlass zur Selbstdarstellung erlebt
wird. Um wiederum mit Esser auch Ergebnisse der qualitativen Forschung zu sichern: Es ist
schlicht falsch anzunehmen, dass Biographien ausschließlich zeitliche Formen der Verarbei-
tung von Wirklichkeit darstellen. Ihre Darstellung qua Sprache erfolgt in einem zeitlichen
Nacheinander, aber die Problemlösung selbst erfolgt sowohl zeitlich als auch sachlich oder
sozial. Auch in Bezug auf Organisationen ist es falsch, eine nur zeitliche Form der Komple-
xitätsreduktion anzunehmen oder sich nur auf Formen der Datenerhebung zu konzentrieren,
die eindeutig zeitliche Formen vor anderen bevorzugen. Eine angemessene Datenerhebung
müsste stattdessen offen sein für die Frage danach, wie sich ein System jeweils selbst erklärt. 

Bevor wir nun wiederum zu Formulierungen greifen, die unsere Kommentatoren zu recht
als hermetisch kritisieren würden, versuchen wir im nächsten Kapitel genauer zu klären, wie-
so man systemtheoretisch nicht von Typisierungen, sondern nur von Unterscheidungen redet
und was dabei die Beobachtung erster und zweiter Ordnung sein soll. 

3. Sozialität ist nicht typisch als sprachlicher Sinn zu verstehen 

Am unverständlichsten für Außenstehende scheint die systemtheoretische Rede von den Be-
obachtern zu sein. Und auch dies scheint ein Problem zu sein, das sich unserer kulturellen
Tradition zu verdanken scheint, die im Handeln zwar kommunikative Elemente entdecken
kann, Handeln aber nicht jenseits von sprachlichen Verständigungsformen zu denken ver-
mag. Erst wenn man sich über die rasante Versprachlichung unseres gesamten Alltags wun-
dert, kann man wiederum sehen, wie sich – besonders in religiösen Formen, aber auch etwa
in Familien, im Sport, in der Musik oder auch bei didaktischem Handeln von Lehrern – ganz
explizit auch nicht-sprachliche Elemente etablieren, die ein Versprechen des Authentischen
mit sich führen, dies aber immer nur im Moment einlösen können – solange niemand etwas
gesagt hat. Habermas spricht nicht ohne Grund von der »Produktivkraft Kommunikation«
(Habermas 1990, 36), um das enorme Potential von Sprache zu betonen. Es wäre aber ein
Fehler, in dieser Weise Handlungen per se schon als kommunikative Akte zu fassen, sie also
in ihrer Idealform immer auf ihren Entwurfscharakter hin zu lesen und zu übersehen, dass
auch die Interpretationen selbst einen Ort brauchen, an dem sie sich – als Handlungen – ent-
falten können. Bei Hans-Georg Soeffner kann man in einer schönen Studie nachlesen, wie
Martin Luther zum Inbegriff des modernen Menschen wurde, aber auch – über Soeffner hin-
aus – wie die Soziologie mit ihrem großen Interpretationsbedarf sich als Teil dieser protes-
tantischen Kultur der Reflexion darstellt (vgl. Soeffner 1992a). In den großartigen Studien
von Soeffner zur »Auslegung des Alltags« und in den begleitenden theoretischen Texten
wird paradigmatisch die gegenwärtige Soziologie zusammengefasst und zur Höchstleistung
gebracht. Soziologen verstehen Symbole und sind in der Lage, sie im Verweis auf abstrakte
Werte zu erklären, und sie sehen auf diese Weise in Handlungen immer mehr als das, was sie
zunächst beschreiben. Aber exakt über diesen Weg verdecken sie auch die Möglichkeit, dass
sich hinter der Banalität des Alltags –  Menschen haben Hobbys, führen Tagebücher und se-
hen sich im Fernsehen schlechte Filme an – vielleicht auch nicht mehr verbirgt als ein bana-
ler Alltag. Hier könnte man am einfachsten studieren, wie sich ein Anschluss einfach nur
deshalb bewährt, weil er schon vertraut ist. Man tut etwas, weil man es vorher schon getan
hat. Unsere Körper sind kurz darauf schon daran gewöhnt, dass wir immer zur gleichen Zeit
aufstehen, arbeiten gehen und uns etwas kaufen. 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


242 Irmhild Saake und Armin Nassehi

Systemtheoretisch würde man hier zunächst nicht von Handeln oder Kommunizieren, son-
dern von einer Beobachtung erster Ordnung sprechen, um zu verdeutlichen, dass man sich
während des Aufstehens, Zur-Arbeit-Gehens und Einkaufens noch nicht fragen muss, warum
man dies alles tut. Was man jedoch braucht, ist eine Vorstellung davon, was man gestern ge-
macht hat bzw. was vorher gewesen ist, um zu wissen, was man nun tun möchte. Und in den
meisten Fällen muss man das alles gar nicht selber wissen, weil die Kontexte bis in ihre mate-
riellen Voraussetzungen – hier würde man mit Bruno Latour anschließen – so strukturiert
sind, dass sich fast automatisch Handlung an Handlung bzw. Kommunikation an Kommuni-
kation fügt. Es wäre falsch, diese Form der Sozialität einfach nur als vorreflexiv zu bezeich-
nen und zu disqualifizieren, weil auch viele Handlungen der expliziten Reflexion – siehe die
biographische Selbstbeschreibung – ihr Tun nicht explizit zum Thema machen. Unsere thana-
tologischen Forschungen deuten darauf hin, dass das Reden über den Tod viel unproblemati-
scher geworden ist, als man sich noch vor Jahren gedacht hat – dass es aber auch viel weniger
mit der Tatsache der eigenen Sterblichkeit zu tun hat und mehr mit einer Kultur, in der man
Aufgeklärtheit darstellt, indem man offen über den Tod redet. Kaffeekochen und Über-den-
Tod-Reden können wir offenbar, ohne dass wir es zum Thema machen müssen. Es sind
Selbstverständlichkeiten, die aber auch bis in die tiefsten Betroffenheitsrhetoriken hinein rei-
chen und die insofern nicht über die Unterscheidung reflektiert/unreflektiert abgebildet wer-
den können. Es geht hier um einfaches Operieren im Sinne der Aufrechterhaltung oder des
Abbruchs der Anschlussfähigkeit und damit um Situationen, die man eigentlich nicht inter-
pretieren kann, weil sie sich in dem erschöpfen, was sie tun: trinken, essen, anfassen, reden,
zuhören.

Die Studien von Erving Goffman sind hierfür sehr illustrativ, weil sie überhaupt nicht zwi-
schen sprachlichen (reflektierten?) und nicht-sprachlichen Elementen unterscheiden und doch
sehen können, wie dem einen nicht gelingen will, was für den anderen einfach funktioniert.
Will man hier ansetzen, weil man sich für die Selbstbezüglichkeit von situativen Kontexten in-
teressiert, in denen eine Handlung entweder gelingt oder nicht gelingt, dann fällt auch auf, dass
es spezielle Kontexte gibt – wie z.B. diesen der Abfassung eines wissenschaftlichen Textes –, in
denen explizit beobachtet wird, was woanders passiert. Sämtliche wissenschaftlichen Kontexte,
in denen so genannte Reflexionstheorien zur Wirtschaft, zur Rechtsprechung, zur Forschung
entwickelt werden, fallen hierunter, aber auch so etwas wie die von Stefan Kühl beschriebene
Organisationsberatung, das Lesen von Ratgeberliteratur, die religiöse Predigt. Auch dies findet
als schlichtes Anschließen statt – man weiß, wie man wissenschaftliche Texte schreibt –, aber
mit dem Unterschied, dass hierbei eine andere Praxis zum Thema gemacht wird. Während bei
der Beobachtung erster Ordnung etwas gemacht wird, fragt man sich bei der Beobachtung
zweiter Ordnung, wie etwas gemacht wird. Die Nähe zur Schützschen Unterscheidung von
Konstruktionen erster und zweiter Ordnung ist unübersehbar. Mit Schütz würde man hier von
Typisierungsleistungen sprechen, die unseren Alltag auszeichnen und die wir – als Wissen-
schaftler – wiederum in wissenschaftlichen Typisierungen zum Thema machen können (vgl.
Schütz 1971, 294). 

Dieser Begriff der Typisierung ist notwendigerweise eng an den Begriff der Erfahrung ge-
bunden, worauf Hubert Knoblauch in seinem Kommentar hinweist. Eigentlich stellt eine sol-
che Kopplung eine Entwertung der Typisierungsleistung dar, insofern die alltäglichen Typi-
sierungen nun als zwar wirklich, aber doch unbegriffen beschrieben werden. Mit Alfred
Schütz und Thomas Luckmann würde man hier wissenssoziologisch behaupten: »Unser
Wissensvorrat und dessen korrelative Typisierungsschemata resultieren aus dem Abbruch
von Auslegungsprozessen und stellen die Sedimentierung vergangener Situationsproblemati-
ken dar.« (Schütz/Luckmann 1979, 35) Der Begriff der Erfahrung wertet auf diese Weise et-
was auf, was zuvor als nur vorläufig dargestellt wurde: Auch wenn es banal klingt, was unse-
re Eltern uns als Vorstellung guten Handelns beigebracht haben, es verbirgt sich demzufolge

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


Einleitung: Warum Systeme? 243

doch aber etwas Bewährtes dahinter. Systemtheoretisch würde man zunächst nur einfach
diese Typisierungsleistung sehen und von »Ähnlichkeiten, Vertrautheiten, Gemeinsamkei-
ten« (Knoblauch in diesem Heft) reden, solange es um Beobachtungen erster Ordnung geht,
und von Unterscheidungen, sobald man beobachtet, wie beobachtet wird. 

Der treffendste Satz hierzu stammt wiederum von Hans-Georg Soeffner, der zwischen sozi-
alphänomenologischer Forschung einerseits und modell- und systemtheoretischer Forschung
andererseits unterscheidet: »Wo sonst ein Bündel von Voraussetzungen und Bedingungen
von etwas für etwas herausgearbeitet und legitimiert werden muß, bevor die Generierungsme-
chanik der Theorie die Figuren, Organisationen und Zeiten der sozialen Welten an ihren Fä-
den tanzen lässt, werden hier die Strukturen des Handelns und des Wissens selbst zum Ge-
genstand. Es geht nicht primär um das Wissen von etwas, sondern um die Art und Weise, wie
wir zum Wissen von etwas kommen, nicht primär um das Verstehen von etwas, sondern um
die Verfahren und die Strukturierung des Verstehens selbst.« (Soeffner 1999, 32) Diese wis-
senssoziologische Einstellung plausibilisiert sich hier sehr schön als allgemeine Methode,
aber was wäre, wenn das, was wir erforschen wollen, sich nicht in jedem Fall als Frage des
Verstehens selbst versteht? Das eigentliche Problem besteht dann darin, sich selbst als Sozio-
logen daran zu hindern zu interpretieren. Dass wir das fast nicht können und jemand wie
Soeffner diesen so wunderbar plausiblen Satz über »die Strukturen des Handelns und des
Wissens selbst« (ebd.) formulieren kann, während er gleichzeitig abstrakte komplexe Sym-
bolwelten erschafft, zeigt, wie schwierig es ist, aus dieser Kultur der Reflexion herauszutre-
ten. Unsere Konvention lässt uns interpretieren auch dann, wenn wir es gar nicht wollen –
und noch die Negation der Interpretation interpretiert, weil es praktisch getan werden muss. 

Es geht bei dem, was wir vorschlagen, also nicht um eine Konstruktion zweiter Ordnung
im Schützschen Sinne, weil es nicht darum geht, Typisierungsleistungen in einem abstrakte-
ren – auch typisierten – Wissen um die Typisierungsfunktion zu überwinden, sondern
schlicht nur darum zu erklären, dass es ganz allgemein neben dem funktionierenden nicht-
auslegungsbedürftigen Alltag auch noch Sonderkontexte gibt, in denen man den funktionie-
renden Alltag zum Thema macht – um auf diese Weise auch wiederum einen neuen funktio-
nierenden Alltag zu schaffen. Das hat nichts mit einer theoretischen Einstellung zu tun, son-
dern nur mit einer Praxis des Fragens, aus der dann wiederum so etwas wie eine Theorie
entstehen kann, die man für abstrakt halten muss, aber auch so etwas wie eine protestanti-
sche Selbsterforschung, in der das Fragen und Zurückblicken auf Dauer gestellt wird. 

Es gibt – und dies interessiert uns im Moment fast mehr, ohne dass wir schon genau sagen
könnten, wie wir das erklären können – daneben aber auch den Alltag, also hier Operationen,
die man systemtheoretisch Beobachtungen erster Ordnung nennt, um zu beschreiben, dass in
diesen Kontexten »Vertrautheiten, Ähnlichkeiten und Gemeinsamkeiten – also Typisierun-
gen« (Knoblauch in diesem Heft) oder Unterscheidungen zwar geschaffen, aber nicht befragt
werden. Exakt das ist es, was Vogd als Prozessieren im Diffusen bezeichnet und Kühl als in-
formelle oder gar illegale Form der schnellen Anpassungsfähigkeit. Illegal ist dies zunächst
nicht, nur die Reflexionspraxis der Organisationsberatung deckt diese Inkonsistenzen auf und
macht ihre Unnachvollziehbarkeit sichtbar. Der Erfahrungsbegriff versucht diese Unerklär-
barkeit des nicht erzählbaren Alltags in Figuren der Bedeutungshaftigkeit aufzuheben. Des-
halb kann man wunderbar bei Soeffner auf die »Gegensätze von schwarz und weiß, oben und
unten, Himmel und (unter der) Erde, Zwang (Gefangenschaft) und Befreiung, Enge und Gren-
zenlosigkeit (Unendlichkeit), hart und weich – und nicht zuletzt auch Leben und Tod« kom-
men, wenn man im Bergbau arbeitende Taubenzüchter untersucht (Soeffner 1992b, 147).
Aber das braucht man eigentlich gar nicht. Wir bearbeiten damit unser Problem als Soziolo-
gen, weil wir uns nicht vorstellen können, dass man Praxen der Nicht-Reflexion ernstnehmen
kann – wohlgemerkt Praxen, die sich nicht explizit als Nicht-Reflexion authentisch darstellen
wollen, sondern in deren Horizont nicht einmal die Nicht-Reflexion vorkommt. 

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


244 Irmhild Saake und Armin Nassehi

Vielleicht ist es tatsächlich theoriearchitektonisch ein Fehler, für das Operieren – egal ob
erste oder zweite Ordnung – den Beobachtungsbegriff zu wählen, weil man damit suggeriert,
dass ein Alltag seinen Unterscheidungsgebrauch »wissen« könnte. Darauf haben unsere bei-
den Kommentatoren beide hingewiesen, wenn sie kritisieren, dass eine systemtheoretische
Soziologie nicht für den systemtheoretisch uninformierten Alltag gemacht sei. Exakt dies
könnte man in der Tat als Schwachstelle markieren, weil es den Leser systematisch auf eine
falsche Fährte lockt. Ja, alles Operieren ist Unterscheidungsgebrauch, aber dies sieht nur ein
Beobachter, der sich dafür interessiert. Besser wäre es vielleicht, von mehr oder weniger ex-
plizit zum Thema gemachten Praxen zu sprechen, um die schlichte Ordnungsfunktion der
Anschlussfähigkeit zu betonen. In einer solchen nicht sich selbst zum Thema machenden
Praxis finden Systemtheoretiker einen Unterscheidungsgebrauch, der auch nicht-sprachlich
sein kann, was aber in der Tat eine theoretisch höchst komplizierte Figur darstellt, die gerade
der Idee des schlichten Funktionierens nicht gerecht wird. 

Auch in der Luhmannschen Fassung der Systemtheorie lassen sich Elemente einer protes-
tantischen Reflexionskultur wieder finden. Besonders explizit wird das bei der Figur der
»Exklusionsindividualität«, die die Weltlichkeit des weltabgewandten bürgerlichen Indivi-
duums als Reflexionsinstanz geradezu erhöht (vgl. dazu Luhmann 1989, 160). Aber in der
Tat gibt es auch implizite Verweise auf diese Reflexionskultur in der von Luhmann gepräg-
ten Begrifflichkeit, die zumindest sprachlich das System als Subjekt führt und schon in die
Selbstanwendung und Selbstreferenz einen Selbstbegriff einbaut, der zwar nicht in dem Sin-
ne gemeint ist, aber zu wenig deutlich macht, dass dieses Selbst selbst nur einem Beobachter
sichtbar wird, der exakt das thematisiert. Das Spannende am Selbst der Selbstreferenz ist,
dass es ganz und gar ohne ein explizites Selbst auskommt – nichts anderes meint basale
Selbstreferenz oder »Autopoiesis«. Die in der Systemtheorie dann beschriebenen »höheren«
(sic!) Formen der Selbstreferenz sind dann nur abweichende Sonderfälle von einer sich ent-
faltenden Praxis – fast hätten wir geschrieben: einer sich selbst entfaltenden Praxis.

Wir sind an dieser Stelle an einem Punkt angekommen, an dem sich Ähnlichkeiten zur
Phänomenologie nennen und nutzen lassen, insofern man Typisierungen auch als Unter-
scheidungsgebrauch lesen kann, sie aber nicht voreilig als eine Form des Vorreflexiven oder
Noch-zu-Reflektierenden disqualifiziert, da sie viel grundsätzlicher als vielleicht vorher ge-
dacht zunächst nur Anschlussfähigkeit als Prinzip jedes Operierens bezeichnen und in den
Mittelpunkt rücken. 

Praktisch bedeutet dies, sich für Wiederholungen zu interessieren. Anstatt sich methodolo-
gisch für die eine oder andere Schule festzulegen, empfehlen wir, sich anzuschauen, wie sich
ein Kontext selbstständig mit Sinn ausstattet. Von Systemen sprechen Systemtheoretiker ge-
rade wegen dieser Form von Sinnproduktion über Wiederholung. Wenn wir etwas erfor-
schen wollen, schauen wir uns etwas an, das einen gemeinsamen Rahmen der Sinnprodukti-
on hat. In gewisser Weise ist das dann beliebig, weil man überall Anschlüsse finden kann,
dies jedoch auf unterschiedlichen Ebenen. Dass Menschen in einem Viertel miteinander re-
den können, hat zunächst mehr damit zu tun, dass überhaupt verschiedene Menschen mitein-
ander reden können. Ob es nun Besonderheiten »des« Viertels gibt, wird man darüber klären
müssen, ob sich ein Viertel eine gemeinsame Sprache gegeben hat. Dass dann z.B. interes-
sant ist, wie Kinder erzogen werden, hat aber vielleicht mehr damit zu tun, wie überhaupt Er-
ziehung möglich ist – nämlich nur sehr mühsam und nicht technologisch zweckorientiert –
und welche Formen dafür gefunden werden können, als damit, was in dem Viertel als Erzie-
hung gilt. Erkennen kann man das darüber, dass man sieht, was sich wie wiederholt. Baut
sich die Komplexität der Situation über Probleme der Erziehung auf, die es auch anderswo
gibt – wie setze ich Grenzen –, oder über Selbstverständigungsdiskurse des Viertels und die
Frage danach, ob »wir« anders sind als die anderen. Man braucht als Forscher nicht alles in

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


Einleitung: Warum Systeme? 245

der jeweiligen Situation neu zu erfinden, was sich grundsätzlicher und schon in Jahrhunder-
ten erforscht als Erziehungsproblem einer modernen Gesellschaft darstellen lässt. 

Wie zentral diese Form der Beobachtung ist, findet sich sehr schön – wenn auch etwas im-
plizit – in dem Text von Daniel B. Lee und Achim Brosziewski. Sie führen als Inbegriff der
ethnographischen Methode aus: »This presumption of self-reference cannot be verified or
falsified through percievable signs and signals. Instead, it can and must be tested through
further observations, which either confirm or contradict our presumptions.« Und weiter: »To
oberserve in the form of understanding, the ethnographer must gain access to the memory of
a social system, to its own imaginary history.« (Lee/Brosziewski in diesem Heft) Wenn man
versteht, wie schlicht und einfach nur die Wiederholung Identität schafft, dann braucht man
eigentlich auch den Spencer Brownschen Formbegriff nicht zum Zentrum der Analyse zu
machen. Mit Spencer Brown lässt sich klären, wieso Identität keine Qualität darstellt, was
für die Forschungen der 70er Jahre ein großes Thema war. Identität ist nicht etwas, was sich
hinter allem verbirgt oder was ein normatives Ziel darstellt, sie ergibt sich ganz von alleine,
indem man spricht und Laute zu Wörtern formt und Wörter zu Sätzen bildet und »versteht«,
wie etwas gemeint ist, weil man etwas als das Gleiche einordnet.

Die entscheidende Referenz für die Interpretation wäre auf dieser Grundlage nicht mehr
die Subjektivität, also das, was jemand sagen möchte und was jemand anderes verstehen
kann, sondern die schlichte Wiederholung. Dabei erscheint auch das, was wir als Subjektivi-
tät bezeichnen, als eine Form der Typisierung, als eine Praxis, in der in ganz spezieller Weise
Redundanzen gebildet werden, nämlich solche der Person. Knoblauch empfiehlt an dieser
Stelle, von der Ethnographie zu lernen: »Wenn der Kern der – wenigstens soziologischen –
Ethnographie nicht das Befremden ist (die Befremdung ist vielmehr ja eine der klassischen
Gattungen der Repräsentation von Ethnographie), sondern die Rekonstruktion der typischen
Binnenperspektive von Akteuren, dann hat die systemtheoretische Analyse eine Aufarbeitung
der ethnographischen Vorgehensweise und der darin implizierten Beobachterrolle vor sich.«
(Knoblauch in diesem Heft) Wir stimmen dem zu, würden aber sagen, dass das Ziel dieser
Aufarbeitung nicht darin bestehen kann, die eigene Subjektivität in der des anderen wiederzu-
finden, sondern sich – auch das finden wir bei Knoblauch schon angedeutet – sehr viel expli-
ziter noch als die Wissenssoziologie für die Funktion der Subjektivität zu interessieren. 

Nachdem wir nun einen empirisch allgemeineren Begriff des Handelns haben – oder einer
Praxis –, lohnt es sich, sich dafür zu interessieren, wie in diese Praxis Kontexte der Reflexi-
on eingelassen sind. 

4. Sozialität ist nicht typisch als Subjektivität zu verstehen

Wenn man sich etwas systematischer sowohl die einzelnen Beiträge dieses Themenhefts als
auch die beiden Kommentare anschaut, scheint die Frage nach der Bedeutung dessen, was
unter dem Begriff der Subjektivität verhandelt wird, zunächst keine zentrale zu sein, findet
man doch überall einen selbstverständlichen Gebrauch dieser Kategorie. Verwirrung stiftet
das Wissen darum, dass sich in Luhmanns Kritik der »alteuropäischen Semantik« (Luhmann
1997, 893ff) eine explizite Ablehnung dieses Begriffs zu finden scheint. Man muss tatsäch-
lich an der systemtheoretischen Forschung kritisieren, dass sie – im Gefolge dieser program-
matischen Sätze – sich nicht die Mühe macht, einem systemtheoretisch uninteressierten Pu-
blikum zu erklären, welchen Stellenwert dieses Konzept in der Systemtheorie erhält.
Während Hartmut Esser annimmt, dass man Handlungsfolgen über eine subjektive Innerlich-
keit erklären kann, könnte man umgekehrt auch behaupten, dass man Subjektivität über
Handlungen erklären kann – exakt dies tut nämlich Esser in seiner kleinen demonstrativen
Sequenzanalyse zum Ehekrach. Was ihm vorliegt, sind Handlungen, von denen ausgehend er
auf einen Algorithmus schließt, der für die Verursachung einer nächsten möglichen Hand-

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


246 Irmhild Saake und Armin Nassehi

lung ausschlaggebend sein soll. Man kann dies tatsächlich machen und erhält dann ein fragi-
les Geflecht von mehr oder weniger verbreiteten gesellschaftlichen Konventionen darüber,
wie man sich in welcher Situation verhält. Woran man aber systematisch vorbeisieht, sind
die Gedanken und Überlegungen, die nicht in Handlungen münden. Wir alle wissen aus eige-
nem Erleben, dass wir in vielen Situationen etwas anderes sagen, als wir denken, und was
wir tun, ist dann oft noch einmal etwas anderes. Dieser Unterschied hängt ganz allein von
den systematischen Möglichkeiten der jeweiligen Form zum Umgang mit Sprache ab. Wäh-
rend Gedanken alleine sich zwar in der Form einer zeitlichen Abfolge darstellen, sie aber
nicht systematisch aufeinander bezogen sein müssen, hat Sprache diese Möglichkeit nicht.
Handeln wiederum leidet darunter und profitiert davon, dass es auf Personen zugerechnet
wird und sich der Sinn entsprechend meist als personalisierter Sinn darstellt – wir verstehen
Handeln, indem wir »psychologisieren«. Wenn man nun diese unterschiedlichen Möglich-
keiten nicht voneinander unterscheidet, kann man nicht mehr abbilden, wie sich in welchen
Situationen die Verwendungsweisen von Gedanken, Sprache und Handlungen unterscheiden. 

Die Situationen, die sich Katharina Mayr in ihrer Studie zu Klinischen Ethikkomitees an-
geschaut hat, lassen sich nur darüber erklären, dass man beschreibt, wie in bestimmten Kon-
texten gerade nicht die Konvention als Garant der nächsten Handlung erscheint, sondern der
erlebte Kontrast zwischen der Konvention und dem, was Menschen an sich selbst erleben,
wenn sie versuchen, »subjektiv« zu sein. In unseren eigenen Forschungen reservieren wir für
diesen Fall den Begriff der Authentizität, weil er demonstriert, dass es hier nicht nur um
Handlungen geht, sondern um ganz spezifische Situationen, in denen Menschen ihre eigenen
Gedanken als Kontrast zu den Konventionen erleben. Vertraut mit diesen Phänomenen sind
wir bereits ein wenig aus den Kontexten des Liebesbekenntnisses und des religiösen Be-
kenntnisses. Aber exakt in Bezug auf diese Kontexte wissen wir auch aus den vorhandenen
Forschungen, dass sich diese Formen als Gattungen darstellen lassen (Günthner/Knoblauch
1994; Knoblauch 1996, 20; Knoblauch 1999; Reichertz 2002). Die Sätze, die dann formu-
liert werden, entstammen Konventionen darüber, wie man sich unkonventionell verhält. 

Eine andere Variante dessen, was sich als Subjektivität beschreiben lässt, wird bei Bour-
dieu beschrieben, wenn es um die Frage danach geht, ob der Akteur von den Regeln des Fel-
des determiniert wird oder nicht. Bourdieu beschreibt ihn als Spieler, um zu erklären, warum
er als determinierter Akteur nicht funktionieren könnte. Er muss auch wollen, was er tut, und
sich seine Handlungen zurechnen, was Bourdieu mit dem Begriff der illusio beschreibt: »Da-
gegen entscheidet man sich in sozialen Feldern, die im Ergebnis eines langwierigen und
langsamen Verselbständigungsprozesses sozusagen Spiele an sich und nicht länger Spiele
für sich selbst sind, nicht bewusst zur Teilnahme, sondern wird in das Spiel hineingeboren,
mit dem Spiel geboren, und ist das Verhältnis des Glaubens, der illusio, des Einsatzes um so
totaler und bedingungsloser, je weniger es als solches erkannt wird.« (Bourdieu 1999, 123)1

1) Kann sich Hartmut Esser tatsächlich Wissenschaftler vorstellen, die soziologische Texte schreiben,
»nur« weil sie einen Lehrstuhl haben wollen? Er vermutet: »Ein Grund (für das Interesse von Sys-
temtheoretikern an der Empirie, d.A.) scheint auch zu sein: mit bloßer Theorie allein lässt sich die
Polykontexturalität des Geschehens um die Neubesetzung der soziologischen Lehrstühle in diesen
Umbruchszeiten nicht im Sinne der Erhaltung des eigenen Paradigmenkapitals bewältigen. Man
muss auch etwas anbieten können auf dem vielschichtigen Markt der Stellenverschiebungen und Mit-
telverteilungen, was andere interessieren könnte, weil es ihnen bei der Lösung ihrer Probleme hilft.«
(Esser in diesem Heft) Wie lässt sich wissenschaftlich zeigen, dass das eigene Interesse an Empirie
»real« ist? Während sich in einer klassischen Welt der Professionen diese Annahme über die »Per-
sönlichkeit« des berufenen Wissenschaftlers erklärte, braucht man dafür heute neue Formen der Dar-
stellung von Subjektivität und zwar »echter« Subjektivität. Wir würden eigentlich sagen, dass das in
einem wissenschaftlichen Rahmen nicht nötig sein sollte, vor allem nicht in einem soziologischen, in
dem man eigentlich über diese Form der illusio etwas wissen könnte.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


Einleitung: Warum Systeme? 247

Je näher man forschend an eine Praxis und ihre sich in der Praxis entscheidenden Spielregeln
heranrückt, desto mehr wird man damit konfrontiert, dass Autoren von Handlungen sich
auch als Autoren, aber – viel wichtiger – bisweilen auch nicht als Autoren erleben, woraus
sich ein entscheidender Ansporn zur Kreativität ergibt, indem man nach neuen Worten sucht,
um sich selbst wieder zuschreiben zu können, was man sagt.

Die Sätze, um die es in den Forschungen von Mayr geht, demonstrieren aber im Unter-
schied dazu, nicht die geordnete Ungeordnetheit von Gefühlen, um Liebe oder Erlösung zu
erleben, sondern nur die reine Präsenz von Gedanken jenseits von Sprache: »Was ich sage,
kann nicht abbilden, was ich denke«. Subjektivität fällt hier also nicht in der Form von Moti-
ven an, sondern als schlichtes Erleben der Ungeordnetheit eigener Gedanken neben dem,
was sich unter der Bedingung von Anwesenheit als gesprochene Sprache darstellt. Während
Esser in seiner einfühlsamen Interpretation eines Streits, dessen Form ihm selbst sicherlich
nicht vertraut ist, demonstriert, wie berechenbar Motive aufgrund gesellschaftlicher Konven-
tionen oft sind, zeigen diese Fälle, wie Menschen sich selbst sozusagen als motivfrei erleben,
als unerklärbar, als intransparent. Und exakt diese Intransparenz schafft das, was wir dann
als systematisch genutzte Quelle von Authentizität wieder finden und von der man zur Zeit
manchmal den Eindruck haben kann, dass sie sich selbst – unter der Bedingung von Massen-
medien – zu immer neuen Formen der Darstellbarkeit steigert. Individuen erleben an sich
selbst ihre eigene Individualität, nicht mehr jedoch in der 68er-Form der therapeutisch insze-
nierten Reflexion übers Private, sondern als ständig anfallendes Nebenprodukt eines funktio-
nierenden Alltags, in dem dies jedoch zumeist nicht vorkommt, woraus sich wiederum eine
neue Mangelbeschreibung ableiten lässt. 

Subjektivität wird so sich selbst zu einem Problem, was wiederum in der authentischen
Rede seine Lösung findet. Soziologisch lässt sich dabei beobachten, wie wichtig es ist, diese
Kategorie noch viel ernster zu nehmen und sie weiter zu fassen, als dies in vielen Hand-
lungsbegriffen der Fall ist. Die Frage danach, ob es Subjekte gibt oder nicht, ist eigentlich
nicht relevant. Entscheidend ist, ob sich Menschen als Subjekte verstehen und erleben – und
ob dieses Erleben sozial anschlussfähig ist. Dieser typische systemtheoretische Schritt, dem
es eigentlich darum geht, noch näher an das alltägliche Geschehen heranzukommen und ab-
zubilden, was im nächsten Moment passiert, ist verständlicher, wenn man zunächst annimmt,
dass es keine Subjekte gibt – um dann zu sehen, wie sich Sozialität als Subjektivität darstellt.
Sehen kann man dann auch, dass Subjektivität nicht nur in der typischen sachlichen Fassung
auftritt – als subjektive Aufklärung über das Motiv zum Handeln –, sondern auch als Frage
danach, wer eigentlich handeln kann, und als Frage nach der zeitlichen Persistenz dieser im-
mer neu sich wieder ordnenden inneren Erlebniswelt. Ein Beispiel für die Problematisierung
von Subjektivität im Hinblick auf die Zeitdimension haben wir bereits von Mayr erhalten. In
ihrer Studie zeigt sie, wie sich als Verfahren für Klinische Ethikkomitees ergibt, dass »ent-
scheidungsleitend ... dann nicht mehr zeitstabile, konsistente Gründe sein (können), sondern
eine ›Sensibilität‹ für die Realität der Betroffenen« (Mayr in diesem Heft). (Vgl. dazu auch
Saake/Kunz 2006; Nassehi/Saake/Mayr 2008)

Die Sozialdimension scheint zunächst über die moderne Formel der Menschheit geklärt zu
sein, stellt sich aber in der Praxis als viel problematischer heraus. Während der Begriff des
Alters, der in der Nachkriegszeit eine spezielle Form der Alternsforschung stimuliert hat, als
Inbegriff von Abbau, Borniertheit und Hilfebedürftigkeit in einer alternden Gesellschaft
nach und nach an Relevanz verliert, steht eine neu entstehende Pflegewissenschaft vor dem
Problem, in Patienten, Dementen und nicht mehr sprechenden Sterbenden jene Formen von
Subjektivität wiederzufinden, die selbst darzustellen sie nicht mehr in der Lage sind (vgl.
Saake 2007). Man kann sich nun vorstellen, dass unsere Erwartungen an eine berücksichtigte
und hergestellte Subjektivität in einer Gesellschaft, die dieser Kategorie mehr und mehr Be-
deutung beimisst, immer mehr steigen werden. Wer nicht mehr selbstständig essen kann, soll

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


248 Irmhild Saake und Armin Nassehi

seinen Löffel doch noch so geführt bekommen, dass ein Reflex dessen, was diese Person ei-
gentlich darstellen sollen könnte, noch da ist. Wer nicht mehr reden kann und sterben will,
muss doch noch von den Mitarbeitern einer Palliativstation so behandelt werden, dass sich in
deren Handlungen die Berücksichtigung einer subjektiven Komponente wieder finden lässt
(vgl. Saake 2006b). Die Anforderungen an die Inszenierungen von Subjektivität werden aber
vor allem auch deshalb so hoch, weil uns immer mehr im Leben als Entscheidung gegen-
übertritt. Wie sozial müssen bereits Zweijährige sein, um später im Beruf teamfähig zu sein?
Mit welchen Zeichen signalisiert mir mein Körper eine falsche Lebensweise? Woran kann
man erkennen, dass man bei seinem sterbenden Vater die Lungenentzündung einfach unbe-
handelt lassen kann, um ihn sterben zu lassen, nachdem man bereits mehrere Krankheiten
hat erfolgreich behandeln lassen? Als informativ erscheinen uns diese Zeichen, wenn sie sich
als angemessen im Hinblick auf die Persönlichkeit des Betroffenen darstellen lassen, wenn
wir sie als subjektive Zeichen interpretieren können. Um das tun zu können, finden wir her-
aus, welche Persönlichkeit Zweijährige haben, wie wir uns zu unserem eigenen Körper ver-
halten wollen und was der eigene Vater gewollt haben kann. Das sind Praxen der Subjekti-
vierung.

Anthony Giddens beschreibt mit seinen Überlegungen zu einem reformulierten Struktur-
begriff die Anforderungen an eine Soziologie in exakt dieser Situation jenseits einer determi-
nierenden Institution und einer sich selbst legitimierenden Subjektivität. »Struktur darf nicht
mit Zwang gleichgesetzt werden; sie schränkt Handeln nicht nur ein, sondern ermöglicht es
auch. Dennoch kann man sagen, dass die strukturellen Momente sozialer Systeme so weit in
Raum und Zeit ausgreifen, dass sie sich der Kontrolle eines jeden individuellen Akteurs ent-
ziehen.« (Giddens 1997, 78) Das ist eigentlich ein systemtheoretischer Satz, nicht weil dort
von Systemen die Rede ist, sondern weil angenommen wird, dass es vor aller Individualität
bereits soziale Strukturen gibt, in die auch diejenigen, die wir als individuelle Akteure fas-
sen, eingelassen sind. Dass es individuelle Akteure gibt, soll also nicht geleugnet werden,
aber wir wollen auch das sichtbar machen, was sich nicht dieser Form fügt, weil man erst
dann tatsächlich »erklären« kann, was Mayr in ihrer Studie beschrieben hat. Dass sich hier-
bei nebenbei auch ein verändertes Bild der Gesellschaft ergibt, soll zum Schluss noch einmal
genauer betont werden, wenn es um die Frage danach geht, was denn eigentlich gute Ergeb-
nisse sind. 

5. Was sind gute Ergebnisse? Ein Blick auf »Alteuropa«

In den Worten Werner Vogds lässt sich das Ergebnis seiner Studie folgendermaßen zusam-
menfassen: »…dass die gängigen Entscheidungsprozeduren vor allem Unsicherheiten absor-
bieren, sie dabei jedoch nicht unbedingt zu medizinisch elaborierten Entscheidungen führen
müssen. Vielmehr gewinnt das Krankenhaus erst als Organisation über seine internen Ent-
scheidungsstrukturen die Möglichkeit, auch unter ungünstigen Bedingungen (Personalman-
gel, Kunstfehler durch schlecht betreute Anfänger etc.) seine Behandlungsprozesse fortzu-
führen. Gerade weil die medizinische Praxis, die rechtlich wirksame Dokumentation dieser
Praxis, die Abrechnungen der Leistungen sowie die einzelnen Ebenen der ärztlichen Hierar-
chie nur lose miteinander gekoppelt sind, kann die Entscheidungsfähigkeit unter wechseln-
den Konstellationen aufrechterhalten werden. So kann behandelt werden, ohne zu behandeln,
Rechtmäßigkeit hergestellt werden, indem Unrechtmäßiges nicht dokumentiert wird, wirt-
schaftlich gearbeitet werden, indem Medizin vorgetäuscht wird, wo anderes stattfindet, um
an anderer Stelle umso mehr (ansonsten nicht bezahlbare) Medizin stattfinden zu lassen. Auf
diesem Level der Untersuchung zeigen die komparativen Analysen auf, dass die Organisati-
onen gerade dann gut funktionieren, wenn sie ein Arrangement entwickeln können, bei dem
zugleich hingeschaut und nicht hingeschaut wird, also bei dem gegebenenfalls die Dinge im
Diffusen gelassen werden, um weiter prozessieren zu können.« (Vogd in diesem Heft) Ganz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


Einleitung: Warum Systeme? 249

ähnlich heißt es bei Stefan Kühl: »Dahinter steckt der Gedanke, dass besonders Organisatio-
nen eigentlich auf eine widersprüchliche Normorientierung angewiesen sind. Weil sich Or-
ganisationen aber gleichzeitig gezwungen sehen, eine widerspruchsfreie Normordnung nach
außen und innen zu präsentieren, wird ein gewisses Maß an Illegalität unvermeidlich. Indem
Organisationsmitglieder situativ ausbalancieren, ob sie den formalen Strukturen entspre-
chend handeln oder ob sie informelle Wege gehen, erreichen Organisationen überhaupt erst
ihre schnelle Anpassungsfähigkeit ...« (Kühl in diesem Heft).

Die Frage danach, was denn eigentlich Ergebnisse sind, lässt sich sehr deutlich aus dem
Kommentar von Esser herauslesen, wenn er das kleine »f« kritisiert, mit dem Dirk Baecker
die Funktionsweise von Systemen als Funktion ihrer selbst und der Umwelt erklärt. Einem
nicht mit der Systemtheorie vertrauten Leser erklärt sich dadurch in der Tat nichts, und auch
die Erklärungen von Vogd und Kühl werden Esser vermutlich nicht zufrieden stellen. Dieses
Problem lässt sich aber nicht lösen, wenn man erwarten würde, dass die Systemtheoretiker
endlich damit aufhören, so paradoxe Sätze zu formulieren, und die Handlungstheoretiker
sich die mathematischen Formeln abgewöhnen. Verstehen kann man aber – und in der Be-
ziehung ist Hartmut Esser vielleicht eher bereit, sich auf systemtheoretische »Erklärungen«
einzulassen –, dass es Kontexte gibt, in denen nicht nur das handelnde und auskunftsfähige
Subjekt eine Rolle spielt, sondern auch solche, in denen Handlung und Sprache und Subjek-
tivität jeweils auseinandertreten und sich selbst zum Problem werden. 

Vielleicht ist es dann nicht mehr entscheidend, ob man den Fall des vernünftigen Handelns
für den Normalfall und den Rest für die Ausnahme hält oder umgekehrt. Empirisch interes-
sant wird dann aber ein Alltag, der einen Gesellschaftsbegriff eigentlich erst wieder relevant
werden lässt. Erst wenn das, was wir erklären wollen, nicht in dem aufgeht, was wir als Sub-
jektivität bezeichnen, brauchen wir eine Kategorie, die uns etwas als wissenschaftlich ver-
nünftig denken lässt, was wir im Alltag für unvernünftig halten. Die Mathematik der Hand-
lungsforscher erfüllt diese Funktion, insofern sie eine Antwort ermöglicht, die man sich
selbst nicht gegeben hätte. Die Plausibilität dieser Antwort ist eine rein gesellschaftliche
Veranstaltung, die nur funktioniert, wenn man wissenschaftliche Typisierungen versteht.
Eben diese wissenschaftlichen Typisierungen sind aber das, was Esser als »real« bezeichnet
und mit Anführungszeichen versieht. Um Ergebnisse produzieren zu können, muss sich eine
Form der Kommunikation etablieren, die ihr Gemeinsames darin findet, dass man sich über
Ergebnisse streitet. Damit ist nicht gemeint, dass man normativ Unterschiede fordert, son-
dern dass sehr viel vorausgesetzt werden muss, damit sich zwei Sätze überhaupt aufeinander
beziehen lassen. Wenn man systemtheoretisch von einem Code redet, bezeichnet man damit
so etwas wie eine Typisierung, die allerdings sehr viel allgemeiner und umfassender und in
gewisser Weise toleranter funktioniert, als man sich das als Wissenschaftler denkt. Die
Wirksamkeit dieser Typisierung zeigt sich darin, dass jeder wissenschaftliche Text – ohne
Ausnahme – die Form der wissenschaftlichen Kommunikation annimmt, indem er Wahrhei-
ten produzieren will und sich darüber kritisieren lässt. Diese Behauptung lässt sich wunder-
bar an der Realität testen, und ihr Ergebnis, eine in dieser Form als typisiert verstandene Re-
alität, lässt sich auch wunderbar weiter erforschen, wenn man fragt: Welche Wahrheiten sind
es denn, die sich im Moment durchzusetzen scheinen? Und dabei geht es dann nicht um ei-
nen subjektiven Sinn, sondern um einen Sinn, der über das Subjektive hinaus sich allgemei-
ner der Sozialdimension verdankt, nämlich z.B. dem immer gleichen Problem, den Einfluss
der Psyche auf körperliche Befindlichkeiten bei der medizinischen Behandlung des Körpers
miteinzukalkulieren: Körper sind nun mal nicht ohne Psyche zu haben! Aber nur weil Kör-
per Schmerzen produzieren – zunächst ganz unsubjektiv biologisch, dann jedoch umso sub-
jektiver und schmerzhaft –, gibt es so etwas wie medizinische Handlungen. Andere Situatio-
nen unterscheiden sich hiervon systematisch, weil Körper in ihnen eine untergeordnete Rolle
spielen, z.B. wissenschaftliches Denken. Auch dafür braucht man funktionsbereite und aufs

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


250 Irmhild Saake und Armin Nassehi

Sitzenbleiben-Können trainierte Körper, aber leider orientiert sich die Form des wissen-
schaftlichen Denkens nicht an den Körpern, sondern daran, was ein Kopf in Abwesenheit
von anderen Körpern und mit Hilfe verschiedenster Instrumente, die ihm das Denken ermög-
lichen, an Komplexität aushalten kann. 

Verstehen kann man diese Beschreibung einer Gesellschaft, die wir als Gesellschaft der
Gegenwarten beschreiben würden, eigentlich gar nicht. Wir verwenden diesen Gesell-
schaftsbegriff nicht nur als Ausdruck für eine Versammlung von (sozial ungleichen) Men-
schen oder als Hinweis auf eine bestimmte Menge an differenzierten Logiken, sondern vor
allem als Versuch einer Zusammenschau von unterschiedlichen Orten, die jeweils für sich
anhand ihrer eigenen sozialen, sachlichen und zeitlichen Relevanzen einen eigenen Horizont
herstellen, zum Teil auch explizit machen und die sich anhand dieser selbsttypisierten For-
men von Identität aufeinander beziehen können. Am besten verstehen kann man diese Idee
einer sich selbst typisierenden Praxis, wenn man sich mit der Frage auseinandersetzt, warum
Stefan Kühls schöne Studie so eigentümlich unerklärt endet. Im Mittelpunkt der Studie steht
die Beobachtung eines Maximums an organisiertem Unsinn, womit zumindest zunächst ein-
mal der Beweis geführt wird, dass Organisationen keine zweckrationalen Apparate sind. Mit
jedem Schritt, mit dem sich Kühls Organisationsberater weiter in die Tiefen des organisier-
ten Alltags hineinbewegen, werden noch fundamentalere Unvereinbarkeiten sichtbar, die
sich auch nicht mehr als Zusammenspiel von Funktionalitäten und Dysfunktionalitäten dar-
stellen lassen. Es ist richtig beschrieben von Kühl, dass offenbar auf diese Weise der organi-
sationale Alltag in diesem Fall funktioniert, aber es lässt sich nicht rechtfertigen, dass er nur
so funktionieren kann. Dass es keine Regelung gibt, die die Handwerker z.B. von dem um-
ständlichen behördlichen Genehmigungsverfahren befreit, kann auch nur ein dummer Zufall
sein, der aber leider – weil die Gelegenheit dazu im Moment nicht mehr da ist – sehr weitrei-
chende Folgen hat. Interessanter an dem Fall ist, dass so etwas möglich ist und sich die hier
zeigende Unvernunft bis in die Beratungspraxis der Organisationsberater durchsetzt. Die
Entscheidungen des Managements werden von zum Teil exakt gegensätzlichen Entscheidun-
gen der selbstständigen Handwerkerteams begleitet, und die Organisationsberater werden
nun mit einer Entscheidungspraxis konfrontiert, die in sich komplett plausibel ist, insofern
alles funktioniert, die aber maximal unplausibel ist, wenn man sich diese Entscheidungen im
Hinblick auf ihre inhaltliche Kohärenz anschaut. 

Beides sind zwei verschiedene Formen, in denen der organisierte Alltag sichtbar werden
kann, und exakt genau so geht es Soziologen mit dem Gesellschaftsbegriff (vgl. Nassehi
2007b). Man kann sich auf ein (wissenschaftliches) Bild der Gesellschaft konzentrieren, bei
dem sich die wissenschaftliche Logik bewährt und einiges erklärt werden kann, anderes wie-
derum als noch unerklärt markiert wird. Man kann aber auch annehmen, dass sich Gesell-
schaft außerhalb der Wissenschaft sehr viel unvernünftiger darstellt, dass es dort Kontexte
gibt, die mit einem sehr viel schlechteren Gedächtnis ausgestattet sind und größeren Toleran-
zen für Unlogisches. Wie wollen wir etwas benennbar machen, was vielleicht in seiner ge-
samten Form allem widerspricht, was Wissenschaftler bereit sind anzunehmen? 

Bislang haben wir, was diese Vermutung angeht, nur den Hinweis der soziologischen The-
orien darauf, dass sich jenseits der theoretischen Einstellung, der soziologischen Erklärung,
der kompetenten Sprecher ein Alltag befindet, der erklärt und in Diskurse einbezogen wer-
den kann. Mit der Umkehrung dieses Blicks auf den Alltag sehen wir zunächst eine Praxis,
die sich in ihrer Funktionalität über ihre Anschlussfähigkeit erklärt, und wir sehen die Vor-
aussetzungsfähigkeit sowohl der wissenschaftlichen Annahme von Vernunft als auch der
z.B. organisationalen Fähigkeit, sich über Entscheidungen von dieser Vernunft zu entkop-
peln und zu funktionieren. Es geht nicht darum, ob man so etwas gut findet oder nicht, son-
dern nur darum, es sichtbar zu machen. Zum Teil wird dieser Versuch des Sichtbarmachens
zunächst in eine Praxis des Beschreibens, des Typisierens münden, um diese Art von Alltag

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


Einleitung: Warum Systeme? 251

überhaupt erst zum Thema zu machen. Deutlich wird hierbei, wie sehr so eine Art von Sozi-
ologie sich der Perspektive der Cultural Studies verdankt und wie genuin soziologisch die
Fragestellungen der Cultural Studies sind. Sie machen uns vertraut mit der Unvernunft eines
Alltags, in dem man abends fernsieht, während man tagsüber Adornos Kulturindustriethese
diskutiert.

Wenn man nun zum Schluss zusammenfassen möchte, was eigentlich eine systemtheoreti-
sche empirische Forschung macht, dann würden wir sehr abstrakt, aber doch auch sehr empi-
risch zusammenfassen: Sie versucht, aus der Verbindlichkeit der alteuropäischen Form der
Reflexion auszuscheren und auf die nicht nur zeitliche, sondern auch sachliche und soziale
Organisation des Handelns hinzuweisen. Handeln jenseits dieser Idee der Reflexion kann
man nur schwer als solches verstehen und braucht dafür vermutlich die entfremdenden Stu-
dien einer körperfixierten Ethnographie (vgl. Hirschauer 1996). Wir fassen Handeln typi-
scherweise immer schon als Zusammenhang von Entwurf und Motiv und Vergangenheit und
Gegenwart, Alltag und theoretischer Erklärung, also: rein zeitlich. Rehabilitiert werden müs-
sen in diesem Zusammenhang – und diese Hinweise verdanken wir den Gutachtern der Bei-
träge, Hartmut Esser und Hubert Knoblauch – die Begriffe der nicht nur zeitlich, sondern
auch sozial und sachlich gefassten Handlung, der nicht nur sachlich, sondern auch zeitlich
und sozial gefassten Subjektivität und der nicht nur sozial, sondern auch zeitlich und sach-
lich gefassten Gesellschaft. Im Hinblick auf die Einwände der Gutachter und die Beiträge
der hier versammelten Autoren stellt dies einen Versuch dar, soziologische Perspektiven
nicht gegeneinander auszuspielen, sondern sie aufeinander zu beziehen im Sinne der Frage
danach, ob sich eventuell die Methodendifferenzen nicht besser als Differenzen der jeweili-
gen beforschten Orte abbilden lassen anstatt als wissenschaftliche Axiome. Vielleicht lassen
sich aus dieser Perspektive auch die Texte unseres Themenheftes von jenen besser lesen, die
eigentlich keine systemtheoretischen Beiträge lesen wollen. 

Literatur
Berg, Marc (2007): Praktiken des Lesens und Schreibens. Die konstitutive Rolle der Patientenakte in der

medizinischen Arbeit, in: Saake, Irmhild/Vogd, Werner (Hg.): Moderne Mythen der Medizin. Studien
zu Problemen der organisierten Soziologie, Wiesbaden, S. 63-86.

Bourdieu, Pierre (1999): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, Frankfurt am Main. 

Esser, Hartmut (1996): Die Definition der Situation, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsy-
chologie 48, S. 1-34.

Esser, Hartmut (2002): In guten wie in schlechten Tagen? Das Framing der Ehe und das Risiko zur Schei-
dung. Eine Anwendung und ein Test des Modells der Frame-Selektion, in: Kölner Zeitschrift für Sozi-
ologie und Sozialpsychologie 54, S. 27-63.

Giddens, Anthony (1997): Die Konstitution der Gesellschaft, Frankfurt am Main.

Günthner, Susanne; Knoblauch, Hubert (1994): 'Forms are the food of faith'. Gattungen als Muster kom-
munikativen Handelns, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 46, S. 693-723.

Habermas, Jürgen (1990): Vorwort zur Neuauflage 1990, in: Habermas, Jürgen: Strukturwandel der Öf-
fentlichkeit, Frankfurt am Main, S. 11-50.

Hirschauer, Stefan (1996): Die Fabrikation des Körpers in der Chirurgie, in: Borck, Cornelius (Hg.): Ana-
tomien medizinischen Wissens, Frankfurt am Main, S. 86-124.

Hoyer, Klaus L.; Tutton, Richard (2005): 'Ethics was here': Studying the language games of ethics in the
case of UK Biobank, Critical Public Health, 15, S. 385-397.

Iding, Hermann (2007): Beratung im Krankenhaus – Macht mein Strukturen in Organisationen, in: Saake,
Irmhild;Vogd, Werner (Hg.): Moderne Mythen der Medizin. Studien zur organisierten Krankenbe-
handlung, Wiesbaden, S. 87-108.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


252 Irmhild Saake und Armin Nassehi

Knoblauch, Hubert (1996): Einleitung: Kommunikative Lebenswelten und die Ethnographie einer ›ge-
schwätzigen Gesellschaft‹, in: ders. (Hg.): Kommunikative Lebenswelten. Zur Ethnographie einer ge-
schwätzigen Gesellschaft, Konstanz, S. 7-30.

Knoblauch, Hubert (1999): Religionssoziologie, Berlin, New York.

Luhmann, Niklas (1989): Individuum, Individualität, Individualismus, in: ders.: Gesellschaftsstruktur
und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft. Bd. 3, Frankfurt am Main,
S. 149-258.

Luhmann, Niklas (1997): Die Gesellschaft der Gesellschaft, 2 Bde., Frankfurt am Main.

Mead, George Herbert (1988): Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht des Sozialbehaviorismus,
hg. Von Charles W. Morris, 7. Auflage, Frankfurt am Main.

Mosebach, Martin (2002): Häresie der Formlosigkeit. Die römische Liturgie und ihr Feind, Wien, Leip-
zig.

Nassehi, Armin (1993): Die Zeit der Gesellschaft. Auf dem Weg zu einer soziologischen Theorie der Zeit,
Opladen.

Nassehi, Armin (1994): Die Form der Biographie. Theoretische Überlegungen zur Biographieforschung
in methodologischer Absicht, in: BIOS 7, 46-63.

Nassehi, Armin (1997): »In jeder Gegenwart muß neu begonnen werden!« Ein Gespräch mit Theodor M.
Bardmann, in: Bardmann, Theodor M. (Hg.): Zirkularität als Standpunkt, Opladen, S. 229-249.

Nassehi, Armin (2003): Geschlossenheit und Offenheit. Studien zur Theorie der modernen Gesellschaft,
Frankfurt am Main.

Nassehi, Armin (2006): Der soziologische Diskurs der Moderne, Frankfurt am Main.

Nassehi, Armin (2007a): The Person as an Effect of Communication, in: Sabine Maasen (Hg.): On Wil-
ling Selves. Neoliberal Politics and the Challenge of  Neuroscience, Hampshire, S. 100–120.

Nassehi, Armin (2007b): Organisation, Macht, Medizin. Diskontinuitäten in einer Gesellschaft der Ge-
genwarten, in: Saake, Irmhild;Vogd, Werner (Hg.): Moderne Mythen der Medizin. Studien zur orga-
nisierten Krankenbehandlung, Wiesbaden, S. 379-397.

Nassehi, Armin; Saake, Irmhild; Mayr, Katharina (2008): Healthcare Ethics Comitees without Function?
Locations and Forms of Ethical Speech in a ›Society of Presents‹, in: Rothman, Barbara Katz; Arm-
strong, Elizabeth; Tiger, Rebecca (Hg.): Bioethical Issues, Sociological Perspectives (Advances of Me-
dical Sociology Vol. 9, im Druck). 

Nassehi, Armin; Saake, Irmhild (2002): Kontingenz: Methodisch verhindert oder beobachtet? Ein Beitrag
zur Methodologie der qualitativen Sozialforschung, in: Zeitschrift für Soziologie 31, S. 66-86.

Reichertz, Jo (2002): Theatralisierung von Liebe in Beziehungsshows. Neue Tendenzen bei der (Re)Prä-
sentation von ›Liebe‹, in: Ivány, Nathalie; Reichertz, Jo (Hg.): Liebe (wie) im Fernsehen. Eine wissens-
soziologische Analyse, Opladen, S. 23-58.

Rose, Nikolas (1998): Inventing Our Selves. Psychology, Power and Personhood, Cambridge, New York.

Saake, Irmhild (2003): Die Performanz des Medizinischen. Zur Asymmetrie in der Arzt-Patienten-Inter-
aktion, in: Soziale Welt 54, S. 429-460.

Saake, Irmhild (2004): Theorien der Empirie. Zur Spiegelbildlichkeit der Bourdieuschen Theorie der Pra-
xis und der Luhmannschen Systemtheorie, in: Armin Nassehi; Nollmann, Gerd (Hg.): Bourdieu und
Luhmann. Ein Theorienvergleich, Frankfurt am Main, S. 85-117.

Saake, Irmhild (2006a): Selbstbeschreibungen als Weltbeschreibungen. Die Homologie-Annahme revisi-
ted, in: Sociologia Internationalis 44, S. 99-140. 

Saake, Irmhild (2006b): Die Konstruktion des Alters. Eine gesellschaftstheoretische Einführung in die
Alternsforschung, Wiesbaden.

Saake, Irmhild (2007):  Moderne Todessemantiken. Symmetrische und symmetrische Konstellationen, in:
Saake, Irmhild; Vogd, Werner (Hg.): Moderne Mythen der Medizin. Studien zur organisierten Kran-
kenbehandlung, Wiesbaden, S. 237-264.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233


Einleitung: Warum Systeme? 253

Saake, Irmhild; Nassehi Armin (2004): Das gesellschaftliche Gehäuse der Persönlichkeit. Über Max We-
ber und die (soziologische) Produktion von Motiven, in: Berliner Journal für Soziologie 14, S. 503-526

Saake, Irmhild; Kunz, Dominik (2006): Von Kommunikation über Ethik zu ›ethischer Sensibilisierung‹:
Symmetrisierungsprozesse in diskursiven Verfahren, in: Zeitschrift für Soziologie 35, S. 41-56.

Schütz, Alfred (1971): Über die mannigfaltigen Wirklichkeiten, in: Schütz, Alfred: Gesammelte Aufsätze
(Bd. 1), Den Haag, S. 137-198.

Schütz, Alfred; Luckmann, Thomas (1979): Die Lebenswelt des Alltags und die natürliche Einstellung,
in: Schütz, Alfred; Luckmann, Thomas: Strukturen der Lebenswelt (Bd. 1), Frankfurt am Main, S. 25-
61.

Soeffner, Hans-Georg (1999): ›Strukturen der Lebenswelt‹ – ein Kommentar, in: Hitzler, Ronald; Rei-
chertz, Jo und Norbert Schröer (Hg.): Hermeneutische Wissenssoziologie. Standpunkte zur Theorie der
Interpretation, Konstanz, S. 29-38.

Soeffner, Hans-Georg (1992a): Luther – Der Weg von der Kollektivität des Glaubens zu einem luthe-
risch-protestantischen Individualitätstypus, in: Soeffner, Hans-Georg: Die Ordnung der Rituale. Die
Auslegung des Alltags (Bd. 2), Frankfurt am Main, S. 20-75.

Soeffner, Hans-Georg (1992b): Der fliegende Maulwurf, in: Soeffner, Hans-Georg: Die Ordnung der Ri-
tuale, Die Auslegung des Alltags (Bd. 2), Frankfurt am Main, S. 131-156.

Sulilatu, Saidi (2007): Klinische Ethik-Komitees als Verfahren der Entbürokratisierung, in: Saake, Irm-
hild; Vogd, Werner (Hg.): Moderne Mythen der Medizin. Studien zur organisierten Krankenbehand-
lung, Wiesbaden, S. 285-306.

Tyrell, Hartmann ( 1998): Handeln, Religion und Kommunikation – Begriffsgeschichtliche und systema-
tische Überlegungen, in: Tyrell, Hartmann, Volkhard Krech und Hubert Knoblauch (Hg.): Religion als
Kommunikation, Würzburg, S. 83-134

Vogd, Werner (2004): Entscheidungen und Karrieren. Organisationssoziologische Betrachtungen zu den
Geschehnissen einer psychosomatischen Abteilung, in: Soziale Welt 55, S. 283-306.

Vogd, Werner (2007): Paradoxien einer chirurgischen Abteilung. Wenn leitende Akteure zugleich ent-
scheiden und funktionieren sollen, in: Saake, Irmhild; Vogd, Werner (Hg.): Moderne Mythen der Me-
dizin. Studien zur organisierten Krankenbehandlung, Wiesbaden, S. 109-135.

Weber, Georg u.a. (2003): Die Emigration der Siebenbürger Sachsen, Opladen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 06:06:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2007-3-233

