VIl. »Eine Unbedingtheit des Sprechens.«
Auf-Schlussworte

In jedem Augenblick aber, in dem ein
Mensch seinen Weg geht aus Unbedingt-
heit, ist in der Zeit, was doch die Zeit tilgt.
Keine Vergangenheit kann ihm sagen, wie
er sich zu verhalten habe. Erweckt im Lichte
erinnerter Vergangenheit hat er es selbst zu
entscheiden. Weil Selbstsein nur in Einheit
mit dem Sein in seiner Zeit ist, so drangt es
in allem Widerstand gegen seine Zeit doch
zu der Entschiedenheit, nur in dieser Zeit
leben zu wollen.

Karl Jaspers: Die geistige Situation der Zeit

Nach den Menschen zu fragen muss den Versuch bedeuten, diese nicht unter den einen
Begriff zu bringen, sondern sich ihnen als absolut Verschiedenen anzunihern. Es hat
sich gezeigt, dass all jene menschlichen Fihigkeiten, um die Arendts Schriften kreisen,
den Eigenschaften, die sie dem Bdsen zuordnet, gerade entgegenstehen: In diesem Sin-
ne hat sich die anfangs ausgesprochene Annahme, Arendts Schriften fragten allesamt
nach dem Guten — dem Menschlichen der Menschen - als evident erwiesen. Dieses
Gute zeigt sich als in mehrfacher Weise angewiesen auf die Sprache: Im Sprechen be-
gegnen wir uns selbst und den Anderen und werden so erst Menschen. Ein Sprechen
aber nicht als blofRe Verlautung, sondern als eines, das sich der Einzelheit der Sprechen-
den, der Angesprochenen und des Gegenstandes der Frage bewusst ist, ein Sprechen, das
die Méglichkeit und den Anfang mitdenkt, die in jedem Fragen liegen, ein Sprechen,
das schweigt. Im Gegensatz zu der oft geduferten Annahme anderer Arendt-Lektiiren,
sind also das Wer, Wie und Was der Frage absolut wesentlich fiir den Versuch, das Gute
im Arendt’schen Sinne zu verstehen.

Gefahr fir die absolute Verschiedenheit bedeutet jede Selbstverstindlichkeit, die
diese in sich aufheben und in ihrem Strom mitreifien will. Die Fraglosigkeit einer sol-

1 Hannah Arendt: Fernsehgesprich mit Giinther Gaus, S. 71.

- am 14,02.2026, 07:59:52.


https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Vom Schweigen des Guten

chen Logik ist hinreiflend durch die Antwort, die sie bereithilt und die Sicherheit, die
sie verspricht. In einem Gesprach antwortet Arendt auf die Frage, warum so viele Men-
schen an einem »deterministischen Denken« festhielten und die Geschichte als etwas
verstiinden, das nicht »anders [hitte] passieren kénnen«: »Sie haben Angst, Angst da-
vor, Angst zu haben. [..] Sie haben Angst vor der Freiheit.«* Diese Angst ist heute noch
gewachsen, in einer Zeit, da alles Menschliche so vergleich- und ersetzbar erscheint:
dem Denken steht eine >Kiinstliche Intelligenz<, dem Urteilen Unmengen >Experten-
wissen¢, dem Erzihlen eine Sprache gegeniiber, die nur noch als Zeichensystem ver-
standen ist und dementsprechend so ein-deutig wie moglich sein soll. Der Zeit einer
nahezu betiubten Gesellschaft, die sich im Paradies der Selbstverstindlichkeiten so
fraglos eingerichtet hat, dass eine andere Welt kaum mehr denkbar scheint — so dass
als einziger Ausweg die Ablehnung jeder gemeinsam erfahrbaren, objektiven Welt zu
bleiben scheint. Das Bose, das Arendt in ihren Studien zum Totalitarismus entdeckt,
zeichnet sich in ebendieser Weise aus durch ein willenloses Anheimgeben an den Ruf
der Zeit und genau dieses Denken eines unaufhaltsamen Prozesses erscheint gegenwir-
tig so iibermichtig wie nie. Die Frage muss demnach heute lauten: Was kann erneut
die Lust am Urteil wecken, die einen Ausbruch aus dem Paradies — und dann eben
auch den Aufbruch ins Unbekannte — bedeuten wiirde? Mit Arendt muss die Antwort
lauten: ein politischer Raum, der nicht Fragen stellt, die Technik und Wissenschaften
besser zu 16sen imstande sind, der also die Menschen immer schon als Ubertrumpfte
empfingt, sondern einer, in dem solche Fragen gestellt werden, die eben nur die Men-
schen als Menschen zu besprechen und beurteilen imstande sind, solche Fragen, die des
Schweigens und des menschlichen Zwischenraums bediirfen.

Arendt spricht davon, »dass die Neuzeit mit der Frage: Wie? die Frage: Warum?
ersetzt hat«, davon, dass es sich dabei aber nicht etwa um einen »neuen Wahrheitsbe-
griff« handele, sondern gerade um ein »Desinteressement an Wahrheit: Ich will nicht
wissen, warum etwas ist, und auch nicht, wie es zustande kam, sondern: Wie kann ich
[etwas] machen?<® Hat der Sturm des Vorwirtskommens einmal unsere Fliigel ergriffen,
ist die Frage als Frage uiberfliissig geworden, geht es nicht mehr um Bedeutung, son-
dern einzig um Effizienz und ein unendlicher Prozess hat seinen Anfang genommen:
»Zu unterscheiden sind das Um-zu und das Um-willen: Das erstere gibt den Mittel-
Zweck-Zusammenhang, das zweite den Sinn und die Bedeutung. Sinnlosigkeit entsteht
nicht, wenn die Mittel zum Zweck werden, sondern der Zweck die Stelle der Bedeutung
einnimmt. Der Mittel-Zweck-Zusammenhang ist seinem Wesen nach unendlich: Jeder
Zweck kann wieder Mittel werden und wird es unweigerlich. Nur das Um-willen ist
ausserhalb des Prozesses des Herstellens und der Herstellbarkeit.«* Was hier also ver-
loren geht, ist die Bedeutung und so auch die Deutbarkeit, die uns als Menschen die
Macht verleiht, »von Neuem anzufangen<. In einer Zeit, die wir dem digitalen Zeital-
ter unterordnen, einer Zeit, in der nahezu alles binir und damit absolut endlich und

2 Hannah Arendt [1973]: Fernsehgesprich mit Roger Errera (Oktober 1973). In: Hannah Arendt: Ich will
verstehen. Selbstauskiinfte zu Leben und Werk. Miinchen 20062, S.122.

3 Hannah Arendt [1955]: Denktagebuch, Erster Band, S. 547.

4 Ebenda, S. 517.

5 Walter Benjamin [1933]: Erfahrung und Armut, S. 215.

- am 14,02.2026, 07:59:52.


https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII. Auf-Schlussworte

vergleichbar erfassbar scheint, indert sich zwangsliufig unser Blick auf die Menschen:
Wenn die Welt endgiiltig algorithmisch erfassbar scheint, wird menschliches Handeln
unnétig, wie auch die Welt selbst, der erdachte — verbesserbare — Welten gegeniiber-
stehen und letztlich der Mensch, dessen losungsorientiertes Tun nun von Maschinen
besser zum Ziel gefithrt werden kann. Diese Entwicklungen zeigen die Menschen nicht
mehr als Handlungsfihige, die durch das Gute auf dem rechten Weg gehalten werden
miissen, sondern als Ohnmichtige, die sich nur retten zu kénnen glauben durch eine
Verallgemeinerung ihrer Selbst, ein blinzelndes Verschmelzen mit dem Prozess, den sie
dann Leben nennen.

Wenn das Bése also im Selbstverstindlichen, Notwendigen und Allgemeinen liegt, kann
ihm nicht mehr mit einem Guten begegnet werden, das durch Regeln von der Versu-
chung abhilt, sondern muss diesem Willen-losen ein Willen entgegengehalten werden
— nicht aber das zielgerichtete Wollen einer Bewegung, sondern eines, das sich gerade
der Offenheit aussetzt. Mary McCarthy findet ein schones Bild: »Dieser Raum, den Han-
nah Arendt in ithrem Werk schafft und in den man sich hineingeben kann - mit dem
erhellenden Gefiihl, das man hat, wenn man durch einen Bogen in ein befreites Gebiet
geht!«® Das Gute liegt also — und das ist das wirklich Verwunderliche und Herausra-
gende — als Sprechen doch zugleich auch immer im Aussetzen des Sprechens, im Schwei-
gen. Denken ist Denken nur, wenn es zuhort: wenn die Denkende in sich selbst einen
Zwischenraum schafft, der iiber das Gedachte hinausweist, der der Verfestigung des
bereits Gedachten entgegensteht. Dies konnte durch Benjamins Namensprache noch
deutlicher zum Vorschein kommen: Das Einzelne denken heif$t immer vor allem, ihm
zuzuhdren, es nicht als etwas zu benennen, sondern es als es selbst wahrzunehmen. In
dieser Weise bedarf auch das Urteilen — das gerade im gemeinsamen Gesprich besteht
— des stillschweigenden Zwischenraums, denn hier ist der Ort, an dem das Neue entste-
hen kann, aus den Urteilen der Vielen zwar, es selbst aber dennoch nur zwischen ihnen.
Auch hier konnte Benjamins Denken der Uber-setzung eine Ansicht hinzufiigen, die
der Frage ein Stiick niherbrachte: die Ubersetzung, die das Eine kommentiert — nicht,
um es weitreichender nutzbar zu machen, sondern um durch einen neuen Standpunkt
wieder einen Zwischenraum zu schaffen, der diesem Einen Raum schafft. Zuletzt hat
sich in beider Denken der Erzihlung gezeigt, dass diese keine Dienerin der Geschich-
te ist, die Geschehenes festhilt und aufbewahrt, sondern gerade dann den Menschen
zugehort, wenn sie in und um sich Raum schafft fiir neue Be-deutung und so aus ihr
selbst dann erzdhlend ein neuer Anfang erwachsen kann.

Das Gute liegt gerade nicht darin, festzusetzen und Gehorsam zu fordern, sondern
aufzubrechen und der Méglichkeit wieder Raum zu schaffen, die jeder Mensch in die
Welt bringt. Demnach kénnte man vielleicht annehmen, Arendts Gedanken wiirden ge-
radezu eine Anti-Moral bedeuten und so zur Moral gerade nichts zu sagen haben; genau
das Gegenteil aber ist der Fall: Weil das Bése heute in solch neuem Gewand erscheint,
ist es gerade jetzt an der Zeit, nach dem Guten zu fragen. Dieses Gute kann heute kei-
nesfalls in einer Ubernahme von Macht liegen, die zum Verfolg der eigenen Idee dem

6 Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S.115.

- am 14,02.2026, 07:59:52.

305


https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Vom Schweigen des Guten

rasenden Prozess die letzten Keile entreifdt, sondern muss gerade Abbruch und Still-
stand bedeuten. Bei Benjamin heif3t es: »Marx sagt, die Revolutionen sind die Loko-
motive der Weltgeschichte. Aber vielleicht ist dem ginzlich anders. Vielleicht sind die
Revolutionen der Griff des in diesem Zuge reisenden Menschengeschlechts nach der
Notbremse.«” Anfang ist heute einzig denkbar, wenn ihm ein Ende vorausgeht.

Im Sinne des Ausspruchs Nietzsches, mit dem diese Ausfithrungen ihren Anfang
nahmen, bedeutet dies Anfangen aber nicht, es bloR als Ende einer Unfreiheit zu be-
greifen — als eine Freiheit von —, sondern als Freiheit zu: »Hell aber soll mir dein Auge
kiinden: frei wozu?!« Frei vielleicht, um jenen »miteinander kommunizierenden Zeit-

stromen«®

, von denen oben die Rede war, mit einer »Unruhe im Denken« zu begegnen
und herauszufinden, welche Fragen jetzt und heute dringend sind. In dieser Weise in
die Frage dringen uns heute sowohl eine Politik, die immer mehr auf Expertenwis-
sen und immer weniger auf einem gemeinschaftlichen Denken und Urteilen beruht,
als auch eine Technik, die fast jeden Raum ermessen hat und offenbar auch nicht da-
vor Halt machen will, den Menschen selbst zur Gleichung zu machen. Diese scheinbar

unauthaltsamen Fortschritte sind wohl die heutigen »verwiistenden Sandstiirme«’

, vor
denen nur die menschlichste aller menschlichen Fihigkeiten — das Sprechen — Rettung
verspricht. Die Gefahr scheint grof3, dass die »organisierte Verlassenheit« unserer Tage,
die die Verallgemeinerung der Menschen in einen blof vergleichbaren — wenn auch als
besonderen vermarkteten — Typus hervorbringt, »die uns bekannte Welt, die tiberall an
ein Ende geraten scheint, [...] verwiiste[t], bevor wir die Zeit gehabt haben, aus diesem
Ende einen neuen Anfang erstehen zu sehen, der an sich in jedem Ende liegt, ja, der

das eigentliche Versprechen des Endes an uns ist«*°.

Die heutige Technik scheint es moglich zu machen, der Idee eines vollkommen ver-
besserbaren Menschen, die jene eines absolut verschiedenen negieren und unnétig er-
scheinen lassen muss, immer niherzukommen. So wird dem Ziel der Gefiihlsethik,
den Menschen durch Empathie besser zu machen, heute durch sogenannte >Empathie-
Maschinencentsprochen. Diese ermoglichen mittels audiovisueller Immersion, dass die
Einfithlung in den anderen Korper nicht mehr innerhalb der eigenen Vorstellungskraft
geschieht, sondern statsichlich« ins Bild gesetzt wird: Im Blick auf den eigenen Korper
zeigt sich ein anderer. Auf diesem Weg sollen Schlagende sich in Geschlagenen einfin-
den, Auslinderfeindliche in Gefliichtete. Man kénnte nun annehmen, es bestiinde eine
Ahnlichkeit zu Arendts Ausfithrungen zum Urteilen, wenn sie schreibt: »Eine Meinung
bilde ich mir, indem ich eine bestimmte Sache von verschiedenen Gesichtspunkten aus
betrachte, indem ich mir die Standpunkte der Abwesenden vergegenwirtige und sie so
mit reprisentiere.«'* Dass es hier um etwas ginzlich anderes geht, wird in der Weiter-

7 Walter Benjamin [ca. 1942]: Anmerkungen (zu Uber den Begriff der Geschichte). In: ders.: Gesammelte
Schriften 1/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhauser. Frankfurt a.M.
1991, S.1232.

8 Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S.15.

9 Ebenda, S. 978.

10 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 979.

1 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.

- am 14,02.2026, 07:59:52.


https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII. Auf-Schlussworte

fithrung des Gedankens deutlich: »Dieser Vergegenwirtigungsprozess akzeptiert nicht
blind bestimmte, mir bekannte, von anderen vertretene Ansichten. Es handelt sich hier
weder um Einfithlung noch darum, mit Hilfe der Vorstellungskraft irgendeine Majori-
tit zu ermitteln und sich ihr dann anzuschliefen. Vielmehr gilt es, mit Hilfe der Ein-
bildungskraft, aber ohne die eigene Identitit aufzugeben, einen Standort in der Welt
einzunehmen, der nicht der meinige ist, und mir nun von diesem Standort aus eine
eigene Meinung zu bilden.«> Hannah Arendt spricht davon, als man selbst den Stand-
punkt einer Anderen einzunehmen, als eine absolut Verschiedene also. Eine solche aber
muss die virtuelle Realitit — die gerade jede in sie Eintauchende als Identische einschitzt
und die immer selbe Situation vorfithrt, um das immer gleiche Gefiihl auszulésen — ja ge-
rade verschleiern und abdecken. Das Gute lige im Falle dieser Maschinen einzig im
unmenschlichen Ergebnis eines Prozesses, der das Eigene gerade austreiben will, um
Gleichheit zu ermoglichen. Wenn nun das Ergebnis solcher Entwicklungen ist, dass Ge-
walt abnimmt, es vielleicht gar gerechter zuginge in der Welt, welche Schliisse wiren
daraus zu ziehen? Wire die Welt gut, wenn sie in dieser Weise verbessert wire?

Die wesentliche Frage ist, ob das Menschliche versucht werden muss, da in diesem
- und allein dort — das Gute liegt, oder ob wir uns, um das Gute erreichen zu konnen,
gerade von allem Menschlichen abwenden, ja — die Menschen vielleicht gar iiberwun-
den werden miissen. Von dieser Bedrohung spricht Arendt in der Vita activa: »Sollte sich
herausstellen, [...] dafR wir erheblich mehr erkennen und daher auch herstellen kénnen,
als wir denkend zu verstehen vermogen, so witrden wir wirklich uns selbst gleichsam
in die Falle gegangen sein, bzw. die Sklaven — zwar nicht, wie man gemeinhin glaubg,
unserer Maschinen, aber — unseres eigenen Erkenntnisvermogens geworden sein, von
allem Geist und allen guten Geistern verlassene Kreaturen, die sich hilflos jedem Appa-
rat ausgeliefert sehen, den sie iiberhaupt nur herstellen kénnen«*?. Bedrohlich an der
fortschreitenden Technik sind nicht die Entwicklungen selbst, sondern ist die Betrach-
tungsweise der Menschen, die daraus erwichst, ist unser Blick auf uns selbst. Wenn die
Menschen nur noch um ihrer Erhaltung willen — als Problemléser — in der Welt sind und
Welt nichts mehr meint als Umwelt, die es aus demselben Grund zu erhalten gilt, kann
einer blof} 16senden Politik und Technik nichts mehr entgegengesetzt werden, bleibt
nur noch ein Mitschwimmen und der Versuch, den Widerstand so gering wie moglich
zu halten. Wir denken Politik heute als Raum, in dem méglichst viele Ahnliche sich zu-
sammentun, um Probleme aus der Welt zu schaffen und diese so zu verbessern. Solche
Gerichtetheit auf das Losen von Problemen aber muss jeden Neuanfang ausschliefRen,
weil diese ja als Neuanfang gerade auf kein Ziel hinarbeiten kann. Bei Arendt heifdt
es uber die »Problem-Loser«, die Einzug in die Politik gehalten hitten, diese wiirden
»gewdhnlich [mit] drei >Moglichkeiten« rechnen, »nidmlich A, B und C, wobei A und C
extreme Gegensitze bedeuten, B aber die mittlere slogische Losung« des Problems. Das
Triigerische solchen Denkens beginnt damit, daft man die Wahl reduziert auf sich ge-
genseitig ausschlieRende Alternativen; die Wirklichkeit selber prisentiert uns niemals
so sauber die Voraussetzungen fiir logische Schliisse. Die Denkweise, die A und C als
unerwiinscht darstellt und sich daher auf B festlegt, dient kaum einem anderen Zweck,

12 Hannah Arendt [1967]: Wahrheit und Politik, S. 342.
13 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.11.

- am 14,02.2026, 07:59:52.

307


https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Vom Schweigen des Guten

als den Verstand abzulenken und die Vielzahl wirklicher Méglichkeiten zu verdecken. <!
Das Neue, fiir das das Alphabet keinen Buchstaben bereithilt, ist innerhalb einer solch
logischen Abwigung nicht denkbar, es ist unmoglich und in seiner Unberechenbar-
keit unerwiinscht. Fiir Arendt ist Politik gerade dieser Raum des Unvorhersehbaren,
in dem die absolut Verschiedenen — in gegenseitiger Anerkennung ihrer rechtlichen
Gleichheit - sich begegnen und unterschiedliche Gesichtspunkte, Interessen und Ver-
stindnisse der Welt zusammenbringen. Dementsprechend muss das Politische gerade
in dem Versuch liegen, diese Einzelnen nicht als Gleiche oder Sich-Entgegengestellte
wahrzunehmen, sondern Raum fiir ein gemeinsames Handeln dieser so ganz Verschie-
denen zu bieten.

Um sich heute dem Guten - dem radikal Menschlichen - entgegen-zu-sprechen, dem
Bosen — dem Selbstverstindlichen und Oberflichlichen - etwas entgegenzusetzen,
miissen Arendts Gedanken nicht mit ihr gegen sie gedacht und auch nicht umgedacht
werden. Vielmehr sollte es darum gehen, ihr Verstindnis des Menschlichen der Men-
schen in unsere Zeit zu denken, uns in threm Denken verstehend zu begegnen. Wir
miissten dann versuchen, ihren Standpunkt einzunehmen, um auf unsere Gegenwart
zu schauen — dieses Jetzt durch ihre Ideen blitzhaft erhellt zu sehen. In ihrem Denken
einer absoluten Verschiedenheit liegt der Bruch mit allem Verallgemeinernden, Unhinter-
fragbaren — mit allen Ismen. Anstatt fiir mehr Antagonismen zu werben, miisste die
Voraussetzung einer Gesellschaft in Arendts Sinne sein, dass sie sich jeder Gruppie-
rung, die die Vielen unter einem Namen subsumiert, versperrt, dass sie die absolute
Verschiedenheit jedes ihrer Mitglieder niemals iibergeht. Die Voraussetzung wire eine
Zusprache an die Offenheit der Frage, daran, dass niemand ein abschlieRendes Urteil
trifft, um eine Gruppe zu griinden, sondern dass die Gruppen gegriindet werden, um
gemeinsam zu urteilen. Diese Einzelnen nun sind — und dies ist die zweite Perle, die
es zu bergen gilt — einzig durch die Anderen, konnen nur vor diesen erscheinen, sind
nur in Gemeinschaft sie selbst. Menschenwelt kann es nur dort — in diesem pluralen
Zwischenraum - geben, gegriindet im Gesprich der Fragenden und dies nicht in einem
Akt, der Festes schafft und erhilt, sondern in einem immerwihrenden Weiter-Fragen,
das jedem Ende sich entgegensetzt, das selbst ein Anfangen ist und anfangend bleibt. Das
Gute ist grund-los, es entsteht nur in der Liicke, einem Un-ort, der der Offenheit und
der Anderen bedarf - so wie es der Sprache bedarf, bedarf es des Schweigens.

Aus diesem Grund ist Arendts Trennung von sozialen und politischen Fragen mei-
nes Erachtens heute aktueller denn je: Nicht, um wichtige Fragen der Gerechtigkeit
auszuschlieflen oder fur unwichtig zu erkliren, sondern um unsere Aufmerksamkeit
daraufzu lenken, dass das Menschliche sich in diesen Notwendigkeiten nicht erschépft,
dass unser aller Gemeinsames nicht nur darin liegt, dass wir den Zwingen des Lebens
unterworfen sind, darin, dass wir Uberleben wollen, sondern dass es auch ein Leben
gibt, nach dem es zu fragen lohnt. Diese Fragen, die das Leben selbst betreffen, sind
offene Fragen und tragen so in sich das eigentlich Menschliche. Sie sind es, die eine
neue Welt denkbar werden lassen, die den Menschen erneut in Erinnerung rufen kén-
nen, dass sie es sind, die Welt griinden kénnen. Diese Fihigkeit zur offenen Frage steht

14 Hannah Arendt [1971]: Die Liige in der Politik, S.14f.

- am 14,02.2026, 07:59:52.


https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII. Auf-Schlussworte

in keinem Vergleich und kann nichts lésen; in diesem Fragen steht der Mensch nicht in
Konkurrenz mit den Maschinen, sondern diese kénnten ihm vielmehr Raum und Zeit
verschaffen, um sie stellen zu kénnen. Bei Arendt heifdt es, die Menschen hitten sich
— »[slolange wir denken konnen« — die Befreiung von Notwendigkeiten »mit Gewalt
auf Kosten anderer verschafft, indem sie andere zwangen, einen Teil der Lebenslast fir
sie zu tragen. Dies ist der eigentliche Sinn der Sklavenwirtschaft; und wenn wir heute
sagen konnen, daf} die alte und furchtbare Wahrheit, dafy nur Gewalt und Herrschaft
iiber andere wenigstens einigen Menschen die Freiheit verschafft, iiberholt und nicht
mehr giiltig ist, so danken wir dies [...] einzig und allein der modernen Technik.«** Die
digitale Revolution konnte ein Ende bedeuten: Das Ende der Welt, wie wir sie kannten,
mag uns bevorstehen, kiindigt sich vielleicht an in der Verwiistung, die uns umgibt
und sich verlautet in Begriffen wie dem eines >Posthumanismus<. Dann wire es heute
an der Zeit, »aus diesem Ende einen neuen Anfang erstehen zu sehen, der an sich in
jedem Ende liegt, ja, der das eigentliche Versprechen des Endes an uns ist«*®. Diese
Entwicklungen kénnten fiir uns die Moglichkeit bedeuten, das gerade nicht menschli-
che Tun, das Problemlésen, den Maschinen zu iiberlassen und uns dem zuzuwenden,
was uns als Menschen Welt (er)griinden lisst: dem gemeinsamen Fragen, Bedenken und
Beurteilen. Welches Ausmaf} an Méglichkeiten unsere heutigen technischen Entwick-
lungen bieten, uns von den blofien Notwendigkeiten dienenden Arbeiten zu befreien,
war zu Arendts Zeiten wohl kaum vorstellbar. Thre Sorge, die Menschen wiirden kaum
mehr vom »Horensagen« diejenigen Tatigkeiten kennen, »um derentwillen die Befrei-
ung sich lohnen wiirde«!”, ist heute nicht mehr das einzige Hindernis: Die Verinderung
der Wahrnehmung der Menschen, die ihren Anfang darin nahm, dass sie begannen,
sich durch Arbeit auszuzeichnen und dariiber die anderen Titigkeiten zu vergessen,
hat uns heute dahin gefiihrt, die Menschen an sich fiir ersetzbar zu halten. In diesem
Sinne hat sich die Frage nach dem Menschlichen der Menschen als dringendste Frage
unserer Zeit herausgestellt.

Hannah Arendts Verstindnis des Guten kann ein Ausgang sein, ein Hinweis auf eine
Moglichkeit, ein Aufzeigen des Un-Selbstverstindlichen. Was Arendts neuerliche Frage
nach dem Guten versucht, ist die Erinnerung daran zu geben, dass dies eine offene Fra-
ge ist, dass sie nicht beantwortet und nicht abschliefend beantwortbar ist. Wenn das
Bose den Menschen in einer Masse vereinzelt, wenn es in der Unfihigkeit besteht, zu
denken, zu urteilen und sprechend das Einzelne zu meinen, muss das Gute, das gera-
de Menschliche doch darin liegen, dass die Menschen in diese Weisen des Sprechens
zuriickfinden und so wieder als absolut Verschiedene gedacht werden und denken. In

15 Hannah Arendt [1963]: Uber die Revolution, S.145.
Einige Jahre spater findet sich dieser Gedanke erneut: »Das [sc. die gewaltsame Unterdriickung
Vieler um der Freiheit Weniger willen] —und nicht die Anhdufung von Reichtum —war der Kern der
Sklaverei, zumindest in der Antike, und es ist lediglich dem Aufkommen moderner Technik und
nicht irgendwelchen modernen politischen Vorstellungen, darunter auch revolutiondren Ideen
geschuldet, dass sich diese Situation der Menschen zumindest in einigen Teilen der Welt gedndert
hat.« (Hannah Arendt [1966-67]: Die Freiheit, frei zu sein, S. 35.)

16  Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 978f.

17 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S.13.

- am 14,02.2026, 07:59:52.

309


https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Vom Schweigen des Guten

dieser Entdeckung lige dann die Moglichkeit eines neuen Anfangs. Nach dem Guten
fragen heifit, dieses Grundlegende immer neu zu durchdenken, es den Menschen im-
mer wieder in die Frage bringen lassen, in die Frage nach der Menschlichkeit, nach dem
Guten, das den Menschen wurzelhaft zugehort; denn »tief [...] und radikal ist immer nur
das Gute«'®. Das zeitlose Gebot der Moral ist die Frage selbst, nicht die Unveridnderbar-
keit seiner Gesetze, sondern seine Unberechenbarkeit, die Unméglichkeit, sie einfach
zu lehren, als sei sie das Einmaleins.

Der heutigen Frage nach dem Guten kann eine Moraltheorie, die Sitten und Regeln
fiir ein richtiges Leben an die Hand geben will, nicht angemessen sein. Vielmehr ist
die Begriindung einer philosophischen Politik nétig, die die Pluralitit der Menschen
und die Moglichkeit, die in der menschlichen Zwischenwelt liegt, mitdenkt. Eine sol-
che philosophische Politik wire weder Sittenlehre noch Berechnung, sie wiirde sich an
einer Theorie der Menschlichkeit versuchen. Diese Theorie aber wire verstanden in ih-
rem Ursprungssinn, der sie — die thedria — als Anschauung und Uberlegung versteht,
als eine Betrachtung, die nicht abgeschlossen sein, sondern die Frage erst eréffnen und
offen halten will. Sie wiirde nicht zu sagen versuchen, was der Mensch ist, sondern
unaufhérlich fragen, wer die Menschen sind. Das ewige Fragen der Philosophie ver-
mag der Politik die Liicke zu stiften, die Frage und das Schweigen. Karl Jaspers sagt
dementsprechend in seinem Vorwort zu Arendts Totalitarismus-Buch: »Das Mitden-
ken dieses Buches reinigt nicht nur wie eine philosophische Besinnung, sondern gibt
die Einsicht, durch welche eine philosophische Denkungsart in der politischen Wirk-
lichkeit erst urteilskriftig wird.«*

Die Philosophie birgt immer die Gefahr, durch die Unendlichkeit ihrer Fragen die
Fragenden zu vereinzeln und in sich einzuschlief}en. In einem Brief an Jaspers schreibt
Arendt von ihrer »Angst [...], die Philosophie [wiirde sie] wieder fiir Monate mit Haut
und Haaren verschluck[en]«*°. Eine philosophische Politik macht es sich zur Aufgabe,
die Frage in die Welt zu tragen, sie als Unfertige und Offene in der Zwischenwelt er-
scheinen und so besprechbar werden zu lassen. Eine solche Offenheit der Frage kann
es nur dort geben, wo ein Neuanfang mit aller in ihm liegenden Gefahr gedacht wird,
wo nicht blof? das etwas Andersartig, sondern das Unvergleichbare zu denken versucht
wird: dort, wo in der Gefahr die Rettung erkannt ist. Dieser Ort kann iiberall dort ge-
griindet werden, wo Menschen sind - »zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne
und damit auf das unheimlichste im Freien: mit ihrem Dasein zur Sprache gehend, wirk-
lichkeitswund und Wirklichkeit suchend«* -, denn ein »Anfang ist immer und iiberall
da und bereit«*2. Er kiindigt sich an in der »Geburt jedes neuen Menschen, der in die-
ses Zusammenleben hineingeboren wird, weil mit jeder neuen Geburt ein neuer Anfang,
eine neue Freiheit, eine neue Welt anhebt.«** Das Gute als der Anfang, der in ihm liegt,

18  Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444.

19 KarlJaspers [1955]: Geleitwort. In: Hannah Arendt: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S.12.

20 Hannah Arendt [1949]: Arendt an Jaspers, S.166.

21 1262Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anldsslich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Han-
sestadt Bremen. |n: ders.: Gesammelte Werke in sieben Banden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Re-
den. Berlin 2000, S.186.

22 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, S. 979.

23 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S.16.

- am 14,02.2026, 07:59:52.


https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII. Auf-Schlussworte 31

bedeutet, sich und die Anderen und auch die Fragen selbst als absolut Verschiedene zu
erkennen. Das Gute ist das Offene, es gehorcht keiner Regel, es ist immer nur Jetzt.

- am 14,02.2026, 07:59:52.


https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 14,02.2026, 07:59:52.


https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

