
VII.»Eine Unbedingtheit des Sprechens.«1

Auf-Schlussworte

In jedem Augenblick aber, in dem ein

Mensch seinen Weg geht aus Unbedingt-

heit, ist in der Zeit, was doch die Zeit tilgt.

Keine Vergangenheit kann ihm sagen, wie

er sich zu verhalten habe. Erweckt im Lichte

erinnerter Vergangenheit hat er es selbst zu

entscheiden. Weil Selbstsein nur in Einheit

mit dem Sein in seiner Zeit ist, so drängt es

in allem Widerstand gegen seine Zeit doch

zu der Entschiedenheit, nur in dieser Zeit

leben zu wollen.

Karl Jaspers: Die geistige Situation der Zeit

Nach denMenschen zu fragenmuss den Versuch bedeuten, diese nicht unter den einen

Begriff zu bringen, sondern sich ihnen als absolut Verschiedenen anzunähern. Es hat

sich gezeigt, dass all jene menschlichen Fähigkeiten, um die Arendts Schriften kreisen,

den Eigenschaften, die sie demBösen zuordnet, gerade entgegenstehen: In diesem Sin-

ne hat sich die anfangs ausgesprochene Annahme, Arendts Schriften fragten allesamt

nach dem Guten – dem Menschlichen der Menschen – als evident erwiesen. Dieses

Gute zeigt sich als in mehrfacher Weise angewiesen auf die Sprache: Im Sprechen be-

gegnen wir uns selbst und den Anderen und werden so erst Menschen. Ein Sprechen

aber nicht als bloße Verlautung, sondern als eines, das sich der Einzelheit der Sprechen-

den, der Angesprochenen und des Gegenstandes der Frage bewusst ist, ein Sprechen, das

die Möglichkeit und den Anfang mitdenkt, die in jedem Fragen liegen, ein Sprechen,

das schweigt. Im Gegensatz zu der oft geäußerten Annahme anderer Arendt-Lektüren,

sind also dasWer,Wie undWas der Frage absolut wesentlich für den Versuch, das Gute

im Arendtʼschen Sinne zu verstehen.

Gefahr für die absolute Verschiedenheit bedeutet jede Selbstverständlichkeit, die

diese in sich aufheben und in ihrem Strom mitreißen will. Die Fraglosigkeit einer sol-

1 Hannah Arendt: Fernsehgespräch mit Günther Gaus, S. 71.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


304 Vom Schweigen des Guten

chen Logik ist hinreißend durch die Antwort, die sie bereithält und die Sicherheit, die

sie verspricht. In einem Gespräch antwortet Arendt auf die Frage, warum so viele Men-

schen an einem »deterministischen Denken« festhielten und die Geschichte als etwas

verstünden, das nicht »anders [hätte] passieren können«: »Sie haben Angst, Angst da-

vor, Angst zu haben. […] Sie haben Angst vor der Freiheit.«2 Diese Angst ist heute noch

gewachsen, in einer Zeit, da alles Menschliche so vergleich- und ersetzbar erscheint:

dem Denken steht eine ›Künstliche Intelligenz‹, dem Urteilen Unmengen ›Experten-

wissen‹, dem Erzählen eine Sprache gegenüber, die nur noch als Zeichensystem ver-

standen ist und dementsprechend so ein-deutig wie möglich sein soll. Der Zeit einer

nahezu betäubten Gesellschaft, die sich im Paradies der Selbstverständlichkeiten so

fraglos eingerichtet hat, dass eine andere Welt kaum mehr denkbar scheint – so dass

als einziger Ausweg die Ablehnung jeder gemeinsam erfahrbaren, objektiven Welt zu

bleiben scheint. Das Böse, das Arendt in ihren Studien zum Totalitarismus entdeckt,

zeichnet sich in ebendieser Weise aus durch ein willenloses Anheimgeben an den Ruf

der Zeit und genau dieses Denken eines unaufhaltsamen Prozesses erscheint gegenwär-

tig so übermächtig wie nie. Die Frage muss demnach heute lauten: Was kann erneut

die Lust am Urteil wecken, die einen Ausbruch aus dem Paradies – und dann eben

auch den Aufbruch ins Unbekannte – bedeuten würde? Mit Arendt muss die Antwort

lauten: ein politischer Raum, der nicht Fragen stellt, die Technik und Wissenschaften

besser zu lösen imstande sind, der also die Menschen immer schon als Übertrumpfte

empfängt, sondern einer, in dem solche Fragen gestellt werden, die eben nur die Men-

schen als Menschen zu besprechen und beurteilen imstande sind, solche Fragen, die des

Schweigens und des menschlichen Zwischenraums bedürfen.

Arendt spricht davon, »dass die Neuzeit mit der Frage: Wie? die Frage: Warum?

ersetzt hat«, davon, dass es sich dabei aber nicht etwa um einen »neuen Wahrheitsbe-

griff« handele, sondern gerade um ein »Desinteressement an Wahrheit: Ich will nicht

wissen, warum etwas ist, und auch nicht, wie es zustande kam, sondern: Wie kann ich

[etwas] machen?«3 Hat der Sturm des Vorwärtskommens einmal unsere Flügel ergriffen,

ist die Frage als Frage überflüssig geworden, geht es nicht mehr um Bedeutung, son-

dern einzig um Effizienz und ein unendlicher Prozess hat seinen Anfang genommen:

»Zu unterscheiden sind das Um-zu und das Um-willen: Das erstere gibt den Mittel-

Zweck-Zusammenhang, das zweite den Sinn und die Bedeutung. Sinnlosigkeit entsteht

nicht, wenn die Mittel zum Zweck werden, sondern der Zweck die Stelle der Bedeutung

einnimmt. Der Mittel-Zweck-Zusammenhang ist seinem Wesen nach unendlich: Jeder

Zweck kann wieder Mittel werden und wird es unweigerlich. Nur das Um-willen ist

ausserhalb des Prozesses des Herstellens und der Herstellbarkeit.«4 Was hier also ver-

loren geht, ist die Bedeutung und so auch die Deutbarkeit, die uns als Menschen die

Macht verleiht, »von Neuem anzufangen«5. In einer Zeit, die wir dem digitalen Zeital-

ter unterordnen, einer Zeit, in der nahezu alles binär und damit absolut endlich und

2 Hannah Arendt [1973]: Fernsehgespräch mit Roger Errera (Oktober 1973). In: Hannah Arendt: Ich will

verstehen. Selbstauskünfte zu Leben undWerk. München 20062, S. 122.

3 Hannah Arendt [1955]: Denktagebuch, Erster Band, S. 547.

4 Ebenda, S. 517.

5 Walter Benjamin [1933]: Erfahrung und Armut, S. 215.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Auf-Schlussworte 305

vergleichbar erfassbar scheint, ändert sich zwangsläufig unser Blick auf die Menschen:

Wenn die Welt endgültig algorithmisch erfassbar scheint, wird menschliches Handeln

unnötig, wie auch die Welt selbst, der erdachte – verbesserbare – Welten gegenüber-

stehen und letztlich der Mensch, dessen lösungsorientiertes Tun nun von Maschinen

besser zum Ziel geführt werden kann. Diese Entwicklungen zeigen die Menschen nicht

mehr als Handlungsfähige, die durch das Gute auf dem rechten Weg gehalten werden

müssen, sondern als Ohnmächtige, die sich nur retten zu können glauben durch eine

Verallgemeinerung ihrer Selbst, ein blinzelndes Verschmelzenmit dem Prozess, den sie

dann Leben nennen.

Wenn das Böse also im Selbstverständlichen,Notwendigen und Allgemeinen liegt, kann

ihm nicht mehr mit einem Guten begegnet werden, das durch Regeln von der Versu-

chung abhält, sondern muss diesem Willen-losen ein Willen entgegengehalten werden

– nicht aber das zielgerichtete Wollen einer Bewegung, sondern eines, das sich gerade

der Offenheit aussetzt. Mary McCarthy findet ein schönes Bild: »Dieser Raum, den Han-

nah Arendt in ihrem Werk schafft und in den man sich hineingeben kann – mit dem

erhellenden Gefühl, das man hat, wenn man durch einen Bogen in ein befreites Gebiet

geht!«6 Das Gute liegt also – und das ist das wirklich Verwunderliche und Herausra-

gende – als Sprechen doch zugleich auch immer im Aussetzen des Sprechens, im Schwei-

gen. Denken ist Denken nur, wenn es zuhört: wenn die Denkende in sich selbst einen

Zwischenraum schafft, der über das Gedachte hinausweist, der der Verfestigung des

bereits Gedachten entgegensteht. Dies konnte durch Benjamins Namensprache noch

deutlicher zum Vorschein kommen: Das Einzelne denken heißt immer vor allem, ihm

zuzuhören, es nicht als etwas zu benennen, sondern es als es selbst wahrzunehmen. In

dieser Weise bedarf auch das Urteilen – das gerade im gemeinsamen Gespräch besteht

– des stillschweigenden Zwischenraums, denn hier ist der Ort, an dem das Neue entste-

hen kann, aus den Urteilen der Vielen zwar, es selbst aber dennoch nur zwischen ihnen.

Auch hier konnte Benjamins Denken der Über-setzung eine Ansicht hinzufügen, die

der Frage ein Stück näherbrachte: die Übersetzung, die das Eine kommentiert – nicht,

um es weitreichender nutzbar zu machen, sondern um durch einen neuen Standpunkt

wieder einen Zwischenraum zu schaffen, der diesem Einen Raum schafft. Zuletzt hat

sich in beider Denken der Erzählung gezeigt, dass diese keine Dienerin der Geschich-

te ist, die Geschehenes festhält und aufbewahrt, sondern gerade dann den Menschen

zugehört, wenn sie in und um sich Raum schafft für neue Be-deutung und so aus ihr

selbst dann erzählend ein neuer Anfang erwachsen kann.

Das Gute liegt gerade nicht darin, festzusetzen und Gehorsam zu fordern, sondern

aufzubrechen und der Möglichkeit wieder Raum zu schaffen, die jeder Mensch in die

Welt bringt. Demnach könnte man vielleicht annehmen, Arendts Gedanken würden ge-

radezu eine Anti-Moral bedeuten und so zurMoral gerade nichts zu sagen haben; genau

das Gegenteil aber ist der Fall: Weil das Böse heute in solch neuem Gewand erscheint,

ist es gerade jetzt an der Zeit, nach dem Guten zu fragen. Dieses Gute kann heute kei-

nesfalls in einer Übernahme von Macht liegen, die zum Verfolg der eigenen Idee dem

6 Mary McCarthy [1972]: Diskussion mit Freunden und Kollegen in Toronto, S. 115.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


306 Vom Schweigen des Guten

rasenden Prozess die letzten Keile entreißt, sondern muss gerade Abbruch und Still-

stand bedeuten. Bei Benjamin heißt es: »Marx sagt, die Revolutionen sind die Loko-

motive der Weltgeschichte. Aber vielleicht ist dem gänzlich anders. Vielleicht sind die

Revolutionen der Griff des in diesem Zuge reisenden Menschengeschlechts nach der

Notbremse.«7 Anfang ist heute einzig denkbar, wenn ihm ein Ende vorausgeht.

Im Sinne des Ausspruchs Nietzsches, mit dem diese Ausführungen ihren Anfang

nahmen, bedeutet dies Anfangen aber nicht, es bloß als Ende einer Unfreiheit zu be-

greifen – als eine Freiheit von –, sondern als Freiheit zu: »Hell aber soll mir dein Auge

künden: frei wozu?!« Frei vielleicht, um jenen »miteinander kommunizierenden Zeit-

strömen«8, von denen oben die Rede war, mit einer »Unruhe im Denken« zu begegnen

und herauszufinden, welche Fragen jetzt und heute drängend sind. In dieser Weise in

die Frage drängen uns heute sowohl eine Politik, die immer mehr auf Expertenwis-

sen und immer weniger auf einem gemeinschaftlichen Denken und Urteilen beruht,

als auch eine Technik, die fast jeden Raum ermessen hat und offenbar auch nicht da-

vor Halt machen will, den Menschen selbst zur Gleichung zu machen. Diese scheinbar

unaufhaltsamen Fortschritte sind wohl die heutigen »verwüstenden Sandstürme«9, vor

denen nur die menschlichste aller menschlichen Fähigkeiten – das Sprechen – Rettung

verspricht. Die Gefahr scheint groß, dass die »organisierte Verlassenheit« unserer Tage,

die die Verallgemeinerung der Menschen in einen bloß vergleichbaren – wenn auch als

besonderen vermarkteten – Typus hervorbringt, »die uns bekannte Welt, die überall an

ein Ende geraten scheint, […] verwüste[t], bevor wir die Zeit gehabt haben, aus diesem

Ende einen neuen Anfang erstehen zu sehen, der an sich in jedem Ende liegt, ja, der

das eigentliche Versprechen des Endes an uns ist«10.

Die heutige Technik scheint es möglich zu machen, der Idee eines vollkommen ver-

besserbaren Menschen, die jene eines absolut verschiedenen negieren und unnötig er-

scheinen lassen muss, immer näherzukommen. So wird dem Ziel der Gefühlsethik,

den Menschen durch Empathie besser zu machen, heute durch sogenannte ›Empathie-

Maschinen‹ entsprochen.Diese ermöglichenmittels audiovisueller Immersion, dass die

Einfühlung in den anderen Körper nicht mehr innerhalb der eigenen Vorstellungskraft

geschieht, sondern ›tatsächlich‹ ins Bild gesetzt wird: Im Blick auf den eigenen Körper

zeigt sich ein anderer. Auf diesem Weg sollen Schlagende sich in Geschlagenen einfin-

den, Ausländerfeindliche in Geflüchtete. Man könnte nun annehmen, es bestünde eine

Ähnlichkeit zu Arendts Ausführungen zum Urteilen, wenn sie schreibt: »Eine Meinung

bilde ich mir, indem ich eine bestimmte Sache von verschiedenen Gesichtspunkten aus

betrachte, indem ich mir die Standpunkte der Abwesenden vergegenwärtige und sie so

mit repräsentiere.«11 Dass es hier um etwas gänzlich anderes geht, wird in der Weiter-

7 Walter Benjamin [ca. 1942]: Anmerkungen (zu Über den Begriff der Geschichte). In: ders.: Gesammelte

Schriften I/3: Abhandlungen. Hg. v. Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.

1991, S. 1232.

8 Martin Saar [2018]: Philosophie in ihrer (und gegen ihre) Zeit, S. 15.

9 Ebenda, S. 978.

10 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 979.

11 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Auf-Schlussworte 307

führung des Gedankens deutlich: »Dieser Vergegenwärtigungsprozess akzeptiert nicht

blind bestimmte, mir bekannte, von anderen vertretene Ansichten. Es handelt sich hier

weder um Einfühlung noch darum, mit Hilfe der Vorstellungskraft irgendeine Majori-

tät zu ermitteln und sich ihr dann anzuschließen. Vielmehr gilt es, mit Hilfe der Ein-

bildungskraft, aber ohne die eigene Identität aufzugeben, einen Standort in der Welt

einzunehmen, der nicht der meinige ist, und mir nun von diesem Standort aus eine

eigene Meinung zu bilden.«12 Hannah Arendt spricht davon, als man selbst den Stand-

punkt einer Anderen einzunehmen, als eine absolut Verschiedene also. Eine solche aber

muss die virtuelle Realität – die gerade jede in sie Eintauchende als Identische einschätzt

und die immer selbe Situation vorführt, um das immer gleiche Gefühl auszulösen – ja ge-

rade verschleiern und abdecken. Das Gute läge im Falle dieser Maschinen einzig im

unmenschlichen Ergebnis eines Prozesses, der das Eigene gerade austreiben will, um

Gleichheit zu ermöglichen.Wenn nun das Ergebnis solcher Entwicklungen ist, dass Ge-

walt abnimmt, es vielleicht gar gerechter zuginge in der Welt, welche Schlüsse wären

daraus zu ziehen? Wäre die Welt gut, wenn sie in dieser Weise verbessert wäre?

Die wesentliche Frage ist, ob das Menschliche versucht werden muss, da in diesem

– und allein dort – das Gute liegt, oder ob wir uns, um das Gute erreichen zu können,

gerade von allem Menschlichen abwenden, ja – die Menschen vielleicht gar überwun-

den werdenmüssen. Von dieser Bedrohung spricht Arendt in der Vita activa: »Sollte sich

herausstellen, […] daß wir erheblich mehr erkennen und daher auch herstellen können,

als wir denkend zu verstehen vermögen, so würden wir wirklich uns selbst gleichsam

in die Falle gegangen sein, bzw. die Sklaven – zwar nicht, wie man gemeinhin glaubt,

unserer Maschinen, aber – unseres eigenen Erkenntnisvermögens geworden sein, von

allem Geist und allen guten Geistern verlassene Kreaturen, die sich hilflos jedem Appa-

rat ausgeliefert sehen, den sie überhaupt nur herstellen können«13. Bedrohlich an der

fortschreitenden Technik sind nicht die Entwicklungen selbst, sondern ist die Betrach-

tungsweise der Menschen, die daraus erwächst, ist unser Blick auf uns selbst. Wenn die

Menschen nur noch um ihrer Erhaltung willen – als Problemlöser – in der Welt sind und

Welt nichts mehr meint als Umwelt, die es aus demselben Grund zu erhalten gilt, kann

einer bloß lösenden Politik und Technik nichts mehr entgegengesetzt werden, bleibt

nur noch ein Mitschwimmen und der Versuch, den Widerstand so gering wie möglich

zu halten. Wir denken Politik heute als Raum, in demmöglichst viele Ähnliche sich zu-

sammentun, um Probleme aus der Welt zu schaffen und diese so zu verbessern. Solche

Gerichtetheit auf das Lösen von Problemen aber muss jeden Neuanfang ausschließen,

weil diese ja als Neuanfang gerade auf kein Ziel hinarbeiten kann. Bei Arendt heißt

es über die »Problem-Löser«, die Einzug in die Politik gehalten hätten, diese würden

»gewöhnlich [mit] drei ›Möglichkeiten‹« rechnen, »nämlich A, B und C, wobei A und C

extreme Gegensätze bedeuten, B aber die mittlere ›logische Lösung‹ des Problems. Das

Trügerische solchen Denkens beginnt damit, daß man die Wahl reduziert auf sich ge-

genseitig ausschließende Alternativen; die Wirklichkeit selber präsentiert uns niemals

so sauber die Voraussetzungen für logische Schlüsse. Die Denkweise, die A und C als

unerwünscht darstellt und sich daher auf B festlegt, dient kaum einem anderen Zweck,

12 Hannah Arendt [1967]:Wahrheit und Politik, S. 342.

13 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 11.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


308 Vom Schweigen des Guten

als den Verstand abzulenken und die Vielzahl wirklicherMöglichkeiten zu verdecken.«14

Das Neue, für das das Alphabet keinen Buchstaben bereithält, ist innerhalb einer solch

logischen Abwägung nicht denkbar, es ist unmöglich und in seiner Unberechenbar-

keit unerwünscht. Für Arendt ist Politik gerade dieser Raum des Unvorhersehbaren,

in dem die absolut Verschiedenen – in gegenseitiger Anerkennung ihrer rechtlichen

Gleichheit – sich begegnen und unterschiedliche Gesichtspunkte, Interessen und Ver-

ständnisse der Welt zusammenbringen. Dementsprechend muss das Politische gerade

in dem Versuch liegen, diese Einzelnen nicht als Gleiche oder Sich-Entgegengestellte

wahrzunehmen, sondern Raum für ein gemeinsames Handeln dieser so ganz Verschie-

denen zu bieten.

Um sich heute dem Guten – dem radikal Menschlichen – entgegen-zu-sprechen, dem

Bösen – dem Selbstverständlichen und Oberflächlichen – etwas entgegenzusetzen,

müssen Arendts Gedanken nicht mit ihr gegen sie gedacht und auch nicht umgedacht

werden. Vielmehr sollte es darum gehen, ihr Verständnis des Menschlichen der Men-

schen in unsere Zeit zu denken, uns in ihrem Denken verstehend zu begegnen. Wir

müssten dann versuchen, ihren Standpunkt einzunehmen, um auf unsere Gegenwart

zu schauen – dieses Jetzt durch ihre Ideen blitzhaft erhellt zu sehen. In ihrem Denken

einer absoluten Verschiedenheit liegt der Bruch mit allem Verallgemeinernden, Unhinter-

fragbaren – mit allen Ismen. Anstatt für mehr Antagonismen zu werben, müsste die

Voraussetzung einer Gesellschaft in Arendts Sinne sein, dass sie sich jeder Gruppie-

rung, die die Vielen unter einem Namen subsumiert, versperrt, dass sie die absolute

Verschiedenheit jedes ihrer Mitglieder niemals übergeht. Die Voraussetzung wäre eine

Zusprache an die Offenheit der Frage, daran, dass niemand ein abschließendes Urteil

trifft, um eine Gruppe zu gründen, sondern dass die Gruppen gegründet werden, um

gemeinsam zu urteilen. Diese Einzelnen nun sind – und dies ist die zweite Perle, die

es zu bergen gilt – einzig durch die Anderen, können nur vor diesen erscheinen, sind

nur in Gemeinschaft sie selbst. Menschenwelt kann es nur dort – in diesem pluralen

Zwischenraum – geben, gegründet im Gespräch der Fragenden und dies nicht in einem

Akt, der Festes schafft und erhält, sondern in einem immerwährenden Weiter-Fragen,

das jedem Ende sich entgegensetzt, das selbst ein Anfangen ist und anfangend bleibt. Das

Gute ist grund-los, es entsteht nur in der Lücke, einem Un-ort, der der Offenheit und

der Anderen bedarf – so wie es der Sprache bedarf, bedarf es des Schweigens.

Aus diesem Grund ist Arendts Trennung von sozialen und politischen Fragen mei-

nes Erachtens heute aktueller denn je: Nicht, um wichtige Fragen der Gerechtigkeit

auszuschließen oder für unwichtig zu erklären, sondern um unsere Aufmerksamkeit

darauf zu lenken, dass dasMenschliche sich in diesenNotwendigkeiten nicht erschöpft,

dass unser aller Gemeinsames nicht nur darin liegt, dass wir den Zwängen des Lebens

unterworfen sind, darin, dass wir Überleben wollen, sondern dass es auch ein Leben

gibt, nach dem es zu fragen lohnt. Diese Fragen, die das Leben selbst betreffen, sind

offene Fragen und tragen so in sich das eigentlich Menschliche. Sie sind es, die eine

neue Welt denkbar werden lassen, die den Menschen erneut in Erinnerung rufen kön-

nen, dass sie es sind, die Welt gründen können. Diese Fähigkeit zur offenen Frage steht

14 Hannah Arendt [1971]: Die Lüge in der Politik, S. 14f.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Auf-Schlussworte 309

in keinem Vergleich und kann nichts lösen; in diesem Fragen steht der Mensch nicht in

Konkurrenz mit den Maschinen, sondern diese könnten ihm vielmehr Raum und Zeit

verschaffen, um sie stellen zu können. Bei Arendt heißt es, die Menschen hätten sich

– »[s]olange wir denken können« – die Befreiung von Notwendigkeiten »mit Gewalt

auf Kosten anderer verschafft, indem sie andere zwangen, einen Teil der Lebenslast für

sie zu tragen. Dies ist der eigentliche Sinn der Sklavenwirtschaft; und wenn wir heute

sagen können, daß die alte und furchtbare Wahrheit, daß nur Gewalt und Herrschaft

über andere wenigstens einigen Menschen die Freiheit verschafft, überholt und nicht

mehr gültig ist, so danken wir dies […] einzig und allein der modernen Technik.«15 Die

digitale Revolution könnte ein Ende bedeuten: Das Ende der Welt, wie wir sie kannten,

mag uns bevorstehen, kündigt sich vielleicht an in der Verwüstung, die uns umgibt

und sich verlautet in Begriffen wie dem eines ›Posthumanismus‹. Dann wäre es heute

an der Zeit, »aus diesem Ende einen neuen Anfang erstehen zu sehen, der an sich in

jedem Ende liegt, ja, der das eigentliche Versprechen des Endes an uns ist«16. Diese

Entwicklungen könnten für uns die Möglichkeit bedeuten, das gerade nicht menschli-

che Tun, das Problemlösen, den Maschinen zu überlassen und uns dem zuzuwenden,

was uns alsMenschenWelt (er)gründen lässt: dem gemeinsamen Fragen, Bedenken und

Beurteilen. Welches Ausmaß an Möglichkeiten unsere heutigen technischen Entwick-

lungen bieten, uns von den bloßen Notwendigkeiten dienenden Arbeiten zu befreien,

war zu Arendts Zeiten wohl kaum vorstellbar. Ihre Sorge, die Menschen würden kaum

mehr vom »Hörensagen« diejenigen Tätigkeiten kennen, »um derentwillen die Befrei-

ung sich lohnen würde«17, ist heute nichtmehr das einzige Hindernis: Die Veränderung

der Wahrnehmung der Menschen, die ihren Anfang darin nahm, dass sie begannen,

sich durch Arbeit auszuzeichnen und darüber die anderen Tätigkeiten zu vergessen,

hat uns heute dahin geführt, die Menschen an sich für ersetzbar zu halten. In diesem

Sinne hat sich die Frage nach dem Menschlichen der Menschen als drängendste Frage

unserer Zeit herausgestellt.

Hannah Arendts Verständnis des Guten kann ein Ausgang sein, ein Hinweis auf eine

Möglichkeit, ein Aufzeigen des Un-Selbstverständlichen.Was Arendts neuerliche Frage

nach dem Guten versucht, ist die Erinnerung daran zu geben, dass dies eine offene Fra-

ge ist, dass sie nicht beantwortet und nicht abschließend beantwortbar ist. Wenn das

Böse den Menschen in einer Masse vereinzelt, wenn es in der Unfähigkeit besteht, zu

denken, zu urteilen und sprechend das Einzelne zu meinen, muss das Gute, das gera-

de Menschliche doch darin liegen, dass die Menschen in diese Weisen des Sprechens

zurückfinden und so wieder als absolut Verschiedene gedacht werden und denken. In

15 Hannah Arendt [1963]: Über die Revolution, S. 145.

Einige Jahre später findet sich dieser Gedanke erneut: »Das [sc. die gewaltsame Unterdrückung

Vieler umder FreiheitWeniger willen] – und nicht die Anhäufung von Reichtum–war der Kern der

Sklaverei, zumindest in der Antike, und es ist lediglich dem Aufkommen moderner Technik und

nicht irgendwelchen modernen politischen Vorstellungen, darunter auch revolutionären Ideen

geschuldet, dass sich diese Situation derMenschen zumindest in einigen Teilen derWelt geändert

hat.« (Hannah Arendt [1966-67]: Die Freiheit, frei zu sein, S. 35.)

16 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 978f.

17 Hannah Arendt [1958]: Vita activa, S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310 Vom Schweigen des Guten

dieser Entdeckung läge dann die Möglichkeit eines neuen Anfangs. Nach dem Guten

fragen heißt, dieses Grundlegende immer neu zu durchdenken, es den Menschen im-

mer wieder in die Frage bringen lassen, in die Frage nach derMenschlichkeit, nach dem

Guten, das denMenschenwurzelhaft zugehört; denn »tief […] und radikal ist immer nur

das Gute«18. Das zeitlose Gebot der Moral ist die Frage selbst, nicht die Unveränderbar-

keit seiner Gesetze, sondern seine Unberechenbarkeit, die Unmöglichkeit, sie einfach

zu lehren, als sei sie das Einmaleins.

Der heutigen Frage nach dem Guten kann eine Moraltheorie, die Sitten und Regeln

für ein richtiges Leben an die Hand geben will, nicht angemessen sein. Vielmehr ist

die Begründung einer philosophischen Politik nötig, die die Pluralität der Menschen

und die Möglichkeit, die in der menschlichen Zwischenwelt liegt, mitdenkt. Eine sol-

che philosophische Politik wäre weder Sittenlehre noch Berechnung, sie würde sich an

einer Theorie der Menschlichkeit versuchen. Diese Theorie aber wäre verstanden in ih-

rem Ursprungssinn, der sie – die theōria – als Anschauung und Überlegung versteht,

als eine Betrachtung, die nicht abgeschlossen sein, sondern die Frage erst eröffnen und

offen halten will. Sie würde nicht zu sagen versuchen, was der Mensch ist, sondern

unaufhörlich fragen, wer die Menschen sind. Das ewige Fragen der Philosophie ver-

mag der Politik die Lücke zu stiften, die Frage und das Schweigen. Karl Jaspers sagt

dementsprechend in seinem Vorwort zu Arendts Totalitarismus-Buch: »Das Mitden-

ken dieses Buches reinigt nicht nur wie eine philosophische Besinnung, sondern gibt

die Einsicht, durch welche eine philosophische Denkungsart in der politischen Wirk-

lichkeit erst urteilskräftig wird.«19

Die Philosophie birgt immer die Gefahr, durch die Unendlichkeit ihrer Fragen die

Fragenden zu vereinzeln und in sich einzuschließen. In einem Brief an Jaspers schreibt

Arendt von ihrer »Angst […], die Philosophie [würde sie] wieder für Monate mit Haut

und Haaren verschluck[en]«20. Eine philosophische Politik macht es sich zur Aufgabe,

die Frage in die Welt zu tragen, sie als Unfertige und Offene in der Zwischenwelt er-

scheinen und so besprechbar werden zu lassen. Eine solche Offenheit der Frage kann

es nur dort geben, wo ein Neuanfang mit aller in ihm liegenden Gefahr gedacht wird,

wo nicht bloß das etwas Andersartig, sondern das Unvergleichbare zu denken versucht

wird: dort, wo in der Gefahr die Rettung erkannt ist. Dieser Ort kann überall dort ge-

gründet werden, wo Menschen sind – »zeltlos auch in diesem bisher ungeahnten Sinne

und damit auf das unheimlichste im Freien: mit ihremDasein zur Sprache gehend,wirk-

lichkeitswund und Wirklichkeit suchend«21 –, denn ein »Anfang ist immer und überall

da und bereit«22. Er kündigt sich an in der »Geburt jedes neuen Menschen, der in die-

ses Zusammenleben hineingeboren wird, weil mit jeder neuen Geburt ein neuer Anfang,

eine neue Freiheit, eine neueWelt anhebt.«23 Das Gute als der Anfang, der in ihm liegt,

18 Hannah Arendt [1963]: Arendt an Scholem, S. 444.

19 Karl Jaspers [1955]: Geleitwort. In: Hannah Arendt: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 12.
20 Hannah Arendt [1949]: Arendt an Jaspers, S. 166.

21 1262Vgl. Paul Celan [1958]: Ansprache anlässlich der Entgegennahme des Literaturpreises der freien Han-

sestadt Bremen. In: ders.: Gesammelte Werke in sieben Bänden. Dritter Band: Gedichte, Prosa, Re-

den. Berlin 2000, S. 186.

22 Hannah Arendt [1951]: Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, S. 979.

23 Hannah Arendt [1953]: Ideologie und Terror, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Auf-Schlussworte 311

bedeutet, sich und die Anderen und auch die Fragen selbst als absolut Verschiedene zu

erkennen. Das Gute ist das Offene, es gehorcht keiner Regel, es ist immer nur Jetzt.

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465622-007 - am 14.02.2026, 07:59:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465622-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

