KULTURELLE IDENTITAT UND
FOLKLORISTISCHE KLISCHEES.

Die Bedeutung des ,,Museums der afrobrasilianischen
Kultur® im gesellschaftlichen und kulturellen Kontext
Salvador da Bahias, Brasilien.

CHRISTIANE PANTKE

Das ,,Museu da Cultura Afro-Brasileira® (Museum der afro-brasilia-
nischen Kultur, im Folgenden kurz Museu Afro genannt) befindet sich in
der historischen Altstadt Salvadors, dem Stadtteil Pelourinho.! Der Pe-
lourinho wurde 1985 Jahren von der UNESCO zum Kulturdenkmal der
Menschheit erklirt, steht seither unter Denkmalschutz und erhielt mehre-
re Jahre Fordergelder der UNESCO. In diesem Rahmen wurden umféing-
liche Restaurierungen der mit barocken Schmuckelementen verzierten
Fassaden vorgenommen.

Das 1982 eroffnete Museu Afro in Salvador stellt nach dem Ver-
standnis der Kuratoren einen Ort dar, an dem afrobrasilianische Kultur
vermittelt wird und der afrobrasilianischen Gemeinschaft einen Raum
fiir Begegnung eroffnen soll. Die Ausgangsfragen der vorliegenden Un-
tersuchung sind, welche Identititen das Museu Afro konstruiert und
vermittelt und welchen Stellenwert das Museum in der bahianischen Ge-
sellschaft hat.” Ferner soll auch die Rolle des Museums im Bereich des

1 (Port.) Ort des Prangers; hier war eine Steinsdule, die zur Bestrafung von
Ubeltitern (Sklaven und Freie) diente, auf einem offentlichen Platz instal-
liert.

2 Nach Lopes 2001, sowie Drobishewa 1995. Ausstellungskonzepten liegen
oftmals politische und soziale Interessen zu Grunde. In diesem Zusam-
menhang wird offensichtlich, dass ein Museum immer mehrere Wirklich-
keiten vermittelt. Wie sich nationale und kulturelle Identitiit, Identititen
von marginalisierten Gruppen, Minorititen und Subkulturen darstellen
und dargestellt werden und was verborgen wird (Institutionen wie Museen
werden hierfiir ebenfalls instrumentalisiert), ist abhingig von der Intention
der Bildungselite und beeinflusst von den jeweils gidngigen Wertschétzun-

195

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Tourismus betrachtet werden.® In diesem Zusammenhang ist der Begriff
»Exotismus® von Bedeutung. Exotismus ist als ein Phinomen zu verste-
hen, das durch Verklirung Tatsachen verzerrt und simplifiziert.*

Beim Besuch im Museu Afro in Salvador 2000 blieb mein Blick auf
einer Glasvitrine mit Orixd’-Puppen haften, die dem Raum eine folklo-
ristische Priagung, im Sinne von Trivialisierung einer fremden Kultur
gaben.

Folkloristische Prigung erhalten Objekte fremder Kulturen hiufig,
wenn die ErschlieBung des urspriinglichen Kontexts nicht nachvollzieh-
bar ist. Folklorisierung von Kultur kann eine bewusste oder unbewusste
Abwertung von Kulturen beinhalten. Warum werden solche Puppen in
einem Museum in einer Glasvitrine ausgestellt? Welche Bedeutung ha-
ben sie fiir die Darstellung afrobrasilianischer Kultur und Identit&t?

Hier, im Museu Afro, wird der Definition der Orixas eine Bildtafel
mit einem ausfiihrlichen Text auf Portugiesisch gewidmet. Vielen Tou-
risten bleibt die Sprache jedoch unverstindlich, die Texte sind nicht zu
erschlieBen und fiir die meisten Ausstellungsbesucher sind sie zu lang.6

gen und Interessen. Vgl. beispielsweise zu Museen in Russland, Drobis-
hewa (1995, 28-32), wo durch die gegenwirtige Nationalpolitik und der
neuen ethnokulturellen Konzeption des Vielvolkerrusslands museale Kon-
zepte entstanden, die das Interesse, nationale Identitdt zu schaffen, aus-
driicken.

3 So stellt beispielsweise Susan Mossmann (1987) eine Trivialisierung der
Museen durch Touristen fest. Ferner ist anzumerken, dass es sich bei Tou-
risten um Laien handelt, Personen, denen die afrobrasilianische Kultur
fremd ist.

4 Somit wird das ,,Fremde®, ,,Unverstindliche* konsumierbar gemacht fiir
einen Besucherkreis, fiir den der Museumsbesuch meist nur im touristi-
schen Rahmenprogramm oder bei schlechtem Wetter seinen Platz hat. E-
xotismus ruft Abwehr und Verlangen, Angst und Sehnsucht hervor. Der
Tourist kokettiert mit dem Fremden, ohne sich ihm wirklich zu ndhern.

5 (Yoruba) Afrobrasilianische Gotter. Es handelt sich um deifizierte Ahnen
und Naturmichte, die im Ritual und in der Natur verehrt werden. Orixd-
Puppen in allen Grofen, Farben und Preisklassen sind fiir Touristen in je-
dem der vielen Souvenirldaden Salvadors zu erstehen. Sie stellen ein be-
liebtes Souvenir dar und werden meist einfach als bahianische ,,Neger-
puppen” verkauft.

6 Die Ausstellung ist fiir die Befriedigung der Lust am Schauen gestaltet.
Als Leseausstellung wiren Béanke und Stiihle in den Rdumen empfeh-
lenswert.

196

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Abbildung 1: Orixas, die charakteristischen kosmischen Krdfte der
Religion Candomblé, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000.
Foto: Roland Kling.

Volkskundliche Museen sind oftmals durch das Zeigen von Objekten
»folkloristische® Selbstinszenierung. Produkte der so genannten ,,Volks-
kunst“ sind an der Entstehung von hetero- wie autostereotypen Vorstel-
lungen, und damit an der Konstruktion regionaler und nationaler Identi-
titen, beteiligt. Museen heute haben die Aufgabe an der Dekonstruktion
dieser Identititen mitzuwirken und klischeehafte Bilder von sich und
von anderen abzubauen. Dies gilt sowohl fiir positiv iiberhohende, ab-
wertende oder vermeintlich neutrale Vorstellungen.” Die kritische Ethno-
logie von Museen hat die Aufgabe, Kritik an den herrschenden Klischees
in ihrem sozialen, politischen und 6konomischen Kontext zu formulieren
(nach Ames 1993, 5). Hiermit stellt sich die Frage, welche kiinstleri-
schen Mittel dem Blick auf das Andere, das Fremde anderer Kulturen

7 Dieser Ansicht ist ebenfalls NuBbeck (1995, 115).

197

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

gerecht werden. Im Zentrum steht zudem die Frage nach dem Stellen-
wert der ausgestellten Kultur.

ExKurs zu brasilianischer Geschichte und
afrobrasilianischer Religion

Im 15. Jahrhundert entdeckten die portugiesischen Eroberer ein tropi-
sches, bislang unbekanntes Paradies, dem sie, nach den dortigen Baumen
»~Pau de Brasil“, den Namen Brasil gaben. Die reichhaltige Natur beein-
druckte Europier iiber die folgenden Jahrhunderte nachhaltig.®

Fiir die Eroberer sind die Menschen weniger bedeutsam als die Natur
gewesen. Menschen waren eher storend bei dem Auftrag, Gold nach Por-
tugal zu bringen. Die Ureinwohner Brasiliens’ wurden ihrer Schiitze be-
raubt und vernichtet, flohen in die Wilder oder starben an Seuchen. Da
sie sich nicht fiir die harte Arbeit auf den Plantagen eigneten, wurden af-
rikanische Sklaven importiert. Zudem war der Dreieckhandel mit Skla-
ven aus Afrika zwischen England, Portugal und der brasilianischen Ko-
lonie Afrika wesentlich ertréiglicher als die Zéhmung der widerspensti-
gen Indios (nach Buarque de Holanda 1995).

Die katholische Kirche war untrennbar mit der dominanten Kultur
der Eroberer verbunden. Brasilien wurde durch eine intensive Missionie-
rung mit Zwangsbekehrungen ein katholisches Land. Dennoch wurden
die indigenen Religionen im Verborgenen weiter praktiziert. Die ver-
schiedenen religiosen Identititen der Menschen nicht-portugiesischer
Herkunft sind aber nicht Teil des spiter entstandenen brasilianischen Na-
tionalbewusstseins.

Unter dem Deckmantel des Katholizismus entstanden afrobrasiliani-
sche Religionen. Die bekannteste erhielt den Namen Candomblé' und

8 Dies hatte Auswirkungen auf die nationale Identitéit der Brasilianer und in
ihrer Rezeption im europdischen und nord-amerikanischen Ausland (nach
Lopes 2001, 77-79).

Im Folgenden als ,,Indios* bezeichnet.

10 ,,Candomblé ist mehr als nur eine Religion, er ist eine Lebensform, ein zu-
sammenhingendes Ganzes alltdglicher Praxis, sozialer Beziehungen und
der Einbezugs der Gottheiten in den Alltag. Er ist auch Ausdruck des zu-
nehmenden Bewusstseins einer farbigen Bevolkerungsmehrheit vom Wert
ihrer eigenen Kultur, zu der sich immer mehr bekennen. Der Candomblé
hat gerade hier, in der Bewusstmachung des Eigenwerts einer Kultur, sei-
ne bedeutendste gesellschaftliche Funktion* (Augel, Parente Augel, 1984,
98).

198

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

hat besondere Bedeutung im Nord-Osten des Landes, in Bahia. Im Sii-
den entwickelte sich seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts die weit ex-
pandierende Religion Umbanda, die zu den Elementen des Candomblé
viele Elemente anderer Religionen, vor allem des Katholizismus, integ-
rierte (nach Pantke 1997, 21-105; zu Umbanda: Pollak-Eltz 1995).

Die ,Natur”, fiir Kolonisatoren materielle Quelle des Reichtums,
wurde zum Symbol fiir die Nation (nach Lopes 2001, 86). Auch bei der
Nationalflagge, dem Symbol der nationalen Einheit, dominiert die Farbe
griin, die fiir Natur steht. Spiter schmiickte die Nationalflagge Can-
domblé-Hauser'' (Terreiros). Hier wurde sie zum Symbol der Quelle des
Lebens und der indianischen Ahnengeister, der Caboclos. Die Caboclos
werden von den Gldubigen als die wahren Besitzer des Landes angese-
hen und verehrt. Sie danken, dass sie die Afrikaner aufgenommen und
bis heute verpflegt haben. Sie bitten weiterhin um Erndhrung, Heilung
und fiir ein Gleichgewicht zwischen Himmel und Erde zu sorgen (nach
Pantke 1997, 74). Der Candomblé integrierte mit der Flagge einen Teil
der nationalen Symbole in ihre Kultur. Natur ist ideelle Quelle des
Reichtums beim Candomblé.

Die Magie des Ortes — die Identitit des Standortes des
Museu Afro in Salvador

Orte im offentlichen Stadtraum sind Ausdruck kulturellen Gedéachtnisses
und auch kultureller Verdringung. Sie konnen beispielsweise anhand
von Gebduden und Kunstwerken ideologische Prigungen erhalten, kon-
nen fiir dkonomische Zwecke genutzt werden, oder den Menschen als
Heim dienen und ihnen Schutz und Geborgenheit spenden. Sie kdnnen
Menschen ein- oder ausschliefen (nach Halbwachs 1985, 127-159). Ein
,,0rt verweist auf Menschen und deren Habitus.'?

11 ,,Eine Candomblé-Stitte hat ihre Leute, ihr Stiick Land, ihre traditionelle
Arbeitstechniken, ihr eigenes System der Giiterverteilung und —konsump-
tion, eine spezifische Form sozialer Organisation und ihre eigene Welt
von Symbolen und Werten.* (Augel, Parente Augel, 1984, 98 zitiert Lépi-
ne, 1981).

12 Nach Bourdieu (1974, 143). Zum Habitus als epistemologischer Begriff
von Bourdieu 1992, 127, der als die ,,vergessene‘, unbewusste Verkorpe-
rung des sozialen Seins und somit der eigenen Geschichte (verstanden)
verortet werden kann, siehe Zips (2001, 235-247).

199

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Abbildung 2: Federschmuck der Caboclos, der wahren Besitzer des

Landes Brasilien, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000.
Foto: Roland Kling.

In diesem Sinne ist der Stadtteil Pelourinho als ,,Ort“13 zu verstehen.

13

200

Er ist relational, geschichtsbezogen und identititsstiftend. ,,Gerade weil
fiir jede Anthropologie unter anderem gilt, dass sie sich als Anthropologie
der Anthropologie des anderen darbietet, ist der Ort, der anthropologische
Ort, das Sinnprinzip fiir jene, die dort leben, und das Erkenntnisprinzip fiir
jene, die ihn beobachten. Der anthropologische Ort hat mehrere Ebenen.*
(Augé 1994, 63-63) und weiter: ,,Historisch schlieBlich ist der Ort not-
wendig von dem Augenblick an, da er sich in der Verkniipfung von Identi-
tit und Relation durch ein Minimum an Stabilitit bestimmt [...].“ (Augé
1994, 66). Vgl. Augé (1994, 53-90), der die Unterscheidung zwischen Ort
von Nicht-Ort fillt. Der Nicht-Ort ist ein reiner Ort des Konsums und
weist keine Beziige zur Geschichte und Identitdten von Menschen auf. Zur
weiteren Begriffsdefinition von Identitit verweise ich auf Estel (1993,
193-210).

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Die kolonialen Verhiltnisse, die dem Wandel der Jahrhunderte unter-
lagen, sind die Grundlage des heutigen modernen Brasiliens. Vieles aus
dieser Zeit ist heute noch spiirbar. Der erste Hauptstadtwechsel Brasi-
liens 1763 nach Rio de Janeiro, die schwindende Bedeutung der Zucker-
rohrplantagen, die Industrialisierung in Sdo Paulo sowie die Einwande-
rung europdischer Arbeiter im zwanzigsten Jahrhundert, lieBen Salvador
zum Zentrum von Elend und verfallenden, portugiesischen Barocks ver-
kommen (nach Augel; Parente Augel: 1987, 93-124).

Der Stadtteil Pelourinho, in dem sich das Museu Afro befindet, trigt
die Geschichte Brasiliens in sich, und war vor der Restaurierung Spiegel
der sozialen Verhiltnisse. Von 16. bis ins 18. Jahrhundert war er das
Zentrum der ehemaligen ersten Okonomie Brasiliens, Umschlagplatz der
Waren, die zwischen Portugal, Brasilien und Afrika hin und her wander-
ten. Zudem war er das erste politische Zentrum der ehemaligen Kolonie.
Hier wurden die ersten Barockkirchen und katholischen Kldster nach
portugiesischem Modell erbaut. Der Pelourinho war der Mittelpunkt
Brasiliens, offen zur Welt jenseits des Atlantiks.

Das urbane Leben kann als ein in verschachtelte Innen- und Auen-
gruppen strukturierter sozialer Raum verstanden werden. Jeder integriert
sich nicht nur in eine Gruppe, sondern identifiziert sich iiber mehrere
verschiedene Gruppierungen und/oder Subkulturen. Da sich Menschen
hiufig vielen unterschiedlichen Gruppierungen angehorig fiihlen, ent-
steht ein ,,Patchwork der Identitdten* (nach Keupp 1999 und Erikson
1959). Die urbane Kultur ist damit als ein sich im Fluss befindliches
komplexes Gebilde zu verstehen, mit wandelbaren Grenzen, verkniipft
mit multipler und polyphoner Leseart."* In diesem Sinne deute ich
afrobrasilianische Identitdt als vielschichtigen Komplex, der durch Fle-
xibilitdt gekennzeichnet ist. Stete Beriihrungen mit latino-brasilia-
nischer® Kultur fiihren immerwihrend zu neuen Kreationen, Vermi-
schungen und Subkulturen.

14 Nach Schmidt 2002, 39-48 und 15, und hier ausfiihrlicher zur Stadtethno-
logie.

15 Nach der Dreiteilung der Konstrukte aus denen Lateinamerika besteht:
Afro-, Indo- und Latino-Lateinamerika (nach Schmidt 2002, 193), schlage
ich zur Definition der Gruppe der Nicht-Afro-Brasilianer und Nicht-Indio-
Brasilianer den Begriff ,Latino-Brasilianer vor. Latino-Brasilianer zu
sein, beinhaltet hiernach, auBler seinen Ursprung im lateinischen Sprach-
raum Europas zu haben, bessere Bildung, weifle Hautfarbe und in der Re-
gel Zugehorigkeit zur Mittel- oder Oberschicht.

201

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Das heutige Museu Afro befindet sich am Terreiro de Jesus (Platz Je-
su). Es ist umgeben von anderen Palésten, katholischen Kirchen, Ka-
thedralen und H&usern gleichen Baustils. Das Gebdaude wurde im 16.
Jahrhundert als erstes Jesuiten-Kolleg Brasiliens erbaut. Spiter wurde
dort ein Teil der medizinischen Fakultit Salvadors untergebracht. Der
Terreiro de Jesus lasst die Sicht frei auf die vergoldete katholische Ba-
rockkirche Igreja de Sao Francisco. Folgen wir der Kopfstein gepflas-
terten Gasse abwirts, taucht die ,, Igreja Nossa Senhora do Rosdrio dos
Pretos ** auf. Hier kann die Reise in ein anderes Brasilien nachgezeichnet
werden, in das Brasilien der ehemaligen Sklaven, der heutigen Afrobra-
silianer. Die Kirche beherbergt schwarze Heilige. Den Sklaven war es
hier erlaubt, im Gegensatz zu den vielen anderen katholischen Kirchen
Salvadors, die Kirche zu betreten. Der ehemalige Sklavenmarkt befand
sich zwischen Kirchen und Wohnstéitten des GroBbiirgertums. Jeder
Pflasterstein, iiber den die Anwohner und Besucher des Stadtteils wan-
dern, symbolisiert den Kopf eines gestorbenen Sklaven. Ein Stiick wei-
ter, den Berg hinauf Richtung Stadtteil Carmo, liegen Kirche und Klos-
ter ,, Igreja e Convento do Carmo* (erbaut von 1709-1720). Dort befin-
det sich heute ein katholisches Museum, mit einer Statue von Jesus aus
Brasilholz, deren Wunden besetzt sind mit tausenden von kleinen Rubi-
nen, die extra hierfiir aus Indien importiert wurden.

Weiter oben treffen wir auf die Festung Santo Anténio Além do Car-
mo (erbaut 1638), die spéter das Sklavengefangnis Salvadors wurde. Ei-
nige Bewohner erzéhlen, dass sie immer noch nachts die Sklaven stoh-
nen horen, die im dickwandigen kalten Verlies eingesperrt waren.'® Von
hier aus wurden die Sklaven, die die Uberfahrt iiberlebten, auf den Platz
Largo do Pelourinho gefiihrt. Sie mussten dort ihre Muskeln und Zéhne
zeigen, denn der Gesundheitszustand bestimmte den Preis.

Der Terreiro de Jesus war Marktplatz fiir die Giiter der Welt, Infor-
mationsstitte, Treffpunkt und bot den Sklaven Gelegenheiten, sich zu
begegnen, mit geheimen Zeichen zu kommunizieren und Revolten zu
planen."’

Nach der Abschaffung der Sklaverei 1888 boten sich fiir die ehema-
ligen Sklaven keine besseren Lebensverhéltnisse. Sie unterstanden nun
nicht mehr dem Schutz eines Patrons, der sie und ihre Kinder bislang er-

16 Die Priasenz der Vergangenheit in den heutigen Aussagen machen deut-
lich, wie schwerwiegend die Erfahrungen der Ahnen waren.
17 Ausfiihrlich hierzu Hofbauer 1989.

202

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

nidhrte, bis diese als Arbeitskriafte nutzbar oder aber verkauft werden
konnten.

Die Nachfahren der Sklaven hatten im Laufe des 20. Jahrhundert den
Pelourinho, ,,den groften Barockslum der Welt“!®, als Wohnstitte weit-
gehend iibernommen, und sich in den kolonialen, leer stehenden, verfal-
lenden Wohnhédusern eingerichtet. Sie verdienten ihren Lebensunterhalt
als Dienstboten, Kneipiers, Verkdufer, Hiandler, Schuhmacher, Schnei-
der, Bettler, aber auch mit Prostitution und Drogenhandel. Durch Ban-
denkriege wurde der Ort nachts zur unbetretbaren Zone fiir AuBenste-
hende. Die schlechten hygienischen Verhiltnisse in den fast einstiirzen-
den Bauten und die zahlreichen Ratten verursachten Seuchen.

Identitatswandel des Standortes des Museu Afro

Der Stadtteil Pelourinho hat durch die Restaurierung der Altstadt seit
den neunziger Jahren einen ausgeprigten Wertewandel und auch neues
Selbstbewusstsein in der salvadorianischen Stadtpolitik entwickelt (nach
Filgueiras Gomes 1995). Dies wird durch den seit den 1980er Jahren flo-
rierenden Tourismus in dieser Region unterstiitzt. Tourismus bewirkt
heute als Massenphinomen und Kennzeichen moderner Gesellschaften,
viele Verinderungen. Er wirkt sich auf gesellschaftliche Strukturen aus
und vergroBert die okonomischen Moglichkeiten. Menschen konnen an
einem Wohlstand partizipieren, zu dem sie zuvor keinen Zugang hat-
ten.'” Die Neustrukturierungen bringen andererseits vielschichtige Prob-
leme mit sich, wie die Folklorisierung von Kultur.

Bahia, der arme Nordosten Brasiliens, entwickelt sich hierdurch zu
einem Ort mit eigenen dkonomischen Ressourcen. Wirtschaftliche Be-

18 Polemik des gesellschaftskritischen, brasilianischen Komponisten und
Sangers Gilberto Gil, aus einem Liedtext in den neunzehnhundertneunzi-
ger Jahren.

19 Der Tourismus ist Resultat fortschreitender gesellschaftlicher Entwick-
lung und Ausdruck modernen Lebensstils, der geprigt ist vom zunehmen-
den Bediirfnis nach personlicher Entfaltung und individuellen Erlebnis-
moglichkeiten. Insofern kann der Tourismus aus der Perspektive westli-
chere Lander als Modernisierungsfolge interpretiert werden. Aufgrund
seiner Expansion gilt der Tourismus als soziales Phidnomen, das grenz-
tiberschreitende Prozesse auslost, gesellschaftlichen Entwicklungen vor-
auseilt und soziokulturellen Wandel anstoft. Daher kann der Tourismus —
zumal aus der Perspektive der weniger entwickelten Linder — auch als
Modernisierungsfaktor verstanden werden® (Schimany 1999, 11).

203

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

deutung besaB vormals einzig die staatliche Firma Petrobras, eine Ol-
fabrikation mit ihrem Hauptsitz in Alagoinhas, die tausenden von Men-
schen Arbeit bot.*’

Die neue Werteschaffung gestaltet sich nicht in Industrie und Pro-
duktion materieller, ckonomisch verwertbarer Giiter, sondern in der Pro-
duktion afrobrasilianischer Identitit und deren Aufwertung in Festen,
Karneval, religiosen Kulten sowie der Entstehung und Neubewertung
sogenannter ethnischer Berufe, wie Capoeiristasn, Mde-de-santo, Baia-
nas,22 Maler, Musiker, Komponisten neuer Musikstile, Tdnzer, Kultge-
genstandsschmiede, Prostituierte”’ etc.”* Sie liefern und formieren den
Grundstein fiir eine erfolgreiche touristische Vermarktung Salvadors.
Gemeinsam mit dem gréBten Reichtum Brasiliens, der tropikalen Natur,
bestehend aus Naturparadiesen und Palmenstrinden, konnte Bahia hier-
durch ein groB3es Angebot an Ferienereignissen anpreisen.

Der Stadtteil Pelourinho hat sein Gesicht gewandelt: Die Hiuser sind
bunt getiincht und der verfallene Barock hat durch bunte Verzierungen
eine ,.tropikale Note* erhalten. Die ehemaligen Bewohner erhielten ge-
ringe Entschéddigungen und wurden in weit entfernte Favelas umgesie-
delt. Die in neuem Glanz strahlenden Héuser bergen nun Galerien, Ca-
fés, Diskotheken, Veranstaltungsbiihnen und -plitze, Museen, Souvenir-
laden, Tanz- und Capoeira-Studios, Restaurants, ein ,,Shoppingcenter
und Parkhéduser. Mitte der 1990er Jahre zog das ,,Centro das Estudas
Afro-Orientais* der Universitdat Salvadors (UFBA) in ein historisches
Gebédude in der Nédhe des Museums ein.

20 Vgl. zur Arbeitssituation in Bahia ebenfalls Araujo Castro und Sa Barreto
1998.

21 Capoeiristas: Capoeira-Ausiibende. Capoeira: Brasilianischer Kampf-
tanz, entstanden auf den Zuckerrohrplantagen wihrend der Sklaverei als
Waffe und zur Selbstverteidigung, heute afro-brasilianischer Kampfsport.
Ausfiihrlich zu diesem Thema siche Rego 1968.

22 (Port.) Acarajé-Kochin und Verkduferin; meistens beim Candomblé initi-
ierte Priesteranwirterinnen, in weiller Tracht. Acarajé: (yoruba): Rituelle
Speise Yansas (Orixd des Windes). Billchen aus getrockneten Bohnen-
mehl und getrockneten Krabben, in Dendé-Ol frittiert; typisches bahiani-
sches Gericht, das auf der Strale verkauft wird.

23 Der Beruf der Prostitution wird sonst nicht zu ethnischen Berufen gezihlt.
Wenn es hier geschieht, dann um den Berufszweig vorurteilslos als Er-
werbsfeld anzuerkennen.

24 Zu Caga-Gringas/Caga-Gringos, (Touristenfanger und -fingerinnen) und
afro-brasilianischen Fiihrern in der Tourismusbranche zu Candomblé-
Ritualen und speziellen Festen siehe auch Pantke 1997.

204

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Im Museum: Vom brasilianischen Naturalismus zum
Museu Afro 1982

»Symbolische Welten haben die Eigentiimlichkeit, dass sie fiir die Menschen,
die sie als Erbe iibernommen haben, eher ein Mittel des Wiedererkennens sind
als ein Mittel der Erkenntnis: ein geschlossenes System, indem alles Zeichen
ist, ein Ensemble aus Codes, fiir die manche einen Schliissel besitzen und von
denen sie die Gebrauchsanweisung kennen‘* (Augé 1994, 42).

Die Reprisentation der brasilianischen Kolonie orientierte sich im 19.
Jahrhundert nach den Reprisentationsmustern anderer Landern und Ko-
lonien. Es entstanden in diesem Zuge die ersten Museen im Land, die ei-
nen wissenschaftlichen Anspruch hatten. Entsprechend des Zeitgeistes
des ,Naturalismus* wurde in der Stadt Ouro Preto im Bundesland Minas
Gerais, Flora, Fauna, Geologie, die damals wichtigsten Kulturgiiter Kaf-
fee, Tabak und Gold, sowie als technologischer Teil, die Techniken des
Goldgewinns ausgestellt (Lopes 2001, 89). Als bedeutendstes Beispiel
des 19. Jahrhunderts ist das Nationalmuseum in Rio de Janeiro (eroffnet
1850) zu bewerten, dessen Direktor Ladislau Netto sich von nordameri-
kanischen, chilenischen und argentinischen Museen inspirieren lie. Sein
museologisches Konzept umfasste hauptsichlich brasilianische Elemente
der Natur. Auch archiologische und anthropologische Fundstiicke der
materiellen Kultur der Indianer, z.B. Federschmuck und Keramik, erhiel-
ten darin einen Platz.”

Den Grundstein fiir die ersten ethnologischen Ausstellungen, die kul-
turelle Identititen ethnischer Minderheiten dokumentieren, legten die
anthropologischen und historischen Forschungen des 20. Jahrhunderts
zur afrobrasilianischen Kultur und Religion.26 Zuvor existierten meist
Ausstellungen, die ethnische Kulturen oder deren Versatzstiicke unter
evolutionistischen Gesichtspunkten prisentierten.

Das Museu Afro wurde in einem Programm der kulturellen Koopera-
tion zwischen Brasilien und afrikanischen Lindern zur Entwicklung und
Durchfiithrung von Studien mit afrobrasilianischer Thematik von den
Ministerien fiir Ausldndische Beziehungen, Erziehung und Kultur, der
Regierung des Staates Bahia, der Prifektur und der Universitit Salva-
dors gegriindet. Die Er6ffnung fand 1982 statt.

25 Vgl. zur Museologie der Erinnerung Lopes (2001, 91).
26 Zu den Forschern Nina Rodrigues, Arthur Ramos, Edison Carneiro und
Roger Bastide siehe Reuter (2000, 171-209).

205

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Das Museum archiviert ca. 750 Gegenstinde, die aus Sammlungen
auf dem afrikanischen Kontinent in der Epoche zwischen den 70er Jah-
ren und 80er Jahren des 20. Jahrhunderts stammen. Weiterhin sind Ob-
jekte der der afrobaianischen Kultur sowie eine Auswahl des photogra-
phischen Werkes Pierre Vergers ausgestellt.

Fiir das Museu Afro beginnt in den achtziger Jahren eine neue Epo-
che, die vor allem geprigt ist durch die akribische wissenschaftliche
Aufarbeitung der vielfiltigen Wechselbeziehungen zwischen Afrika und
Bahia durch den Ethnologen, Historiker und Fotografen Pierre Verger.
Eine Erweiterung des Konzeption und wissenschaftlichen Betreuung des
Museums trigt das Centro das Estudas Afro-Orientais (CEAO) der Uni-
versitit Salvador, unter der Leitung von Prof. Jilio Braga und spiter
Prof. Jeferson Bacelar bei.

Die Ausstellung (von 1982-1999) wirkte in meinen Augen bei mei-
nem ersten Besuch 1993 und auch spiter wie ein verstaubtes ,,Kuriosité-
tenkabinett”, dhnlich den Sammlungen von Reisenden in Afrika in Paris
Anfang des 20. Jahrhunderts (nach Rubin 1994 und Weil 1995). Diese
Eindriicke wurden durch die Zeit blind gewordenen, alten Glasvitrinen
verstarkt: bunt zusammen gewiirfelte Objekte vergangener und vielleicht
auch gegenwirtiger Zeiten, aber in fremd bleibenden Zusammenhingen,
kleine Schilder lieferten an manchen Vitrinen unzureichende und geringe
Informationen, wie beispielsweise ,Fetisch“*’. Hier bot sich die Gele-
genheit, Gegensténde einer fremden Kultur kennen zu lernen und ihnen
gegeniiber isthetischen Genuss und Befremdlichkeit zu verspiiren.*®

27 Die Bezeichnung ,,Fetisch fiir ,,Gegenstinde der Kraft* mancher Kultu-
ren verkniipft mit bestimmten Kosmologien ist meist negativ behaftet mit
evolutionistischen Konnotationen wie folgendes Zitat des Ethnologen
Lévy-Bruhl verdeutlicht: ,,(...) Der Gegenstand wird nicht blo} durch den
Verstand in Form einer Idee oder eines Bildes erfasst; je nach den Um-
stinden sind Furcht, Hoffnung, religioser Schauer, das Bediirfnis und die
brennende Begierde, in einer gemeinsamen Wesenheit aufzugehen, und
schlieBlich der leidenschaftliche Appell an eine Schutzmacht die Seele
dieser Vorstellung® (Kiister 2000, 96, zitiert Lévy-Bruhl 1926, 22).

28 Miinzel/Krause 2000 konstatieren bei Ausstellungsprojekten folgende Ge-
fahr: ,,Droht doch in manchem Fall bloBe Effekthascherei, um die Gunst
eines von einem {iiberbordenden Freizeitmarkt gesittigten Publikum zu
erwerben und damit das zu beachtende, aber eben nicht allein ausschlag-
gebende Kriterium der Besucherzahlen, der ,Niitzlichkeit’ unserer Wis-
senschaft bestitigt zu glauben.*

206

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Die Sammlung oder ,,das Museum der exotischen Kiinste* (Kiister
2002, 85) stellte fiir Besucher, hier meist Touristen, ein kurzes Eintau-
chen in eine unbegreifliche, fremde Welt dar. Finanzielle Probleme, so
der Kurator da Cunha (1999, Kap. 3), waren damals die Ursache fiir
mangelnde personelle Betreuung der Ausstellung.”’ Aus diesem Grund
konnten technische Defekte nicht behoben werden und keine weiteren
Ausstellungen installiert werden (da Cunha 1999, Kap. 3.3). Auch wur-
den viele Jahre keine Veranstaltungen in den Ridumlichkeiten durchge-
fiihrt.

Der eigene Raum fiir die afrobrasilianische Gemeinschaft

»Museen sind kannibalisch in ihrer Aneignung von Material anderer Men-
schen fiir ihre eigenen Studien und Interpretationen und sie sperren ihre Rep-
rdsentationen in Vitrinen. Es gibt einen Glaskasten fiir jeden. [...] (Ames
1993, 3; zitiert Parezo 1986)

Um einen Einblick in die aktuelle Ausstellung (seit 1999) zu ermdogli-
chen, stelle ich im Folgenden das Konzept vor. Die aktuelle Ausstellung,
in Arbeit seit 1997, wurde von dem Museologen Marcelo Nasciemento
Bernardo da Cunha (der museologischen Abteilung der Universitédt Sal-
vadors) unter Mithilfe der Museologin Emilia Valente Neves gestaltet.
Hierzu hatten Jeferson Bacelar, Luiz. F. Perret Serpa 1995 (CEAO) u.a.
die Voraussetzungen geschaffen, indem sie iiber eine Kampagne zur
Neustrukturierung des Museums, die notwendigen finanziellen Mittel
beschaffen konnten.”® Es handelt sich um eine thematische und histori-
sche Ausstellung. Die entsprechenden Konzepte hierfiir entwickelten
Lehrende und Studierende des museologischen Instituts. Sie orientieren
sich an museumspidagogische Richtlinien,*' die nicht niiher beschrieben
sind.

29 Informationen hierzu und Antworten auf viele Fragen zum Museum und
Ausstellungskonzept habe ich freundlicherweise von Emilia Valente Ne-
ves und Marcelo Nascimento Bernardo da Cunha erhalten. Thnen gilt mein
Dank.

30 Die Bank BBM, beispielsweise, gab 27 Holzschnitte des Kiinstlers Cary-
bé, die ihr Eigentum waren, zur Ausstellung frei. Hierdurch konnte ein
Raum gestaltet werden (nach Da Cunha 1999, Kap. 3.3).

31 Vgl. da Cunha 1999, Kap. 3. Sie scheinen sich aber auf die Auswahl der
Themenfelder, Gestaltung der Rdumlichkeiten, das Erstellen von informa-
tiven Texten zu den jeweiligen Exponaten, konzentriert zu haben.

207

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Die Restaurierung der Raume und der Aufbau der neuen Ausstellung
waren 1999 abgeschlossen. Die Neueroffnung des Museums erfolgte am
18. November 1999 in der Semana da Consciéncia Negra (Woche des
schwarzen Bewusstseins). Diese Woche bezieht sich auf die Kdmpfe und
Bemiihungen der Afrobrasilianer zu einer Gleichstellung mit den Wei-
Ben Brasiliens. Die Eroffnung erfolgte in diesem Sinne ohne offentliche
Feier. Hiermit wird m.E. deutlich, dass die Kdmpfe und Bemiihungen
der afrobrasilianischen Gemeinschaft*** fiir Gleichstellung noch nicht
erfolgreich waren.

Mit der Neuerdffnung des Museums sollte ein Raum fiir die afrobra-
silianische Gemeinschaft geschaffen, afrobrasilianische Kultur, Religion
und Kunst vermittelt werden. Es waren Veranstaltungen zu speziellen
Themenbereichen geplant.33

Die Ausstellung verteilt sich auf mehrere Rdaume, die nach histori-
schen und thematischen Schwerpunkten organisiert sind. Ein Rundgang
ermoglicht der historischen Entwicklung der afrobrasilianischen Ge-
meinschaft zu folgen. Entsprechend nimmt der letzte Raum Bezug zu ak-
tuell kulturellen Themen.

Die Ausstellung beginnt mit der Darstellung des afrikanischen Skla-
venhandels, mit der Benennung des Ursprungs der jeweiligen afrikani-
schen Nation der heutigen Afrobrasilianer. Bildtafeln informieren iiber
Sklavenhandel, Landkarten veranschaulichen das vor-koloniale und ko-
loniale Afrika. Ausziige des reichhaltigen fotographischen Materials von
Pierre Verger veranschaulichen auf Wandtafeln die Geschichte des Skla-
venhandels. Die hier ausgestellten afrikanischen Exponate werden mit
Hilfe einer Landkarte zugeordnet. Die Exponate betreffen die Bereiche
Metallhandwerk, Keramik, Masken, Kleider, Stoffe und Objekte der
Freizeit.**

32 Begriff aus dem Museumskonzept da Cunha 1993. Man sollte sich die
Gemeinschaft keinesfalls als homogene Gruppe vorstellen, so meine Er-
ginzung.

33 Die Ausstellungsmacher stellen selbst kritisch fest, dass die Raumlichkei-
ten des Museums ungeeignet seien. Ndhere Aussagen werden hierzu be-
dauerlicherweise nicht getroffen.

34 ,,Wenn Gegenstinde — ebenso wie Mythen — die verborgenen Teile frem-
der Kulturen représentieren, sollten Volkerkundemuseen sich nicht darauf
beschrinken, deren Gebrauch auszustellen, sondern auch mit den Dingen
die unsichtbare Welt sichtbar machen. Damit verdndern sich auch die Si-
chtweisen auf Herstellung und Gebrauch von Dingen. Sie werden um die
symbolischen Aspekte des praktischen Tuns erweitert“ Suhrbier (2000,
59).

208

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Der zweite Raum widmet sich den afrikanischen Bantu-Koénigen und
dem Konigsreich von Benin. Hierdurch wird eine Verbindung zwischen
den beiden Welten Afrika und Brasilien sowie zwischen Vergangenheit
und Gegenwart hergestellt. Die kulturelle Verbindung zwischen den
ausgestellten Exponaten Afrikas und Brasiliens wird im dritten Raum
mit der Darstellung ,,afrobrasilianischer Religiositit® geschaffen und er-
lautert. Informationen iiber die Ankunft der afrikanischen Sklaven in
Brasilien werden gegeben. Die Orixds, die afrikanischen und heutigen
afrobrasilianischen Gotter, sind hier bildhaft présentiert. Eine Verbin-
dung zu ihrer symbolischen Welt wurde durch ihnen zugeordnete Ritual-
Objekte, Farben, Krifte und Bereiche kreiert.

Zwei Wandtafeln widmen sich, sowohl mit Fotografien als auch Tex-
ten, den beriihmtesten Priesterinnen und Priestern des Candomblé, den
Maes-de-Santo und Paes-de-Santo. Im dritten Raum befindet sich die
eingangs erwihnte Glasvitrine mit Orixd-Puppen, die dem Raum eine
folkloristische Pragung gibt.

Abbildung 3: Beriihmte Candomblé-Priesterinnen und Priester: Pho-
tographien von Pierre Verger, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000.
Foto: Roland Kling.

Wer die Lesekompetenz und -ausdauer mitbringt, erhélt in der Ausstel-
lung wissenschaftlich fundierte Informationen iiber die afrobrasilianische

209

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Kultur und Religion. Viele Afrobrasilianer sind jedoch Analphabeten,
und Touristen sind der portugiesischen Sprache oft nicht méchtig.

Im anschlieBenden vierten Raum finden afrobrasilianische Organisa-
tionen und Gruppierungen ihren Platz. Die Besucher erhalten hier die
Gelegenheit sich mit kulturellen, historischen und aktuellen Bewegun-
gen auseinander zu setzen, wie beispielsweise historischen Widerstands-
bewegungen der Afrobrasilianer, heutige Organisationen wie Capoeira-
Schulen, Karnevalsvereine und religiose Organisationen.

Abbildung 4: Die Werke des Bildhauers Carybé: Zur Imagination der
Orixds. Museu Afro, Salvador da Bahia 2000. Foto: Roland Kling.

MaBgeblich mitgestaltet hat den folgenden Raum fiinf das Werk des
Kiinstlers und Bildhauers Carybé. 27 iiberdimensional gro3e Holzschnit-

210

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

zereien von Orixds mit ihren Insignien und zugeordneten Tieren und
Symbolen, fiillen die Winde des ganzen Zimmers. Sie erscheinen als
wertvolle, religiose Kunstwerke, fiir Mitglieder der afrobrasilianischen
Gemeinde auch als kraft- und wiirdevolle Orixds.

Abbildung 5: Aktuelle afrobrasilianische Kunst prdsentiert im Muse-
um. Museu Afro, Salvador da Bahia 2000. Foto: Roland Kling.

In Raum fiinf befand sich im Mirz 2001 neben der stindigen Ausstel-
lung auch eine temporire Ausstellung zeitgenossischer Kunst. Zwei Rei-
hen mit groBen Olgemilden, auf denen Orixds und Szenen und Gebiude
aus dem Pelourinho zu sehen waren, sind in der Mitte des Raumes pla-
ziert worden. Die Bilder waren mit kleinen Namensschildern der Kiinst-
ler und den jeweiligen Kaufpreisen versehen.

Im kleineren sechsten und letzten Zimmer ist Raum fiir zeitgendssi-
sche Kunst geschaffen worden. Die Ausstellung schliet mit einem klei-
nen Souvenirladen, in dem die Besucher gegebenenfalls Exponate der
aktuellen Kunstausstellung erwerben konnen.

Der Museumsraum verwandelt sich in eine Galerie. Die Art und
Weise der Prisentation der modernen Kunst ist in meinen Augen prob-
lematisch. Welche Wertschédtzung von Kiinstlern wird in einem Museum
prasentiert, wenn ihre Bilder kommentarlos, aneinander gereiht, zum

211

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Verkauf angeboten werden? Zudem werden in Candomblé-Terreiros ge-
rahmte Bilder aufgehingt. Hier sind sie ungerahmt, auf Stindern anein-
ander gereiht, und werden Touristen zum Verkauf angeboten.

Die Bedeutung des Museu Afro fiir die Bevolkerung
und fiir die Touristen

,Der Exotismus ist nur eine Weise, mit seinem modernen Korper und der mo-
dernen Seele die Gefiihle einer alten Existenz nachzuleben, indem man sich
im Raum anstatt durch die Zeit bewegt* (Kiister 2000, 82, zitiert Leblond
1909).

Das Gebiude des Museums, das sowohl Kloster als auch Medizinschule
war, ist in meinen Augen der Kultur der Bildungselite, den ehemaligen
Sklavenbesitzern niher als den Afrobrasilianern. Bei den Réumen fillt
der Verzicht auf Weil} als iibergeordneten Hintergrund auf. Die Winde
der Réume sind in hellen Erdtonen gestrichen, die beige gehaltenen Bild-
tafeln mit Kaurimuschelornamenten verziert. Dies stellt sowohl eine As-
soziation mit dem Element Natur als auch mit den Farben der Wohn-
raume (Lehmhiitten) und der Erde Afrikas her. In Candomblé-Hausern
werden Farben bewusst eingesetzt und symbolisieren Krifte und Ener-
gien. Pastelltone und Erdfarben an den Winden sind hier natiirlicher und
gewachsener Hintergrund. Die Ausstellung sollte die symbolischen Ent-
sprechungen von Farben und Orixds deutlicher machen. Wichtig wire
auch, Candomblé-Mitglieder bei der Ausstellungsplanung miteinzube-
ziehen.”

Das Kunstlicht, das warm strahlt und an manchen Stellen indirekt auf
die Exponate fillt, ist ein dhnliches stilistisches Mittel wie die erdfarbe-
nen Dekorationen. Durch das verwendete Lichtmittel werden die Objek-
te meistens nicht ins Rampenlicht erhoben, nicht scharf kontrastiert.

Welche Qualitdten muss ein Museum haben, um afrobrasilianische
Kultur in ihrer Vielschichtigkeit darzustellen und zu vermitteln?
Afrobrasilianische Kultur und Religion sind sehr bewegt, voller Ereig-
nisse. Feste, Rituale, Tdnze und Karneval spielen eine groBe Rolle.

35 Das Konzept einer Ausstellung in Kommunikationsprozessen mit den
»Auszustellenden” und viel Einvermogen zu entwickeln, ohne an Besu-
cherzahlen, internationalem Erfolg und Tourismus zu denken, wiirde eine
Ausstellung dieser Art aufwerten und sie authentisch gestalten. Eventuell
spiegelt sich in der Wandgestaltung der Wunsch der Kuratoren nach an
Westkultur angelehnten Ausstellungsdesigns.

212

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Diesbeziiglich ist zu iiberlegen, inwieweit das Medium der Performance
in die Ausstellung integriert werden kann. In wie weit kann der Hand-
lungsaspekt der Religion Candomblé veranschaulicht werden? Das Mu-
seum konnte auch durch Bereitstellung der neuen Medien, wie in seinem
Konzept festgehalten, Handlungsfelder der Objekte erldutern, beispiels-
weise Candomblé-Rituale vorstellen, die Bedeutung von Musik und
Trommelrhythmen und vorhersehbare problematische Verstindnisberei-
che erldutern.

Ein weiteres Problem der Ausstellung ist, dass fiir viele Mitglieder
der ,,afrobrasilianischen Gemeinde* ein Museumsbesuch keinesfalls be-
deutsam ist. Museen haben fiir viele eine geringe Bedeutung und ein Be-
such im Museum ist zudem schwierig zu finanzieren. Die ,,afrobrasilia-
nische Gemeinschaft”, so man die Gruppe als Einheit definieren will, hat
meist ein wesentlich geringeres Einkommen, weit weniger Bildung, ver-
bunden mit einer hohen Analphabetenrate, als die ,,Gemeinschaft der
,,Latino-Brasilianer, der Mitglieder der Dominanzkultur.

Ein Problem fiir viele ist die Identifizierung mit der eigenen Kultur,
Geschichte, und Religion.36 Die Ausstellung ist fiir viele Afrobrasilianer,
die nicht zur Bildungselite gehoren, nicht Identitit stiftend. Im Bezug
zum Candomblé sind Identitdtsraume eher als soziale Felder zwischen-
menschlicher Begegnungen zu bezeichnen, innerhalb derer sich die Welt
fiir das Subjekt weitgehend kohirent erschlieft (nach Probst 1998, 295).
Entgegen dem Konzept und der Intention der Kuratoren, bietet die Aus-
stellung zu wenig Spielraum fiir Erfahrung und Begegnung.®’

36 Es gibt mehrere Stromungen in der afrobrasiliansichen Gemeinschaft. O
Movimento Negro (die schwarze Bewegung) basiert auf der Ideologie
wZuriick zu den Wurzeln®, der Identifizierung mit der afrikanischen Ver-
gangenheit, Religion und Kultur. Eine weit verbreitete Stromung sinnt
nach Branqueamento (Weillwerdung). Dies beinhaltet, sich mit der Kultur
der ,,weilen Elite* zu verbinden, die eigenen schwarzen Wurzeln zu ver-
leugnen und durch Heirat mit Partnern hellerer Hautfarbe, auch duflerlich
dazu beitragen, dass die Kinder weifl werden. Dies trigt der eigenen Sta-
tuserhohung bei, bringt erhebliche Vorteile auf dem Arbeitsmarkt und in
der gesellschaftlichen Anerkennung. Dies hat als Auswirkung im sozialen
Leben, dass beispielsweise Morenos (Mischlinge brauner Hautfarbe) sich
von Personen schwarzer Hautfarbe abgrenzen.

37 In den Zeiten wihrend meiner Forschungsaufenthalte in Salvador fanden
auBer der Ausstellung zur ,,aktuellen Malerei“, die meines Erachtens nicht
aus sich selbst sprechen kann, sondern einer ausgiebigen Erldauterung be-
darf, keine Events statt.

213

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

So haben Orixd-Figuren und Abbildungen urspriinglich ihren Platz in
Candomblé-Hausern, auf Altdren und iiberall in der Natur, im Kontext
einer lebendigen Kosmologie und dem umfangreichen Tétigkeitsfeld von
Menschen afrobrasilianischer Kultur. Orixd-Figuren erhalten vielféltige
Opfergaben, sind ,lebendig gedachte* Objekte der Kraft. Sie sind Be-
standteil einer kosmischen Ordnung, die in Ritualen von Menschen im-
mer wieder erneuert werden muss. Ohne einen Zusammenhang zur
Handlungsgeschichte zu erstellen, bleibt die Puppe fiir den Touristen ein
folkloristisches Kunstwerk, auch wenn eine Wandtafel neben der Vitrine
ausfiihrliche Erlduterungen gibt. Auch auf die Multivokalitit der Objek-
te®® sowie deren Rekontextualisierung (nach Rdoschenthaler 1999, 81-
103) muss verwiesen werden.

Die Geschichte der Ridumlichkeiten und der Bauart des Gebiudes
entsprechen nicht einem Ort afrobrasilianischer Identitit. Betrachter,
meist Latino-Brasilianer oder Touristen, betreten ein gewohntes Ausstel-
lungs-Ambiente und blicken von hier auf die ,,Anderen®. Die ausgestell-
ten Gegenstinde und im gleichen Zuge die Menschen, welche mit diesen
Gegenstidnden assoziiert werden, werden hierdurch ,,exotisiert®.

Wer ist die Zielgruppe fiir das Museum? Wenn mit der Bezeichnung
,,afrobrasilianische Gemeinschaft“ nur die Personen aus der Wider-
standsbewegung und der intellektuellen Elite gemeint sind, welche sich
um afrobrasilianische Identitdt bemiihen, ist dieser Personenkreis mit der
Ausstellung angesprochen.39 Fiir Touristen bedarf sie gezielter Fiihrun-
gen, die auch die Wahrnehmung hinsichtlich Klischees schirfen. Perso-
nen, die der Landessprache nicht michtig sind, scheitern an den Be-
schreibungen und ihr Blick bleibt beispielsweise an der Vitrine mit den
Orixd-Puppen, die ihnen aus einem anderen Kontext vertraut erscheinen,
haften. Die Puppen schwarzer Haufarbe, in bunte Barockgewénder ge-
kleidet, wirken lediglich dekorativ.*’

38 Vgl.: ,,Myth and memories embodied in [...] objects” Weil (1995, 10-12).

39 Es wurden bisher keine Besucherumfragen gemacht wurden und somit ist
wenig dariiber bekannt, was den Besuchern an der Ausstellung gefillt,
was nicht, was als Bereicherung empfunden wird.

40 Die Konzepte von Asthetik sind von Kultur zu Kultur und von Subkultur
zu Subkultur unterschiedlich und werden bestimmt durch gesellschaftliche
Vorgaben. Im Museum werden Besucher mit dsthetisierten Objekten kon-
frontiert, die herausgelost aus ihrem sozialen Kontext nicht aus sich selbst
heraus verstanden werden konnen. Vgl. ausfiihrlich zu dieser Thematik
bei der Ausstellung: ,,Face of the Gods* (von Thompson in Berlin 1998)
Pantke (2003). Der Besucher reagiert mit seinem ,erlernten* dsthetischen

214

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Einen Besuch des Museu Afro unternehmen vor allem Touristen, die
in organisierten Reisen die Altstadt Salvadors besichtigen, dort Souve-
nirs einkaufen, photographieren, baianische Spezialititen speisen und
eventuell abends eine Show im Restaurant Senac ansehen, bei der ihnen
Orixa-Tanze, folkloristische Tianze, wie Samba-de-Roda, Fischertinze,
Karnevalssamba und Capoeira, prisentiert werden. Die Touristen kom-
men aus dem Siiden des Landes oder aus Europa, manche auch aus den
Vereinigten Staaten und Argentinien.

Neben Studenten sind salvadorianische Schulklassen angesprochen,
die Ausstellung mit ihren Lehrern zu besuchen. Schon allein durch die
geographische Grofle der Stadt mit ihren vielen weit entfernt liegenden
Schulen, schlechten Busverbindungen und fehlenden Geldern im meist
privat finanzierten Bildungsbereich, ergibt sich eine andere Besucher-
struktur als in europdischen Museen. Die Frequentierung des Museums
durch Einwohner der Stadt ist dementsprechend wesentlich geringer als
in europdischen Stddten. Obwohl der Eintrittspreis mit zwei Reais" ge-
ring gehalten wird, ist dies ein fiir viele nicht zu leistender finanzieller
Aufwand. Fiir brasilianische Touristen aus dem Siiden wird die Historie
durch die schon erwihnten Karten, Fotografien und Beschreibungen an-
schaulich dargestellt. Internationale Touristen konnen, sofern der Spra-
che michtig oder gefiihrt, ebenfalls einen Eindruck gewinnen.

Das Museum ist ein Vorzeigeobjekt, das sich nahtlos in das Bild des
restaurierten Pelourinho einfiigt. Die Intention der Kuratoren, das Kul-
turerbe darzustellen und zu bewahren, ist erreicht worden. Die Erkla-
rungstexte sind an manchen Stellen zu abstrakt gehalten, viele Inhalte
konnen vom nicht vorinformierten Besucher nicht erschlossen werden.

Fiir problematisch halte ich auch den Verkaufsladen, da Kultur im
Museum ausgestellt, und im Museumsladen Folklore verkauft werden
soll. Kultur wird durch Folklorisierung vermarktet. In deren Folge
kommt es zu einer Werteverschiebung (nach Bacelar 1995 und Pantke
1997).

Empfinden, bedarf jedoch einer Vermittlung, um die symbolischen Inhalte
und kulturellen Wertvorstellungen zu begreifen, die den Objekten inne-
wohnen. Zu neuen, reflektierten Vermittlungskonzepten im Museum vgl.
den Beitrag von Susan Kamel im vorliegenden Band. Des Weiteren ist
nach ist den ,,angebotenen Moglichkeiten der Rezeption und Interpretation
kultureller Darstellungen* zu fragen sowie nach den ,,Intentionen, die die-
sen ,,Angeboten* unterliegen* (nach Susanne Lanwerd 2002, 192).
41 Real, pl.: Reais = Brasilianische Wihrungseinheit.

215

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Fremd gebliebene, afrobrasilianische Kultur im eigenen Land ver-
dient fiir viele ,,Latino-Brasilianer, keine besondere Wiirdigung, da sie
sich an den europiischen Kulturen orientieren. Mit der neuen Valorisie-
rung Bahias durch Tourismus hat sich die Wertigkeit von ,,bahianischer
Folklore und afrobrasilianischer Kultur erweitert. Die Ausstellung im
Museu Afro stellt einen Lernort fiir portugiesisch Sprechende, fiir Ge-
schichte, Religion und manche Einzelheiten der afrobrasilianischen Kul-
tur dar.** Ein Einblick in eine fremde Welt ist fiir Museumsbesucher ge-
gliickt, vergleichbar mit folgendem Photo, bei der Ausstellung ,,Altédre —
Kunst zum Niederknien®, Diisseldorf 2001:

Abbildung 6: Museumsbesucher der Ausstellung ,,Altdre — Kunst zum
Niederknien* (Diisseldorf 2001) blickt auf einen fremden Altar
in Afrika.” Foto: Christiane Pantke.

42 Ausfiihrlich zum Lernen im Museum siehe Hein 1998.

43 Museumsbesucher, die beispielsweise die Ausstellungen ,,Face of the
Gods* (Berlin 1998), ,, INRI“ (Berlin 1999), ,,Heaven“ (Diisseldorf 1999,
Liverpool 2000), ,,Seeing Salvation* (London 2000); ,,Glauben (Sieben-
Hiigel, Berlin 2000) und ,,Altdire — Kunst zum Niederknien* (Diisseldorf

216

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Das Museum konnte es sich zur Aufgabe machen, Informationen iiber
die politische und soziale Situation der Afrobrasilianer und die Stellung
ihrer Kultur in der Gesellschaft zu geben. Dies impliziert beispielsweise
Bereiche des Bildungs- und Gesundheitswesen und Probleme der Ras-
sendiskriminierung.

Abbildung 7: Aufserhalb des Museu Afro (2000): Klischee der Baiana
(Kleidungsstiicke einer Candomblé-Priesterin um sich dahinter zu posi-
tionieren und photographieren zu lassen). Foto: Roland Kling.

Ausblick

,,Eine Reise vollzieht sich sowohl im Raum wie in der Zeitund in der sozialen
Hierarchie* (Levi-Strauss 1978, 76).

Der Ort des Museu Afro im Stadtteil Pelourinho mit seiner Geschichte
und dem verfallenden Barock ist geeignet fiir das Museum, da hier im
stadtischen Raum Geschichte und Gegenwart lebendig sind, stddtische
Kultur und Subkulturen ihn besténdig verwandeln. Das Gebdude als Ort

2001) betrachteten, sichteten weitaus kleinere Ausschnitte fremder Religi-
onen und Kulturen. Fiir manche stellt dies einfach eine Reise ins Exoti-
sche an einem Regentag dar, oder dient dem Kunstgenuss.

217

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

ist nicht passend, da es elitirer Raum der ,,Latino-Brasilianer* war, be-
vor das Museu Afro dort untergebracht wurde. Die Ausstellung des Mu-
seu Afro basiert auf einer fundierten wissenschaftlichen Forschung und
bewahrt Kultur- und Geschichtssgiiter, die in dieser Form und dem Zu-
sammenhang zwischen Afrika und Bahia zuvor nicht existierten. Wis-
senschaftler, Kiinstler und Candomblé-Priester haben dazu beigetragen,
dass ein breites Spektrum der Cultura Afro prisentiert werden kann. Die
Intention, mit der Ausstellung Identitdts-Raum und Begegnungsstitte fiir
die ,,afrobrasilianischer Gemeinde‘ zu gestalten, wire dann verwirklicht,
wenn die im Konzept geplanten Zusatzveranstaltungen und Zusammen-
kiinfte stattfinden und das Bildmaterial erweiternde Medien in die Aus-
stellung integriert werden wiirde. Es ist Informationsstitte fiir Lesewilli-
ge. Da die Ausstellung nicht als Leseausstellung konzipiert wurde, kann
viel des umfangreichen Materials nicht erschlossen werden.

Das Museu Afro ist zeitgleich mit dem Tourismusboom in Bahia ent-
standen und wertet den Stadtteil Pelourinho touristisch auf. Fiir Touris-
ten ist das Museum attraktiv, im Sinne von ,,Eintauchen in eine andere
Welt“. Die Ausstellung ,,als Ort* fordert Klischees und exotische Frem-
denbilder, da der Vermittlung von Religion und Kultur fiir Touristen
kaum Rechnung getragen wurde.

Das Museum muss sich als Aufgabe stellen, einen kritischen Umgang
mit Fremd- und Selbstbildern zu férdern. Direkt am Ort der prisentierten
Kultur, hitte das Museu Afro gegeniiber ethnologischen Ausstellungen
zu fremden Religionen und Kulturen in Europa den Vorteil, dass die
Auseinandersetzung, das Begreifen und Verstehen der Kultur und der
Prisentation von Identitidt auf der StraBle, in lebendigen Aktivitidten au-
Berhalb des Museums weitergehen konnte. Es konnte ,,Ort kultureller I-
dentitiat” werden und kreatives Kulturzentrum. Die ,,Kraft des Performa-
tiven“** muss eingesetzt werden, um der Vitalitidt von gelebter Kultur,
dies impliziert gelebte Religion und lebendigen Subkulturen, Ort und
Raum zu geben, sei es innerhalb oder au3erhalb dieses Museums.

44 Theoretische Ansitze hierzu vgl.: Wulf, Gohlich, Zirfas (2001).

218

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

Literatur

Ames, Michael M. (1992): Cannibal Tours and Glass boxes. The An-
thropology of Museums. Vancouver

Augé, Marc (1994): Orte und Nicht-Orte. Voriiberlegungen zu einer
Ethnologie der Einsamkeit

Augel, Johannes/Parente Augel, Moema (1987): Salvador: Historische
GroBe — schmerzliche Erneuerung. In: Ernst, Rainer W. (Hg.), Stadt
in Afrika, Asien und Lateinamerika. Berlin, 93-124

Bacelar, Jeferson (1995): Modernizacdo e a Cultura dos Negros em Sal-
vador. In: Simpésio International: Culturas Marginalizadas e Proces-
sos de Moderniz¢do na América Latina. Hg.: Centro de Estudos A-
fro-Orientais. Salvador, 2-17

Bourdieu, Pierre (1992): Rede und Antwort. Frankfurt/Main. 1974. Zur
Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt/Main

Buarque de Holanda, Sérgio (1995): Die Wurzeln Brasiliens. Frank-
furt/Main. Original 1936. Castro Araujo, Nadya; Sa Barreto, 1998.
Trabalho e Desigualdade Raciais. Negros e brancos no mercado de
trabalho em Salvador. Sao Paulo

Da Cunha, Marcelo Nascimento Bernardo (1999): O Museu Afrobrasi-
leiro da Universidade Federal da Bahia: Um Estudo de Caso sobre
Musealizag¢@o da Cultura Afrobrasileira. Salvador

Drobishewa, Leokadia (1995): Die Herausbildung der gegenwirtigen
Nationalpolitik und der neuen ethnokulturellen Konzeption des Viel-
volker-Russland — unter besonderer Beriicksichtigung der Téatigkeit
der historischen und volkskundlichen Museen. In: Wege nach Euro-
pa: Ansitze und Problemfelder in den Museen. 11. Tagung der Ar-
beitsgruppe Kulturhistorische Museen in der Deutschen Gesellschaft
fiir Volkskunde vom 4.-8. Oktober 1994. Berlin, 28-32

Erikson, Eric H. (1959): Identitdt und Lebenszyklus. Frankfurt

Estel, Bernd (1993): Identitit. In: Cancik, Gladigow, Kohl (Hg.), Hand-
worterbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe Bd. III. Stutt-
gart, Berlin, Koln, 207-210

Filgueiras Gomes/Marco Aurélio de (Hg.) (1995): Pelo Peld: historia,
cultura e cidade. Salvador

Halbwachs, Maurice (1985): Das kollektive Gedichtnis. Frankfurt

Hein, George E. (1998): Learning in the Museum. London

Hofbauer, Andreas (1989): Afrobrasilien — vom ,,Quilombo* zum ,,Qui-
lombismo“~ Vom Kampf gegen die Sklaverei zur Suche nach einer
neuen kulturellen Identitét. Frankfurt

219

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Kamel, Susan (2002): Statement im vorliegenden Band

Keupp, Heiner (1999): Das Patchwork der Identititen in der Spatmoder-
ne. Reinbek bei Hamburg

Kraus, Michael/Miinzel, Marc (2000): Einleitung. In: Kraus, Michael;
Miinzel, Mark (Hg.), Zur Beziehung zwischen Universitit und Mu-
seum in der Ethnologie. Marburg, 7-16

Kiister, Birbel (2000): Primitivismus als Anthropologie. Kulturvergleich
um 1900 in Werken Von Henri Matisse und Pablo Picasso. Unverof-
fentlichte Inauguraldissertation zur Erlangung des Grades eines Dok-
tors der Philosophie. Klass. Philosophie und Kunstwissenschaften
der Johann Wolfgang Goethe-Universitidt Frankfurt/Main

Lanwerd, Susanne (2002): Religionsésthetik. Studien zum Verhiltnis
von Symbol und Sinnlichkeit. Wiirzburg

Leblond, Marius-Ary (1909): L’idéal du XIXe siecle. Paris

Lépine, Claude (1981): Os Esteriétipos da Personalidade no Candomblé
Nago, In: Ol6orisa, Escritos sobre a Religido dos Orixds. Sdo Paulo

Levi-Strauss, Claude (1978): Traurige Tropen. Frankfurt

Lévy-Bruhl, Lucien (1910): Fonctions mentales dans les sociétés infé-
rieures. Paris. (dt. Das Denken der Naturvolker. Wien und Leipzig,
1926)

Lopes, Maria Margaret (2001): O local musealizado em nacional — a-
spectos da cultura das ciéncias naturais no século XIX, no Brasil. In:
Heizer, Alda; Passos Viera, Antonio A. (Hg.), Cienca, civilizacdo e
império nos trépicos. Rio de Janeiro, 77-96

Mossmann, Susan (Hg.) (1987): Tourism: Museum Dream or Night-
mare? The proceedings of the Annual Study Weekend held in Hull,
10th-14th September 1987. Transactions No. 23; Museum Profes-
sional Group. Hull

NuBbeck, Ulrich (1995): Européder in Symbolen und Klischees. Zu einer
Ausstellung im Museum fiir Volkskunde. In: Wege nach Europa:
Ansitze und Problemfelder in den Museen. 11. Tagung der Arbeits-
gruppe Kulturhistorische Museen in der Deutschen Gesellschaft fiir
Volkskunde vom 4.-8. Oktober 1994. Berlin, 115-119

Pantke, Christiane (1997): Favelas, Festas und Candomblé. Zum inter-
kulturellen Austausch zwischen Afrobrasilianern und Touristen im
Rahmen kultischer und profaner Festveranstaltungen in Salvador da
Bahia. Mikrofiches. Ketsch

Pantke, Christiane (2003): Afroamerikanische Altire: ,,Vom rostigen Ei-
sen zum Antlitz der Gotter?* In: Lanwerd, Susanne (Hg.), Kanon der
Sinne. Religionsisthetik als akademische Disziplin. [Etudes Luxem-

220

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KULTURELLE IDENTITAT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

bourgeoises D Histoire & De Science des Religions, Vol. 2],
Luxembourg, 169-180

Parezo, Nancy J. (1986): Now it is Time to Collect. Anthropology of the
Americas Masterkey 59 (4):11-18. 1988. A Glass Box for Everyone:
Displaying Other Cultures. Paper presented to the special sympo-
sium, ,,The Objects of Culture”, chaired by Peter H. Welsh and
Nancy Parezo; annual meeting of the American Anthropological As-
sociation; Phonix, 19. November

Philips, David (1997): Exhibiting Authenticy. Manchester

Pollak-Eltz, Angelina (1995): Trommel und Trance. Die afroamerikani-
schen Religionen. Freiburg, Basel, Wien

Probst, Peter (1998): Auf der Suche nach dem Publikum. Prolegomena
zu einer Anthropologie der Offentlichkeit im Subsaharischen Afrika.
In: Fischer-Lichte, Erika; Kolesch, Doris (Hg.), Paragrana. Internati-
onale Zeitschrift fiir Historische Anthropologie, Bd. 7, Heft 1, Berlin,
291-305

Rego, Waldeloir (1968): Capoeira Angola. Ensaio Sdécio-Etnografico.
Salvador

Reuter, Astrid (2000): Das wilde Heilige. Roger Bastide (1898-1974)
und die Religionswissenschaft seiner Zeit. Frankfurt, New York

Roschenthaler, Ute (1999): Of Objects and Contexts: Biographies of
Ethnographica. In: Journal de Africanistes 69 (1), 81-103

Rubin, Williams (Hrsg) (1986): ,,Primitivism* in 20th Century Art. The
Museum of Modern Art, New York. New York

Schimany, Peter (1999): Tourismussoziologie zwischen Begrenzung und
Entgrenzung. Eine vorldufige Zwischenbilanz. In: Bachleitner, Rein-
hard; Peter Schimany (Hg.): Grenzenlose Gesellschaft — grenzenloser
Tourismus? Miinchen, Wien, 9-24

Schmidt, Bettina E. (2002): Karibische Diaspora in New York. Vom
,»Wilden Denken* zur ,,Polyphonen Kultur*. Berlin

Suhrbier, Mona B. (2000): Die Tiicke des Objekts. In: Kraus, Michael;
Miinzel, Mark (Hg.), Zur Beziehung zwischen Universitidt und Mu-
seum in der Ethnologie. Marburg, 53-62

Thompson, Robert Farris (1993): Faces of the Gods. Art and Altars of
Africa and the African Americas. New York

Verger, Pierre (1987): Fluxo e Refluxo do trifico de escravos entre o
golfo de Benin e a Bahia de Todos os Santos dos séculos XVII a
XIX. Sao Paulo

Weil, Stephen E. (1995): A Cabinet of Curiosities. Inquiries into Muse-
ums and their Prospects. Washington and London

221

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

CHRISTIANE PANTKE

Wulf, Christoph/Gohlich, Michael/Zirfas, Jorg (Hg.) (2001): Grundlagen
des Performativen. Eine Einfilhrung in die Zusammenhinge von
Sprache, Macht und Handeln. Weinheim und Miinchen

Zips, Werner (2002): Theorie einer gerechten Praxis oder: Die Macht ist
wie ein Ei. Wien

222

https://dol.org/104361/9783839402252-008 - am 14.02.2028, 22:09:31. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - [FITmEm=m


https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

