
195

KULTURELLE IDENTITÄT UND
FOLKLORISTISCHE KLISCHEES.

Die  Bedeutung des „Museums der  afrobrasi l ianischen 
Kultur“ im gesel l schaft l ichen und kulturel len Kontext  
Salvador da Bahias,  Brasi l ien.  

CHRISTIANE PANTKE

Das „Museu da Cultura Afro-Brasileira“ (Museum der afro-brasilia-
nischen Kultur, im Folgenden kurz Museu Afro genannt) befindet sich in 
der historischen Altstadt Salvadors, dem Stadtteil Pelourinho.1 Der Pe-
lourinho wurde 1985 Jahren von der UNESCO zum Kulturdenkmal der 
Menschheit erklärt, steht seither unter Denkmalschutz und erhielt mehre-
re Jahre Fördergelder der UNESCO. In diesem Rahmen wurden umfäng-
liche Restaurierungen der mit barocken Schmuckelementen verzierten 
Fassaden vorgenommen.  

Das 1982 eröffnete Museu Afro in Salvador stellt nach dem Ver-
ständnis der Kuratoren einen Ort dar, an dem afrobrasilianische Kultur 
vermittelt wird und der afrobrasilianischen Gemeinschaft einen Raum 
für Begegnung eröffnen soll. Die Ausgangsfragen der vorliegenden Un-
tersuchung sind, welche Identitäten das Museu Afro konstruiert und 
vermittelt und welchen Stellenwert das Museum in der bahianischen Ge-
sellschaft hat.2 Ferner soll auch die Rolle des Museums im Bereich des 

1  (Port.) Ort des Prangers; hier war eine Steinsäule, die zur Bestrafung von 
Übeltätern (Sklaven und Freie) diente, auf einem öffentlichen Platz instal-
liert.  

2  Nach Lopes 2001, sowie Drobishewa 1995. Ausstellungskonzepten liegen 
oftmals politische und soziale Interessen zu Grunde. In diesem Zusam-
menhang wird offensichtlich, dass ein Museum immer mehrere Wirklich-
keiten vermittelt. Wie sich nationale und kulturelle Identität, Identitäten 
von marginalisierten Gruppen, Minoritäten und Subkulturen darstellen 
und dargestellt werden und was verborgen wird (Institutionen wie Museen 
werden hierfür ebenfalls instrumentalisiert), ist abhängig von der Intention 
der Bildungselite und beeinflusst von den jeweils gängigen Wertschätzun-

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

196

Tourismus betrachtet werden.3 In diesem Zusammenhang ist der Begriff 
„Exotismus“ von Bedeutung. Exotismus ist als ein Phänomen zu verste-
hen, das durch Verklärung Tatsachen verzerrt und simplifiziert.4

Beim Besuch im Museu Afro in Salvador 2000 blieb mein Blick auf 
einer Glasvitrine mit Orixá5-Puppen haften, die dem Raum eine folklo-
ristische Prägung, im Sinne von Trivialisierung einer fremden Kultur 
gaben.

Folkloristische Prägung erhalten Objekte fremder Kulturen häufig, 
wenn die Erschließung des ursprünglichen Kontexts nicht nachvollzieh-
bar ist. Folklorisierung von Kultur kann eine bewusste oder unbewusste 
Abwertung von Kulturen beinhalten. Warum werden solche Puppen in 
einem Museum in einer Glasvitrine ausgestellt? Welche Bedeutung ha-
ben sie für die Darstellung afrobrasilianischer Kultur und Identität? 

Hier, im Museu Afro, wird der Definition der Orixás eine Bildtafel 
mit einem ausführlichen Text auf Portugiesisch gewidmet. Vielen Tou-
risten bleibt die Sprache jedoch unverständlich, die Texte sind nicht zu 
erschließen und für die meisten Ausstellungsbesucher sind sie zu lang.6

gen und Interessen. Vgl. beispielsweise zu Museen in Russland, Drobis-
hewa (1995, 28-32), wo durch die gegenwärtige Nationalpolitik und der 
neuen ethnokulturellen Konzeption des Vielvölkerrusslands museale Kon-
zepte entstanden, die das Interesse, nationale Identität zu schaffen, aus-
drücken. 

3  So stellt beispielsweise Susan Mossmann (1987) eine Trivialisierung der 
Museen durch Touristen fest. Ferner ist anzumerken, dass es sich bei Tou-
risten um Laien handelt, Personen, denen die afrobrasilianische Kultur 
fremd ist. 

4  Somit wird das „Fremde“, „Unverständliche“ konsumierbar gemacht für 
einen Besucherkreis, für den der Museumsbesuch meist nur im touristi-
schen Rahmenprogramm oder bei schlechtem Wetter seinen Platz hat. E-
xotismus ruft Abwehr und Verlangen, Angst und Sehnsucht hervor. Der 
Tourist kokettiert mit dem Fremden, ohne sich ihm wirklich zu nähern.  

5  (Yoruba) Afrobrasilianische Götter. Es handelt sich um deifizierte Ahnen 
und Naturmächte, die im Ritual und in der Natur verehrt werden. Orixá-
Puppen in allen Größen, Farben und Preisklassen sind für Touristen in je-
dem der vielen Souvenirläden Salvadors zu erstehen. Sie stellen ein be-
liebtes Souvenir dar und werden meist einfach als bahianische „Neger-
puppen“ verkauft.  

6  Die Ausstellung ist für die Befriedigung der Lust am Schauen gestaltet. 
Als Leseausstellung wären Bänke und Stühle in den Räumen empfeh-
lenswert. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

197

Abbildung 1: Orixás, die charakteristischen kosmischen Kräfte der  
Religion Candomblé, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000.  

Foto: Roland Kling. 

Volkskundliche Museen sind oftmals durch das Zeigen von Objekten 
„folkloristische“ Selbstinszenierung. Produkte der so genannten „Volks-
kunst“ sind an der Entstehung von hetero- wie autostereotypen Vorstel-
lungen, und damit an der Konstruktion regionaler und nationaler Identi-
täten, beteiligt. Museen heute haben die Aufgabe an der Dekonstruktion 
dieser Identitäten mitzuwirken und klischeehafte Bilder von sich und 
von anderen abzubauen. Dies gilt sowohl für positiv überhöhende, ab-
wertende oder vermeintlich neutrale Vorstellungen.7 Die kritische Ethno-
logie von Museen hat die Aufgabe, Kritik an den herrschenden Klischees 
in ihrem sozialen, politischen und ökonomischen Kontext zu formulieren 
(nach Ames 1993, 5). Hiermit stellt sich die Frage, welche künstleri-
schen Mittel dem Blick auf das Andere, das Fremde anderer Kulturen 

7  Dieser Ansicht ist ebenfalls Nußbeck (1995, 115). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

198

gerecht werden. Im Zentrum steht zudem die Frage nach dem Stellen-
wert der ausgestellten Kultur. 

Exkurs zu brasilianischer Geschichte und 
afrobrasilianischer Religion 

Im 15. Jahrhundert entdeckten die portugiesischen Eroberer ein tropi-
sches, bislang unbekanntes Paradies, dem sie, nach den dortigen Bäumen 
„Pau de Brasil“, den Namen Brasil gaben. Die reichhaltige Natur beein-
druckte Europäer über die folgenden Jahrhunderte nachhaltig.8

Für die Eroberer sind die Menschen weniger bedeutsam als die Natur 
gewesen. Menschen waren eher störend bei dem Auftrag, Gold nach Por-
tugal zu bringen. Die Ureinwohner Brasiliens9 wurden ihrer Schätze be-
raubt und vernichtet, flohen in die Wälder oder starben an Seuchen. Da 
sie sich nicht für die harte Arbeit auf den Plantagen eigneten, wurden af-
rikanische Sklaven importiert. Zudem war der Dreieckhandel mit Skla-
ven aus Afrika zwischen England, Portugal und der brasilianischen Ko-
lonie Afrika wesentlich erträglicher als die Zähmung der widerspensti-
gen Indios (nach Buarque de Holanda 1995).  

Die katholische Kirche war untrennbar mit der dominanten Kultur 
der Eroberer verbunden. Brasilien wurde durch eine intensive Missionie-
rung mit Zwangsbekehrungen ein katholisches Land. Dennoch wurden 
die indigenen Religionen im Verborgenen weiter praktiziert. Die ver-
schiedenen religiösen Identitäten der Menschen nicht-portugiesischer 
Herkunft sind aber nicht Teil des später entstandenen brasilianischen Na-
tionalbewusstseins.  

Unter dem Deckmantel des Katholizismus entstanden afrobrasiliani-
sche Religionen. Die bekannteste erhielt den Namen Candomblé10 und 

8  Dies hatte Auswirkungen auf die nationale Identität der Brasilianer und in 
ihrer Rezeption im europäischen und nord-amerikanischen Ausland (nach 
Lopes 2001, 77-79). 

9  Im Folgenden als „Indios“ bezeichnet. 
10  „Candomblé ist mehr als nur eine Religion, er ist eine Lebensform, ein zu-

sammenhängendes Ganzes alltäglicher Praxis, sozialer Beziehungen und 
der Einbezugs der Gottheiten in den Alltag. Er ist auch Ausdruck des zu-
nehmenden Bewusstseins einer farbigen Bevölkerungsmehrheit vom Wert 
ihrer eigenen Kultur, zu der sich immer mehr bekennen. Der Candomblé
hat gerade hier, in der Bewusstmachung des Eigenwerts einer Kultur, sei-
ne bedeutendste gesellschaftliche Funktion“ (Augel, Parente Augel, 1984, 
98). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

199

hat besondere Bedeutung im Nord-Osten des Landes, in Bahia. Im Sü-
den entwickelte sich seit dem Anfang des 20. Jahrhunderts die weit ex-
pandierende Religion Umbanda, die zu den Elementen des Candomblé
viele Elemente anderer Religionen, vor allem des Katholizismus, integ-
rierte (nach Pantke 1997, 21-105; zu Umbanda: Pollak-Eltz 1995).  

Die „Natur“, für Kolonisatoren materielle Quelle des Reichtums, 
wurde zum Symbol für die Nation (nach Lopes 2001, 86). Auch bei der 
Nationalflagge, dem Symbol der nationalen Einheit, dominiert die Farbe 
grün, die für Natur steht. Später schmückte die Nationalflagge Can-
domblé-Häuser11 (Terreiros). Hier wurde sie zum Symbol der Quelle des 
Lebens und der indianischen Ahnengeister, der Caboclos. Die Caboclos
werden von den Gläubigen als die wahren Besitzer des Landes angese-
hen und verehrt. Sie danken, dass sie die Afrikaner aufgenommen und 
bis heute verpflegt haben. Sie bitten weiterhin um Ernährung, Heilung 
und für ein Gleichgewicht zwischen Himmel und Erde zu sorgen (nach 
Pantke 1997, 74). Der Candomblé integrierte mit der Flagge einen Teil 
der nationalen Symbole in ihre Kultur. Natur ist ideelle Quelle des 
Reichtums beim Candomblé.

Die Magie des Ortes – die Identität des Standortes des  
Museu Afro in Salvador 

Orte im öffentlichen Stadtraum sind Ausdruck kulturellen Gedächtnisses 
und auch kultureller Verdrängung. Sie können beispielsweise anhand 
von Gebäuden und Kunstwerken ideologische Prägungen erhalten, kön-
nen für ökonomische Zwecke genutzt werden, oder den Menschen als 
Heim dienen und ihnen Schutz und Geborgenheit spenden. Sie können 
Menschen ein- oder ausschließen (nach Halbwachs 1985, 127-159). Ein 
„Ort“ verweist auf Menschen und deren Habitus.12

11  „Eine Candomblé-Stätte hat ihre Leute, ihr Stück Land, ihre traditionelle 
Arbeitstechniken, ihr eigenes System der Güterverteilung und –konsump-
tion, eine spezifische Form sozialer Organisation und ihre eigene Welt 
von Symbolen und Werten.“ (Augel, Parente Augel, 1984, 98 zitiert Lépi-
ne, 1981).  

12  Nach Bourdieu (1974, 143). Zum Habitus als epistemologischer Begriff 
von Bourdieu 1992, 127, der als die „vergessene“, unbewusste Verkörpe-
rung des sozialen Seins und somit der eigenen Geschichte (verstanden) 
verortet werden kann, siehe Zips (2001, 235-247). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

200

Abbildung 2: Federschmuck der Caboclos, der wahren Besitzer des 
Landes Brasilien, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000.  

Foto: Roland Kling. 

In diesem Sinne ist der Stadtteil Pelourinho als „Ort“13 zu verstehen. 

13  Er ist relational, geschichtsbezogen und identitätsstiftend. „Gerade weil 
für jede Anthropologie unter anderem gilt, dass sie sich als Anthropologie 
der Anthropologie des anderen darbietet, ist der Ort, der anthropologische 
Ort, das Sinnprinzip für jene, die dort leben, und das Erkenntnisprinzip für 
jene, die ihn beobachten. Der anthropologische Ort hat mehrere Ebenen.“ 
(Augé 1994, 63-63) und weiter: „Historisch schließlich ist der Ort not-
wendig von dem Augenblick an, da er sich in der Verknüpfung von Identi-
tät und Relation durch ein Minimum an Stabilität bestimmt […].“ (Augé 
1994, 66). Vgl. Augé (1994, 53-90), der die Unterscheidung zwischen Ort 
von Nicht-Ort fällt. Der Nicht-Ort ist ein reiner Ort des Konsums und 
weist keine Bezüge zur Geschichte und Identitäten von Menschen auf. Zur 
weiteren Begriffsdefinition von Identität verweise ich auf Estel (1993, 
193-210). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

201

Die kolonialen Verhältnisse, die dem Wandel der Jahrhunderte unter-
lagen, sind die Grundlage des heutigen modernen Brasiliens. Vieles aus 
dieser Zeit ist heute noch spürbar. Der erste Hauptstadtwechsel Brasi-
liens 1763 nach Rio de Janeiro, die schwindende Bedeutung der Zucker-
rohrplantagen, die Industrialisierung in São Paulo sowie die Einwande-
rung europäischer Arbeiter im zwanzigsten Jahrhundert, ließen Salvador 
zum Zentrum von Elend und verfallenden, portugiesischen Barocks ver-
kommen (nach Augel; Parente Augel: 1987, 93-124).

Der Stadtteil Pelourinho, in dem sich das Museu Afro befindet, trägt 
die Geschichte Brasiliens in sich, und war vor der Restaurierung Spiegel 
der sozialen Verhältnisse. Von 16. bis ins 18. Jahrhundert war er das 
Zentrum der ehemaligen ersten Ökonomie Brasiliens, Umschlagplatz der 
Waren, die zwischen Portugal, Brasilien und Afrika hin und her wander-
ten. Zudem war er das erste politische Zentrum der ehemaligen Kolonie. 
Hier wurden die ersten Barockkirchen und katholischen Klöster nach 
portugiesischem Modell erbaut. Der Pelourinho war der Mittelpunkt 
Brasiliens, offen zur Welt jenseits des Atlantiks.  

Das urbane Leben kann als ein in verschachtelte Innen- und Außen-
gruppen strukturierter sozialer Raum verstanden werden. Jeder integriert 
sich nicht nur in eine Gruppe, sondern identifiziert sich über mehrere 
verschiedene Gruppierungen und/oder Subkulturen. Da sich Menschen 
häufig vielen unterschiedlichen Gruppierungen angehörig fühlen, ent-
steht ein „Patchwork der Identitäten“ (nach Keupp 1999 und Erikson 
1959). Die urbane Kultur ist damit als ein sich im Fluss befindliches 
komplexes Gebilde zu verstehen, mit wandelbaren Grenzen, verknüpft 
mit multipler und polyphoner Leseart.14 In diesem Sinne deute ich 
afrobrasilianische Identität als vielschichtigen Komplex, der durch Fle-
xibilität gekennzeichnet ist. Stete Berührungen mit latino-brasilia-
nischer15 Kultur führen immerwährend zu neuen Kreationen, Vermi-
schungen und Subkulturen.  

14  Nach Schmidt 2002, 39-48 und 15, und hier ausführlicher zur Stadtethno-
logie. 

15  Nach der Dreiteilung der Konstrukte aus denen Lateinamerika besteht: 
Afro-, Indo- und Latino-Lateinamerika (nach Schmidt 2002, 193), schlage 
ich zur Definition der Gruppe der Nicht-Afro-Brasilianer und Nicht-Indio-
Brasilianer den Begriff „Latino-Brasilianer“ vor. Latino-Brasilianer zu 
sein, beinhaltet hiernach, außer seinen Ursprung im lateinischen Sprach-
raum Europas zu haben, bessere Bildung, weiße Hautfarbe und in der Re-
gel Zugehörigkeit zur Mittel- oder Oberschicht. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

202

Das heutige Museu Afro befindet sich am Terreiro de Jesus (Platz Je-
su). Es ist umgeben von anderen Palästen, katholischen Kirchen, Ka-
thedralen und Häusern gleichen Baustils. Das Gebäude wurde im 16. 
Jahrhundert als erstes Jesuiten-Kolleg Brasiliens erbaut. Später wurde 
dort ein Teil der medizinischen Fakultät Salvadors untergebracht. Der 
Terreiro de Jesus lässt die Sicht frei auf die vergoldete katholische Ba-
rockkirche Igreja de São Francisco. Folgen wir der Kopfstein gepflas-
terten Gasse abwärts, taucht die „Igreja Nossa Senhora do Rosário dos 

Pretos“ auf. Hier kann die Reise in ein anderes Brasilien nachgezeichnet 
werden, in das Brasilien der ehemaligen Sklaven, der heutigen Afrobra-
silianer. Die Kirche beherbergt schwarze Heilige. Den Sklaven war es 
hier erlaubt, im Gegensatz zu den vielen anderen katholischen Kirchen 
Salvadors, die Kirche zu betreten. Der ehemalige Sklavenmarkt befand 
sich zwischen Kirchen und Wohnstätten des Großbürgertums. Jeder 
Pflasterstein, über den die Anwohner und Besucher des Stadtteils wan-
dern, symbolisiert den Kopf eines gestorbenen Sklaven. Ein Stück wei-
ter, den Berg hinauf Richtung Stadtteil Carmo, liegen Kirche und Klos-
ter „Igreja e Convento do Carmo“ (erbaut von 1709-1720). Dort befin-
det sich heute ein katholisches Museum, mit einer Statue von Jesus aus 
Brasilholz, deren Wunden besetzt sind mit tausenden von kleinen Rubi-
nen, die extra hierfür aus Indien importiert wurden. 

Weiter oben treffen wir auf die Festung Santo Antônio Além do Car-

mo (erbaut 1638), die später das Sklavengefängnis Salvadors wurde. Ei-
nige Bewohner erzählen, dass sie immer noch nachts die Sklaven stöh-
nen hören, die im dickwandigen kalten Verlies eingesperrt waren.16 Von 
hier aus wurden die Sklaven, die die Überfahrt überlebten, auf den Platz 
Largo do Pelourinho geführt. Sie mussten dort ihre Muskeln und Zähne 
zeigen, denn der Gesundheitszustand bestimmte den Preis. 

Der Terreiro de Jesus war Marktplatz für die Güter der Welt, Infor-
mationsstätte, Treffpunkt und bot den Sklaven Gelegenheiten, sich zu 
begegnen, mit geheimen Zeichen zu kommunizieren und Revolten zu 
planen.17

Nach der Abschaffung der Sklaverei 1888 boten sich für die ehema-
ligen Sklaven keine besseren Lebensverhältnisse. Sie unterstanden nun 
nicht mehr dem Schutz eines Patrons, der sie und ihre Kinder bislang er-

16  Die Präsenz der Vergangenheit in den heutigen Aussagen machen deut-
lich, wie schwerwiegend die Erfahrungen der Ahnen waren. 

17  Ausführlich hierzu Hofbauer 1989. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

203

nährte, bis diese als Arbeitskräfte nutzbar oder aber verkauft werden 
konnten. 

Die Nachfahren der Sklaven hatten im Laufe des 20. Jahrhundert den 
Pelourinho, „den größten Barockslum der Welt“18, als Wohnstätte weit-
gehend übernommen, und sich in den kolonialen, leer stehenden, verfal-
lenden Wohnhäusern eingerichtet. Sie verdienten ihren Lebensunterhalt 
als Dienstboten, Kneipiers, Verkäufer, Händler, Schuhmacher, Schnei-
der, Bettler, aber auch mit Prostitution und Drogenhandel. Durch Ban-
denkriege wurde der Ort nachts zur unbetretbaren Zone für Außenste-
hende. Die schlechten hygienischen Verhältnisse in den fast einstürzen-
den Bauten und die zahlreichen Ratten verursachten Seuchen. 

Identitätswandel des Standortes des Museu Afro

Der Stadtteil Pelourinho hat durch die Restaurierung der Altstadt seit 
den neunziger Jahren einen ausgeprägten Wertewandel und auch neues 
Selbstbewusstsein in der salvadorianischen Stadtpolitik entwickelt (nach 
Filgueiras Gomes 1995). Dies wird durch den seit den 1980er Jahren flo-
rierenden Tourismus in dieser Region unterstützt. Tourismus bewirkt 
heute als Massenphänomen und Kennzeichen moderner Gesellschaften, 
viele Veränderungen. Er wirkt sich auf gesellschaftliche Strukturen aus 
und vergrößert die ökonomischen Möglichkeiten. Menschen können an 
einem Wohlstand partizipieren, zu dem sie zuvor keinen Zugang hat-
ten.19 Die Neustrukturierungen bringen andererseits vielschichtige Prob-
leme mit sich, wie die Folklorisierung von Kultur. 

Bahia, der arme Nordosten Brasiliens, entwickelt sich hierdurch zu 
einem Ort mit eigenen ökonomischen Ressourcen. Wirtschaftliche Be-

18  Polemik des gesellschaftskritischen, brasilianischen Komponisten und 
Sängers Gilberto Gil, aus einem Liedtext in den neunzehnhundertneunzi-
ger Jahren. 

19  Der Tourismus ist Resultat fortschreitender gesellschaftlicher Entwick-
lung und Ausdruck modernen Lebensstils, der geprägt ist vom zunehmen-
den Bedürfnis nach persönlicher Entfaltung und individuellen Erlebnis-
möglichkeiten. Insofern kann der Tourismus aus der Perspektive westli-
chere Länder als Modernisierungsfolge interpretiert werden. Aufgrund 
seiner Expansion gilt der Tourismus als soziales Phänomen, das grenz-
überschreitende Prozesse auslöst, gesellschaftlichen Entwicklungen vor-
auseilt und soziokulturellen Wandel anstößt. Daher kann der Tourismus – 
zumal aus der Perspektive der weniger entwickelten Länder – auch als 
Modernisierungsfaktor verstanden werden“ (Schimany 1999, 11). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

204

deutung besaß vormals einzig die staatliche Firma Petrobras, eine Öl-
fabrikation mit ihrem Hauptsitz in Alagoinhas, die tausenden von Men-
schen Arbeit bot.20

Die neue Werteschaffung gestaltet sich nicht in Industrie und Pro-
duktion materieller, ökonomisch verwertbarer Güter, sondern in der Pro-
duktion afrobrasilianischer Identität und deren Aufwertung in Festen, 
Karneval, religiösen Kulten sowie der Entstehung und Neubewertung 
sogenannter ethnischer Berufe, wie Capoeiristas21, Mãe-de-santo, Baia-
nas,22 Maler, Musiker, Komponisten neuer Musikstile, Tänzer, Kultge-
genstandsschmiede, Prostituierte23 etc.24 Sie liefern und formieren den 
Grundstein für eine erfolgreiche touristische Vermarktung Salvadors. 
Gemeinsam mit dem größten Reichtum Brasiliens, der tropikalen Natur, 
bestehend aus Naturparadiesen und Palmenstränden, konnte Bahia hier-
durch ein großes Angebot an Ferienereignissen anpreisen. 

Der Stadtteil Pelourinho hat sein Gesicht gewandelt: Die Häuser sind 
bunt getüncht und der verfallene Barock hat durch bunte Verzierungen 
eine „tropikale Note“ erhalten. Die ehemaligen Bewohner erhielten ge-
ringe Entschädigungen und wurden in weit entfernte Favelas umgesie-
delt. Die in neuem Glanz strahlenden Häuser bergen nun Galerien, Ca-
fés, Diskotheken, Veranstaltungsbühnen und -plätze, Museen, Souvenir-
läden, Tanz- und Capoeira-Studios, Restaurants, ein „Shoppingcenter“ 
und Parkhäuser. Mitte der 1990er Jahre zog das „Centro das Estudas 
Afro-Orientais“ der Universität Salvadors (UFBA) in ein historisches 
Gebäude in der Nähe des Museums ein. 

20  Vgl. zur Arbeitssituation in Bahia ebenfalls Araujo Castro und Sá Barreto 
1998.

21 Capoeiristas: Capoeira-Ausübende. Capoeira: Brasilianischer Kampf-
tanz, entstanden auf den Zuckerrohrplantagen während der Sklaverei als 
Waffe und zur Selbstverteidigung, heute afro-brasilianischer Kampfsport. 
Ausführlich zu diesem Thema siehe Rego 1968. 

22  (Port.) Acarajé-Köchin und Verkäuferin; meistens beim Candomblé initi-
ierte Priesteranwärterinnen, in weißer Tracht. Acarajé: (yoruba): Rituelle 
Speise Yansãs (Orixá des Windes). Bällchen aus getrockneten Bohnen-
mehl und getrockneten Krabben, in Dendê-Öl frittiert; typisches bahiani-
sches Gericht, das auf der Straße verkauft wird. 

23 Der Beruf der Prostitution wird sonst nicht zu ethnischen Berufen gezählt. 
Wenn es hier geschieht, dann um den Berufszweig vorurteilslos als Er-
werbsfeld anzuerkennen.  

24  Zu Caça-Gringas/Caça-Gringos, (Touristenfänger und -fängerinnen) und 
afro-brasilianischen Führern in der Tourismusbranche zu Candomblé-
Ritualen und speziellen Festen siehe auch Pantke 1997. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

205

Im Museum: Vom brasilianischen Naturalismus zum
Museu Afro 1982 

„Symbolische Welten haben die Eigentümlichkeit, dass sie für die Menschen, 
die sie als Erbe übernommen haben, eher ein Mittel des Wiedererkennens sind 
als ein Mittel der Erkenntnis: ein geschlossenes System, indem alles Zeichen 
ist, ein Ensemble aus Codes, für die manche einen Schlüssel besitzen und von 
denen sie die Gebrauchsanweisung kennen“ (Augé 1994, 42). 

Die Repräsentation der brasilianischen Kolonie orientierte sich im 19. 
Jahrhundert nach den Repräsentationsmustern anderer Ländern und Ko-
lonien. Es entstanden in diesem Zuge die ersten Museen im Land, die ei-
nen wissenschaftlichen Anspruch hatten. Entsprechend des Zeitgeistes 
des „Naturalismus“ wurde in der Stadt Ouro Preto im Bundesland Minas 
Gerais, Flora, Fauna, Geologie, die damals wichtigsten Kulturgüter Kaf-
fee, Tabak und Gold, sowie als technologischer Teil, die Techniken des 
Goldgewinns ausgestellt (Lopes 2001, 89). Als bedeutendstes Beispiel 
des 19. Jahrhunderts ist das Nationalmuseum in Rio de Janeiro (eröffnet 
1850) zu bewerten, dessen Direktor Ladislau Netto sich von nordameri-
kanischen, chilenischen und argentinischen Museen inspirieren ließ. Sein 
museologisches Konzept umfasste hauptsächlich brasilianische Elemente 
der Natur. Auch archäologische und anthropologische Fundstücke der 
materiellen Kultur der Indianer, z.B. Federschmuck und Keramik, erhiel-
ten darin einen Platz.25

Den Grundstein für die ersten ethnologischen Ausstellungen, die kul-
turelle Identitäten ethnischer Minderheiten dokumentieren, legten die 
anthropologischen und historischen Forschungen des 20. Jahrhunderts 
zur afrobrasilianischen Kultur und Religion.26 Zuvor existierten meist 
Ausstellungen, die ethnische Kulturen oder deren Versatzstücke unter 
evolutionistischen Gesichtspunkten präsentierten.  

Das Museu Afro wurde in einem Programm der kulturellen Koopera-
tion zwischen Brasilien und afrikanischen Ländern zur Entwicklung und 
Durchführung von Studien mit afrobrasilianischer Thematik von den 
Ministerien für Ausländische Beziehungen, Erziehung und Kultur, der 
Regierung des Staates Bahia, der Präfektur und der Universität Salva-
dors gegründet. Die Eröffnung fand 1982 statt.  

25  Vgl. zur Museologie der Erinnerung Lopes (2001, 91).  
26  Zu den Forschern Nina Rodrigues, Arthur Ramos, Edison Carneiro und 

Roger Bastide siehe Reuter (2000, 171-209).  

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

206

Das Museum archiviert ca. 750 Gegenstände, die aus Sammlungen 
auf dem afrikanischen Kontinent in der Epoche zwischen den 70er Jah-
ren und 80er Jahren des 20. Jahrhunderts stammen. Weiterhin sind Ob-
jekte der der afrobaianischen Kultur sowie eine Auswahl des photogra-
phischen Werkes Pierre Vergers ausgestellt.  

Für das Museu Afro beginnt in den achtziger Jahren eine neue Epo-
che, die vor allem geprägt ist durch die akribische wissenschaftliche 
Aufarbeitung der vielfältigen Wechselbeziehungen zwischen Afrika und 
Bahia durch den Ethnologen, Historiker und Fotografen Pierre Verger. 
Eine Erweiterung des Konzeption und wissenschaftlichen Betreuung des 
Museums trägt das Centro das Estudas Afro-Orientais (CEAO) der Uni-
versität Salvador, unter der Leitung von Prof. Júlio Braga und später 
Prof. Jeferson Bacelar bei. 

Die Ausstellung (von 1982-1999) wirkte in meinen Augen bei mei-
nem ersten Besuch 1993 und auch später wie ein verstaubtes „Kuriositä-
tenkabinett“, ähnlich den Sammlungen von Reisenden in Afrika in Paris 
Anfang des 20. Jahrhunderts (nach Rubin 1994 und Weil 1995). Diese 
Eindrücke wurden durch die Zeit blind gewordenen, alten Glasvitrinen 
verstärkt: bunt zusammen gewürfelte Objekte vergangener und vielleicht 
auch gegenwärtiger Zeiten, aber in fremd bleibenden Zusammenhängen, 
kleine Schilder lieferten an manchen Vitrinen unzureichende und geringe 
Informationen, wie beispielsweise „Fetisch“27. Hier bot sich die Gele-
genheit, Gegenstände einer fremden Kultur kennen zu lernen und ihnen 
gegenüber ästhetischen Genuss und Befremdlichkeit zu verspüren.28

27  Die Bezeichnung „Fetisch“ für „Gegenstände der Kraft“ mancher Kultu-
ren verknüpft mit bestimmten Kosmologien ist meist negativ behaftet mit 
evolutionistischen Konnotationen wie folgendes Zitat des Ethnologen 
Lévy-Bruhl verdeutlicht: „(…) Der Gegenstand wird nicht bloß durch den 
Verstand in Form einer Idee oder eines Bildes erfasst; je nach den Um-
ständen sind Furcht, Hoffnung, religiöser Schauer, das Bedürfnis und die 
brennende Begierde, in einer gemeinsamen Wesenheit aufzugehen, und 
schließlich der leidenschaftliche Appell an eine Schutzmacht die Seele 
dieser Vorstellung“ (Küster 2000, 96, zitiert Lévy-Bruhl 1926, 22). 

28  Münzel/Krause 2000 konstatieren bei Ausstellungsprojekten folgende Ge-
fahr: „Droht doch in manchem Fall bloße Effekthascherei, um die Gunst 
eines von einem überbordenden Freizeitmarkt gesättigten Publikum zu 
erwerben und damit das zu beachtende, aber eben nicht allein ausschlag-
gebende Kriterium der Besucherzahlen, der ‚Nützlichkeit‘ unserer Wis-
senschaft bestätigt zu glauben.“ 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

207

Die Sammlung oder „das Museum der exotischen Künste“ (Küster 
2002, 85) stellte für Besucher, hier meist Touristen, ein kurzes Eintau-
chen in eine unbegreifliche, fremde Welt dar. Finanzielle Probleme, so 
der Kurator da Cunha (1999, Kap. 3), waren damals die Ursache für 
mangelnde personelle Betreuung der Ausstellung.29 Aus diesem Grund 
konnten technische Defekte nicht behoben werden und keine weiteren 
Ausstellungen installiert werden (da Cunha 1999, Kap. 3.3). Auch wur-
den viele Jahre keine Veranstaltungen in den Räumlichkeiten durchge-
führt. 

Der eigene Raum für die afrobrasilianische Gemeinschaft 

„Museen sind kannibalisch in ihrer Aneignung von Material anderer Men-
schen für ihre eigenen Studien und Interpretationen und sie sperren ihre Rep-
räsentationen in Vitrinen. Es gibt einen Glaskasten für jeden. [...]“ (Ames 
1993, 3; zitiert Parezo 1986) 

Um einen Einblick in die aktuelle Ausstellung (seit 1999) zu ermögli-
chen, stelle ich im Folgenden das Konzept vor. Die aktuelle Ausstellung, 
in Arbeit seit 1997, wurde von dem Museologen Marcelo Nasciemento 
Bernardo da Cunha (der museologischen Abteilung der Universität Sal-
vadors) unter Mithilfe der Museologin Emília Valente Neves gestaltet. 
Hierzu hatten Jeferson Bacelar, Luiz. F. Perret Serpa 1995 (CEAO) u.a. 
die Voraussetzungen geschaffen, indem sie über eine Kampagne zur 
Neustrukturierung des Museums, die notwendigen finanziellen Mittel 
beschaffen konnten.30 Es handelt sich um eine thematische und histori-
sche Ausstellung. Die entsprechenden Konzepte hierfür entwickelten 
Lehrende und Studierende des museologischen Instituts. Sie orientieren 
sich an museumspädagogische Richtlinien,31 die nicht näher beschrieben 
sind. 

29  Informationen hierzu und Antworten auf viele Fragen zum Museum und 
Ausstellungskonzept habe ich freundlicherweise von Emília Valente Ne-
ves und Marcelo Nascimento Bernardo da Cunha erhalten. Ihnen gilt mein 
Dank.  

30  Die Bank BBM, beispielsweise, gab 27 Holzschnitte des Künstlers Cary-
bé, die ihr Eigentum waren, zur Ausstellung frei. Hierdurch konnte ein 
Raum gestaltet werden (nach Da Cunha 1999, Kap. 3.3). 

31  Vgl. da Cunha 1999, Kap. 3. Sie scheinen sich aber auf die Auswahl der 
Themenfelder, Gestaltung der Räumlichkeiten, das Erstellen von informa-
tiven Texten zu den jeweiligen Exponaten, konzentriert zu haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

208

Die Restaurierung der Räume und der Aufbau der neuen Ausstellung 
waren 1999 abgeschlossen. Die Neueröffnung des Museums erfolgte am 
18. November 1999 in der Semana da Consciência Negra (Woche des 
schwarzen Bewusstseins). Diese Woche bezieht sich auf die Kämpfe und 
Bemühungen der Afrobrasilianer zu einer Gleichstellung mit den Wei-
ßen Brasiliens. Die Eröffnung erfolgte in diesem Sinne ohne öffentliche 
Feier. Hiermit wird m.E. deutlich, dass die Kämpfe und Bemühungen 
der „afrobrasilianischen Gemeinschaft“32 für Gleichstellung noch nicht 
erfolgreich waren. 

Mit der Neueröffnung des Museums sollte ein Raum für die afrobra-
silianische Gemeinschaft geschaffen, afrobrasilianische Kultur, Religion 
und Kunst vermittelt werden. Es waren Veranstaltungen zu speziellen 
Themenbereichen geplant.33

Die Ausstellung verteilt sich auf mehrere Räume, die nach histori-
schen und thematischen Schwerpunkten organisiert sind. Ein Rundgang 
ermöglicht der historischen Entwicklung der afrobrasilianischen Ge-
meinschaft zu folgen. Entsprechend nimmt der letzte Raum Bezug zu ak-
tuell kulturellen Themen.  

Die Ausstellung beginnt mit der Darstellung des afrikanischen Skla-
venhandels, mit der Benennung des Ursprungs der jeweiligen afrikani-
schen Nation der heutigen Afrobrasilianer. Bildtafeln informieren über 
Sklavenhandel, Landkarten veranschaulichen das vor-koloniale und ko-
loniale Afrika. Auszüge des reichhaltigen fotographischen Materials von 
Pierre Verger veranschaulichen auf Wandtafeln die Geschichte des Skla-
venhandels. Die hier ausgestellten afrikanischen Exponate werden mit 
Hilfe einer Landkarte zugeordnet. Die Exponate betreffen die Bereiche 
Metallhandwerk, Keramik, Masken, Kleider, Stoffe und Objekte der 
Freizeit.34

32  Begriff aus dem Museumskonzept da Cunha 1993. Man sollte sich die 
Gemeinschaft keinesfalls als homogene Gruppe vorstellen, so meine Er-
gänzung. 

33  Die Ausstellungsmacher stellen selbst kritisch fest, dass die Räumlichkei-
ten des Museums ungeeignet seien. Nähere Aussagen werden hierzu be-
dauerlicherweise nicht getroffen.  

34  „Wenn Gegenstände – ebenso wie Mythen – die verborgenen Teile frem-
der Kulturen repräsentieren, sollten Völkerkundemuseen sich nicht darauf 
beschränken, deren Gebrauch auszustellen, sondern auch mit den Dingen 
die unsichtbare Welt sichtbar machen. Damit verändern sich auch die Si-
chtweisen auf Herstellung und Gebrauch von Dingen. Sie werden um die 
symbolischen Aspekte des praktischen Tuns erweitert“ Suhrbier (2000, 
59). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

209

Der zweite Raum widmet sich den afrikanischen Bantu-Königen und 
dem Königsreich von Benin. Hierdurch wird eine Verbindung zwischen 
den beiden Welten Afrika und Brasilien sowie zwischen Vergangenheit 
und Gegenwart hergestellt. Die kulturelle Verbindung zwischen den 
ausgestellten Exponaten Afrikas und Brasiliens wird im dritten Raum 
mit der Darstellung „afrobrasilianischer Religiosität“ geschaffen und er-
läutert. Informationen über die Ankunft der afrikanischen Sklaven in 
Brasilien werden gegeben. Die Orixás, die afrikanischen und heutigen 
afrobrasilianischen Götter, sind hier bildhaft präsentiert. Eine Verbin-
dung zu ihrer symbolischen Welt wurde durch ihnen zugeordnete Ritual-
Objekte, Farben, Kräfte und Bereiche kreiert.  

Zwei Wandtafeln widmen sich, sowohl mit Fotografien als auch Tex-
ten, den berühmtesten Priesterinnen und Priestern des Candomblé, den 
Mães-de-Santo und Pães-de-Santo. Im dritten Raum befindet sich die 
eingangs erwähnte Glasvitrine mit Orixá-Puppen, die dem Raum eine 
folkloristische Prägung gibt.  

Abbildung 3: Berühmte Candomblé-Priesterinnen und Priester: Pho-
tographien von Pierre Verger, im Museu Afro, Salvador da Bahia 2000. 

Foto: Roland Kling. 

Wer die Lesekompetenz und -ausdauer mitbringt, erhält in der Ausstel-
lung wissenschaftlich fundierte Informationen über die afrobrasilianische 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

210

Kultur und Religion. Viele Afrobrasilianer sind jedoch Analphabeten, 
und Touristen sind der portugiesischen Sprache oft nicht mächtig. 

Im anschließenden vierten Raum finden afrobrasilianische Organisa-
tionen und Gruppierungen ihren Platz. Die Besucher erhalten hier die 
Gelegenheit sich mit kulturellen, historischen und aktuellen Bewegun-
gen auseinander zu setzen, wie beispielsweise historischen Widerstands-
bewegungen der Afrobrasilianer, heutige Organisationen wie Capoeira-
Schulen, Karnevalsvereine und religiöse Organisationen. 

Abbildung 4: Die Werke des Bildhauers Carybé: Zur Imagination der
Orixás. Museu Afro, Salvador da Bahia 2000. Foto: Roland Kling. 

Maßgeblich mitgestaltet hat den folgenden Raum fünf das Werk des 
Künstlers und Bildhauers Carybé. 27 überdimensional große Holzschnit-

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

211

zereien von Orixás mit ihren Insignien und zugeordneten Tieren und 
Symbolen, füllen die Wände des ganzen Zimmers. Sie erscheinen als 
wertvolle, religiöse Kunstwerke, für Mitglieder der afrobrasilianischen 
Gemeinde auch als kraft- und würdevolle Orixás.

Abbildung 5: Aktuelle afrobrasilianische Kunst präsentiert im Muse-
um. Museu Afro, Salvador da Bahia 2000. Foto: Roland Kling. 

In Raum fünf befand sich im März 2001 neben der ständigen Ausstel-
lung auch eine temporäre Ausstellung zeitgenössischer Kunst. Zwei Rei-
hen mit großen Ölgemälden, auf denen Orixás und Szenen und Gebäude 
aus dem Pelourinho zu sehen waren, sind in der Mitte des Raumes pla-
ziert worden. Die Bilder waren mit kleinen Namensschildern der Künst-
ler und den jeweiligen Kaufpreisen versehen.  

Im kleineren sechsten und letzten Zimmer ist Raum für zeitgenössi-
sche Kunst geschaffen worden. Die Ausstellung schließt mit einem klei-
nen Souvenirladen, in dem die Besucher gegebenenfalls Exponate der 
aktuellen Kunstausstellung erwerben können. 

Der Museumsraum verwandelt sich in eine Galerie. Die Art und 
Weise der Präsentation der modernen Kunst ist in meinen Augen prob-
lematisch. Welche Wertschätzung von Künstlern wird in einem Museum 
präsentiert, wenn ihre Bilder kommentarlos, aneinander gereiht, zum 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

212

Verkauf angeboten werden? Zudem werden in Candomblé-Terreiros ge-
rahmte Bilder aufgehängt. Hier sind sie ungerahmt, auf Ständern anein-
ander gereiht, und werden Touristen zum Verkauf angeboten. 

Die Bedeutung des Museu Afro für die Bevölkerung  
und für die Touristen 

„Der Exotismus ist nur eine Weise, mit seinem modernen Körper und der mo-
dernen Seele die Gefühle einer alten Existenz nachzuleben, indem man sich 
im Raum anstatt durch die Zeit bewegt“ (Küster 2000, 82, zitiert Leblond 
1909). 

Das Gebäude des Museums, das sowohl Kloster als auch Medizinschule 
war, ist in meinen Augen der Kultur der Bildungselite, den ehemaligen 
Sklavenbesitzern näher als den Afrobrasilianern. Bei den Räumen fällt 
der Verzicht auf Weiß als übergeordneten Hintergrund auf. Die Wände 
der Räume sind in hellen Erdtönen gestrichen, die beige gehaltenen Bild-
tafeln mit Kaurimuschelornamenten verziert. Dies stellt sowohl eine As-
soziation mit dem Element Natur als auch mit den Farben der Wohn-
räume (Lehmhütten) und der Erde Afrikas her. In Candomblé-Häusern 
werden Farben bewusst eingesetzt und symbolisieren Kräfte und Ener-
gien. Pastelltöne und Erdfarben an den Wänden sind hier natürlicher und 
gewachsener Hintergrund. Die Ausstellung sollte die symbolischen Ent-
sprechungen von Farben und Orixás deutlicher machen. Wichtig wäre 
auch, Candomblé-Mitglieder bei der Ausstellungsplanung miteinzube-
ziehen.35

Das Kunstlicht, das warm strahlt und an manchen Stellen indirekt auf 
die Exponate fällt, ist ein ähnliches stilistisches Mittel wie die erdfarbe-
nen Dekorationen. Durch das verwendete Lichtmittel werden die Objek-
te meistens nicht ins Rampenlicht erhoben, nicht scharf kontrastiert.  

Welche Qualitäten muss ein Museum haben, um afrobrasilianische 
Kultur in ihrer Vielschichtigkeit darzustellen und zu vermitteln? 
Afrobrasilianische Kultur und Religion sind sehr bewegt, voller Ereig-
nisse. Feste, Rituale, Tänze und Karneval spielen eine große Rolle. 

35  Das Konzept einer Ausstellung in Kommunikationsprozessen mit den 
„Auszustellenden“ und viel Einvermögen zu entwickeln, ohne an Besu-
cherzahlen, internationalem Erfolg und Tourismus zu denken, würde eine 
Ausstellung dieser Art aufwerten und sie authentisch gestalten. Eventuell 
spiegelt sich in der Wandgestaltung der Wunsch der Kuratoren nach an 
Westkultur angelehnten Ausstellungsdesigns.

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

213

Diesbezüglich ist zu überlegen, inwieweit das Medium der Performance 
in die Ausstellung integriert werden kann. In wie weit kann der Hand-
lungsaspekt der Religion Candomblé veranschaulicht werden? Das Mu-
seum könnte auch durch Bereitstellung der neuen Medien, wie in seinem 
Konzept festgehalten, Handlungsfelder der Objekte erläutern, beispiels-
weise Candomblé-Rituale vorstellen, die Bedeutung von Musik und 
Trommelrhythmen und vorhersehbare problematische Verständnisberei-
che erläutern. 

Ein weiteres Problem der Ausstellung ist, dass für viele Mitglieder 
der „afrobrasilianischen Gemeinde“ ein Museumsbesuch keinesfalls be-
deutsam ist. Museen haben für viele eine geringe Bedeutung und ein Be-
such im Museum ist zudem schwierig zu finanzieren. Die „afrobrasilia-
nische Gemeinschaft“, so man die Gruppe als Einheit definieren will, hat 
meist ein wesentlich geringeres Einkommen, weit weniger Bildung, ver-
bunden mit einer hohen Analphabetenrate, als die „Gemeinschaft der 
„Latino-Brasilianer“, der Mitglieder der Dominanzkultur.  

Ein Problem für viele ist die Identifizierung mit der eigenen Kultur, 
Geschichte, und Religion.36 Die Ausstellung ist für viele Afrobrasilianer, 
die nicht zur Bildungselite gehören, nicht Identität stiftend. Im Bezug 
zum Candomblé sind Identitätsräume eher als soziale Felder zwischen-
menschlicher Begegnungen zu bezeichnen, innerhalb derer sich die Welt 
für das Subjekt weitgehend kohärent erschließt (nach Probst 1998, 295). 
Entgegen dem Konzept und der Intention der Kuratoren, bietet die Aus-
stellung zu wenig Spielraum für Erfahrung und Begegnung.37

36  Es gibt mehrere Strömungen in der afrobrasiliansichen Gemeinschaft. O
Movimento Negro (die schwarze Bewegung) basiert auf der Ideologie 
„Zurück zu den Wurzeln“, der Identifizierung mit der afrikanischen Ver-
gangenheit, Religion und Kultur. Eine weit verbreitete Strömung sinnt 
nach Branqueamento (Weißwerdung). Dies beinhaltet, sich mit der Kultur 
der „weißen Elite“ zu verbinden, die eigenen schwarzen Wurzeln zu ver-
leugnen und durch Heirat mit Partnern hellerer Hautfarbe, auch äußerlich 
dazu beitragen, dass die Kinder weiß werden. Dies trägt der eigenen Sta-
tuserhöhung bei, bringt erhebliche Vorteile auf dem Arbeitsmarkt und in 
der gesellschaftlichen Anerkennung. Dies hat als Auswirkung im sozialen 
Leben, dass beispielsweise Morenos (Mischlinge brauner Hautfarbe) sich 
von Personen schwarzer Hautfarbe abgrenzen. 

37  In den Zeiten während meiner Forschungsaufenthalte in Salvador fanden 
außer der Ausstellung zur „aktuellen Malerei“, die meines Erachtens nicht 
aus sich selbst sprechen kann, sondern einer ausgiebigen Erläuterung be-
darf, keine Events statt.  

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

214

So haben Orixá-Figuren und Abbildungen ursprünglich ihren Platz in 
Candomblé-Häusern, auf Altären und überall in der Natur, im Kontext 
einer lebendigen Kosmologie und dem umfangreichen Tätigkeitsfeld von 
Menschen afrobrasilianischer Kultur. Orixá-Figuren erhalten vielfältige 
Opfergaben, sind „lebendig gedachte“ Objekte der Kraft. Sie sind Be-
standteil einer kosmischen Ordnung, die in Ritualen von Menschen im-
mer wieder erneuert werden muss. Ohne einen Zusammenhang zur 
Handlungsgeschichte zu erstellen, bleibt die Puppe für den Touristen ein 
folkloristisches Kunstwerk, auch wenn eine Wandtafel neben der Vitrine 
ausführliche Erläuterungen gibt. Auch auf die Multivokalität der Objek-
te38 sowie deren Rekontextualisierung (nach Röschenthaler 1999, 81-
103) muss verwiesen werden.  

Die Geschichte der Räumlichkeiten und der Bauart des Gebäudes 
entsprechen nicht einem Ort afrobrasilianischer Identität. Betrachter, 
meist Latino-Brasilianer oder Touristen, betreten ein gewohntes Ausstel-
lungs-Ambiente und blicken von hier auf die „Anderen“. Die ausgestell-
ten Gegenstände und im gleichen Zuge die Menschen, welche mit diesen 
Gegenständen assoziiert werden, werden hierdurch „exotisiert“.  

Wer ist die Zielgruppe für das Museum? Wenn mit der Bezeichnung 
„afrobrasilianische Gemeinschaft“ nur die Personen aus der Wider-
standsbewegung und der intellektuellen Elite gemeint sind, welche sich 
um afrobrasilianische Identität bemühen, ist dieser Personenkreis mit der 
Ausstellung angesprochen.39 Für Touristen bedarf sie gezielter Führun-
gen, die auch die Wahrnehmung hinsichtlich Klischees schärfen. Perso-
nen, die der Landessprache nicht mächtig sind, scheitern an den Be-
schreibungen und ihr Blick bleibt beispielsweise an der Vitrine mit den 
Orixá-Puppen, die ihnen aus einem anderen Kontext vertraut erscheinen, 
haften. Die Puppen schwarzer Haufarbe, in bunte Barockgewänder ge-
kleidet, wirken lediglich dekorativ.40

38  Vgl.: „Myth and memories embodied in […] objects” Weil (1995, 10-12). 
39  Es wurden bisher keine Besucherumfragen gemacht wurden und somit ist 

wenig darüber bekannt, was den Besuchern an der Ausstellung gefällt, 
was nicht, was als Bereicherung empfunden wird. 

40  Die Konzepte von Ästhetik sind von Kultur zu Kultur und von Subkultur 
zu Subkultur unterschiedlich und werden bestimmt durch gesellschaftliche 
Vorgaben. Im Museum werden Besucher mit ästhetisierten Objekten kon-
frontiert, die herausgelöst aus ihrem sozialen Kontext nicht aus sich selbst 
heraus verstanden werden können. Vgl. ausführlich zu dieser Thematik 
bei der Ausstellung: „Face of the Gods“ (von Thompson in Berlin 1998) 
Pantke (2003). Der Besucher reagiert mit seinem „erlernten“ ästhetischen 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

215

Einen Besuch des Museu Afro unternehmen vor allem Touristen, die 
in organisierten Reisen die Altstadt Salvadors besichtigen, dort Souve-
nirs einkaufen, photographieren, baianische Spezialitäten speisen und 
eventuell abends eine Show im Restaurant Senac ansehen, bei der ihnen 
Orixá-Tänze, folkloristische Tänze, wie Samba-de-Roda, Fischertänze, 
Karnevalssamba und Capoeira, präsentiert werden. Die Touristen kom-
men aus dem Süden des Landes oder aus Europa, manche auch aus den 
Vereinigten Staaten und Argentinien.  

Neben Studenten sind salvadorianische Schulklassen angesprochen, 
die Ausstellung mit ihren Lehrern zu besuchen. Schon allein durch die 
geographische Größe der Stadt mit ihren vielen weit entfernt liegenden 
Schulen, schlechten Busverbindungen und fehlenden Geldern im meist 
privat finanzierten Bildungsbereich, ergibt sich eine andere Besucher-
struktur als in europäischen Museen. Die Frequentierung des Museums 
durch Einwohner der Stadt ist dementsprechend wesentlich geringer als 
in europäischen Städten. Obwohl der Eintrittspreis mit zwei Reais41 ge-
ring gehalten wird, ist dies ein für viele nicht zu leistender finanzieller 
Aufwand. Für brasilianische Touristen aus dem Süden wird die Historie 
durch die schon erwähnten Karten, Fotografien und Beschreibungen an-
schaulich dargestellt. Internationale Touristen können, sofern der Spra-
che mächtig oder geführt, ebenfalls einen Eindruck gewinnen.  

Das Museum ist ein Vorzeigeobjekt, das sich nahtlos in das Bild des 
restaurierten Pelourinho einfügt. Die Intention der Kuratoren, das Kul-
turerbe darzustellen und zu bewahren, ist erreicht worden. Die Erklä-
rungstexte sind an manchen Stellen zu abstrakt gehalten, viele Inhalte 
können vom nicht vorinformierten Besucher nicht erschlossen werden.  

Für problematisch halte ich auch den Verkaufsladen, da Kultur im 
Museum ausgestellt, und im Museumsladen Folklore verkauft werden 
soll. Kultur wird durch Folklorisierung vermarktet. In deren Folge 
kommt es zu einer Werteverschiebung (nach Bacelar 1995 und Pantke 
1997).

Empfinden, bedarf jedoch einer Vermittlung, um die symbolischen Inhalte 
und kulturellen Wertvorstellungen zu begreifen, die den Objekten inne-
wohnen. Zu neuen, reflektierten Vermittlungskonzepten im Museum vgl. 
den Beitrag von Susan Kamel im vorliegenden Band. Des Weiteren ist 
nach ist den „angebotenen Möglichkeiten der Rezeption und Interpretation 
kultureller Darstellungen“ zu fragen sowie nach den „Intentionen, die die-
sen „Angeboten“ unterliegen“ (nach Susanne Lanwerd 2002, 192). 

41  Real, pl.: Reais = Brasilianische Währungseinheit. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

216

Fremd gebliebene, afrobrasilianische Kultur im eigenen Land ver-
dient für viele „Latino-Brasilianer“, keine besondere Würdigung, da sie 
sich an den europäischen Kulturen orientieren. Mit der neuen Valorisie-
rung Bahias durch Tourismus hat sich die Wertigkeit von „bahianischer 
Folklore und afrobrasilianischer Kultur“ erweitert. Die Ausstellung im 
Museu Afro stellt einen Lernort für portugiesisch Sprechende, für Ge-
schichte, Religion und manche Einzelheiten der afrobrasilianischen Kul-
tur dar.42 Ein Einblick in eine fremde Welt ist für Museumsbesucher ge-
glückt, vergleichbar mit folgendem Photo, bei der Ausstellung „Altäre – 
Kunst zum Niederknien“, Düsseldorf 2001: 

Abbildung 6: Museumsbesucher der Ausstellung „Altäre – Kunst zum
Niederknien“ (Düsseldorf 2001) blickt auf einen fremden Altar 

in Afrika.43 Foto: Christiane Pantke. 

42  Ausführlich zum Lernen im Museum siehe Hein 1998. 
43  Museumsbesucher, die beispielsweise die Ausstellungen „Face of the 

Gods“ (Berlin 1998), „INRI“ (Berlin 1999), „Heaven“ (Düsseldorf 1999, 
Liverpool 2000), „Seeing Salvation“ (London 2000); „Glauben“ (Sieben-
Hügel, Berlin 2000) und „Altäre – Kunst zum Niederknien“ (Düsseldorf 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

217

Das Museum könnte es sich zur Aufgabe machen, Informationen über 
die politische und soziale Situation der Afrobrasilianer und die Stellung 
ihrer Kultur in der Gesellschaft zu geben. Dies impliziert beispielsweise 
Bereiche des Bildungs- und Gesundheitswesen und Probleme der Ras-
sendiskriminierung. 

Abbildung 7: Außerhalb des Museu Afro (2000): Klischee der Baiana
(Kleidungsstücke einer Candomblé-Priesterin um sich dahinter zu posi-

tionieren und photographieren zu lassen). Foto: Roland Kling. 

Ausblick 

„Eine Reise vollzieht sich sowohl im Raum wie in der Zeitund in der sozialen 
Hierarchie“ (Levi-Strauss 1978, 76). 

Der Ort des Museu Afro im Stadtteil Pelourinho mit seiner Geschichte 
und dem verfallenden Barock ist geeignet für das Museum, da hier im 
städtischen Raum Geschichte und Gegenwart lebendig sind, städtische 
Kultur und Subkulturen ihn beständig verwandeln. Das Gebäude als Ort 
                                                                                                                                         

2001) betrachteten, sichteten weitaus kleinere Ausschnitte fremder Religi-
onen und Kulturen. Für manche stellt dies einfach eine Reise ins Exoti-
sche an einem Regentag dar, oder dient dem Kunstgenuss. 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

218

ist nicht passend, da es elitärer Raum der „Latino-Brasilianer“ war, be-
vor das Museu Afro dort untergebracht wurde. Die Ausstellung des Mu-
seu Afro basiert auf einer fundierten wissenschaftlichen Forschung und 
bewahrt Kultur- und Geschichtssgüter, die in dieser Form und dem Zu-
sammenhang zwischen Afrika und Bahia zuvor nicht existierten. Wis-
senschaftler, Künstler und Candomblé-Priester haben dazu beigetragen, 
dass ein breites Spektrum der Cultura Afro präsentiert werden kann. Die 
Intention, mit der Ausstellung Identitäts-Raum und Begegnungsstätte für 
die „afrobrasilianischer Gemeinde“ zu gestalten, wäre dann verwirklicht, 
wenn die im Konzept geplanten Zusatzveranstaltungen und Zusammen-
künfte stattfinden und das Bildmaterial erweiternde Medien in die Aus-
stellung integriert werden würde. Es ist Informationsstätte für Lesewilli-
ge. Da die Ausstellung nicht als Leseausstellung konzipiert wurde, kann 
viel des umfangreichen Materials nicht erschlossen werden. 

Das Museu Afro ist zeitgleich mit dem Tourismusboom in Bahia ent-
standen und wertet den Stadtteil Pelourinho touristisch auf. Für Touris-
ten ist das Museum attraktiv, im Sinne von „Eintauchen in eine andere 
Welt“. Die Ausstellung „als Ort“ fördert Klischees und exotische Frem-
denbilder, da der Vermittlung von Religion und Kultur für Touristen 
kaum Rechnung getragen wurde. 

Das Museum muss sich als Aufgabe stellen, einen kritischen Umgang 
mit Fremd- und Selbstbildern zu fördern. Direkt am Ort der präsentierten 
Kultur, hätte das Museu Afro gegenüber ethnologischen Ausstellungen 
zu fremden Religionen und Kulturen in Europa den Vorteil, dass die 
Auseinandersetzung, das Begreifen und Verstehen der Kultur und der 
Präsentation von Identität auf der Straße, in lebendigen Aktivitäten au-
ßerhalb des Museums weitergehen könnte. Es könnte „Ort kultureller I-
dentität“ werden und kreatives Kulturzentrum. Die „Kraft des Performa-
tiven“44 muss eingesetzt werden, um der Vitalität von gelebter Kultur, 
dies impliziert gelebte Religion und lebendigen Subkulturen, Ort und 
Raum zu geben, sei es innerhalb oder außerhalb dieses Museums. 

44  Theoretische Ansätze hierzu vgl.: Wulf, Göhlich, Zirfas (2001). 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

219

Literatur 

Ames, Michael M. (1992): Cannibal Tours and Glass boxes. The An-
thropology of Museums. Vancouver 

Augé, Marc (1994): Orte und Nicht-Orte. Vorüberlegungen zu einer 
Ethnologie der Einsamkeit 

Augel, Johannes/Parente Augel, Moema (1987): Salvador: Historische 
Größe – schmerzliche Erneuerung. In: Ernst, Rainer W. (Hg.), Stadt 
in Afrika, Asien und Lateinamerika. Berlin, 93-124 

Bacelar, Jeferson (1995): Modernização e a Cultura dos Negros em Sal-
vador. In: Simpósio International: Culturas Marginalizadas e Proces-
sos de Modernizção na América Latina. Hg.: Centro de Estudos A-
fro-Orientais. Salvador, 2-17 

Bourdieu, Pierre (1992): Rede und Antwort. Frankfurt/Main. 1974. Zur 
Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt/Main 

Buarque de Holanda, Sérgio (1995): Die Wurzeln Brasiliens. Frank-
furt/Main. Original 1936. Castro Araujo, Nadya; Sá Barreto, 1998. 
Trabalho e Desigualdade Raciais. Negros e brancos no mercado de 
trabalho em Salvador. São Paulo 

Da Cunha, Marcelo Nascimento Bernardo (1999): O Museu Afrobrasi-
leiro da Universidade Federal da Bahia: Um Estudo de Caso sobre 
Musealização da Cultura Afrobrasileira. Salvador 

Drobishewa, Leokadia (1995): Die Herausbildung der gegenwärtigen 
Nationalpolitik und der neuen ethnokulturellen Konzeption des Viel-
völker-Russland – unter besonderer Berücksichtigung der Tätigkeit 
der historischen und volkskundlichen Museen. In: Wege nach Euro-
pa: Ansätze und Problemfelder in den Museen. 11. Tagung der Ar-
beitsgruppe Kulturhistorische Museen in der Deutschen Gesellschaft 
für Volkskunde vom 4.-8. Oktober 1994. Berlin, 28-32 

Erikson, Eric H. (1959): Identität und Lebenszyklus. Frankfurt 
Estel, Bernd (1993): Identität. In: Cancik, Gladigow, Kohl (Hg.), Hand-

wörterbuch religionswissenschaftlicher Grundbegriffe Bd. III. Stutt-
gart, Berlin, Köln, 207-210 

Filgueiras Gomes/Marco Aurélio de (Hg.) (1995): Pelo Pelô: história, 
cultura e cidade. Salvador 

Halbwachs, Maurice (1985): Das kollektive Gedächtnis. Frankfurt 
Hein, George E. (1998): Learning in the Museum. London 
Hofbauer, Andreas (1989): Afrobrasilien – vom „Quilombo“ zum „Qui-

lombismo“– Vom Kampf gegen die Sklaverei zur Suche nach einer 
neuen kulturellen Identität. Frankfurt 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

220

Kamel, Susan (2002): Statement im vorliegenden Band 
Keupp, Heiner (1999): Das Patchwork der Identitäten in der Spätmoder-

ne. Reinbek bei Hamburg 
Kraus, Michael/Münzel, Marc (2000): Einleitung. In: Kraus, Michael; 

Münzel, Mark (Hg.), Zur Beziehung zwischen Universität und Mu-
seum in der Ethnologie. Marburg, 7-16 

Küster, Bärbel (2000): Primitivismus als Anthropologie. Kulturvergleich 
um 1900 in Werken Von Henri Matisse und Pablo Picasso. Unveröf-
fentlichte Inauguraldissertation zur Erlangung des Grades eines Dok-
tors der Philosophie. Klass. Philosophie und Kunstwissenschaften 
der Johann Wolfgang Goethe-Universität Frankfurt/Main 

Lanwerd, Susanne (2002): Religionsästhetik. Studien zum Verhältnis 
von Symbol und Sinnlichkeit. Würzburg 

Leblond, Marius-Ary (1909): L’idéal du XIXe siècle. Paris 
Lépine, Claude (1981): Os Esteriótipos da Personalidade no Candomblé 

Nagô, In: Olóòrisà, Escritos sobre a Religião dos Orixás. São Paulo 
Levi-Strauss, Claude (1978): Traurige Tropen. Frankfurt 
Lévy-Bruhl, Lucien (1910): Fonctions mentales dans les sociétés infé-

rieures. Paris. (dt. Das Denken der Naturvölker. Wien und Leipzig, 
1926)

Lopes, Maria Margaret (2001): O local musealizado em nacional – a-
spectos da cultura das ciências naturais no século XIX, no Brasil. In: 
Heizer, Alda; Passos Viera, Antonio A. (Hg.), Cîenca, civilização e 
império nos trópicos. Rio de Janeiro, 77-96 

Mossmann, Susan (Hg.) (1987): Tourism: Museum Dream or Night-
mare? The proceedings of the Annual Study Weekend held in Hull, 
10th-14th September 1987. Transactions No. 23; Museum Profes-
sional Group. Hull 

Nußbeck, Ulrich (1995): Europäer in Symbolen und Klischees. Zu einer 
Ausstellung im Museum für Volkskunde. In: Wege nach Europa: 
Ansätze und Problemfelder in den Museen. 11. Tagung der Arbeits-
gruppe Kulturhistorische Museen in der Deutschen Gesellschaft für 
Volkskunde vom 4.-8. Oktober 1994. Berlin, 115-119 

Pantke, Christiane (1997): Favelas, Festas und Candomblé. Zum inter-
kulturellen Austausch zwischen Afrobrasilianern und Touristen im 
Rahmen kultischer und profaner Festveranstaltungen in Salvador da 
Bahia. Mikrofiches. Ketsch  

Pantke, Christiane (2003): Afroamerikanische Altäre: „Vom rostigen Ei-
sen zum Antlitz der Götter?“ In: Lanwerd, Susanne (Hg.), Kanon der 
Sinne. Religionsästhetik als akademische Disziplin. [Études Luxem-

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


KULTURELLE IDENTITÄT UND FOLKLORISTISCHE KLISCHEES

221

bourgeoises D`Histoire & De Science des Religions, Vol. 2], 
Luxembourg, 169-180 

Parezo, Nancy J. (1986): Now it is Time to Collect. Anthropology of the 
Americas Masterkey 59 (4):11-18. 1988. A Glass Box for Everyone: 
Displaying Other Cultures. Paper presented to the special sympo-
sium, „The Objects of Culture”, chaired by Peter H. Welsh and 
Nancy Parezo; annual meeting of the American Anthropological As-
sociation; Phönix, 19. November 

Philips, David (1997): Exhibiting Authenticy. Manchester 
Pollak-Eltz, Angelina (1995): Trommel und Trance. Die afroamerikani-

schen Religionen. Freiburg, Basel, Wien 
Probst, Peter (1998): Auf der Suche nach dem Publikum. Prolegomena 

zu einer Anthropologie der Öffentlichkeit im Subsaharischen Afrika. 
In: Fischer-Lichte, Erika; Kolesch, Doris (Hg.), Paragrana. Internati-
onale Zeitschrift für Historische Anthropologie, Bd. 7, Heft 1, Berlin, 
291-305 

Rego, Waldeloir (1968): Capoeira Angola. Ensaio Sócio-Etnográfico. 
Salvador 

Reuter, Astrid (2000): Das wilde Heilige. Roger Bastide (1898-1974) 
und die Religionswissenschaft seiner Zeit. Frankfurt, New York 

Röschenthaler, Ute (1999): Of Objects and Contexts: Biographies of 
Ethnographica. In: Journal de Africanistes 69 (1), 81-103 

Rubin, Williams (Hrsg) (1986): „Primitivism“ in 20th Century Art. The 
Museum of Modern Art, New York. New York 

Schimany, Peter (1999): Tourismussoziologie zwischen Begrenzung und 
Entgrenzung. Eine vorläufige Zwischenbilanz. In: Bachleitner, Rein-
hard; Peter Schimany (Hg.): Grenzenlose Gesellschaft – grenzenloser 
Tourismus? München, Wien, 9-24 

Schmidt, Bettina E. (2002): Karibische Diaspora in New York. Vom 
„Wilden Denken“ zur „Polyphonen Kultur“. Berlin 

Suhrbier, Mona B. (2000): Die Tücke des Objekts. In: Kraus, Michael; 
Münzel, Mark (Hg.), Zur Beziehung zwischen Universität und Mu-
seum in der Ethnologie. Marburg, 53-62 

Thompson, Robert Farris (1993): Faces of the Gods. Art and Altars of 
Africa and the African Americas. New York 

Verger, Pierre (1987): Fluxo e Refluxo do tráfico de escravos entre o 
golfo de Benin e a Bahia de Todos os Santos dos séculos XVII à 
XIX. São Paulo 

Weil, Stephen E. (1995): A Cabinet of Curiosities. Inquiries into Muse-
ums and their Prospects. Washington and London 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


CHRISTIANE PANTKE

222

Wulf, Christoph/Göhlich, Michael/Zirfas, Jörg (Hg.) (2001): Grundlagen 
des Performativen. Eine Einführung in die Zusammenhänge von 
Sprache, Macht und Handeln. Weinheim und München 

Zips, Werner (2002): Theorie einer gerechten Praxis oder: Die Macht ist 
wie ein Ei. Wien 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008 - am 14.02.2026, 22:09:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402252-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

