
6. Medientheorie

6.1 Mensch-Maschine-Verhältnisse I

Die Frage nach dem theoretischen Verhältnis von Mensch und Maschine

führt in der generellen Medienontologie1 oftmals zu einer anthropologi-

schen Fundierung von Medien(technik). Und wenn »medientheoretische

Überlegungen« zu Beginn eine Erweiterung der »Fokussierung traditionel-

ler Technikphilosophien auf die technische Apparatur und die industrielle

Maschine zugunsten von Wahrnehmungs- und Aufzeichnungsmedien«2

bedeuten, dann verwundert es erst einmal nicht, dass sich die Strategien

zur Erschließung des neuen Gegenstandsbereichs (Medien) in weiten Teilen

ähneln. Und es verwundert dann auch nicht, dass die theoretischen Ansätze

oftmals eine materielle Basis aufweisen. Gleichzeitig liegt diesen Theorien

nicht selten ein anthropologisches Grunddispositiv zugrunde, so dass ein

Referenzpunkt gesetzt ist und der ist dann nun einmal der Mensch, womit

man zumindest nicht im luftleeren Raum fischt, wenn es an Theoriebildung

geht. Diese Ansätze instituieren damit nicht nur einen Medienbegriff, son-

dern produzieren i.d.R. auch ein Verständnis von Mensch-Sein mit, also der

1 Vgl. Leschke 2003, S. 237ff. »Generelle Medienontologien, also Theoriemodelle, die

versuchen, dasWesen vonMedien an sich und aus sich selbst heraus zu bestimmen. Bis

zum Auftauchen genereller Medienontologien wurden Medien immer nur als media-

tisiert und funktionalisiert betrachtet, sie wurden also als Ausdruck und Effekt hinter

ihnen stehender Strukturen und Machtkonstellationen angesehen. Medien verfügen

dann jedoch über keine eigene Substanz. Es handelt sich vielmehr bei Ihnen [sic!] um

eine reine Übermittlungsinstanz, einen mehr oder minder neutralen Kanal, der das

transportiert, was ihm auferlegt wird.«

2 Leander Scholz [2015]. Szenen derMenschwerdung.Von der Technik- zurMedienphilosophie.

In: Christiane Voss, Lorenz Engell. Mediale Anthropologie. Paderborn 2015, S. 125-138,

hier: S. 128.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180 Riskantes Denken

anthropologischen Grundkategorie schlechthin. Und natürlich habenMedien

irgendwie mit dem Menschen zu tun, die Frage ist aber, ob das notwendig

die Ausgangsposition für Theoriebildung sein muss.

Zentral für die theoretische Erschließung der Medien durch die Kultur-

wissenschaft ist also zuallererst die Bestimmung eines Verhältnisses, einer

Relation, die den Menschen und die Medien(technik) in Bezug zueinander

setzt. Dabei geht es nicht einfach um eine deskriptive Bestimmung, sondern

um den Nachweis einer notwendigen Beziehung. Wie zuvor in der Technik-

philosophie die technischen Artefakte werden nunMedien(techniken) in Stel-

lung zumMenschen gebracht. Das kann auf unterschiedlichsteWeise gesche-

hen und hat in der Vergangenheit zu vollständig divergierenden Medienbe-

griffen und den damit einhergehenden Auffassungen über den Menschen ge-

führt.

Die theoretische Beschäftigung mit Medien hat seit den 1960er Jahren

zwei prominente Ansätze hervorgebracht: Der eine ist als Extensionsthese

bekannt, den anderen könnte man im Gegensatz dazu als Substitutionsthese

bezeichnen. D.h., entweder werden Medien als Erweiterung des Menschen

verstanden, womit eine Wirkung von Medien auf den Menschen initialisiert

wird, oder es wird eine Autonomie der Medien vom Menschen proklamiert,

wodurch dieser als archimedischer Punkt für eine Medienbegriffskonstituti-

on substituiert wird. Der Kanadier Marshall McLuhan, der als Vater der Medi-

enwissenschaft kanonisiert ist, hat sich bekanntermaßen an einer Extensions-

these versucht, die als Extension of Man3 zu einiger Berühmtheit gelangt ist

und gerne mit der Kapp’schen Organprojektionsthese eng geführt wird.

Friedrich Kittler, der zwar in allen gängigen Übersichtswerken als Me-

dienarchäologe geführt wird und der sich der Austreibung des Geistes aus den

Geisteswissenschaften rühmt, besetzt im Gegensatz zu McLuhan keine expli-

zit medienanthropologische Position, kommt aber auch nicht so richtig um-

hin, Medientheorie von einem anthropologischen Referenzpunkt aus zu be-

treiben. Zu einem grundlegend anderen Medienbegriff zu kommen, bedeu-

tet nicht zwangsläufig, von einem anderen Punkt gestartet zu sein. »Nichts

gegen diese Mischung aus Macht und Ohnmacht«, schreibt Kittler, »aus Er-

habenheit und Lächerlichkeit des Menschen bei Freud wie bei McLuhan; me-

thodisch heikel ist die von beiden unbefragte Grundannahme, daß natürlich

3 Siehe hierzu: Marshall McLuhan [1964]. Understanding Media. Abingdon 2001. Hier vor

allem das Kapitel The Gadget Lover. Narcissus and Narcosis, S. 45-52.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 181

der Mensch das Subjekt aller Medien sei.«4 Die Kittler’sche Selbsteinschät-

zung die Medien(technik) theoretisch vom Menschen losgelöst zu haben, ist

ungerechtfertigt, weil auch sein oft beschworener Flirt mit einem Technikde-

terminismus so wenig ohne anthropologische Referenzen auskommt wie alle

anthropomorphischen Erweiterungsmodelle.

Man kann dieser knapp ausgeführten Zusammenfassung von möglichen

Relationen der Entitäten Mensch undMedien(technik) noch eine weitere hin-

zufügen, die nicht explizit auf einemVerhältnis vonMensch undmedientech-

nischem Apparaten gründet, die aber eine grundlegende Positionsbestim-

mung von menschlichen und nicht-menschlichen Entitäten ins Feld führt.

Die Akteur-Netzwerk-Theorie, die von Haus aus eigentlich einen soziologi-

schen und keinen medientheoretischen Ansatz verfolgt, führt den Menschen

(humans), Technik, Medien(technik) und überhaupt Nicht-Menschen (non-hu-

mans) unterschiedslos als Aktanten, um eine Symmetrie zu gewährleisten, die

durch die Aufhebung von Unterschieden hergestellt wird. Selbst solche An-

sätze müssen »um dieser Symmetrie willen auch dem Menschen einen Platz

einräumen.«5

Es scheint, als ob es schwierig werden würde, Medien so ganz ohne Be-

zug auf den Menschen zu denken und es stellt sich natürlich auch die Frage,

wozu ein so konstituierter Medienbegriff eigentlich gut wäre. So disparat die

Verhältnisse, in die technische Apparate und der Mensch zueinander gesetzt

werden, auch sind, sie alle definieren sowohl einen Begriff von Medien als

auch ein Verständnis von Mensch-Sein über ein Wirkungsgefüge beider zu-

einander.

Die leitende Frage der Medienanthropologie »welche Rolle Medien für

das Mensch-Sein des Menschen spielen«6, ist deswegen auch nicht durch ei-

ne empirisch agierendeMediennutzungs- oderMedienwirkungsforschung zu

beantworten, sondern muss theoretisch erschlossen werden. Es müssen Prä-

dispositionen entwickelt werden, aus denen sich Begriffskonstitutionen und

damit theoretische Konzepte ableiten lassen. Die Frage nach dem Verhältnis

von Mensch und Medien(technologien) ist in der generellen Medienontolo-

gie von wesentlicher Natur, so dass man nicht umhin kommt, im Einzelnen

4 Friedrich Kittler [2002]. Optische Medien. Berliner Vorlesungen 1999. Berlin 20112, S. 27.

5 Nicola Glaubitz u. a [2014]. Medienanthropologie. In: Jens Schröter (Hg.) [2014]. Hand-

buch Medienwissenschaft. Stuttgart 2014. S. 383-392, hier: S. 385.

6 Ebd., S. 384.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182 Riskantes Denken

nach der Begründung dieses Verhältnisses zu fragen, das, weil es sich nicht

empirisch erschließen lässt, notwendig deduktiv abgeleitet ist.

»Medium«, so der deutsche Medienwissenschaftler Joachim Paech in sei-

ner 2007 gehaltenen Abschiedsvorlesung, »heißt es immer dann, wenn ein

bestimmter Gegenstand in seiner Funktion beschrieben werden soll, die des-

sen Gegenständlichkeit z.B. als Apparat übersteigt oder unterläuft. Es ent-

steht eine Undeutlichkeitsstelle, die mit einem ebenso undeutlichenWort ge-

füllt,mediatisiert wird.«7 Und tatsächlich verfügt dieMedienwissenschaft bis

heute über keinen einheitlichen Medienbegriff8, gleichwohl sie sich in den

1990er Jahren alsWissenschaft universitär institutionalisiert hat. Esmacht al-

lerdings einen Unterschied, ob der Begriff von denMedien eine Verlegenheits-

handlung darstellt, und so wie Paech anmahnt, zu einem »Jargon der (Un-)Ei-

gentlichkeit verkommt«9, oder ob die mangelnde Festlegung auf einen allge-

meingültigen Medienbegriff schlicht nicht notwendig bzw. sinnvoll ist. Denn

eine der Ursachen für die Pluralität des Medienbegriffs ist, dass medientheo-

retische Fragestellungen wesentlich älter als der Medienbegriff selbst sind.10

Die verschiedenen wissenschaftlichen Zugänge koexistieren weiterhin und

haben zu kontextabhängigen, d.h., disziplinabhängigen Begriffen geführt.

Der Standpunkt der Betrachtung sowie das Erkenntnisinteresse spielen hier

eine entscheidende Rolle bei der Begriffskonstitution. Es macht einen Unter-

schied, ob man sich dem Objekt Medien aus phänomenologischer, spiritua-

listischer, technisch-apparativer, physikalischer, semiotischer, soziologischer,

materialistischer, marxistischer oder historischer Perspektive annimmt. Die

zu dem Gegenstand hergestellten Zugänge führen qua ihrer Verschiedenar-

tigkeit unweigerlich zu unterschiedlichen Konstitutionen des Gegenstandes

und somit des Gegenstands- wie des Erkenntnisbereichs. Das ist erst einmal

weder ungewöhnlich noch schlimm und vermeidet zumindest die Schwierig-

keiten, die eine erzwungen einheitliche Definition für einen so divergenten

Gegenstandsbereich mit sich bringen würde. Denn ein unter diesen Bedin-

gungen definierter Medienbegriff fällt zwangsläufig extrem uneindeutig aus.

7 Joachim Paech [2008].WarumMedien? [Abschiedsvorlesung gehalten an der Universi-

tät Konstanz am 30. April 2007]. Konstanz 2008, S. 18.

8 Vgl. hierzu: Rainer Leschke [2014]. Medienbegriff und Medienwissenschaft. In: Schröter

2014. S. 13-20. Sowie: Leschke 2003, S. 12ff.

9 Paech 2008, S. 18.

10 Vgl. Leschke 2003, S. 9.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 183

6.1.1 Der Gegenstand

In seinem Plural11 wird das Medium in der Medienwissenschaft zu Beginn an

eine technisch-apparative Basis gekoppelt, was zum Teil die bereits erwähn-

te, anfänglich auftretende Nähe zur Technikphilosophie und zur Kybernetik

erklärt. Medien sind technische Apparate und damit nicht unbedingt ein kul-

turwissenschaftliches Phänomen. Eine geisteswissenschaftliche Konzeptio-

nierung vonMedien –und umnichts anderes handelt es sich beimedientheo-

retischen Ansätzen – hat also erst einmal mit der Schwierigkeit umzugehen,

einem Gegenstand gegenüberzustehen, der von Haus aus nicht geisteswis-

senschaftlicher Natur ist. Denn als technische Apparate bedingen Medien ei-

gentlich nur Erklärungen, d.h., um ein geisteswissenschaftliches Objekt zu

sein, müssen sie als solches zuerst einmal operabel gemacht werden.12 Im

Gegensatz dazu war ein geisteswissenschaftlicher Zugriff auf die distribuier-

ten Inhalte von Medien vergleichsweise einfach, hatte man es ja mit Narra-

tiven, Bildern, Musik, Texten etc. zu tun, für die sich bereits auf vorhandene

hermeneutische und ästhetische Ansätze zurückgreifen ließ.

Medien als ein System lässt sich aber nicht über deren Inhalte fassen

und gleichzeitig ist das, was von den Medien übrigbleibt, wenn man eben-

diese abzieht, aus geisteswissenschaftlicher Perspektive nicht mehr viel. Was

bleibt sindmedientechnische Apparate und es bedarf schon eines argumenta-

tiven Kunstgriffs, um kulturtheoretische Zugänge herzustellen. So lässt sich

die Ausgangslage der jungen Medientheorie mit der der Kapp’schen Technik-

philosophie vergleichen, die, um überhaupt einen geisteswissenschaftlichen

Zugriff auf technische Artefakte zu bekommen, diese als Bedingung mensch-

licher Selbsterkenntnis etabliert. Der Zugang wird in diesem Fall dann nicht

über den Objektbereich selbst hergestellt, sondern über dessen anthropolo-

gische Bedeutung. Auf der anderen Seite muss auch das Bezugssystem selbst

oft genug für den Objektbereich präpariert werden. Und auch hier zeigt das

11 »Das, was heute unter ›den Medien‹ verstanden wird, also jener gesuchte Gegenstand

der Medienwissenschaft, ist zunächst einmal sprachlich verstanden ein Pluraletan-

tum. Der Singular, also der Begriff ›das Medium‹, meinte zumindest traditionell et-

was anderes als der Plural‹ die Medien nämlich – wenigsten sofern er keiner Wissen-

schaftsdisziplin zugeordnet war – schlicht etwas Vermittelndes. Nur ›die Medien‹ also

der Plural sind Gegenstand der neuen Disziplin.« (Ebd., S. 10).

12 Vgl. Rainer Leschke [2016b]. Vom Grund zur Form. Marshall McLuhan und die Erfindung

einer neuen Disziplin. 2016. S. 6. URL: http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vo

m_Grund_zur_Form.pdf.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Leschke-Vom_Grund_zur_Form.pdf


184 Riskantes Denken

Beispiel der Kapp’schen Organprojektion, dass bevor das Technische als Be-

dingung für menschliche Selbsterkenntnis theoretisch implementiert werden

kann, dieses selbst kompatibel gemacht werden muss, oder allgemeiner for-

muliert: Wennman den Gegenstandsbereich (technische Artefakte) in ein Be-

zugssystem (menschliche Selbsterkenntnis) setzen will, man immer auch ein

bestimmtes Konzept dieses Systems voraussetzt oder aber en passant neu ent-

wirft.13

Die Medien als Gegenstand geisteswissenschaftlicher Theorie setzt also

notwendig voraus, ohne den Rückgriff auf konkrete Inhalte über Medien

als technische Apparate hinauszukommen. D.h., Medien müssen bedin-

gender, konstituierender, determinierender, modifizierender Natur sein,

und zwar für kognitive, kulturelle, soziologische, physiologische oder his-

torische Prozesse. Gerade Letzteres erfreut sich vor allem in der generellen

Medienontologie großer Beliebtheit, in der Mediengeschichte immer auch

Menschheitsgeschichte ist.14 In der Regel sind diese medientheoretisch

bestimmten Geschichtsmodelle normativ aufgeladen. Das bietet sich des-

wegen an, weil die Beurteilung der jeweiligen Epoche mit der Beurteilung

der epochemachenden Medientechnik kongruent geht, und Letzteres wird

13 So z.B. die Übernahme der hegelianischen Figur, dass der Mensch sich nicht selbst er-

kennen kann, wie auch die Relativierung menschlicher Selbsterkenntnis als Naturer-

kenntnis. (Vgl. Kapp 1877, S. 1ff.).

14 Dieser Hang zum Entwerfen von Geschichtsmodellen ist charakteristisch für die an-

fängliche Medientheorie. Sowohl bei McLuhan als auch bei Flusser sowie bei Kittler

nehmen Medien eine konstitutive Rolle für historische Prozesse ein. Die entscheiden-

den Zäsuren fallen dannmit der Etablierung einer neuenMedientechnologie odermit

der Ablösung einer dominierenden Medientechnik durch eine andere zusammen. Vi-

lém Flusser etwa arbeitet mit einer Epoche ablösenden Unterscheidung von Schrift

und Bild. (Vgl. Vilém Flusser [1987]. Die Schrift. Hat Schreiben Zukunft? Göttingen 1987).

Allerdings hat dieser Trend zumedientechnisch generierten Epochenmodellen, denen

dann i.d.R. noch ein enormes Erklärungspotenzial unterstellt wird, nie wirklich aufge-

hört. Vgl. hierfür: Byung-Chul Han [2013]. Im Schwarm. Ansichten des Digitalen. Berlin

2013. Han bestreitet eine vollständige Gesellschaftsdiagnose über die Unterscheidung

von analoger und digitaler Technikepoche, was wie zu erwarten vollständig unterkom-

plex ausfallen muss und über weite Strecken recht abstrus wirkt.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 185

zumeist über die Differenz zu einem anthropomorphen Ideal besorgt.15

Die aus solchen Konstellationen hervorgehenden Geschichtsmodelle kennen

dementsprechend auch nur zwei mögliche Varianten, entweder schreibt sich

Mediengeschichte als Erlösungs- oder als Untergangsszenario.

So leicht sich generelle Medienontologien normativ verwerten lassen

– und eigentlich ist das durchgängig gemacht worden – zeichnen sie sich

gleichzeitig dadurch aus, dass zumindest prinzipiell versucht wird, Para-

digmen am Gegenstand selbst zu entwickeln. »Generelle Medienontologien«

sind »Theoriemodelle, die versuchen, das Wesen von Medien an sich und aus

sich selbst heraus zu bestimmen«16 und so zumindest das Potenzial haben,

den Gegenstand tatsächlich zu erfassen.

Die Medien in ein anthropologisches Bezugssystem zu integrieren,

scheint also intuitiv erst einmal einleuchtend zu sein, so dass es nicht weiter

verwundert, wenn »Medientheorien die anthropologische Karte ziehen.«17

Allerdings passiert das aus den unterschiedlichsten Gründen und auf den

unterschiedlichsten Ebenen, die es zu differenzieren gilt. Der offensicht-

lichste Anlass dafür ist es, eine Aufwertung des Gegenstandes zu erzielen.18

Das hat zwar noch nichts mit Theoriebildung an sich zu tun, erleichtert

aber den Weg dorthin ungemein. Denn ob und wie sich ein Gegenstand in

ein wissenschaftliches System etablieren lässt, entscheidet sich oft genug in

Legitimationsdiskursen und für die kann die Bedeutung eines Gegenstan-

des nicht hoch genug veranschlagt werden. Was auf der Ebene diskursiver

Legitimation wichtig ist, ist dagegen auf der Ebene der Theoriebildung von

marginaler Bedeutung. Mehr noch wird die Bedeutung oftmals theoretisch

generiert und ist daher mehr das Ergebnis als Konstituens der Theoriebil-

dung. Gleichwohl solcher Art theorieimmanent erzeugte Bedeutung nicht

selten auch diskursive Verwendung findet. Anders sieht es dagegen aus,

wenn Elemente des Bezugssystems in die Theorie implementiert werden;

15 Ausgehend von einem bestimmten anthropomorphen, häufig auch von einem wahr-

nehmungstheoretischen Ideal, werden die Merkmale einzelner Medientechniken

demgegenüber kontrastiert. Diese Gegenüberstellungen sind nicht immer besonders

originell und eigentlich immer unterkomplex, gleichwohl erzeugen sie aber oftmals

intuitiv Plausibilität, weshalb sie nicht unhinterfragt hingenommen werden sollten.

16 Leschke 2003, S. 237.

17 Rainer Leschke [2016a].Diemediale Vorsehung desMenschen.Oder derMensch ist auch bloß

eine Form. 2016, S. 3. URL: http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medi

en10.pdf.

18 Vgl. ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf
http://rainerleschke.de/downloads/pdf/Anthropologie&Medien10.pdf


186 Riskantes Denken

d.h., wenn die Medien von der menschlichen Physis aus entworfen werden

und darüber hinaus Paradigmen, Methoden, Konzepte und Modelle aus

einem anthropologischen System auf die Medien übertragen werden. Denn

dann wird Theorie aus bzw. auf das Bezugssystem hin entworfen und es

stellt sich notwendig die Frage, wie die Verbindung zwischen Gegenstand

und Bezugssystem theoretisch herbeigeführt wird. Handelt es sich um

einen Sachzusammenhang, ist die Angelegenheit meist unproblematisch,

allerdings auch geisteswissenschaftlich unergiebig. Problematisch wird es

dagegen immer, wenn der Zusammenhang nicht empirisch gegeben, son-

dern auf anderem Wege hergestellt wird. Dann muss er systematischer bzw.

sich bedingender Natur sein, was die Sache eben nicht einfach macht.

Der Vorteil des Nachweises eines bedingenden Verhältnisses ist aller-

dings, dass es sich zwangsläufig auch um ein notwendiges handelt. Aber,

diese Art von Zusammenhang ist eben genau deswegen selten. Wesentlich

häufiger wird versucht, einen Zusammenhang mit Einzelnachweisen zu kon-

struieren, was zwar oftmals Evidenzeffekte erzeugt, ohne aber tatsächlich

evident zu sein und was darüber hinaus in den seltensten Fällen zwingend

systematischen Charakter hat. Auch methodologische Konnexe lassen sich in

speziellen Fällen über einen Nachweis von partieller Isomorphie erzeugen.

Weil es sich dabei jedoch um relevante Isomorphien handeln muss, ist auch

das, man ahnt es, selten. Darüber hinaus gibt es eine ganze Reihe von Be-

griffskonstitutionen, die den Gegenstand über Ähnlichkeiten oder eben auch

Differenzen zu einem Referenzobjekt definieren, um ihn darüber hinaus mit

den Merkmalen zu versorgen, die nötig sind, um ihn für die Methoden des

Bezugssystems aufzuschließen.

»Foucaults berühmte, aber noch immer philosophische Wette«, so Kitt-

ler in seinem Vortrag Die Nacht der Substanz, »daß »der Mensch verschwin-

den wird wie am Ufer des Meeres ein Gesicht im Sand« wiederholt nur die

mathematische Gewissheit Alan Turings, »wir sollten damit rechnen, daß

die Maschinen eines Tages die Macht übernehmen«.«19 Was von Kittler hier

kurzgeschlossen wird, ist die Foucault’sche Annahme eines möglichen Ver-

schwindens des souveränen Subjekts aufgrund der »Veränderungen in den

fundamentalen Dispositionen des Wissens«20 und die Turing’sche Prognose

19 Friedrich Kittler [1989a]. Die Nacht der Substanz. Vortrag im Kunstmuseum Bern gehal-

ten am 30. April 1989. Reihe um 9 hg. v. G. J. Lischka. Bern 1989, S. 30f.

20 Michel Foucault [1966].DieOrdnung derDinge. EineArchäologie derHumanwissenschaften.

Frankfurt a.M. 1974, S. 462.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 187

von der Überlegenheit der Maschine über denMenschen. In dieser Zitatcolla-

ge initiiert das Verschwinden des Subjekts dann nicht mehr eine veränderte

Wissensformation (Foucault), sondern die Maschine. Der Verlust des Men-

schen als Subjekt hinterlässt aber keine Leerstelle, sondern wird durch das

Verdrängende selbst ersetzt. Le Roi est mort, vive le Roi!21 Und obwohl man

meinen könnte, dass in so einer Konstellation, der Mensch vollständig aus

der Gleichung verschwindet, bleibt er als anthropologische Referenz erhalten.

Dass der Mensch damit immer schon das Bezugssystem ist, »verhindert aber

dennoch nicht, daß eine Rhetorik und Phantasmatik der Verabschiedung des

Menschen (als Spiegelbild der Einrückung der Medientechnik auf den Platz

des Königs) allgegenwärtig ist.«22

Die Stücke über die Substitution oder Symbiose von Mensch und Ma-

schine lassen sich auf zwei verschiedenen Bühnen aufführen: auf der des

Diskurses und der der Theorie. Kittlers Synthese zweier kontextentbunde-

ner Prognosen zu einer medienwissenschaftlichen Aussage ist eher Teil eines

Diskurses. Die Folgeeffekte sind deswegen zwar nicht weniger weitreichend,

werden in diesem speziellen Fall aber auf einer anderen Ebene als auf einer

theoretischen erzeugt.

Anders verhält es sich auf der Ebene der Theoriebildung. Es wurde ge-

sagt, dass das Verhältnis zwischen Mensch und Maschine eher das Ergebnis,

als konstitutiver Bestandteil vonTheorie ist. Das ist aber nur die halbe Wahr-

heit: Denn wie Mensch und Medien zueinander in Stellung gebracht werden,

kann auch dafür genutzt werden, theoriekonstitutive Folgeeffekte zu erzeu-

gen, wie etwa die Implementierung bestimmter Erklärungsmodelle oder die

Genese von Konnexen zwischen Bezugssystemen. Das Verhältnis mag gleich

dekliniert werden, erfüllt dann aber in den jeweiligen Kontexten eine andere

Funktion. Im Diskurs generiert das Verhältnis normative Assoziationsketten,

innerhalb von Theorie eine theoriekonstitutive Argumentation, was nicht be-

deutet, dass ersteres in letzterem nicht vorkommt. Im Diskurs wird ein Ver-

ständnis über den Gegenstand entwickelt, in Theorien eine Begriffskonstitu-

tion. Das mag auf den ersten Blick dasselbe sein, tatsächlich ist ein diskursiv

erzeugtes Verständnis über einen Gegenstand etwas fundamental anderes als

seine Begriffskonstitution, weil beides unterschiedlichen Kriterien genügen

21 Vgl. Jens Schröter [2000]. Der König ist tot, es lebe der König. Zum Phantasma eines tech-

nologischen Subjekts der Geschichte. In: Johannes Angermüller (Hg. u.a.): Reale Fiktionen,

fiktive Realitäten. Medien, Diskurse, Texte. Hamburg 2000, S. 13-24.

22 Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188 Riskantes Denken

muss, auch wenn gerade postmoderne Theoretiker geglaubt haben, diesen

Unterschied aufheben zu können.

6.1.2 Apriori

Die Schwierigkeit Medien(technologien) zum Gegenstand der Geisteswissen-

schaften zu machen, besteht also grundsätzlich darin, dass Medien in ein

theoretisches Verhältnis zum Menschen gebracht werden müssen. Der An-

spruch ist es, ein notwendiges Verhältnis zu schaffen und gleichzeitig einen

Eigensinn vonMedien zu bestimmen, der nicht durch ein anderes Objekt auf-

gehobenwerden kann.Das bedeutet, dass die Stelle, die durchMedien besetzt

wird, nicht unter etwas anderes subsumiert werden kann. Weil sich diese

Notwendigkeit aber nicht empirisch-induktiv generieren lässt, indem man

etwa kumulativ Einzelnachweise zu notwendigen Beziehungen hochskaliert,

muss man einen anderen Weg gehen, der dann eben darin besteht, Medi-

en(technik) zur Bedingung relevanter Phänomene zu machen. Die Figur, die

man für so eine Setzung herangezogen hat, weil sie in ihrer Unbedingtheit

nahezu einzigartig ist, ist die des Apriori.

Auf formaler Ebene beschreibt man damit das Verhältnis von Bedingen-

dem (Medien) und Bedingtem (Wahrnehmung, Wissen, Verstehen, Gesell-

schaft, Mensch-Sein, Erkenntnis etc.). »Alle maßgeblichen Medientheorien

der letzten Dekade«, so der Philosoph Dieter Mersch, »[…] argumentieren auf

der Basis eines ›transzendentalistischen‹ Medienbegriff, setzen mehr oder

weniger ein Medienapriori voraus oder erheben sogar den Anspruch einer

Fundamentalontologie.«23

Auf dieser Basis erfüllen Medien dann keine neutral vermittelnde Funk-

tion, sondern eine konstitutive, für die dann in der Medientheorie, die ih-

ren Gegenstand zuallererst materiell begriffen hat, technisch-apparativ argu-

mentiert wird. Mit der Annahme eines Medienapriori wird der Versuch un-

ternommen, den »›Thron des Transzendentalen‹ medial zu besetzen«24 und

Medien als Bedingendes theoriefähig zu machen, indem man sie als Objekt

23 Mersch 2006, S. 131f.

24 Knut Ebeling [2009].Der Thron des Transzendentalen oderDas historischeApriori. Transzen-

dierung des Historischen oder Historisierung des Transzendentalen? In: Clemens Pornschle-

gel und Martin Stingelin (Hg.). Nietzsche und Frankreich. Berlin/New York 2009, S. 305-

322, hier: S. 306.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 189

metaphysisch aufrüstet. Mit einem apriorischen Status von Medien lässt sich

dann ein Übergriff auf geisteswissenschaftliches Terrain inszenieren.

Der Begriff des Apriori, auf denMersch hier anspielt, ist der Transzenden-

talphilosophie Kants entlehnt, die er in derKritik der reinenVernunft entwickelt.

In diesem Text geht es um die Bedingungen von Erkenntnis, also um etwas,

das zuerst einmal jeder materiellen Basis entbehrt.25 Ein Apriori als Bedin-

gung vonMöglichkeitenmeint hier, die Voraussetzungen, die gegeben sind, um

erfahrungsunabhängige Urteile zu bilden. Das Kant’sche Apriori ist festste-

hend, absolut und unveränderlich, es ist nicht historisierbar, es erhebt einen

Allgemeingültigkeitsanspruch, ist empirisch unüberprüfbar und folglich nur

logisch auflösbar.

Im französischen Poststrukturalismus erfährt das Apriori Kant’scher Aus-

prägung durch den französischen Philosophen Michel Foucault eine bemer-

kenswerte Neubestimmung. Foucault spricht von einem historischen Apriori

und ist sich der Unvereinbarkeit der Begriffe unter Kant’schen Prämissen

durchaus bewusst, wenn er 1969 in Archäologie des Wissens schreibt:

Diese beiden Worte nebeneinander rufen eine etwas schrille Wirkung her-

vor; ich will damit ein Apriori bezeichnen, das nicht Gültigkeitsbedingung

für Urteile, sondern Realitätsbedingung für Aussagen ist. Es handelt sich

[…] darum […] die Bedingungen des Auftauchens von Aussagen, das Ge-

setz ihrer Koexistenz mit anderen, die spezifische Form ihrer Seinsweise

und die Prinzipien freizulegen, nach denen sie fortbestehen, sich transfor-

mieren und verschwinden. Ein Apriori nicht von Wahrheiten, die niemals

gesagt werden oder wirklich der Erfahrung gegeben werden könnten; son-

dern einer Geschichte, die gegeben ist, denn es ist die der wirklich gesagten

Dinge.26

Die schrille Wirkung ist dem Umstand geschuldet, dass Foucault hier ver-

eint, was bei Kant unvereinbar ist. Die Unveränderlichkeit des Kant’schen

25 Kant, der die Metaphysik auf gesicherten Grund stellen will, versteht unter seiner Kri-

tik der reinen Vernunft nach eigener Aussage »nicht eine Kritik der Bücher und Systeme,

sondern die des Vernunftsvermögens überhaupt, in Ansehung aller Erkenntnisse, zu

denen sie, unabhängig von aller Erfahrung, strebenmag, mithin die Entscheidung der

Möglichkeit oder Unmöglichkeit einerMetaphysik überhaupt und die Bestimmung so-

wohl der Quellen als des Umfanges und der Grenzen derselben, alles aber aus Prinzi-

pien.« (Immanuel Kant [1781]. Vorrede zur ersten Aufl. der Kritik der reinen Vernunft von

1781. In: ders. Kritik der reinen Vernunft. Leipzig 191911, S.I-XVI, hier: S.VI).

26 Michel Foucault [1969]. Archäologie des Wissens. Frankfurt a.M. 1973, S. 184f.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Riskantes Denken

Apriori wird in eine historische Veränderlichkeit umgemünzt und damit aus

seiner Allgemeingültigkeit und Notwendigkeit in eine Art von Kontingenz

überführt. Aber auch, wenn das historische Apriori Foucaults kein formales

Apriori mehr ist, heißt das nicht, dass es keinen Prinzipien mehr unterliegt.

Allerdings ist es bei Foucault nicht länger erkenntnistheoretischer, sondern

diskurstheoretischer Natur. Die Kontingenz des Apriori bedeutet aber nicht

nur die Auflösung eines Unbedingtheitsanspruchs, sondern eröffnet auch

einen Blick auf die Rahmenbedingungen, also auf die Bedingungen des

Apriori selbst. Einer wie auch immer gearteten Notwendigkeit entbunden,

wird ein Bewusstsein dafür geschaffen, dass die Dinge auch anders hätten

sein können. Oder wie Foucault es formuliert, »daß der Diskurs nicht nur

einen Sinn oder eine Wahrheit besitzt, sondern auch eine Geschichte.«27

6.1.3 Mediales Apriori

Durch die Inanspruchnahme des Apriori durch die Foucault’sche Diskurs-

theorie und die damit einhergehende Modifikation der Kant’schen Konditio-

nen, sieht sich nun offenbar auch eine junge Disziplin wie die Medienwissen-

schaft ermuntert, die Figur des Apriori möglichst gewinnbringend einzuset-

zen. Und auch, wenn die Verwendung nicht explizit ausgestellt wird, findet

sie sich in einer ganzen Reihe von Theoriekonzeptionen als formaler Argu-

mentationsgrund wieder.Während man der Übernahme Foucaults allerdings

noch zugutehalten kann, dass sie nicht vollständig unreflektiert geschieht,

wünschte man, es ließe sich für den Gebrauch in medientheoretischen An-

sätzen ähnliches behaupten. Attraktiv ist die Aprioriformel natürlich, weil sie

aus den Medien etwas Vorgängiges macht und sie sich dadurch nahezu auto-

matisch in ein bedingendes Verhältnis zu etwas Anderem setzen. Was dieses

andere ist, hängt i.d.R. von fachlichen Präferenzen ab.

Foucaults Erweiterung der apriorischen Entität über das menschliche

Sinn-, Wahrnehmungs- und Kognitionssystems hinaus, reicht allerdings

nicht, um eine Formel zu haben, die auf einen Medienbegriff applizierbar

wäre, der auf eine materielle, technisch-apparative Basis verweist. Denn die

Schwierigkeit ist ja, wie das Bedingende das Bedingte bedingt. Und es stellt

sich darüber hinaus die ganz grundsätzliche Frage, was man mit der Umstel-

lung auf ein Medienapriori überhaupt in den theoretischen Blick bekommt.

Die Medien scheiden hier als Objekt der Beobachtung tendenziell aus. Sie

27 Foucault 1966, S. 184.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 191

sind Bedingungen für etwas; d.h., sie sind konstitutiv, sie erzeugen Effekte

und es sind diese Effekte, die man beobachtet und zu erklären behauptet.

Wenn also die Unterstellung eines Medienapriori dazu führt, dass Medien

als Erklärungsentität fungieren, sollte man ganz genau hinschauen, wie das

Medienapriori theoretisch entwickelt wird.

Im Hinblick auf die Reputation der Medienwissenschaft stellt ein Medi-

enapriori natürlich den Idealfall dar, weil das Bedingte automatisch in den

Gegenstandsbereich des Bedingenden fällt. So verleibt sich die Medienwis-

senschaft die Gegenstandsbereiche ein, die zuvor von der Soziologie, der Kul-

turwissenschaft, der Psychologie etc. beackert wurden. Das bringt nicht un-

bedingt fundierteWissensbestände hervor, ist aber grundsätzlich gut fürs Ge-

schäft.

Die theoretische Stärke des Apriori erzeugt auf der anderen Seite aber

immense Schwierigkeiten, einerseits hinsichtlich seiner logischen Begrün-

dung, andererseits in Bezug auf die Art seines bedingenden Status. Denn je-

des Apriori tritt zuerst einmal mit einem stark determinierenden Anspruch

auf. Die Berliner Medienphilosophin Sybille Krämer plädiert deswegen da-

für, anstelle eines medialen Apriori eine Konstitutionsleistung von Medien28

anzunehmen und rät zu einem «schwachen Konzept von Konstitution«, um

zu vermeiden, »dass eine medientheoretische Version des Transzendenta-

lismus herauskomm[t].«29 Denn ein ungezügelter Medienapriorismus hat in

der Vergangenheit bereits gnadenlos jede ihm sich bietende Möglichkeit aus-

geschöpft: Verstehen, Wissen, kulturelle, soziologische, historische Prozesse,

Wirklichkeit,Wahrnehmung,Erkenntnis,Denken,Erfahrung, sowieMensch-

Sein überhaupt werden durch Medien, wenn nicht monokausal bedingt, so

doch zumindest wesentlich formiert und, wenn man einen radikaleren Be-

griff verwenden will, determiniert.

Taucht eine so theoretisch einschlagende Entität,wie sie etwa dasmediale

Apriori darstellt, auf, finden sich natürlich immer schon bis weit in die Ver-

gangenheit zurückreichende Zeugnisse für sie. In diesem Fall ist man, wie so

oft, bei Friedrich Nietzsche fündig geworden, der am Ende des 19. Jahrhun-

28 Vgl. Sybille Krämer [2003]. ErfüllenMedien eineKonstitutionsleistung? Thesenüber die Rolle

medientheoretischer Erwägungen beimPhilosophieren. In: StefanMünker, Alexander Roes-

ler, Mike Sandbothe (Hg.). Medienphilosophie. Beiträge zur Klärung eines Begriffs. Frank-

furt a.M. 2003, S. 78-90.

29 Ebd., S. 80.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Riskantes Denken

derts, kurzzeitig erblindet, festhält, dass »unser Schreibzeug mit an unseren

Gedanken [arbeitet].«30

Im Gegensatz zu einem anthropologischen kennt ein mediales oder me-

dientechnisches Apriori offenbar unterschiedliche Grade. Auch das ist ein de-

finitorisches Merkmal, das kaum mit dem Kant’schen Apriori in Deckung zu

bringen ist. Für das mediale Apriori hat man sich offenbar darauf verstän-

digt, dass es moderate und weniger moderate Ausführungen gibt, weswe-

gen Krämer sich auch für eine Relativierung hin zu einer Konstitutionsleis-

tung ausspricht. In einer radikalen Ausformung werden Medien nämlich zur

»Springquelle unseres Welt- und Selbstverhältnisses und treten damit in jene

Leerstelle ein, welche die Erosion des neuzeitlichen Subjektbegriffs hinterlas-

sen hat. Es gibt kein Außerhalb von Medien.«31 Damit wäre man dann schon

ziemlich nah an einem Apriori im Sinne Kants und es lässt sich tatsächlich

fragen, wie sinnvoll eine solche Absolutheit für eine Medientheorie wäre.

So radikal die Idee eines unbedingten Medienapriori ist, sind diese An-

sätze natürlich trotzdem versucht worden. Immer dann, wenn ein solches

mediales oder eben auch medientechnisches Apriori installiert wird, löst es

den Menschen als souveränes Subjekt ab. Und es verwundert deswegen auch

nicht, dass die Übernahme des apriorischen Throns dadurch zu legitimieren

versucht wird, dass man die »subjektzentrische Struktur«32 für die Medien

bzw. die Technik übernimmt und diese einfach anthropomorphisiert. Man

ersetzt umstandslos das eine durch das andere, ohne ein tatsächlich neues

Konzept zu bemühen.

Eine andere Möglichkeit, die sich in der Medientheorie etabliert hat, ist,

ein symbiotisches Verhältnis zwischen Mensch und Maschine theoretisch zu

verankern. Man könnte das als eine Art Zwischenschritt auf dem Weg zur

Aprioriformel beschreiben. Anstatt den Menschen restlos durch die Medi-

en zu ersetzen, bringt man die Entitäten in ein sich reziprok bestimmen-

des Verhältnis. Die Medien sind dann immer schon Bedingung von, irgendwie

dazwischengeschaltet und in diesem Dazwischengeschaltetsein konstitutiv.

Der Mensch wird zwar noch mitgedacht, aber immer schon als medial-appa-

rativ armiertes Wesen oder eben als Referenzobjekt, das aufgrund funktio-

30 Friedrich Nietzsche [1887]: Schreibmaschinentexte. Vollständige Edition, Faksimiles und

kritischer Kommentar. Aus demNachlass herausgegeben von Stephan Günzel und Rü-

diger Schmidt-Grépály. Weimar 2002, S. 18.

31 Ebd.

32 Schröter 2000, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Medientheorie 193

naler Ähnlichkeiten unter die Medientechnik subsumiert und damit zwangs-

läufig substituiert wird. Und während die Erweiterungsthese damit noch den

Umweg über den Menschen geht, indem sie diesen immer noch erst medial

einrichtet, zielt die Substitutionsthesen umstandslos auf soziokulturelle Pro-

zesse.

Die Übernahme des Kant’schen Apriori bleibt bei alldem aber eine me-

dientheoretische Illusion, denn sie folgt keinem logischen Schluss, sondern

normativen Bedeutungszuschreibungen. Dass man mit einem Apriori dessen

Reputation, seine Stringenz oder Kohärenz mitübernehmen könnte, ist ein

Trugschluss und gleichzeitig noch nicht einmal besonders erstrebenswert,

weil die Begründung für ein Apriori der Medien(technologie) an einem un-

angenehm hohen Maßstab gemessen werden müsste. Die eher theorieabsti-

nente postmoderne Medientheorie scheint sich daran weniger gestoßen zu

haben, sondern imGegenteil einmediales Apriori, ob theoretisch explizit ent-

worfen oder implizit zugrunde gelegt, durch die Verweigerung wissenschaft-

licher Standards befördert zu haben.

Im Folgenden wird es also vor allem um die Frage gehen, wie das Verhält-

nis zwischen Mensch und Maschine in der Medienwissenschaft theoretisch

konstituiert wird. Die Frage ist deswegen unumgänglich, weil die Bestim-

mung dieses Verhältnisses am Medienbegriff selbst mitarbeitet und darüber

hinaus innertheoretische Folgeeffekte verursacht. Es wird sich zeigen, dass

die Schwierigkeit eines geisteswissenschaftlichen Zugriffs auf Medien vor al-

lem darin liegt, sie überhaupt als geisteswissenschaftlichen Gegenstand zu

verhandeln.

6.2 Mensch-Maschine-Verhältnisse II

Wenn im weiteren Verlauf von einem Mensch-Maschine-Verhältnis gespro-

chen wird, dann ist damit weiterhin nicht die Beschreibung eines tatsächli-

chen Sachzusammenhangs gemeint, sondern wie die beiden Entitäten theo-

riekonstitutiv in Relation zueinander bestimmt werden. Es geht nicht darum

zu zeigen, wie Mensch und Maschine realiter interagieren, wie Menschen

Maschinen benutzen oder wie sich Mensch-Maschine-Interfaces gestalten,

sondern darum, wie das Verhältnis theoretisch veranschlagt wird und welche

Konsequenzen das für dieTheoriebildung hat. Es geht um die Architektur von

Theorien, um die Strategien innerhalb dieser Evidenzen zu erzeugen und um

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025 - am 14.02.2026, 10:18:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466315-025
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

