
32 Kritik der Gegenwart

Verhältnisse werden nicht einfach kontingent, die zuvor unverän-

derlich waren, aber es können durchaus bislang als unveränderlich

aufgefasste Verhältnisse als künftig veränderbar und damit auch

grundsätzlich kontingent wahrgenommen werden. Lefort situiert

diesen Perspektivwechsel in dem von ihm sogenannten demo-

kratischen Zeitalter, dessen wesentliches Geschichtszeichen die

Französische Revolution und dort vor allem die auch symboli-

sche Dekapitation der Monarchie ist. Mit diesem demokratischen

Zeitalter verbindet sich ein Prozess, den Lefort als die Auflösung

der Orientierungspunkte der Gewissheit bezeichnet (dissolution des

repères de la certitude23). Damit einher geht auch Leforts berühmte

These des leeren Orts der Macht24 – leer in dem kontingenztheo-

retischen Sinne, dass eine dauerhafte, stabile, durch eine feste

Sinnordnung verbürgte Besetzung des Orts der Macht nicht länger

plausibel erscheint. Unter solchen Bedingungen wird eine kritische

politische Praxis möglich, indem die Fundamente der Macht, des

Rechts und des Wissens fortlaufend in Frage gestellt werden (mis

en question25). Rancières Umgestaltung der Weltverhältnisse und

Subjektpositionen ist genau in diesem Sinne zu verstehen: Als Kon-

sequenz einer Befragung bestehender Verhältnisse, die ihrerseits

auf die Kontingenz sozialer und politischer Ordnungen verweist.

Politik als Möglichkeit der konflikthaften Weltgestaltung ist aus

seiner Sicht eine Folge besagter Kontingenz. Es gibt Politik, weil

sie keinen festen Grund hat.26

c. Negative Kritik

Die schon in den einleitenden Passagen dieses Kapitels ange-

deuteten Parallelen der jüngeren Diskurse über das Politische

zu Adornos Überlegungen zu einer kritischen Theorie werden

23 Claude Lefort, Démocratie et avènement d’un ›lieu vide‹, 463.

24 Vgl. Claude Lefort, Démocratie et avènement d’un ›lieu vide‹, 465.

25 Claude Lefort, Réversibilité : liberté politique et liberté de l’individu, 233.

26 Vgl. Jacques Rancière, Das Unvernehmen, 28.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005 - am 12.02.2026, 22:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Befragung, negative Kritik, Kontingenz 33

vielleicht nirgendwo so deutlich, wie in einem kurzen, Kritik über-

titelten, Aufsatz Adornos.27 In diesem verteidigt Adorno nicht

nur mit großem Nachdruck die Bedeutung und Berechtigung, ja

Notwendigkeit negativer Kritikformen, sondern er bezieht diese

von vornherein auf ein Politik- und Demokratieverständnis, das

mit den bislang herausgearbeiteten Überlegungen entscheidende

Berührungspunkte aufweist. Vielleicht ließe sich sogar sagen,

dass Adorno selbst hier im Grunde so etwas wie eine kritische

Theorie des Politischen in nuce vorlegt. Zunächst führt er dort, die

Unterscheidung zwischen Politik und Politischem bzw. Polizei und

Politik der Sache nach zumindest ansatzweise vorwegnehmend,

aus, dass »Politik keine in sich geschlossene, abgedichtete Sphäre

ist, wie sie etwa in Institutionen, Prozeduren und Verfahrensregeln

sich manifestiert, sondern begriffen werden kann nur in ihrem

Verhältnis zu dem Kräftespiel der Gesellschaft«.28 Kritik kann sich

deshalb, so Adorno, nicht auf den »engeren politischen Bereich«29

– also jenen des politischen Betriebs im engeren Sinne – beschrän-

ken, sondern muss die weitläufigeren gesellschaftlichen Sphären

miteinbegreifen. Ähnliche Operationen und ein ebenso weiter

Fokus sind auch für die kritisch befragenden politischen Praktiken

maßgeblich, die uns weiter oben etwa bei Lefort oder Rancière

begegnet sind. Ähnlich wie bei Lefort und Rancière schreibt auch

Adorno diese politische Kritik dem Begriff der Demokratie kon-

stitutiv ein, die er geradezu insgesamt als eine kritische politische

Praxis begreift, denn die Beziehung von Demokratie und Kritik

»erweist sich in der Kraft zum Widerstand gegen vorgegebene

Meinungen und, in eins damit, auch gegen nun einmal vorhandene

Institutionen, gegen alles bloß Gesetzte, das mit seinem Dasein

sich rechtfertigt«.30 Wie auch bei Lefort und Rancière wird hier

27 Theodor W. Adorno, Kritik. Der Aufsatz erschien ursprünglich am 27. Juni

1969, also wenige Wochen vor Adornos Tod, als ein an eine breitere Öffent-

lichkeit gerichteter Essay in der Wochenzeitung »Die Zeit«.

28 Theodor W. Adorno, Kritik, 785.

29 Theodor W. Adorno, Kritik, 785.

30 Theodor W. Adorno, Kritik, 785.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005 - am 12.02.2026, 22:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Kritik der Gegenwart

letztlich die Kontingenz bestehender Institutionen- und Über-

zeugungssysteme postuliert und deren kritische Befragung und

schließlich auch Umgestaltbarkeit eingefordert. Wie unter einem

Brennglas tritt nun zudem bei Adorno hervor, warum diese Kritik

keinesfalls darauf verzichten darf, sich im Zweifelsfall auf ein

negatives Vorgehen zu beschränken. Adorno zufolge läuft nämlich

die Forderung, Kritik auf Konstruktivität verpflichten zu wollen,

darauf hinaus, ihr gerade den kritischen Stachel zu ziehen:

»Stets findet man dem Wort Kritik, wenn es denn durchaus tole-

riert werden soll, oder wenn man gar selber kritisch agiert, das

Wort konstruktiv beigesellt. Unterstellt wird, daß nur der Kritik

üben könne, der etwas Besseres anstelle des Kritisierten vorzu-

schlagen habe […]. Durch die Auflage des Positiven wird Kritik von

vornherein gezähmt und um ihre Vehemenz gebracht.«31

In der Politischen Philosophie der Gegenwart ist nach meinem Ein-

druck eine ähnliche Tendenz zu beobachten, wenn kritische Po-

sitionen etwa in gerechtigkeitstheoretischen Diskursen der Politi-

schen Theorie und der Internationalen Politischen Theorie auf nor-

mative Begründungen verpflichtet werden.32 Vor allem Raymond

Geuss insistiert demgegenüber aber nach meinem Dafürhalten zu

Recht darauf, dass Kritik dieses Konstruktivitätsgebot entschieden

zurückzuweisen habe.33 Für die vorliegenden Zwecke ist an Geuss’

Argumentation dabei vor allem interessant, dass er die Verpflich-

tung auf Konstruktivität für ein Mittel hält, Kritik an bestehenden

gesellschaftlichen Verhältnissen stillzustellen, ja mehr noch: Man

gestattet »der bestehenden Gesellschaftsordnung, die Bedingungen

zu diktieren, nach denen sie kritisiert werden darf«.34 Kurzum: Mit

31 Theodor W. Adorno, Kritik, 792.

32 S.u. Kap. 6. Vgl. zu meiner Kritik an diesen Formen, Politische Theorie zu

betreiben, auch: Oliver Flügel-Martinsen, Die Normativitätsbegründungsfalle.

Die unterschätzte Bedeutung befragender und negativer Kritikformen in der Poli-

tischen Theorie und der Internationalen Politischen Theorie.

33 Vgl. Raymond Geuss, Kritik der politischen Philosophie und ders.,Must Criticism

be Constructive?.

34 Raymond Geuss, Kritik der politischen Philosophie, 130.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005 - am 12.02.2026, 22:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Befragung, negative Kritik, Kontingenz 35

der Möglichkeit negativer Kritik steht ebenjene kritische politische

Praxis auf dem Spiel, die so wesentlich für die Bemühungen um ei-

ne kritische Theorie des Politischen ist. Die Anteillosen (la part des

sans-part) – womit Rancière jene Menschen beschreibt, die keinen

Anteil an einer bestehenden Ordnung des Sinnlichen haben, deren

Rede deshalb als Lärm gehört wird und die ins Dunkel des Unsicht-

baren gedrängt werden35 –, die politisch um eine Neuaufteilung der

bestehenden Weltverhältnisse kämpfen, dürfen, ja können sich ge-

rade nicht darauf verpflichten lassen, neue und bessere Weltver-

hältnisse bereits zu kennen. Die befragende Kritik gewinnt ihre ge-

stalterische Kraft ja allererst dadurch, negativ vorgehen zu können:

Die Anteillosen streiten für Weltverhältnisse, die sich innerhalb der

bestehendenWeltverhältnisse zuweilen noch nicht einmal beschrei-

ben und sicherlich nicht begründen oder rechtfertigen lassen. Der

Modus dieser negativ befragenden politischen Kritik wird in Fou-

caults Postulat auf den Punkt gebracht, dass Kritik in der Kunst be-

stehe, »nicht dermaßen regiert zu werden«.36 Diese Formulierung

fordert eine kritische Praxis des Widerstands, die nicht nur nicht

darauf angewiesen ist, bereits zu wissen, wie stattdessen regiert

werden soll, sondern die sich keinesfalls durch diese Frage nach

der konstruktiven Alternative bändigen lassen kann und darf. Ja-

mes Tully formuliert die radikaldemokratischen Implikationen ei-

nes solchen Kritikbegriffs. Erstens verweist dieser Begriff auf ein

Philosophie- und Theorieverständnis, das konstitutiv mit zivilge-

sellschaftlichen Praktiken verwoben ist: Die kritische Tätigkeit der

Philosophin unterscheidet sich nicht wesentlich von derjenigen der

35 In historischen und zeitgenössischen Erscheinungsformen Anteilloser wer-

dendieMechanismendesAusschlusses vonder Sagbarkeit undder Sichtbar-

keit deutlich: Man denke nur an den Lärm, der traditionell mit den unteren

Schichten verknüpftwird, dieUnvernunft, die der Rede von Frauenoder auch

jener rassistisch unterdrückter Minderheiten zugeschrieben wird, oder die

Verdrängung aus derÖffentlichkeit, die Frauen in patriarchalischenOrdnun-

gen durch die Fesselung an den Haushalt widerfährt oder gegenwärtig auch

sans-papiers durch die Illegalität, in die sie ihr fehlender Aufenthaltsstatus

zwingt.

36 Michel Foucault,Was ist Kritik?, 12.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005 - am 12.02.2026, 22:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Kritik der Gegenwart

engagierten Bürgerin. Beide beteiligen sich vielmehr an einer ge-

meinsamen Befragung gegebener »Formen des Regierens«.37 Diese

Befragung ist Tully zufolge deshalb zweitens konstitutiver Bestand-

teil demokratischer »Freiheitspraktiken, mit denen die so regierten

Personen auf jene [die Formen des Regierens, OFM] reagieren«.38

Hier klingt übrigens in gewisser Weise AdornosThese, dassTheorie

selbst eine Form der Praxis sei, wider – allerdings ohne die größe-

ren Vorbehalte gegen praktische politische Aktionsformen, denen

Adorno letztlich doch skeptisch gegenüberstand.39

Wesentlich ist hier insgesamt, dass diese politische Kritik als

ein Kritiktypus verstanden werden muss, der sich im Anschluss an

Foucault als untergrabende Kritik beschreiben lässt. Diese Kritik

bezieht ihre Stärke aus einer beharrlichen Befragungsaktivität,

die sich keinesfalls auf Konstruktivität verpflichten lässt und für

die die negative Praxis der Infragestellung keinen defizitären

Modus der Kritik darstellt, sondern die im Gegenteil daraus ihre

Vehemenz und ihre demokratische Widerstandskraft speist. Theo-

riegeschichtlich steht hier Nietzsches Genealogie Pate, auf die sich

Foucaults ebenfalls als Genealogie bezeichnetes kritisches Pro-

gramm ebenso beziehen lässt wie Derridas Dekonstruktion oder

eben auch Adornos Zurückweisung des Konstruktivitätsgebots.40

In jenen Strömungen der Politischen Theorie und Philosophie der

Gegenwart, die sich nach der hier vertretenen Position zu einer

kritischen Theorie des Politischen zusammenführen lassen – ohne

dabei die Unterschiede zwischen diesen verschiedenen Ansätzen

zu verwischen und ohne zu behaupten, dass sich diese allesamt

auf die genannten theoriegeschichtlichen Hintergründe explizit

beziehen – ist dieser Kritikmodus einer negativen Befragung von

außerordentlicher Bedeutung. Sie ist es, die stets die Möglichkeit

37 James Tully, Politische Philosophie als kritische Praxis, 25.

38 James Tully, Politische Philosophie als kritische Praxis, 25f.

39 Vgl. Theodor W. Adorno,Marginalien zu Theorie und Praxis.

40 Alle drei Autoren rekurrieren bekanntlich auf Nietzsche. Vgl. Theodor W.

Adorno, Probleme der Moralphilosophie; Michel Foucault, Nietzsche, die Genea-

logie, die Historie; Jacques Derrida, Politik der Freundschaft.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005 - am 12.02.2026, 22:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Befragung, negative Kritik, Kontingenz 37

einer Dynamik des politischenWiderstands gegenüber hegemonia-

len Herrschaftspraktiken wachhält. Und die Aufgabe der kritischen

Theorie des Politischen ist es nicht zuletzt, durch beharrliche

Gegenwartsbefragungen Teil dieser widerständigen Praxis zu sein.

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005 - am 12.02.2026, 22:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839457672-005 - am 12.02.2026, 22:29:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839457672-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

