
148 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Im Handeln fordert Butler also das Subjekt auf, das Ich als selbstbezo-

genes Ich hinter sich zu lassen und sich der Herausforderung der Anrede

zu stellen, wie sie sich durch sein ganzes Leben zieht. Es geht also um die

Anerkennung, dass die wechselseitige Abhängigkeit die Grundlage ethischen

Handelns darstellt. In diesem Sinne spricht Riedl von einer postsouveränen

Ethik, »einer Ethik, die die Konstitutionsbedingungen des Subjekts und die

Macht nicht leugnet«464, sondern nach dem möglichen Leben für alle fragt.

»Wenn wir von hier aus sprechen und Rechenschaft zu geben versuchen, wer-

den wir nicht verantwortungslos sein, und wenn doch, so wird man uns be-

stimmt vergeben.«465 Wer dieses »man« ist, auf dessen Vergebung Butler so

unbedingt vertraut und auf das sie in einem Maße hofft, dass sie das eigene

Subjekt aufs Spiel setzt, bleibt offen.466

4. Was von Judith Butler zu lernen wäre

Judith Butler nimmt in den untersuchten Büchern das Subjekt als solches in

den Blick. Galt ihre Fragestellung in den frühen Veröffentlichungen der bi-

nären Struktur der Gesellschaft und seiner Folgen für das Geschlecht, führt

sie nun die hermeneutische Perspektive der Subjektkonstruktion in seiner

Bedingung der Möglichkeit ein. Dabei bewegt sie vor dem Hintergrund der

politischen Entwicklungen in den USA seit dem 11. September 2001 und den

sich anschließenden – vor allem mit der Brille der Medienkritik betrachte-

ten Zeit – die Frage, wer denn als Mensch gilt und was es überhaupt heißt,

menschlich zu werden. Um diese Aufgabe zu bewältigen, bezieht sie sich auf

den Subjektentwurf von Foucault. Selbst wenn sie ihm nicht in allen Einzel-

heiten folgt und mehr noch durch das Hinzunehmen anderer Subjekttheore-

tiker:innen seine Auffassungen erweitert, ist sie sichmit Foucault darin einig,

dass ein Subjekt, das auf seine eigenen Entstehungsbedingungen reflektiert,

sich aufs Spiel setzt. Es setzt sich gesellschaftlich kritisch mit den Bedingun-

gen seiner Entstehung ebenso auseinander wie es erkennen muss, dass es

sich selbst nie ganz durchsichtig und ganz rekonstruierbar wird.

Foucault prägt den Begriff der Subjektivation für den komplizierten Pro-

zess der Subjektwerdung, in dessen Entstehung das Subjekt immer schon

464 A. M. Riedl: 2017, S. 168.

465 J. Butler: 2002, S. 180.

466 Vgl. M. P. Murphy: 2008, S. 143.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016 - am 14.02.2026, 19:07:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 149

entmächtigt und ermächtigt zugleich ist. Butler geht einen Schritt weiter, in-

dem sie auf die Bedingung der Möglichkeit der Subjektivation reflektiert und

diese sowohl im Ausgesetzt-Sein des Subjekts dem Anderen, der Norm ge-

genüber und dem Diskurs als auch in der Fähigkeit, sich dazu zu verhalten,

entdeckt. Um diesen Gedankengang zu begründen, greift sie auf vielfache

Theorien zurück: auf Freuds Melancholie-These im Sinne der nicht bearbei-

teten Trauer, auf das Hegel’sche Thema des Kampfes um Anerkennung, auf

Nietzsches Reflexionen zur Rechenschaft, auf Althussers Theorie der Subjek-

tivation in der Urszene des Subjekts in der Interpellation, auf die Interpre-

tation bei Caravero, auf Lévinas in der Reflexion der Bedeutung des Antlitzes

sowie auf Adorno in der Frage der Ethik und der Verantwortung. Sie bleibt

jedoch der Erkenntnis Foucaults treu, dass nicht die äußeren Machtfaktoren

die Identität herstellen, sondern die eigene diskursiv konstituierte Identität

des Subjekts. In das Zentrum der Subjektwerdung hat Butler die Verletzbar-

keit eingezogen,mit der sie den Ort der Vermachtung und ihr Umgang damit

beschreibt.

Mit diesen Einsichten will sie das Subjekt in seiner Ambivalenz beschrei-

ben, wie es nämlich kommt, dass ein Subjekt machtvoll ist, sich zu seinen

Entstehungsbedingungen verhalten kann und zugleich ausgesetzt sowie ent-

mächtigt ist. Damit konzipiert Butler Macht als einen äußeren und inneren

Faktor der Subjektkonstruktion. Somit erscheint Macht ebenso zweideutig,

sie ist einerseits Bedingung der Möglichkeit der Subjektkonstruktion und an-

dererseits außerhalb der Subjekte aktiv und normgebend. Als solche wird sie

vom Subjekt aufgenommen und im eigenen Handeln wiederholt. Diese Wie-

derholung jedoch eröffnet die Möglichkeit des Subjekts, sich gegen die Macht

zu richten, die es hervorgebracht hat.

Butlers Ausführungen beschäftigen sich über weite Strecken mit der kon-

kreten Verfasstheit des Subjekts. Als solches erfährt es sich in seiner Identi-

tät oft als ein Rätsel und scheitert an den Versuchen, die eigene Geschichte

vollständig zu erzählen. Denn es muss auf Erzählungen zurückgreifen, die

auch in der Ich-Form eine Du-Erzählung bleiben und einen Referenzpunkt

außerhalb des eigenen bewussten Erlebens brauchen. Für die transzenden-

tale Denkfigur, die Entstehungsbedingungen, unter denen das Subjekt her-

vorgeht, greift Butler wiederum auf Foucault zurück. Die Diskussion des Dis-

kurses und seiner Wirkmächtigkeit zieht sich wie ein roter Faden durch das

Werk Butlers. Im Blick auf die Normen erklärt Butler den Diskurs als deren

Träger und zugleich Medium der Macht. So ist der Diskurs jeder Erkenntnis

vorgelagert und bestimmt die Erkenntnis. Der Diskurs selbst wird wieder-

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016 - am 14.02.2026, 19:07:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

um als Ausschlussverfahren beschrieben, und damit als eine melancholische

Affäre.

Konkret kann Butler die Produktivität des Diskurses in der Performati-

vität erklären. Eine performative Äußerung vollzieht oder produziert, was

sie sagt. Butler geht davon aus, dass Sprache wirklichkeitserzeugenden Cha-

rakter hat. Dennoch bestimmt der Diskurs die faktische – oder anerkann-

te – Wirkung von Sprache. Nicht jede Handlung ist aufgrund der Sprache

möglich, viele sind an bestimmte Rituale, Vorstellungen und Macht bezogen.

Macht selbst kommt erst aus der Ritualisierung eines Aktes zum Zuge. Eine

performative Äußerung lebt also von der Wiederholung. Dabei ist es für das

Subjekt keine willentliche Entscheidung in den Diskurs einzutreten, es kann

nicht anders, als im Diskurs zu agieren. Das Subjekt, das durch den Diskurs

hervorgebracht wird, der festlegt, wie es zu sein hat, muss in diesen Diskurs

eintreten, um sich zu verständigen: Es ist schon immer im Diskurs. Tran-

szendental lässt sich so bestimmen, wie Butler das Subjekt denkt: Es ist in

der Subjektivation im Diskurs hervorgebracht. Als solchermaßen unterwor-

fenes Subjekt ist es zugleich ermächtigt, sich zu den eigenen Entstehungsbe-

dingungen zu verhalten.

Die unbedingte Fähigkeit des Verhaltens – es wird gleich noch Gegen-

stand der Diskussion sein – stellt die Sollbruchstelle im Handeln dar. Wenn-

gleich das Eintreten in den Diskurs keine willentliche Leistung ist, bleibt die

Zitation in der Spannung, sowohl notwendige als auch eigenständige Leis-

tung zu sein. Auch wenn Sprache Wirklichkeit konstruiert, ist das Scheitern

eines Sprachaktes die Grundlage für den Widerstand. Es besteht also eine

Kluft zwischen demGesagten und dem,was damit gemeint ist. Unter der hier

interessierenden subjekttheoretischen Perspektive wird deutlich, dass Butler

eine Dezentrierung des Subjekts vornimmt, indem sie das Subjekt immer

schon als ein in den Diskurs eingebundenes und entmachtetes, ausgesetztes

Subjekt beschreibt. Die Zusammenschau der Bedingungen der Möglichkeit

der Subjektkonstruktion bei Butler ergibt folgendes Bild:

1. Das Subjekt entsteht im Prozess der Subjektivation. In diesem wird es

entmächtigt und ermächtigt zugleich. Die Macht, die das Subjekt her-

vorruft und im Diskurs konstruiert, ist zugleich äußerlich und Teil des

Subjekts in seiner Psyche.

2. Das Subjekt ist von Anfang an durch Ausschlüsse konstituiert, die But-

ler als grundlegende Verletzbarkeit und melancholische Grundverfassung

denkt.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016 - am 14.02.2026, 19:07:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 151

3. Das Subjekt hat die Fähigkeit, sich zu den Bedingungen seiner Entste-

hung zu verhalten. Es ist Teil des Diskurses und zugleich dem Diskurs

entzogen. Das Bild des aktiven Subjekts wird hinterfragt.

4. Der Diskurs ist Träger der Norm und Medium der Macht.

5. Die Produktivität des Diskurses liegt in der Performativität begründet.

Performative Akte sind zugleich anfällig für das Scheitern. Das Scheitern

stellt die konkreten Handlungsspielräume des Subjekts dar.

6. Das Subjekt handelt im Spannungsfeld diskursiver Konstitution und

sprachlicher Reiteration. So kann die Ambivalenz der Entstehungsge-

schichte zum Ort des Widerstands werden.

Zunächst reflektiert Butler die Konsequenzen der Subjektivation und der in

ihnen wirksamen Ausschlüsse auf die geschlechtliche Identität und die kon-

kreten Folgen in politisch-gesellschaftlichem Zusammenleben. Mit dem 11.

September 2001 rückt die internationale Friedenspolitik in das Zentrum. Da-

bei bleibt die Theorie der Subjektkonstruktion weiter leitend. Die primäre

und unhintergehbare Angewiesenheit und Ausgesetztsein in der Subjektkon-

struktion, das primäre Verletzbar- und Verletztsein möchte Butler als eine

Verletzlichkeit denken, die zum einzigen »Wir« führen könnte, das nicht in

der Logik des Ausschlusses operiert. Sie geht davon aus, dass jeder Mensch

aufgrund der primären und sozialen Verwundbarkeit der Körper politisch

verfasst ist. Das primäre Ausgesetztsein geht mit der Fähigkeit einher, sich

unbedingt dazu zu verhalten.Die Trauer als Ort der Gemeinsamkeit –dasWir

aus der Verletzbarkeit – ist aber zugleich auch wieder Ort des Ausschlusses,

weil nicht alle Menschen in das faktische Wir eingeschlossen sind. Hier wir-

ken sich die Diskurse darüber, wer als Mensch verstanden wird, in konkreten

Ausschlüssen auf eine Hierarchie der Trauer aus. Butler fordert eine politi-

sche und ethische Reflexion dieser Hierarchie und sieht zugleich die primäre

Verletzlichkeit des Menschen als eine mögliche Grundlage für nicht militäri-

sche politische Lösungen in Konflikten. Weiterhin stellt sich der Prozess der

Anerkennung und Rechtfertigung als ambivalent dar und zutiefst fragil.

Butler verbindet die Frage nach der Anerkennung mit der transzendenta-

len Einsicht in die Subjektkonstruktion und kann so die Fragilität erklären: Da

das Subjekt sich vom ersten Augenblick an enteignet hat, die Entstehungsbe-

dingungen seiner selbst im großen Teil nicht rekonstruieren kann und in der

eigenen Narration immer auf eine fremde Narration zurückgreift, bedeutet

Anerkennung konsequenterweise auch, aus einer grundsächlichen Unwissen-

heit ein grundsätzlich unwissendes Gegenüber anzuerkennen. Konkret über-

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016 - am 14.02.2026, 19:07:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

trägt Butler diese Überlegungen in den Kontext eines Gerichtsurteils. Selbst

wenn ein Urteil gesprochen werden muss, ist der/die Richter:in ethisch ver-

pflichtet, der Begegnung mit dem Antlitz des zu Verurteilenden nicht auszu-

weichen, innerlich dem Gegenüber die Chance zu geben, in eine Begegnung

einzutreten und der Rechenschaft über sich und seine Taten zu entgehen und

sie zu sehen als das, was sie sind: eigene Taten in einer Verantwortlichkeit,

die Konsequenzen trägt ohne zur Totalisierung der Identität zu führen.

Die Grenzen des Subjekts eröffnen gerade aber eine neueMöglichkeit und

können so einer gewissen ethischen Gewalt entgegenwirken. Das Subjekt be-

findet sich an der Grenze der eigenen Verständlichkeit und erfährt dort die

Möglichkeit einer Begegnung, der es selbst und sein Gegenüber frei sein lässt.

An dieser Grenze der Vernunft, die zum Zeichen der Humanität wird und

ein Ort des Aufatmens, des Herausgenommen-Seins aus der Notwendigkeit

der Rechenschaft, siedelt Butler ihre ethische Handlungstheorie an. An die-

ser Grenze wird dem Subjekt die Erfahrung der Vergebung, der Demut und

der Gnade zuteil. Zusammengefasst denkt Butler das Subjekt als ein kritisch-

handelndes, dass seine Grenzen nicht fliehen, sondern suchen soll.

1. JedeTheorie der Verantwortung ist eine kritische Gesellschaftstheorie, die

die Diskurse, die zur Entstehung des Subjekts führen und Anerkennung

konstituieren und konstruieren, kritisch untersucht.

2. Das Subjekt soll sich der Verletzbarkeit in der Subjektwerdung, aus der

es kein Entrinnen gibt, stellen und daraus ethische Handlungsmuster ab-

leiten.

3. Butlers Subjekt ist als ermächtigt-entmachtetes immer ethisch verant-

wortlich. Gegen jede Verabschiedung des Subjekts denkt Butler das Sub-

jekt als handlungsfähiges.

4. Das Wissen um die eigenen Grenzen zieht ethische Konsequenzen nach

sich und lässt sich in Tugenden darstellen, die als religiös konnotierte

Begriffe nicht weiter gefüllt werden.

5. Butlers Freiheitsbegriff ist wenig erläutert, wenngleich sie sich einem

Freiheitsbegriff nähert, der Freiheit in der Solidarität mit den Unter-

drückten denkt.

Wenn ich in diesem Buch davon ausgehe, dass eine Theologie der Freiheit

konstitutiv durch die Trias von Freiheit, Gender und Macht gekennzeichnet ist,

sich in dieser dann in einer weiteren Bedeutung die Kreativität, die Verkör-

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016 - am 14.02.2026, 19:07:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


C Menschlich-Werden in Freiheit – Subjektwerdung bei Judith Butler 153

perung und die Kritik finden, dann bieten beide, Foucault und Butler, die

ausreichenden Grundlagen für diese Theologie.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016 - am 14.02.2026, 19:07:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455074-016 - am 14.02.2026, 19:07:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

