38

Der Korper als Vermittler zwischen Musik und (all)taglicher Lebenswelt
6. Kunst jenseits asthetischer Erfahrungen?

Gibt man vor dem Hintergrund der bisherigen Ausfithrungen schliefilich die Primisse,
wonach isthetische Erfahrung eine hinreichende Bedingung fiir Kunst sei, auf, miissen
andere Kriterien herangezogen werden, um Kunst von anderen dsthetischen Bereichen
abzugrenzen. Hinsichtlich der Natur oder des Alltags lasst sich feststellen, dass Kunst
mit der Absicht erschaffen wird, dsthetische Erfahrung zu evozieren, wihrend diese
in anderweitigen Situationen unabsichtlich erfolgen kénnen.” Der Grundsatz, dass
Kunst notwendigerweise dsthetische Erfahrung hervorzurufen vermag, bleibt dabei be-
stehen und wird auch zum Anlass zu normativen Unterscheidungen zwischen »guter«
und »schlechter« Kunst genutzt: Wihrend gute Kunst gerade ebensolche Erfahrung er-
moglicht, scheint sich diese in der Auseinandersetzung mit als »misslungenc, »stitm-
perhaft«, »mangelhaft« oder »langweilig« wahrgenommenen Kunstwerken nicht einzu-
stellen. Wenn man jedoch an dem Kunststatus auch solcher Werke festhalten mochte —
vor allem vor dem Hintergrund, dass dsthetische Erfahrung etwas zutiefst Individuelles
ist —, eignet sich folgender Ausweg Deines, Liptows und Seels, demnach »Kunstwerke
Objekte sind, die um die Anerkennung kandidieren, die sie freilich nur dann erhalten,
wenn sie ihrem Publikum eine intensive isthetische Erfahrung gewihren.«"*>

Ein weiterer Einwand gegeniiber der Ankniipfung von Kunst an isthetische Erfah-
rungen — sei es als hinreichende Bedingung oder als eine Bedingung neben anderen —
wurde beziiglich von Kunstrichtungen wie Readymades und Konzeptkunst beispielswei-
se von Arthur C. Danto vorgetragen. Dieser Einspruch richtet sich ausdriicklich gegen
Theorien, die Kunstwerke grundsitzlich mit einer Art sinnlicher Erfahrung oder dem
Verfolgen isthetischer Absichten verbinden.” Bei den von ihm angefiihrten Beispielen
aus dem Bereich der Readymades und der Konzeptkunst handelt es sich um Kunstwer-
ke, die weder dsthetische Erfahrungen hervorzurufen scheinen noch das Ziel verfolgen
solche iiberhaupt zu evozieren (auch wenn sie dies dennoch selbstverstindlich tun kén-
nen). Als Konsequenz muss die Theorie, dass das Potential dsthetische Erfahrung aus-
zulosen ein wesentliches Merkmal der Kunst sei, entweder eingeschrinkt werden oder
der Begriff des Asthetischen muss derartig angepasst werden, dass er auch nicht sinn-
lich wahrnehmbare Eigenschaften umfasst, die nichtisthetische Werke hervorzurufen
vermdgen (sofern man solche Werke nicht aus dem Bereich der Kunst grundsitzlich

154

ausschlieffen moéchte).* Mochte man an der isthetischen Erfahrung als Merkmal der

151 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 24.

152 Ibid. Dabei werden an dieser Stelle von Deines, Liptow und Seel keine spezifischen Vorausset-
zungen angesprochen, wie die Zugehdrigkeit zu einem Kulturkreis, Sozialisation und individuelle
Neigungen, ohne die dsthetische Erfahrung bestimmter Kunstwerke und Kunstrichtungen kaum
erfolgen kann und die umgekehrt das Gemeinschaftsgefiihl von Gruppen sowie kulturelle Identi-
titzu manifestieren vermogen. Ahnliche dsthetische Erfahrungen zu haben kann schlieRlich auch
bedeuten, sich zugehorig zu fithlen. Vgl. auch Bertram, Kunst als menschliche Praxis.

153 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 27f und Arthur C. Danto, Die Verklirung des Gewdhn-
lichen (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991), sowie Das Fortleben der Kunst (Miinchen: Fink, 2000).

154 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 28f. Siehe auch James Shelley, »Das Problem nicht-
perzeptueller Kunst, in: Kunst und Erfahrung, Beitrdge zu einer philosophischen Kontroverse, hg. v. Ste-
fan Deines, Jasper Liptow und Martin Seel (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2013), 270-295.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-007 - am 13.02.2026, 14:28:46. -



https://doi.org/10.14361/9783839458457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

|. Einleitung: Kunst versus (all)tagliche Lebenswelt 39

Kunst jedoch festhalten, wiirden dsthetische Erfahrungen schliefilich nur als ein Kenn-
zeichen unter vielen bestehen bleiben kénnen, welches nur in bestimmten Fillen oder
in bestimmten Konstellationen fiir den Kunststatus hinreichend sein kann.” Danto
geht jedoch soweit zu behaupten, dass eine Definition von Kunst ganz ohne Riickgriff
auf dsthetische Erfahrung auskommen kann und muss, da Kunstwerke nicht notwen-
digerweise isthetische Objekte sind und isthetische Erfahrung somit keinen grundle-
genden Beitrag zu einem philosophischen Verstindnis von Kunst zu leisten vermag.**®
Kunstwerke verkorpern Danto zufolge Ideen, die man ihnen nicht ansehen bzw. an
ihnen nicht wahrnehmen kann, sondern die ihnen von Kiinstlern und Rezipienten zu-
geschrieben werden. Auf diese Weise gehen Kunstwerke laut Danto iiber ihr sinnli-
ches Erscheinen hinaus.”” Damit wird der Méglichkeit zu isthetischen Erfahrungen
jedoch keineswegs abgeschworen, sondern nur im Rahmen der Definition von solcher
Kunst fallen gelassen, die ohne eine rezeptionsisthetische Dimension auszukommen
zu versuchen scheint. In diesem Sinne gehort Dantos Theorie einer Reihe an Defini-
tionen mit produktionsisthetischem oder werkisthetischem Fokus an, zu denen auch
die kunstphilosophischen Theorien Heideggers oder Goodmans zihlen. Auch bei den
beiden letztgenannten erfolgt die Bestimmung von Kunst ausschlief3lich mit Blick auf
Eigenschaften und Strukturen der Kunstwerke, denen schliefilich der Bereich der Re-
zeption nachgeordnet bleibt.s®

Jenseits der gerade genannten Verortungen ordnet Erika Fischer-Lichtes »Asthetik
des Performativen« Werk-, Produktions- und Rezeptionsisthetiken nicht hierarchisch,
sondern fasst sie in Form sinnvoller gegenseitiger Erginzungen:

Eine Asthetik des Performativen will nicht an die Stelle iiberlieferter Werk-, Produktions-
und Rezeptionsésthetiken treten. Wo immer Kunstprozesse ablaufen oder abgelaufen
sind, die sich mit den Begriffen »Werk«, »Produktion« und »Rezeption« angemes-
sen fassen und beschreiben lassen, besteht keine Notwendigkeit, sie durch eine
Asthetik des Performativen zu ersetzen — wenn auch hiufig eine vielversprechende
Méglichkeit, sie durch sie produktiv zu erginzen. Eine Asthetik des Performativen
richtet sich vielmehr auf solche Kunstprozesse, denen die Begriffe »Werk«, »Produk-
tion« und »Rezeption« noch nie adiquat waren, die folglich im Rahmen von Werk-,
Produktions- und Rezeptionsasthetiken nur héchst unzuldnglich und meist verzerrt,

wenn iiberhaupt behandelt wurden, wie dies bei Auffithrungen der Fall ist.”>®

155 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 29. Siehe auch Berys Gaut, »Kunst als Clusterbegriff«,
in: Kunst und Kunstbegriff, Der Streit um die Grundlagen der Asthetik, hg. v. Roland Bluhm und Reinold
Schmiicker (Paderborn: Mentis 2002), 140-165, sowie Jerrold Levinson, »Defining Art Historical-
ly«, in: ders., Music, Art, and Metaphysics, Essays in Philosophical Aesthetics (Oxford: Oxford University
Press, 2011), 3-25.

156 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 30.

157 Zueiner Kritik an diesen Thesen, siehe Martin Seel, »Wird die Kunst nicht mehr erscheinen? Noch
einmal: Uberlegungen zur dX«, Frankfurter Rundschau 225 (27. September1997), ZB 3.

158 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 30.

159  Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, 315.

https://dol.org/10.14361/9783839458457-007 - am 13.02.2026, 14:28:46. -



https://doi.org/10.14361/9783839458457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

