
38 Der Körper als Vermittler zwischen Musik und (all)täglicher Lebenswelt

6. Kunst jenseits ästhetischer Erfahrungen?

Gibt man vor dem Hintergrund der bisherigen Ausführungen schließlich die Prämisse,

wonach ästhetische Erfahrung eine hinreichende Bedingung für Kunst sei, auf,müssen

andere Kriterien herangezogen werden, um Kunst von anderen ästhetischen Bereichen

abzugrenzen. Hinsichtlich der Natur oder des Alltags lässt sich feststellen, dass Kunst

mit der Absicht erschaffen wird, ästhetische Erfahrung zu evozieren, während diese

in anderweitigen Situationen unabsichtlich erfolgen können.151 Der Grundsatz, dass

Kunst notwendigerweise ästhetische Erfahrung hervorzurufen vermag, bleibt dabei be-

stehen und wird auch zum Anlass zu normativen Unterscheidungen zwischen »guter«

und »schlechter« Kunst genutzt: Während gute Kunst gerade ebensolche Erfahrung er-

möglicht, scheint sich diese in der Auseinandersetzung mit als »misslungen«, »stüm-

perhaft«, »mangelhaft« oder »langweilig« wahrgenommenen Kunstwerken nicht einzu-

stellen.Wenn man jedoch an dem Kunststatus auch solcher Werke festhalten möchte –

vor allem vor demHintergrund, dass ästhetische Erfahrung etwas zutiefst Individuelles

ist –, eignet sich folgender Ausweg Deines, Liptows und Seels, demnach »Kunstwerke

Objekte sind, die um die Anerkennung kandidieren, die sie freilich nur dann erhalten,

wenn sie ihrem Publikum eine intensive ästhetische Erfahrung gewähren.«152

Ein weiterer Einwand gegenüber der Anknüpfung von Kunst an ästhetische Erfah-

rungen – sei es als hinreichende Bedingung oder als eine Bedingung neben anderen –

wurde bezüglich von Kunstrichtungen wie Readymades und Konzeptkunst beispielswei-

se von Arthur C. Danto vorgetragen. Dieser Einspruch richtet sich ausdrücklich gegen

Theorien, die Kunstwerke grundsätzlich mit einer Art sinnlicher Erfahrung oder dem

Verfolgen ästhetischer Absichten verbinden.153 Bei den von ihm angeführten Beispielen

aus dem Bereich der Readymades und der Konzeptkunst handelt es sich um Kunstwer-

ke, die weder ästhetische Erfahrungen hervorzurufen scheinen noch das Ziel verfolgen

solche überhaupt zu evozieren (auch wenn sie dies dennoch selbstverständlich tun kön-

nen). Als Konsequenz muss die Theorie, dass das Potential ästhetische Erfahrung aus-

zulösen ein wesentliches Merkmal der Kunst sei, entweder eingeschränkt werden oder

der Begriff des Ästhetischen muss derartig angepasst werden, dass er auch nicht sinn-

lich wahrnehmbare Eigenschaften umfasst, die nichtästhetische Werke hervorzurufen

vermögen (sofern man solche Werke nicht aus dem Bereich der Kunst grundsätzlich

ausschließen möchte).154 Möchte man an der ästhetischen Erfahrung als Merkmal der

151 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 24.

152 Ibid. Dabei werden an dieser Stelle von Deines, Liptow und Seel keine spezifischen Vorausset-

zungen angesprochen, wie die Zugehörigkeit zu einem Kulturkreis, Sozialisation und individuelle

Neigungen, ohne die ästhetische Erfahrung bestimmter Kunstwerke und Kunstrichtungen kaum

erfolgen kann und die umgekehrt das Gemeinschaftsgefühl von Gruppen sowie kulturelle Identi-

tät zumanifestieren vermögen. Ähnliche ästhetische Erfahrungen zu haben kann schließlich auch

bedeuten, sich zugehörig zu fühlen. Vgl. auch Bertram, Kunst als menschliche Praxis.

153 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 27f und Arthur C. Danto, Die Verklärung des Gewöhn-

lichen (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1991), sowie Das Fortleben der Kunst (München: Fink, 2000).

154 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 28f. Siehe auch James Shelley, »Das Problem nicht-

perzeptueller Kunst«, in: Kunst und Erfahrung, Beiträge zu einer philosophischen Kontroverse, hg. v. Ste-

fan Deines, Jasper Liptow und Martin Seel (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 2013), 270-295.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-007 - am 13.02.2026, 14:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I. Einleitung: Kunst versus (all)tägliche Lebenswelt 39

Kunst jedoch festhalten, würden ästhetische Erfahrungen schließlich nur als ein Kenn-

zeichen unter vielen bestehen bleiben können, welches nur in bestimmten Fällen oder

in bestimmten Konstellationen für den Kunststatus hinreichend sein kann.155 Danto

geht jedoch soweit zu behaupten, dass eine Definition von Kunst ganz ohne Rückgriff

auf ästhetische Erfahrung auskommen kann und muss, da Kunstwerke nicht notwen-

digerweise ästhetische Objekte sind und ästhetische Erfahrung somit keinen grundle-

genden Beitrag zu einem philosophischen Verständnis von Kunst zu leisten vermag.156

Kunstwerke verkörpern Danto zufolge Ideen, die man ihnen nicht ansehen bzw. an

ihnen nicht wahrnehmen kann, sondern die ihnen von Künstlern und Rezipienten zu-

geschrieben werden. Auf diese Weise gehen Kunstwerke laut Danto über ihr sinnli-

ches Erscheinen hinaus.157 Damit wird der Möglichkeit zu ästhetischen Erfahrungen

jedoch keineswegs abgeschworen, sondern nur im Rahmen der Definition von solcher

Kunst fallen gelassen, die ohne eine rezeptionsästhetische Dimension auszukommen

zu versuchen scheint. In diesem Sinne gehört Dantos Theorie einer Reihe an Defini-

tionen mit produktionsästhetischem oder werkästhetischem Fokus an, zu denen auch

die kunstphilosophischen Theorien Heideggers oder Goodmans zählen. Auch bei den

beiden letztgenannten erfolgt die Bestimmung von Kunst ausschließlich mit Blick auf

Eigenschaften und Strukturen der Kunstwerke, denen schließlich der Bereich der Re-

zeption nachgeordnet bleibt.158

Jenseits der gerade genannten Verortungen ordnet Erika Fischer-Lichtes »Ästhetik

des Performativen« Werk-, Produktions- und Rezeptionsästhetiken nicht hierarchisch,

sondern fasst sie in Form sinnvoller gegenseitiger Ergänzungen:

EineÄsthetik des Performativenwillnicht andie Stelle überlieferterWerk-, Produktions-

und Rezeptionsästhetiken treten.Wo immer Kunstprozesse ablaufen oder abgelaufen

sind, die sich mit den Begriffen »Werk«, »Produktion« und »Rezeption« angemes-

sen fassen und beschreiben lassen, besteht keine Notwendigkeit, sie durch eine

Ästhetik des Performativen zu ersetzen – wenn auch häufig eine vielversprechende

Möglichkeit, sie durch sie produktiv zu ergänzen. Eine Ästhetik des Performativen

richtet sich vielmehr auf solche Kunstprozesse, denen die Begriffe »Werk«, »Produk-

tion« und »Rezeption« noch nie adäquat waren, die folglich im Rahmen von Werk-,

Produktions- und Rezeptionsästhetiken nur höchst unzulänglich und meist verzerrt,

wenn überhaupt behandelt wurden, wie dies bei Aufführungen der Fall ist.159

155 Vgl. Deines, Liptow, Seel,Kunst und Erfahrung, 29. Siehe auch Berys Gaut, »Kunst als Clusterbegriff«,

in: Kunst und Kunstbegriff, Der Streit um die Grundlagen der Ästhetik, hg. v. Roland Bluhmund Reinold

Schmücker (Paderborn: Mentis 2002), 140-165, sowie Jerrold Levinson, »Defining Art Historical-

ly«, in: ders.,Music, Art, and Metaphysics, Essays in Philosophical Aesthetics (Oxford: Oxford University

Press, 2011), 3-25.

156 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 30.

157 Zu einer Kritik an diesen Thesen, siehe Martin Seel, »Wird die Kunst nicht mehr erscheinen? Noch

einmal: Überlegungen zur dX«, Frankfurter Rundschau 225 (27. September 1997), ZB 3.

158 Vgl. Deines, Liptow, Seel, Kunst und Erfahrung, 30.

159 Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, 315.

https://doi.org/10.14361/9783839458457-007 - am 13.02.2026, 14:28:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458457-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

