Caterina Zanfi

Von Bologna nach Neapel

Zwei internationale philosophische Kongresse
vor und nach dem Krieg

Abstract

Die Internationalen Philosophie-Kongresse zu Anfang des 20. Jahrhunderts
brachten sowohl wissenschaftliche Kooperation als auch Rivalitdten zum
Ausdruck. Wihrend des Ersten Weltkriegs unterbrochen, wurden sie erst
1924 in Neapel wieder aufgenommen. Eine Reihe von Thomas von Aquin,
Maine de Biran und Kant gewidmeter Gedenkfeiern legt eine politische und
diplomatische Vereinnahmung der Philosophiegeschichte nahe, bringt je-
doch auch den Wunsch nach einer Befriedung der internationalen Span-
nungen zum Ausdruck.

The international congresses of philosophy at the beginning of the twenti-
eth century were occasions of scientific cooperation but also of rivalry. In-
terrupted during the First World War, they were resumed in Naples only in
1924. A series of commemorations dedicated to Aquinas, Maine de Biran
and Kant suggests a more political and diplomatic use of the history of
philosophy and expresses a desire to pacify the international conflicts.

1. Internationalismus und Rivalitit auf den internationalen
philosophischen Kongressen

Wihrend des Ersten Weltkriegs sahen sich viele Intellektuelle ver-
pflichtet, ihre Kenntnisse und ihr Prestige in den Dienst des natio-
nalen Interesses zu stellen. Jeder nahm an der Kriegsstrategie teil:
wihrend viele Wissenschaftler, insbesondere Chemiker, sich der Ent-
wicklung neuer Waffen widmeten, beforderten die Philosophen die
Auseinandersetzung mit Propagandareden. Oft beriefen sich deren
philosophische Deutungen des Krieges auf die Philosophiegeschichte.
Die »geistige Mobilmachung«! seitens der Philosophen in den Kriegs-

1 Vgl. Kurt Flasch, Die geistige Mobilmachung. Die deutschen Intellektuellen und der
Erste Weltkrieg. Ein Versuch, Berlin 2000.

137

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

jahren bezog sich auf die klassischen Autoren und instrumentalisierte
sie nicht selten zu nationalistischen Zwecken.

Dies fiihrte zu einer Verzerrung der nationalen geschichtsphi-
losophischen Erzihlungen, deren ideologische Intention heutzutage
augenfillig scheint. Dieselben politischen Faktoren, die die Philoso-
phiegeschichte wihrend des Krieges besonders deutlich beeinflussten,
lassen sich jedoch schon in der Vorkriegszeit beobachten und sollten
auch nach Kriegsende weiter wirksam sein. Dies wird umso klarer,
betrachtet man die Philosophiegeschichte unter einem transnationa-
len Gesichtspunkt. Das Phanomen der Fragmentierung der nationalen
Historiographien wihrend und nach dem Krieg sticht besonders her-
vor, wenn man sich das Streben nach einer Internationalisierung des
Wissens vor Augen hilt, das sich seit dem Ende des 19. Jahrhunderts
in der Griindung von internationalen Zeitschriften, wissenschaftli-
chen Gesellschaften und verschiedenen Veranstaltungen nieder-
schlug. Im Bereich der Philosophie waren die Internationalen Philoso-
phischen Kongresse? in dieser Hinsicht von besonderer Bedeutung.

Das Zeitalter der Weltausstellungen und Eisenbahnen beschleu-
nigte die Internationalisierung, nicht nur des Warenverkehrs, son-
dern des Austauschs in allen Bereichen. Dank einer Reihe von inter-
nationalen Kongressen erlebten auch die Wissenschaften, sowohl vor
als auch nach der Zisur des Krieges, Momente des Austauschs und
der gegenseitigen Befruchtung von européischen und auSereuropii-
schen Kulturen. Seit 1900 wurden solche Kongresse auch in der Phi-
losophie organisiert, an denen Philosophen aus ganz Europa, aber
auch aus Nord- und Stidamerika sowie Asien teilnahmen. Unter
ihnen befanden sich oft Vertreter von, fiir den Internationalisie-
rungsschub emblematischen, Zeitschriften, die eine kosmopolitische
Agenda propagierten. Zu den aktivsten Forderern von Ubersetzungen
und transnationalen Veroffentlichungen gehdrten Zeitschriften wie
Scientia, Logos und die Revue de métaphysique et de morale. Dank
eines, mithilfe der letztgenannten Publikation aufgebauten, Netzwer-
kes iibernahm ab 1900 die Société francaise de philosophie die Fiih-
rungsrolle bei der Organisation der Internationalen Philosophischen

2 Das allgemeine Format ist klar beschreiben in »La fabrique internationale de la
science. Les congres scientifiques de 1865 a 1945«, ein von Wolf Feuerhahn und Pas-
cale Rabault-Feuerhahn herausgegebenes Themenheft der Revue germanique inter-
nationale 12 (2010). Zu internationalen Kongressen im 19. Jahrhundert, siehe »Les
Congres scientifiques internationaux«, ein von Brigitte Schroeder-Gudehus heraus-
gegebenes Themenheft der Relations Internationales 62 (1990).

138

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

Kongresse. Jeder Kongress — der erste in Paris 1900 im Rahmen der
Weltausstellung, der zweite in Genf 1904, der dritte 1908 in Heidel-
berg, bis zum letzten vor dem Krieg, der 1911 in Bologna stattfand —
stellte ein wichtiges Moment in der Bestimmung der Fragen und der
Themen dar, die internationale Resonanz erhalten sollten.?
Wenngleich die Kongresse die Kommunikation und Kooperation
zwischen den Wissenschaftlern stirkten, so fithrten sie doch auch zu
Auseinandersetzungen. Denn obwohl die Absicht der Kongresse in
der Verwirklichung der Idee einer internationalen philosophischen
Gemeinschaft lag, beseitigten sie den nationalen Charakter der wis-
senschaftlichen Unternehmungen nicht. Im Zeitalter von Nationalis-
men und Rivalititen zwischen den GrofSmachten wurden sowohl
Austausch und Kooperation zu gemeinsamen philosophischen The-
men angeregt als auch Wettbewerb und Animosititen angefacht. Die
geopolitische Lage spiegelte sich in der Wahl der gastgebenden Stidte
und der Einmischung staatlicher Behorden wider. Die meisten Kon-
troversen betrafen das Deutsche Reich. Insbesondere nach 1870 wur-
de Deutschland als das politisch und industriell sowie wissenschaft-
lich tonangebende Land erachtet. Deswegen ist der Versuch, durch die
Kongresse eine »wissenschaftliche Internationale« zu etablieren, mit
Hinblick auf die deutsch-franzosischen Rivalitit als eine kulturelle
Strategie zu interpretieren, die die deutsche wissenschaftliche Vor-
machtstellung, in der Philosophie wie in anderen Bereichen, ab-
schwichen sollte.* Die Anzahl der deutschen Teilnehmer war schon
auf dem Heidelberger Kongress 1908 gesunken, auf dem wichtige
Personlichkeiten wie Wundt, Dilthey, Rickert und Simmel nicht an-
wesend waren. In der gleichen Zeit trat eine lateinische Anniherung
ein, in der franzosische und italienische Intellektuelle die gemein-

3 Die Diskussionen auf den Kongressen finden ein Echo in den Fachzeitschriften der
einzelnen Linder und den Briefwechseln der Teilnehmer. Zudem werden Tagungs-
binde veréffentlicht: Congres international de philosophie, I Congres international
de philosophie, 4 Bde., Paris 1900-1903 und Nendeln-Lichtenstein 1968; Congres in-
ternational de philosophie: 2. Session tenue a Geneve du 4 au 8 septembre 1904,
hg. v. Edouard Claparede, Geneéve 1905 und Nendeln-Lichtenstein 1968; Bericht iiber
den III. Internationalen Kongress fiir Philosophie zu Heidelberg 1. bis 5. September
1908, hg. v. Theodor Elsenhans, Heidelberg 1909; Nendeln-Lichtenstein 1974; Con-
gresso internazionale di filosofia, Atti del 4. congresso internazionale di filosofia. Bo-
logna, 5-11 aprile 1911, Genova 1911 und Nendeln-Lichtenstein 1968.

4 Feuerhahn und Rabault-Feuerhahn, »Présentation: la science a I’échelle internatio-
nale«, Revue germanique internationale 12 (2010), 5-15, https://doi.org/10.4000/rgi.
246.

139

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

same Absicht zum Ausdruck brachten, Philosophie und Wissenschaft
einander niherzubringen.’

Betrachtet man den Ablauf des IV. Internationalen philosophi-
schen Kongresses, der im April 1911 in Bologna stattfand, so wird
schnell ersichtlich, dass die nationalen philosophischen Kontraste
des Jahres 1914 keine Neuheit waren. Sogar im relativ engen italie-
nischen philosophischen Milieu begannen Idealisten und Positivisten
zur Abgrenzung, sich als deutschland- bzw. frankreichfreundlich zu
positionieren. Bei der Organisation des Kongresses von Bologna, der
wie die vorherigen von der Société francaise de philosophie gefordert
wurde, hatte der Mathematiker Federigo Enriques das franzosische
Netzwerk und die Kollegen aus der Wissenschaft so sehr bevorzugt,
dass Benedetto Croce sich tiber das ungleiche Verhiltnis der Wissen-
schaftler und die geringe Zahl an deutschen Philosophen unter den
Gisten beklagte. So schrieb er zwei Monate vor dem Kongress an
Giovanni Gentile:

Ich habe [Enriques] gesagt, dass die deutsche Abteilung ungeheuerlich ist;
er hat deswegen versprochen, sie um zwei Philosophen zu erweitern: es
handelt sich um Windelband (den nicht einzuladen eine schwere Beleidi-
gung wire, angesichts der Tatsache, dass er Prasident des letzten Kongresses
war, dass er dorthin mehrere Italiener eingeladen hat, und dass er an der
Auswahl Ttaliens als Austragungsort des vierten Kongresses beteiligt war)
und Eucken. Sollten sie die Einladung nicht annehmen, hat er versprochen,
stattdessen Simmel und Rickert einzuladen.¢

Im Gegensatz zum geringen Umfang der deutschen und englischen
Delegationen stach die Anwesenheit von Bergson, Poincaré, Langevin
und Boutroux in der franzosischen Delegation ins Auge. Die von
Boutroux gehaltene Erdffnungsrede mit ihrer Wiirdigung des 50. Ju-
biliums der Einheit ITtaliens war ein Symbol fiir die Anniaherung von
Frankreich und Italien und den »eher lateinischen als internationa-
len«” Charakter dieser Veranstaltung, wie einige Berichte iiber den
Kongresses bemerkten.

5 Stéphan Soulié, »La Revue de métaphysique et de morale et les congres internatio-
naux de philosophie (1900-1914): une contribution a la construction d’'une Interna-
tionale philosophique«, Revue de métaphysique et de morale 4 (2014), 467-81.

¢ Vgl. den Brief vom 3. Februar 1910 in Benedetto Croce u.a., Lettere a Giovanni
Gentile (1896-1924), Milano 1981, 370.

7 Henri Norero, »Compte rendu général. IVe Congres international de philosophie,
Bologne, 611 avril 1911«, Revue de métaphysique et de morale 4 (1911), 617-84,
hier 682.

140

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

Noch drei Jahre spiter, kurz vor dem Krieg, erwdhnte Enriques
solche Spannungen und erkannte ihre politische Bedeutung explizit
an. In einem Brief von Januar 1914 beruhigte er Xavier Léon, der sich
um die Reaktion Italiens im Fall eines Krieges sorgte. Er schrieb dem
franzosischen Freund, dass die Mehrheit der italienischen Philoso-
phen Frankreich mit Sympathie betrachteten, selbst wenn eine Min-
derheit von Hegelianern sich noch an Deutschland orientierte.

2. Die Kongresse und das Zerwiirfnis des Krieges

Wie schon vor dem Krieg bemerkbar, war der Antagonismus zwi-
schen den geistigen und kulturellen Institutionen Frankreichs und
Deutschlands so stark und zentral, dass er sich auch andernorts aus-
wirkte. In Falle Italiens lassen sich die politischen Positionen der In-
tellektuellen und sogar ihre Propagandatitigkeit kaum verstehen,
wenn man sich auf die Betrachtung der nationalen Situation be-
schrankt. Vielmehr spiegelten diese Titigkeiten viele Streitigkeiten
wider, die von franzésischen und deutschen Intellektuellen jenseits
der Alpen ausgelést wurden. Hiufig reagierten die Interventionen
italienischer Intellektueller im ersten Kriegsjahr, dem Jahr der Neu-
tralitat Italiens, auf Reden, Manifeste oder Ereignisse in Frankreich
oder Deutschland, um die eine oder die andere Seite anzugreifen oder
zu verteidigen.® Mit dem Krieg verschirft sich in der italienischen
Philosophie die Rivalitidt zwischen Sympathisanten der sorella latina
und der deutschen Kultur?, wihrend sich auf internationaler Ebene
der Spalt zwischen deutscher und franzésischer Philosophie erwei-
terte.l Man erkennt das insbesondere daran, wie die italienischen

8 Briefe von Enriques an Léon vom 24. Januar und 4. Februar 1914, BVC, ms 361,
zitiert in Stéphan Soulié, »La Revue de métaphysique et de morale et les congres
internationaux de philosophie (1900-1914)«.

° Es wiirde jedoch zu weit gehen, in der italienischen Geistesgeschichte nur eine pe-
riphere Reproduktion der deutsch-franzosischen geopolitischen Situation zu sehen,
die sich in Begriffe tibersetzt, die im italienischen Kontext relevant sind und sich an
die besondere politische und kulturelle Situation der Halbinsel anpassen. Fiir eine
eingehendere Analyse dieses Phinomens siehe Caterina Zanfi, »Croce e i fiorentini
durante la Prima guerra mondiale. Un fronte franco-tedesco nella filosofia italianac,
Storicamente 14 (2019), https://doi.org/10.12977/stor732.

10 Ein effektives Bild von der Beteiligung deutscher Intellektueller an der Propaganda
zeichnet Hermann Liibbe, Politische Philosophie in Deutschland, Basel/Stuttgart
1963, 178-188; eine detailliertere Rekonstruktion liefert Kurt Flasch, Die geistige

141

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

Intellektuellen auf das Engagement ihrer franzosischen und deut-
schen Kollegen in der Kriegspropaganda reagieren. Henri Bergsons
Rede in der Académie de sciences morales et politiques vom 8. Au-
gust 1914 fand besonders starken Widerhall. Bergson setzt den
Kampf gegen Deutschland mit einem »Kampf der Zivilisation gegen
die Barbarei«'! gleich, Auftakt fiir eine ganze Reihe von antideut-
schen Propagandareden, die Boutroux als »philosophischen Kreuz-
zug«'? bezeichnete. Die Identifizierung von deutscher Kultur und
Barbarei wird sowohl inner- als auch auflerhalb Frankreichs vielfach
aufgegriffen. In Deutschland hingegen erregt die Rede Unmut, bei-
spielsweise bei Wilhelm Wundt, Gerhard Hauptmann, Fritz Mauth-
ner und sogar bei Bergsons Bewunderer Georg Simmel.’® Kurz darauf
finden sich mehrere Philosophen, beispielsweise Windelband und Eu-
cken, unter den Unterzeichnern des Anrufs an die Kulturwelt, des
sogenannten Manifest der 93, das auf kein geringeres Echo stoflen
sollte als Bergsons Interventionen.'*

Mobilmachung. Eine gute Skizze der Geschichte der franzosischen intellektuellen
Front in jenen Jahren findet sich in Christophe Prochasson und Anne Rasmussen,
Au nom de la Patrie: les intellectuels et la Premiére Guerre mondiale, 1910-1919,
Paris 1996; Martha Hanna, The mobilization of intellect, Cambridge 1996. Domenico
Losurdo stellt beide Bereiche gegeniiber in »La seconde guerre de Trente ans et la
scroisade philosophique« contre I’Allemagnec, in La réception de la philosophie alle-
mande en France aux XIXe et XXe siecles, hg. v. Jean Quillien, Villeneuve-d’Ascq
1994, 171-205, sowie Marc De Launay, »Professorenkriegsliteratur«, Revue de méta-
physique et de morale 31/3 (2001), 365. https://doi.org/10.3917/rmm.013.0365 und
Gilbert Merlio, »La guerre des intellectuels francais et allemands«, in Centenaire
d’Au-dessus de la mélée de Romain Rolland. Regards sur un texte de combat, hg. v.
Landry Charrier und Roland Roudil, Dijon 2015, 29-42.

' Siehe Henri Bergson, Mélanges, Paris 1972, 1102.

2 Emile Boutroux, L'Allemagne et la guerre, Paris/Nancy 1915.

13 Caterina Zanfi, Bergson und die deutsche Philosophie: 1907-1932, iibers. von Peter
Nickl, Freiburg/Miinchen 2018.

4 Der Appell wurde unter anderem von Planck, Haeckel und Wundt unterzeichnet
und am 4. Oktober 1914 im Berliner Tageblatt verdffentlicht. Schon am 13. Oktober
brachte Le Temps eine franzdsische Ubersetzung. Zur Geschichte siehe Bernhard vom
Brocke, »Wissenschaft und Militarismus<«. Der Aufruf der 93 >An die Kulturwelt!«
und der Zusammenbruch der internationalen Gelehrtenrepublik im Ersten Welt-
krieg«, in Wilamowitz nach 50 Jahren, hg. v. Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff
et al., Darmstadt 1985, 649-719; Jiirgen von Ungern-Sternberg und Wolfgang von
Ungern-Sternberg, Der Aufruf »An die Kulturwelt«: das Manifest der 93 und die
Anfinge der Kriegspropaganda im Ersten Weltkrieg mit einer Dokumentation, Stutt-
gart 1996. Die Reaktionen der franzdsischen Intellektuellen werden behandelt von
Hanna, The Mobilization of Intellect, 78-105.

142

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

Welche Rolle spielten die Internationalen Kongresse fiir Philoso-
phie nach einem solchen Zerwiirfnis? Nach Bologna war eine weitere
Tagung 1915 in London vorgesehen, die wegen des Krieges abgesagt
wurde. Erst nach dem Krieg gab es wieder zaghafte Versuche, interna-
tionale philosophische Treffen zu organisieren, die aber nur »unter
Freunden« stattfanden. Das bedeutendste internationale Treffen in
den ersten Jahren nach dem Krieg fand vom 24. bis zum 27. September
1920 in Oxford statt. Offiziell nicht als Kongress, sondern als Meeting
— das Oxford Meeting — bezeichnet, war es eine Antwort auf die Un-
geduld derjenigen, welchedie Fortsetzung der internationalen Kon-
gresse erwarteten. Die Aristotelian Society und andere britische wis-
senschaftliche Gesellschaften hatten zu dieser Veranstaltung nur
amerikanische und franzosische Philosophen eingeladen. Im Corpus
Christi College hielt Bergson den Offnungsvortrag des Meetings,'® an
dem unter anderem der Prasident des Kongresses Ferdinand Canning
Scott Schiller, Alfred North Whitehead und Bertrand Russell sowie die
Franzosen Etienne Gilson, Elie Halévy, Marcel Mauss, Dominique Pa-
rodi und der Pazifist Théodore Ruyssen teilnahmen.

Ein Jahr spéter, vom 27. bis zum 31. Dezember 1921, organisier-
te die Société francaise de philosophie eine aulerordentliche Sitzung
ihres Kongresses an der Sorbonne — an der die amerikanischen, eng-
lischen, belgischen, italienischen und franzésischen philosophischen
Gesellschaften teilnahmen'®. Der Boykott deutscher Intellektueller
war offiziell und wurde auch auf den internationalen Kongressen an-
derer Disziplinen praktiziert.

3. Die Vorbereitung des Kongresses in Neapel und die
erneute Offnung zu den Deutschen

Erst nach den Vertrigen von Locarno, durch die Deutschland allméh-
lich wieder in die internationale Gemeinschaft integriert wurde, ver-
zichteten Politiker und Diplomaten, auf den Druck der Wissenschaft-
ler hin, auf Boykotte und Gegenboykotte. Philosophie, Literatur und

15 Raymond Lenoir, »Henri Bergson au Meeting d’Oxford«, Revue philosophique de
la France et de I'étranger 149 (1959), 339-43.

16 Société frangaise de philosophie, Congres de la Société francaise de philosophie,
session extraordinaire tenue a la Sorbonne du 27 au 31 décembre 1921 — Congres
des Sociétés américaine, anglaise, belge, italienne et de la Société francaise de phi-
losophie. Communications et discussions, Paris 1924.

143

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

Rechtswissenschaft beendeten die gegenseitigen Ausschliisse als erste
Disziplinen.”” Der 1924 in Neapel stattfindende Internationale Kon-
gress fiir Philosophie ist die erste Unterbrechung der Ausschluss-
praxis und somit der erste Versuch, wieder an das kosmopolitische
Ideal anzukniipfen, welches die Kongresse von Anfang an motiviert
hatte. Was dabei auf dem Spiel stand ist eher politischer als philoso-
phischer Natur. Wenn auch kaum tiiber den Krieg gesprochen wurde,
so lag in dessen Uberwindung die wichtigste Motivation des Kongres-
ses, wie schon im Einladungstext deutlich wurde. So schrieb Antonio
Aliotta, Professor an der Universitit von Neapel und Mitglied des
Organisationskomitees, an Hans Vaihinger und damit an die ganze
Kant-Gesellschaft:

Es ist nun Zeit, daf sich wieder freundschaftliche Beziehungen zwischen
den Philosophen aller Nationen herstellen. Italien hat die Bewegung des
deutschen Denkens immer mit Sympathie verfolgt und tut dies auch heute
noch. Wir werden uns freuen, den deutschen Kollegen hier in Neapel die
Hand zu driicken und mit daran zu arbeiten, daf3 die Feindschaft mit den
anderen Nationen aufhért«.'® Dieselbe Idee fand im Vorwort der Akten des
Kongresses Ausdruck, wo Guido Della Valle, Generalsekretir des Kongres-
ses, auf die »geistigen Griinde« fiir die Wiederaufnahme der persénlichen
Beziehung zwischen den Denkern der ganzen Welt »unter Ausschluss kei-
ner Nationalitit, keiner doktrinéren Stromung, keiner Religion und keiner
politischen Partei«' hinwies. Und er fiigte hinzu: »Es war die Wiedergeburt
des modernen Zivilbewusstseins, das der Wissenschaft einen hoheren Rang
zuspricht als einer Rasse oder Denkrichtung und auf die Stirke des mensch-
lichen Fortschritts vertraut.?

Nichtsdestoweniger scheuten sich die Deutschen zunichst, die Ein-
ladung anzunehmen. So schrieb zum Beispiel Karl Vossler seinem
Freund Benedetto Croce, dass zuerst die Miinchener Universitit Zu-
schiisse genehmigen miisse und man sicher sein miisse, dass der Ver-
treter der Hochschule nicht auf den belgischen Kardinal Mercier

17 Siehe Brigitte Schroder-Gudens, Deutsche Wissenschaft und internationale Zu-
sammenarbeit 1914-1928, Geneve 1966, sowie Les Scientifiques et la paix. La com-
munauté scientifique internationale au cours des années 20, Montréal 1978; Daniel J.
Kevles, »Into Hostile Political Camps: The Reorganization of International Science in
World War I, Isis 62 (1971), 47-60.

18 Aliottas Einladung wurde in den Kant-Studien 28 (1923), 493—496 veroffentlicht.
Y Atti del 5. congresso internazionale di filosofia: Napoli 5-9 maggio 1924, hg. v.
Guido Della Valle, Napoli 1925, reprint Nendeln 1968, XI.

20 Ebd., XII.

144

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

treffen werde, in dem man einen »allbekannte[n] Verleumder [der
deutschen] nationalen Ehre«?! sah. Vossler erinnerte an eine un-
erfreuliche Episode zwei Jahre zuvor, als die Universitét eine »in mal-
kautischen Begriffen« gehaltene Einladung zur 700-Jahr-Feier der
Universitit Padua abgelehnt hatte, da sie in dieser einen Deckmantel
fiir eine Feier der »befreiten« Provinzen sah.?> Zudem wiinschte er
ausdriicklich, dass die Feiern »Grund zu Freude und Festlichkeit fiir
alle Giste seien, und dass sie Beschamung fiir keinen bedeuten«.? In
seiner Antwort suchte Croce Vossler zu beruhigen. Er informierte
seinen deutschen Freund, dass Mercier die Einladung abgelehnt hatte,
obwohl er von den Neuthomisten zur Gedenkfeier fiir Thomas von
Aquin eingeladen worden war. Aufserdem versicherte Croce, dass der
Kongress einen internationalen und inklusiven Charakter haben wiir-
de, worum er sich personlich gekiimmert habe:

Zum Internationalen Philosophischen Kongress wurden Wissenschaftler
aller Nationalitdten eingeladen, ohne gehissige Anspielungen zu machen.
Ich habe dies als Bedingung dafiir gestellt, dass mein Name im Ehrenko-
mitee gefiihrt wird. Dies wird also einer der ersten tatsichlich internationa-
len Kongresse nach dem Krieg werden.?*

Die Auswahl Neapels als Veranstaltungsort sollte auch den deutschen
Philosophen entgegenkommen. Anlass war das 700. Griindungsjubi-
ldum der dortigen Universitit. Die Prasenz Croces, Vertreter einer
bedeutenden hegelianischen Tradition, sowie mehrerer deutscher
wissenschaftlichen Institutionen in der Stadt machte Neapel zu
einem attraktiveren Ziel fiir die Deutschen als andere italienische
Stidte wie beispielsweise Bologna oder Florenz, wo kulturelle und
intellektuelle Beziehungen Frankreich favorisierten.?> Wihrend sich

21 Benedetto Croce und Karl Vossler, Carteggio Croce-Vossler, 1899-1949, Bari 1951,
287, Brief vom 24. Januar 1924.

2 Croce/Vossler, Carteggio, 287.

» Ebd., 288.

24 Ebd., 289, Brief vom 25. Januar 1924.

% Wihrend des Krieges forderte die Universitit Bologna mehrere Initiativen zur
Griindung »lateinischer wissenschaftliche Bunde« (z.B. in der Mathematik, durch
Vito Volterra); in Florenz hatte das Institut Francais im Rahmen seiner Kulturpro-
gramme eine massiv anti-deutsche Propaganda betrieben. Julien Luchaire, Leiter des
Instituts, hatte in dieses Programm Philosophen wie Dominique Parodi einbezogen
und sich mit den Autoren des literarischen Zeitschrifts Lacerba vernetzt. Siehe Zanfi,
»Croce e i fiorentini durante la Prima guerra mondiale. Un fronte franco-tedesco nella
filosofia italianac.

145

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

die Florentiner Intellektuellen 1914 fiir einen Kriegseintritt an der
Seite Frankreichs aussprachen, vertraten Croce und andere Professo-
ren aus Rom und Neapel eine neutralistische Position. Thr wichtigstes
Organ war die Zeitschrift Pro Italia Nostra,? in dem sie nicht nur
politische Analysen lieferten, sondern auch auf ideologisch verzer-
rende und karikierende Lektiiren der deutschen Philosophie, Poesie
und Musik reagierten, die bereits in den ersten Kriegsmonaten sei-
tens franzsischer und italienischer Intellektueller verbreitet wurden.
Gleichzeitig jedoch wurde die Eréffnung eines Franzgsischen Insti-
tuts in Neapel, nach dem Vorbild der Florentiner Einrichtung, unter-
sagt. Erst nach 1919 konnte das Commissariat général de la Pro-
pagande das Institut francais in Neapel einweihen.” Im Jahr 1921
lagen die diesem Institut zur Verfiigung stehenden Mittel deutlich
iiber dem Haushalt des Instituts in Florenz. Ausdriickliches Ziel war
es, dem deutschen Einfluss in Neapel entgegenzuwirken, der unter
anderem auf der Position des Deutschen Anton Dohrn als Griinder,
Leiter und Inhaber der Zoologischen Station griindete. Sein Sohn
Reinhard, der die Station nach ihm leitete, wurde zu Beginn des Krie-
ges ausgewiesen, und die italienische Regierung tibernahm die Stati-
on. Nach dem Krieg suchte Benedetto Croce eine Losung im Streit
zwischen der Familie Dohrn und dem italienischen Staat. In seiner
Funktion als Bildungsminister machte er in einer Rede vor dem Senat
am 9. Dezember 1920 einen Kompromissvorschlag: die Leitung der
Zoologischen Station wieder den Dohrns anzuvertrauen. Dies war
seiner Ansicht nach die einzige Moglichkeit, die wissenschaftlichen
Verbindungen und ihre organisatorische Funktionalitit wiederherzu-
stellen. Doch dazu kam es erst im Oktober 1923. Reinhard Dohrn
wurde zum Direktor der Zoologischen Station ernannt, deren Eigen-
tum aber beim Staat blieb. Sie wurde dem Bildungsministerium un-
terstellt und von einem Verwaltungsrat unter dem Vorsitz des Biir-
germeisters von Neapel beaufsichtigt. Wihrend des Kongresses 1924
zeugt nicht nur die Anwesenheit Dohrns von der Verbundenheit der
Deutschen mit der Zoologischen Station, sondern auch die emotiona-

% Anno 1, n. 1 (6 dic. 1914)-a. 2, n. 24 (13 Giugno 1915), Roma 1914-1915. Vgl.
Klaus Heitmann, »Die Gruppe Pro [talia nostra«, in Das italienische Deutschlandbild
in seiner Geschichte. Bd. Ill, Das kurze zwanzigste Jahrhundert (1914-1989), I. Ita-
lien gegen Deutschland: der Erste Weltkrieg, Heidelberg 2012, 225-244.

¥ Sandrine Iraci, »La politica culturale francese in Sud Italia nel periodo fra le due
guerre: |'Istituto francese di Napoli, 1919-1940«, L'Acropoli 5 (2011), 453-80.

146

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

len Erinnerungen Hans Drieschs an seine Forschungsaufenthalte
dort.

Die deutsche kulturelle Hegemonie in Neapel vor dem Ersten
Weltkrieg zeigt sich auch daran, dass an der Universitiit keine Vor-
lesungen zur franzosischen Philosophie gehalten wurden. Als Gegen-
gewicht zur deutschen Philosophie bietet das neugegriindete Institut
francais nach dem Krieg nicht nur die traditionellen Sprachkurse an,
sondern auch Vorlesungen zur Geschichte der franzosischen Philoso-
phie, die es beispielsweise in Florenz oder Mailand nicht gab.?® Neapel
blieb auch nach dem Krieg lange von deutscher Philosophie geprigt,
und an der Universitit gab es zwar zwei Lehrstiihle fiir deutsche Phi-
losophie, aber keinen fiir franzosische. Auch in dieser Hinsicht war
die Teilnahme der franzésischen Delegation am Kongress strategisch.
Camille Schuwer, der am Institut Francais in Neapel Philosophie-
geschichte lehrte, hielt in diesem Rahmen auch einen Vortrag iiber
Asthetik — der Disziplin par excellence des Hegelianers Croce.

Zumindest auf institutioneller Ebene war der Kongress recht er-
folgreich: es nahmen 29 philosophische Gesellschaften teil, darunter
acht deutsche, ndmlich die Deutsche Philosophische Gesellschaft, die
Kant-Gesellschaft, die Schopenhauer-Gesellschaft, die Nietzsche-
Gesellschaft, die Psychologische Gesellschaft, die Internationale Ver-
einigung fiir Rechts- und Wirtschaftsphilosophie sowie die Societas
Spinozana. Die Resonanz der Veranstaltung in den internationalen,
vor allem den deutschen, philosophischen Zeitschriften war stark. Die
Rezensionen lobten besonders die verséhnlichen Bemiihungen, die

2% Schon von 1915 bis 1918 hatte Luchaire Konferenzen in den siidlichen Regionen
organisiert, um nicht nur der Kultur Deutschlands, sondern auch der des englischen
Verbiindeten, dessen wirtschaftliche Rolle in Siiditalien traditionell sehr stark war,
entgegenzuwirken. Maurice Mignon, agrégé in Italienisch, Professor an der Univer-
sitdt Lyon und Mitarbeiter des im Friithjahr 1918 geschaffenen und vom Sekretir der
Botschaft Tondeur-Scheffler geleiteten Bureau de la Propagande intellectuelle et uni-
versitaire, argumentierte, es sei notwendig, Croces Sympathie und das Interesse an
der franzosische Kultur zu wecken und die Tatsache wettzumachen, dass Croces Werk
in Frankreich kaum bekannt sei. Das Institut francais Naples wurde im Juli 1918 als
Zweigstelle des Instituts in Florenz geboren und 1921 der Universitdt Grenoble einge-
gliedert. In seinem Bericht an Clemenceau Ende 1919 notiert Camille Barreére, dass
»lange Zeit, aber auch heute noch, mit Benedetto Croce, die deutsche Philosophie und
das deutsche Denken dieses Land am stirksten durchdrungen haben« und motiviert
damit die Einrichtung eines Kurses zur »Geschichte der franzdsischen Philosophie«
am Institut in Neapel. Dabei besteht er darauf, dass der Dozent fiir die »Geschichte der
lateinischen Philosophien« mit besonderer Sorgfalt ausgewihlt werden miisse. Siehe
Iraci, ebd.

147

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

personlichen Beziehungen zwischen den Philosophen verschiedener
Nationen neu zu kniipfen. Kritik gab es an der Abwesenheit grofler
Philosophen, die vor dem Krieg fiir gewdhnlich an den Kongressen
teilgenommen hatten. Dabei ist jedoch zu beachten, dass einige der
berithmtesten Philosophen und Wissenschaftler, die bei fritheren
Veranstaltungen zugegen gewesen war, zwischenzeitlich gestorben
waren, so etwa Henri Poincaré (gest. 1912), Oswald Kiilpe und
Wilhelm Windelband (1915), Ernst Mach und Victor Delbos (1916),
Emile Durkheim (1917), der Jurist Joseph Kohler (1919), oder Emile
Boutroux (1921). Die Italiener, insbesondere die Neapolitaner, stell-
ten die Mehrheit, darunter viele vom Neapolitaner Philosophiepro-
fessor Antonio Aliotta eingeladene Positivisten. Aufierdem fanden
sich Neuthomisten wie Agostino Gemelli und Modernisten wie Er-
nesto Buonaiuti ein, zudem Psychologen und Soziologen. Neben
Croce und Gentile, der als Bildungsminister Prisident des Ehrenkom-
mittees des Kongresses war, nahmen weitere Neuidealisten teil. Je-
doch waren etwa Giovanni Papini und Giuseppe Prezzolini, Croce
nunmehr offen feindlich gesinnt, nicht anwesend. Bei den Franzosen
fehlten unter anderem Xavier Léon, Herausgeber der Revue de méta-
physique et de morale und von Anfang an Unterstiitzer der Kon-
gresse. Er sandte jedoch ein Gruflwort. Dariiber hinaus war Bergson
abwesend, damals sehr eingespannt als Président der Internationalen
Kommission fiir intellektuelle Kooperation im Vélkerbund — eine Art
Wiedergutmachung fiir seine intensive Propagandatitigkeit wihrend
des Krieges. Doch finden sich auch wichtige Personlichkeiten, wie bei-
spielsweise Léon Brunschvicg und Etienne Gilson, oder der Psycho-
loge Raoul Mourgue. Maurice Blondel hingegen schickt lediglich den
Aufsatz Vie intérieure und vie spirituelle (iiber Delbos und Maine de
Biran), der von Brunschvicg vorgetragen wird. Auch bei den Deut-
schen fehlen einige, die 1911 teilgenommen hatten, so etwa Hermann
Keyserling, wihrend des Krieges Pazifist und 1924 schon mit der
Schule der Weisheit in Darmstadt beschiftigt. Andere kommen wie-
der: Carl Miiller-Braunschweig, Richard Miiller-Freienfels, Karl Geb-
hardt, Vertreter der Societas Spinoziana, und Hans Vaihinger, der
1911 lediglich einen Text nach Bologna geschickt hatte. Die Ankunft
Albert Einsteins, dessen Relativititstheorie eine ganze Sektion des
Kongresses gewidmet war, war fiir den 1. Mai vorgesehen; er musste
jedoch aus gesundheitlichen Griinden absagen. Reinhard Dohrn
nahm teil und, wie bereits erwihnt, kam Hans Driesch nach Neapel,
ebenso wie mehrere Vertreter der Reichsregierung. In der Soziologi-

148

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

schen Sektion des Kongresses sind die deutschen Géste in der Mehr-
heit, unter ihnen Ferdinand Tonnies und Gottfried Salomon. Die
Nietzsche-Gesellschaft, 1919 in Miinchen gegriindet, wird von ihrem
Griinder und Prisidenten Friedrich Wiirzbach selbst vertreten.?’ Hier
steht jedwede Hommage an Frankreich aufler Frage: in seinem Bei-
trag behauptet Wiirzbach, Philosophien wiirden durch rassische Ten-
denzen beeinflusst und spricht nicht nur von Kant und anderen als
»deutschen Philosophenc, sondern auch allgemein von den »philoso-
phischen Deutschen« — ein rassistisches Argument, dass er im Laufe
seiner Karriere bei zahlreichen Gelegenheiten verwenden sollte.

In Bologna 1911 war die Schopenhauer-Gesellschaft von Paul
Deussen vertreten worden, der auf Franzosisch vorgetragen hatte®® —
1924 unvorstellbar. Nun hielt ein Schiiler Deussens, der Volkshoch-
schullehrer Franz Mockrauer, einen Vortrag iiber den Einfluss Scho-
penhauers auf eine ganze Reihe europiischer Denkrichtungen der
Gegenwart (z.B. Intuitionismus, Voluntarismus), nannte allerdings
keine Namen. So gelang es ihm zumindest, die Plagiatsvorwiirfe
nicht thematisieren zu miissen, mit denen Wundt wihrend des Krie-
ges Bergson tiberhauft hatte.’® Mockrauer sah die Schopenhauer-Ge-
sellschaft stets den Prinzipien des Mitleids und dem Glauben an ein
Weltbiirgertum verpflichtet, ganz im Gegensatz zur vélkisch orien-
tierten Neuen Deutschen Schopenhauer-Gesellschaft, die sich 1920
abgespalten hatte. Letztere wurde in Neapel offiziell von der anti-
semitischen Schriftstellerin Maria Groner, Autorin des Buchs »Scho-
penhauer und die Juden«, das zum Bruch mit Deussens Schopen-
hauer-Gesellschaft gefiihrt hatte.?

Es waren keine Osterreicher anwesend, wenige englische Phi-
losophen und noch weniger amerikanische. Trotz der formalen Unter-
stiitzung der Aristotelian Society, der British Psychology Society, der

» Er sollte spiter einen Bericht seiner Reise nach Italien verdffentlichen: Friedrich
Wiirzbach, »Die Vertretung der Nietzsche-Gesellschaft auf dem V. Internationalen
philosophischen Kongress zu Neapel im Mai 1924«, Ariadne. Jahrbuch der Nietz-
sche-Gesellschaft (1925), 135-148.

30 Paul Deussen, »Sur une nouvelle édition des écrits de Schopenhauer, in Atti del
4. congresso internazionale di filosofia, 272.

3 Arnaud Frangois, »Bergson plagiaire de Schopenhauer ? Analyse d’une polémiquec,
Etudes Germaniques 60/3 (2005), 469-90.

% Maria Groener, Schopenhauer und die Juden, Miinchen 1920. Zur Ideologie-
geschichte der Schopenhauer-Gesellschaft, siche Fabio Ciradl, In lotta per Schopen-
hauer. La « Schopenhauer-Gesellschaft » fra ricerca filosofica e manipolazione ideo-
logica (1911-1948), Lecce 2010.

149

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

American Association of Philosophy und der Sociological Society,
unternahmen nur Samuel Alexander, Mary Zarchi und die Padagogin
Jessie White — Nachfolgerin von Maria Montessori — die Reise aus
England. Dies lag moglicherweise daran, dass der Kongress urspriing-
lich 1915 in London stattfinden sollte, weswegen die Englinder ihr
Mandat an die Amerikaner abtraten. Italien hatte kein Mandat des
Internationalen Komittees erhalten — die Entscheidung wurde einfach
withrend des Kongresses der Societa Filosofica Italiana in Oktober
1923 in Florenz gefillt. Wie die Revue de métaphysique et de morale
anmerkte, »wire der Kongress schon seinem Ursprung und nicht nur
seinem Begriff nach international ausgerichtet gewesen, wiren die
Zusagen weniger zdgerlich, zahlreicher und enthusiastischer ge-
wesen«.? So fiigte sich dieser Kongress auch verspitet in die Reihe
der Internationalen Kongresse ein: Erst am letzten Tag erkldrten sich
die Englédnder und Amerikaner damit einverstanden, dass der nichste
Kongress der sechste und nicht der fiinfte sein wiirde. Die niedrige
Zahl englischer und amerikanischer Teilnehmer mag auch damit zu-
sammenhéngen, dass im Gegensatz zu Thomas von Aquin, Kant und
Maine de Biran keinem angelsichsischen Philosophen die Ehre einer
offiziellen Feier zuteilwurde.

4. Die Kant-Gedenkfeiern: Philosophiegeschichte und
Diplomatie

Zusitzlich zur 700-Jahr-Feier der Universitit Neapel fanden im Rah-
men des Kongresses drei weitere Gedenkfeiern statt: zum 650. Todes-
tag des hl. Thomas von Aquin, dem ersten Dozenten fiir Philosophie
an der Universitit Neapel; zum. 200. Geburtstag Immanuel Kants;
und zum 100. Todestag von Maine de Biran. Den offiziellen Gedenk-
feiern kam grofie Bedeutung zu; sie brachten zwar kaum philosophi-
sche Neuheiten, liefen aber ohne Streitereien ab. Aliotta selbst wies
auf die »geringe Kampfbereitschaft der Neuhegelianer«** hin. So
wurde es ein ziemlich langweiliger Kongress, der historisch fast ver-
gessen wurde. Gerade im Vergleich mit fritheren internationalen phi-

% Emmanuel Leroux, »Souvenirs du Congrés de Naples«, Revue de métaphysique et
de morale 1 (1925), 123-125, hier 127.

3 Antonio Aliotta, »Il congresso internazionale di filosofia di Napoli«, L'Italia che
scrive 6 (1924), 102.

150

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

losophischen Kongressen wie denen in Genf und Heidelberg, auf de-
nen sich Gigantomachien zwischen Pragmatismus und Idealismus ab-
spielten, dringt sich der Eindruck auf, dass der Neapel-Kongress ein
eher unsystematisches und streitsiichtiges Treffen war. Am Inter-
nationalen Kongress 1924 mussten zunichst die nationalen Gegen-
sitze ausgeglichen werden, die wihrend des Krieges die theoretischen
Widerspriiche entstellt hatten.

Unter diesem Gesichtspunkt kommt den Gedenkfeiern zu Kants
200. Geburtstags im Rahmen eines solchen Kongresses eine ganz be-
sondere Bedeutung zu. Eine einem deutschen Philosophen gewidmete
Veranstaltung ermoglichte die Einbeziehung deutscher Intellektuel-
ler, insbesondere der in Neapel von Vaihinger und Arthur Liebert
vertretenen Kant-Gesellschaft, einer der wichtigsten philosophischen
Gesellschaften in Deutschland/weltweit/auf dem Kongress.* Dass die
Wahl eines Bezugspunkts fiir den Kongresses auf Kant fiel hatte auch
diplomatische Griinde, schlug sie doch versohnliche Téne in den
schwierigen deutsch-franzosischen Beziehungen an. Kant war nam-
lich nicht nur Reprisentant der deutschen Philosophie, sondern wur-
de auch in Frankreich auferordentlich positiv rezipiert: der Kantia-
nismus war die offizielle Philosophie der akademischen Kultur der
Dritten Republik.? Auch wihrend des Krieges wurde Kant, selbst in
den schirfsten Angriffen auf die deutsche Philosophie, immer geret-
tet.’” Auch hier ist das Beispiel Bergsons emblematisch. In seinen
Kriegsreden wurden deutsche Politik und Philosophie immer als Aus-
druck einer tief mechanischen und materialistischen Kultur interpre-
tiert, im Gegensatz zur moralischen Uberlegenheit Frankreichs und
seiner englischen und spiter amerikanischen Alliierten. Aber selbst
Bergson, der gar kein Kantianer war, wollte (oder konnte) nicht die
ganze deutsche philosophische Tradition verdammen. Und so iiber-
nahm er das Argument, es gebe »zwei Deutschland«: einerseits das
voreinheitliche, von Kants Lehre der »moralischen Schonheit«? und

% In einem Einladungsbrief an Vaihinger zur Kant-Gedenkfeier bittet Aliotta, die
Einladung »den Mitgliedern der Verwaltungsausschusses der Kant-Gesellschaft, den
Herrn Geheimrat Meyer und Geheimrat Lehman und den Herren Professoren Cassi-
rer, Frischeisen-Kohler, Lieber, Menzer, Stammler und Ziehen mitzuteilen.«, ver-
offentlicht in Kant-Studien 28 (1923), 493-496.

3% Siehe und Laurent Fedi, Kant, une passion francaise 1795-1940, Hildesheim 2018.
% Wie der Essay von Hanna, The mobilisation of intellect, im Detail gezeigt hat.

3% Vgl. Bergson, Mélanges, 1109. Die Aussparung Kants in den Angriffen gegen die
deutsche Kultur im allgemeinen ist eine in der nationalistischen franzgsischen Rhe-

151

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

von der »Gefiihls« philosophie Jacobis und Schopenhauers geprigte
Deutschland, und andererseits das, letztendlich besiegte, Deutsche
Reich, von der Starrheit des Hegelschen Systems beherrscht, dem
mechanischen Gehorsam und Kult der Kraft verschrieben.? Bergsons
Rekonstruktion zufolge waren durch die Reichsgriindung Introspek-
tion und Bildung der Personlichkeit einer kargen und oberflachlichen
Kultur der Exteriotitit geopfert worden. Es stellte doch ein Leitmotiv
der franzosischen, italienischen, britannischen und amerikanischen
Kriegsrhetorik dar: Man findet mehrere Beispiele der Unterscheidung
zwischen zwei bestimmten Charakteren der deutschen Philosophie
bereits in den Kriegsauflagen des Preuflisch-Franzosischen Krieges.
Diese findet sich in zwei Artikeln von Elme-Marie Caro in der Revue
des Deux Mondes aus den Jahren 1870 und 1871. Caro unterschied
dort zwischen zwei deutschen Gesinnungen, die erste die »der Uni-
versititen [...], der Biicher und des Privatlebens«, die nichts mit der
zweiten, der politischen zu tun habe: »die erste ist idealistisch und
traumerisch, die zweite ist ungeheuer geschickt auf der Weltbiihne,
allzu utilitaristisch, unersittlich«.% Caro fiihrte diese zwei Gesichter
Deutschlands auf die zwei Portraits zuriick, die Madame de Staél und
Heinrich Heine gezeichnet hatten. Er war der Meinung, dass der Sieg
des zweiten Deutschland iiber das »Gefiihlsdeutschland« unvermeid-

torik oft gebrauchte Strategie, um die Kant von der republikanischen Philosophie
1870 bis 1914 eingerdumte Sonderstellung zu rechtfertigen. Eine Beschreibung der
franzosischen Kontroverse findet sich in M. Hanna, The Mobilisation of Intellect,
106-141.

% Bergson bedient sich dieses Topos in der Rede vom 12. Dezember in der Académie
de sciences morales et politiques; sieche M¢langes, 1108-1109. Zur Rolle der Hegel-
schen Philosophie in den Jahren des Ersten Weltkriegs siche die Studien von Dome-
nico Losurdo, Hegel und das deutsche Erbe. Philosophie und nationale Frage zwischen
Revolution und Reaktion, Kéln 1989, 16-22 und, La seconde guerre de Trente ans et
la « croisade philosophique » contre I’Allemagne, in Jean Quillien (hg. von), La récep-
tion de la philosophie allemande en France aux xix® et xx° siécles, Villeneuve-d’Ascq
1994, 171-205. Losurdo konzentriert sich auf die umstrittene Idealisierung der west-
europdischen Zivilisation im Gegensatz zu einem stereotypisierten raubtierdhnlichen
Deutschland, dessen Charakter mit der hegelianischen Philosophie in Verbindung
gebracht wurde. Gleichzeitig zeigt Losurdo die Umkehrung der antifranzésischen
Rhetorik in Bezug auf die Epoche der antinapoleonischen Kriege, die dem franzosi-
schen Staat vorwarf, mechanisch zu sein und die individuelle Personlichkeit und Ethik
an der Entwicklung zu hindern — was zu einer Spiegelung der stereotypen Bilder von
Frankreich und Deutschland fiihrte.

4 Elme-Marie Caro, »La Morale de la guerre de la Prusse. Kant et M. de Bismarckg,
Revue des Deux Mondes XCV (1870), 577-594, 580.

152

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

bar war. In der Tat habe sich schon zwischen dem Ende des 18. Jahr-
hunderts und dem »Zeitalter der Kanonen Krupps« bewiesen, dass
das zweite Deutschland stirker als das erste sei.*! In seinen Reden,
die Caros Worte direkt aufgreifen, stellte Bergson dieser Fratze das
edle Antlitz eines Deutschlands gegeniiber, das sich »Poesie, Kunst
und Metaphysik« widme und »fiir Denken und Traumen gemacht«
sei.®2 Im Deutschland der Schlachtfelder herrsche die Sentimentalitit
eines schon verlorenen Deutschlands. Dieses »systematische«
Deutschland war es, gegen das Frankreich, Verkorperung der mora-
lischen Kraft, des Rechts und der Justiz, 1914 in den Krieg zog. Der
historischen Fragwiirdigkeit, wenn nicht gar Falschheit solcher Ur-
teile zum Trotz,*® bot die Gedenkfeier fiir einen »unberiithrbaren«
Philosophen wie Kant die Chance zur Entspannung: Brunschvicg bei-
spielsweise prisentierte eine ausschliefllich Kant gewidmete Ausgabe
der Revue de métaphysique et de morale, die Essays von Brunschvicg
selbst sowie von Jean Nabert, Lewis Robinson und dem franzdsischen
Pazifisten Théodor Ruyssen iiber L'origine kantienne de la Société
des Nations enthielt. Die Hommage an Kant wird beinahe als Ver-
pflichtung empfunden. In jeder Sektion des Kongresses, von der Pi-
dagogik bis zum Recht, findet sich ein Beitrag zu Kant. Arthur Lie-
bert, Prisident der Kantgesellschaft, erorterte die Uberwindung der
Alternative zwischen Kant und Thomas, und zeigte eine implizite und
unbewusste Affinitit und mutuelle Implikation von Kritizismus und
Dogmatismus auf. Uber die tiefgreifenden philosophischen und reli-
giosen Unterschiede zwischen den beiden Positionen hinausgehend
bestand Liebert auf der Mission der Einheit, Humanitit und Freiheit
der Philosophie, deren wichtigster Vertreter Kant sei und deren Ar-
beit der Kongress in Neapel in vollem Umfang aufgreife.*

# Ebd., »Les deux Allemagnes. Madame de Staél et Henri Heine«, Revue des Deux
Mondes XCVI (1871), 5-20, 20.

# Bergson, Mélanges, 1108.

# In seiner Studie Hegel und das deutsche Erbe zeigt Losurdo, dass die »sentimentale
Philosophie« in Deutschland wihrend des Krieges gar nicht vergessen wurde: von
1914 bis zum Nationalsozialismus gab es im Gegenteil ein Wiedererstarken romanti-
scher und sentimentaler Tendenzen. Wie sehr die franzosischen philosophischen Ur-
teile tiber Hegel und Kant vom Krieg konditioniert wurden, wird in der Lektiire von
Vorkriegstexten, z. B. von Boutroux, besonders deutlich.

# Arthur Liebert, »Dogmatismus und Kritizismus: Festrede zur 200. Wiederkehr des
Geburtstages Immanuel Kants«, in Atti del quinto congresso internazionale di filo-
sofia. Napoli 5-9 maggio 1924, hg. v. Guido Della Valle, Napoli 1925, 1066—86.

153

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Caterina Zanfi

Ein weiterer bedeutender Beitrag kam von einem Schiiler Rudolf
Euckens, Isaak Benrubi, der der gleichen Generation wie Scheler an-
gehorte. Benrubi hatte seine gesamte Arbeit dem Austausch zwischen
deutschen und franzésischen Philosophen gewidmet, darunter Uber-
setzungen und Essays iiber die Werke von Rousseau, Boutroux, Berg-
son und Eucken. Mit Einbruch des Krieges wurde seine Karriere, die
seiner jlidischen Herkunft wegen ohnehin schon behindert wurde,
weiter erschwert: 1914 war die deutsch-franzdsische Freundschaft
kein populdres Thema. Mit seinem Beitrag in Neapel konnte er end-
lich wieder einen Versuch unternehmen, Wechselwirkungen zu be-
tonen und sprach von einem doppelten Transfer zwischen den Phi-
losophien Kants und Maine de Birans sowie zwischen den philosophi-
schen Stromungen der Gegenwart in Frankreich und Deutschland. In
seinem Buch Philosophische Stromungen der Gegenwart in Frank-
reich® verglich er Maine de Biran, im Hinblick auf die Philosophie
des Bewusstseins und der inneren Erfahrung, nicht mit Kant, sondern
mit Fichte. Schon beim Oxford Meeting im September 1920 hatte
Xavier Léon versucht, Fichte als Republikaner zu definieren, ihn
vom imperialistischen Diskurs zu befreien und seine Philosophie in-
ternational zu rehabilitieren. In Neapel belief3 es Isaak Benrubi jedoch
lieber mit einer Hommage an Kant und unterlief3 den Vergleich mit
Fichte, der sich in der aktuellen Situation wenig fiir eine verséhnliche
Rolle eignete. Fichte war in der deutschen »geistigen Mobilmachung«
eine wichtige ideologische Funktion zugekommen, etwa in Euckens
nationalistischer Interpretation.* Eucken unterschied sich damit von
der franzésischen historiographischen Tradition, etwa der kano-
nischen Prisentation der franzosischen Philosophen des 19. Jahrhun-
derts durch einen Vergleich mit den deutschen in Hyppolite Taines
Buch von 1857, und insbesondere dem Vergleich zwischen Maine de
Biran und Fichte. In seinem wihrend des Krieges verfassten Essay
iiber La philosophie francaise® unternahm jedoch auch Bergson eine

# Isaak Benrubi, Philosophische Stromungen der Gegenwart in Frankreich, Ham-
burg 1928. Dies Buch wurde schon vor dem Krieg geschrieben aber erst 1928 bei Felix
Meiner verdffentlicht.

# Siehe Elena Alessiato, » Der neue Fichte«: Rudolf Eucken und die Vergeistigung des
Krieges, sowie Lo spirito e la maschera. La ricezione politica di Fichte in Germania nel
tempo della Prima Guerra Mondiale, Bologna 2019.

¥ In Henri Bergson, Mélanges, 1171-1173. Fiir eine historiographische Einordnung
des Essays im Kontext der Kriegsschriften Bergsons, siehe Caterina Zanfi, »National
Philosophy and Human Genius. An Introduction to Bergson’s Essay on French Phi-

154

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Von Bologna nach Neapel

Anndherung von Maine de Biran zu Kant und wies darauf hin, dass
Maine de Biran seinen Idealismus durch die Entwicklung einer be-
sonderen Form des Realismus {iberwunden habe.

Die Auswahl der Philosophen, denen Gedenkfeiern gewidmet
waren, scheint sich daran orientiert zu haben, dass deren Denken als
eher klassisch und von den philosophischen oder religigsen Debatten
des Jahres 1924 weit entfernt angesehen wurden (so im Fall Maine de
Birans) oder dass sich die Kontroversen zu Beginn des Jahrhunderts,
wie die religiose Debatte iiber den Modernismus oder die philosophi-
schen und akademischen Streitigkeiten um den Neukantianismus,
zumindest fiir den Moment einigermafSen erschopft hatten. Nach
vielen Jahren der nationalistischen Verzerrung der klassischen Auto-
ren der Philosophiegeschichte kam der Suche nach friedlichen phi-
losophischen Lektiiren, die sich strikt jeder politischen und historio-
graphischen Kontroverse zu enthalten hatten, im Kontext des
Kongresses von Neapel eine bedeutende politische Funktion zu. In
den ersten Jahren eines schwierigen und zerbrechlichen Friedens zwi-
schen den europdischen Nationen bestand das Ziel dieses Kongresses
in erster Linie darin, die personlichen Zerwiirfnisse zwischen Phi-
losophen verschiedener Nationalititen zu heilen, die sich wihrend
des Krieges auch auf Kosten philosophischer und historiographischer
Stringenz verschirft hatten.

losophy«, Philosophical Inquiries 1 (2014), 193-98, https://doi.org/10.4454/philing.
v2il.84.

155

https://dol.org/10.5771/9783495088325-137 - am 24.01.2026, 08:42:38, https://wwwinlibra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783495999325-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

