F Skizze einer Theologie der Freiheit

performativ — und offentlich — zu hinterfragen ohne Gefihrdung leben kon-
nen und dies sogar garantiert wiirde.

Judith Butler postuliert in ihrem Buch Die Macht der Geschlechternormen'®,
dass das Eintreten fiir das Mogliche, verstanden als ein mogliches Leben fiir
diejenigen, die aufgrund ihres faktischen verkérperten Seins nicht 6ffentlich
sein kénnen, nicht lesbar sind, einer Philosophie der Freiheit verstanden werden
kénne, wenn sie in dem Bereich der politischen Theorie angesiedelt wiirde.
Diese steile These hat mich veranlasst, iber die Frage nachzudenken: Wie
miisste/konnte eine Theologie der Freiheit aussehen, die sich an der Butler’schen
und Foucault’schen Trias Freiheit — (Gender)Korper — Macht(Kritik) orientiert, um
lebbares Leben moglich sein zu lassen?

2. Die Trias Freiheit - (Gender)Kdrper - Macht(Kritik)
als Strukturelemente einer Theologie der Freiheit

Eine Theologie der Freiheit ist — so meine These — durch drei Strukturelemen-
te, die auch als Kategorien verstanden werden, ausgezeichnet, deren Wichtig-
keit in den theologischen, philosophischen und historischen Rekonstruktio-
nen vor Augen gestellt wurde. Als Theologie der Freiheit nimmt die Freiheit
die zentrale Stellung ein, sie ist die hermeneutische Klammer und braucht
doch eine genauere Klirung, wie sie zu verstehen ist.

Freiheit wird deswegen erstens als Fihigkeit des Sich-Verhaltens als auch
des Anfangen-Konnens verstanden. Deswegen ist der Freiheitsgedanke auch
eng mit einem Subjektbegriff verbunden, der im Subjekt die Erste-Person-
Singular-Perspektive aufrecht erhilt. Handeln ist— insbesondere auch in
Gruppen — kritisches Handeln. Deswegen ist die ecclesia, die Versammlung,
in ihrer Verkorperung mehr als sie darstellt. Deswegen kann eine Theologie
der Freiheit zweitens nicht ohne den schon gegenderten Korper gedacht
werden, der — wenngleich Foucault daran erinnert, dass der Korper Ort der
Macht ist - doch auch eine der verkérperten Erfahrung wiederum pradis-
kursiv und pri-performativ vorgingige Einheit braucht, um als wirklich je
eigener gegenderter Korper begriffen werden zu konnen. Weil also verkor-
perte Versammlungen eine gegenderte Performativitit darstellen, konnen sie
auch als machtkritischer Ausdruck verstanden werden. In der ecclesia ist die
reine Versammlung der Gliubigen ein performativer Ausdruck von Konsens

18 Vgl.]). Butler: 2009a.

14.02.2026, 16:57:44. Op:

237


https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

als auch Dissens mit der machtvollen Struktur der rémisch-katholischen
Kirche und ihrer Wahrheiten. Fiir eine Theologie der Freiheit wird es jedoch
drittens notwendig sein, iiber die nonverbale Performativitit versammel-
ter gegenderter Korper in ihren individuellen Lebensentwiirfen das offene
Wort, das Wahrsprechen, also die Parrhesia als theologische Reflexionsform
hinzuzufiigen.

2.1 Freiheit als unbedingtes Sich-Verhalten und Fahigkeit, anzufangen

An der Freiheit, so wurde schon deutlich, hingt theologisch sehr viel. Festzu-
halten ist an der rein formalen Bestimmung, dass im Subjekt eine Instanz
anzunehmen ist, die formal vor jeder Prigung durch den Diskurs zu einem
unbedingten Sich-Verhalten fihig ist. Denn nur mit einer solchen Instanz
ist einlgsbar, dass sich das Subjekt in keine Kausalketten verfingt. Erst die
Fihigkeit, sich unbedingt zu verhalten, eréffnet die Méglichkeit, dies auch
faktisch zu tun. Judith Butler macht allerdings beredt auf die Abstraktheit
dieses Gedankens aufmerksam, denn mit Butler ist auch zu bedenken, dass
schon die Reflexion der Fihigkeit des Subjekts, in der 1. Person Singular nicht
kausal bestimmt zu sein, also die Reflexion auf die Bedingung der Moglich-
keit, sich zu verhalten, selbst durch eine Zeichenpraxis gepragt ist. Ohne die-
se Denkmoglichkeit einer formal abstrakten Instanz vor jeder Zeichenpraxis
wiirde sich aber bereits die Méglichkeit als unmoglich erweisen, iiberhaupt
noch ein Handeln zu denken, dass einem >Ich handle< entsprechen wiirde.”

19 Vgl. hierzu von kunsthistorischer Seite die Forschungen von Martina Sauer, die zu et-
was anderen Schlussfolgerungen kommt: Vor der abstrakten Instanz sieht sie eine
emotionale. Sie untersucht die Frage, inwiefern das Anregen von Empfindungen fiir
den Bildwahrnehmungs- und Bildsinnbildungsprozess wesentlich ist. Striche, Punkte
und Farben sind im semiotischen Sinne Elemente des Zeichensystems >Kunstc. Sie be-
schreibt den Prozess der Bildung eines handlungs(ein)leitenden (Geschmacks-)Urteils
unter Einbeziehungen semiotischer Ansatze als Bildwahrnehmungsprozess, der — zu-
néchst iiber die Bildanlage stimuliert— als affektiv-affirmativ wirksam zu verstehen-
der Impuls angeregt wird. (Ausdrucksbewegung). Solche Impulse wirken sich nicht
nur konkret auf die Auslegung der Gestalt und den Inhalt (Ausdrucksgestalt und Aus-
druckswert) des jeweiligen Bildes aus, sondern (iber das Erregungsmoment in Verbin-
dung mit den wiedererkennbaren Elementen auch auf die Stimmung des Betrachters
(Stimmungswert) und dariiber hinaus im Abgleich mit den eigenen, kulturell geform-
ten, gesellschaftlichen Bedingungen des Einzelnen auf den Kontext aus (Kulturwert).
Urteile in Hinsicht auf dsthetische (Form), wesensmafSige (Inhalt), stimmungsmafi-

14.02.2026, 16:57:44. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F Skizze einer Theologie der Freiheit

Auch wenn Judith Butler dieser pradiskursiven Instanz nur bedingt zustim-
men wiirde, geht sie von einem Ich aus, das handelt. Dieses handelnde Ich ist
spezifisch als sich zur bestimmenden Norm so verhaltend beschrieben, dass
dieses Verhalten zustimmend, kritisch, parodierend und noch viel mehr sein
kann. Wieso und aus welcher Instanz das Ich dies tut, bleibt ungeklart. Des-
wegen muss kritisch gegeniiber Butler an dieser formalen Bestimmung der
Freiheit festgehalten werden. Der hier zugrundegelegte Freiheitsbegriff ori-
entiert sich an einer Freiheit, die unbedingt als formal verstanden wird. Die
Freiheit ist, so Thomas Propper™®, als unbedingte und unhintergehbare In-
stanz im Menschen zu denken und zwar so, dass dies fiir den Menschen aus
eigener Erfahrung einsichtig und zustimmbar ist. Weil es nicht um einen be-
liebigen Begriff der Freiheit geht, sondern um einen transzendentalen, kann
Freiheit nicht in der Erfahrung reiner Wahlfreiheit enden, sondern ist zu be-
stimmen, als das

»urspriingliche und vom Menschen unabtrennbare Vermégen, zu schlecht-
hin allem — zu Dingen, Ereignissen und zu Menschen, zu jeder Forderung
und Behauptung, zu sich bietenden Moglichkeiten wie auch den bestim-
menden System der Notwendigkeit, zur Welt als ganzer und zu ihrem Grund
und nicht zuletzt auch zum eigenen Tun, zur Vorfindlichkeit des eigenen Da-
seins und sogar der Freiheit selbst —sich verhalten zu kénnen, d.h. jedes Ge-
gebene distanzieren, es iiberschreiten und reflektieren und dann bejahen
oder verneinen zu kénnen.«'

Die Freiheit wird dezidiert — in Anlehnung an Sgren Kierkegaard — als Selbst-
wahl bezeichnet, die »als Wahl der Freiheit die Freiheit der Wahl erst ermog-
licht und den Unterschied von Gut und Bése erdffnet.«** Die Freiheit, von
der Thomas Propper hier spricht, ist also eine jeder Wahlfreiheit vorherge-
hende Freiheit, die zudem weiterhin als Selbstbestimmung verstanden wer-
den kann, weil sie bedeutet, dass dem Willen ein Inhalt gegeben wird.*® Dies
ist wiederum als ein urspriingliches Sich-Offnen fiir einen Gehalt zu verste-
hen. Weil auch dies in einer transzendentalen Argumentation erfolgt, inter-

ge (Betrachter) und handlungsrelevante Kriterien (Kultur) bauen darauf auf. Vgl. dazu
etwa M. Sauer: 2018.

20 Th. Propper: 2011.

21 Ebd,, S. 501 [kursivim Original].

22 Ebd, S.502.

23 Vgl.ebd, S.504.

14.02.2026, 16:57:44. Op:

239


https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

essiert hier nicht ein spezifischer Inhalt, sondern die Méglichkeit, sich eine
Moglichkeit zu erschliefen. In der materialen Ausfithrung dieses Entschlus-
ses liegt dessen Materialitit, die zugleich eine Festlegung und damit Vernei-
nung anderer Moglichkeiten ist.** Weil also Freiheit als Selbstbestimmung
gerade keinen Moment der Fremdbestimmung hat, namlich »als originirer
Entschluss fiir Gehalt verstanden, hat [Freiheit, GW] den Charakter der Un-
bedingtheit.«*> Nur so kann die vorfindbare empirische Handlung als die mei-
nige bezeichnet werden. Selbst wenn die Entscheidung fremdbestimmt ist,
ist die Entscheidung selbst urspriinglich und autonom. Diese eben retorsi-
ve Vergewisserung einer faktischen empirischen Handlung bedeutet ja, diese
so retorsiv, also riickwirts, zu iiberschreiten, um die »faktische Bestimmt-
heit auf eine sie bestimmende Setzung« zuriickzufiihren, »die sich ihrerseits
nicht unmittelbar auf Gegenstinde, sondern (bejahend oder verneinend) auf
die Bestimmtheit des Handelns mit Gegenstinden bezieht.«*¢ Allerdings ist
damit das — mit Krings gesprochen — »Problem der realen Freiheit« nur un-
geniigend beriihrt.”” Denn die reale Freiheit ist eine komplexe Freiheit, die
sich auf die soziale, politische und personliche Freiheit bezieht und zugleich
darin nicht aufgeht. Weil eine transzendentale Reflexion aber eine Argumen-
tation verfolgt, die das Handeln als nicht-kausales bestimmen will, ist die
Selbst-Vergewisserung als Freiheit der wesentliche Schritt dieser Analyse, die
sich dann auf die Fihigkeit des Sich-Verhaltens zuriickfithren lassen konnen
wird und so »das Recht der Erste-Person-Perspektive« sichert.?® Freiheit also
bestimmt die Freiheit, in der sie sich vorfindet, weiter.”

Saskia Wendel*® fiihrt in das Gesprich zu einem theologischen Verstind-
nis von Freiheit die Gedanken von Hanna Arendt® ein. Arendt versteht die
menschliche Existenz durch die Bedingungen der Mortalitit und der Na-
talitit gekennzeichnet. Insbesondere die Natalitit geht dabei weit iiber das
Geboren-Werden hinaus, denn sie bezeichnet die Fihigkeit des Anfangens,
des Neu-Machen, des Kreativen. Natalitit ist, so Wendel, »als Grundbedin-
gung des Handelns«, welches »gleichbedeutend mit [...] Kreativitit und Spon-

24 Vgl.ebd.

25 Ebd., [kursivim Original].

26  Ebd., S.505 [kursivim Original].
27  Ebd.

28  Ebd., S.508.

29 Vgl.ebd, S.512.

30 Vgl.S. Wendel: 2020b, S. 40-42.
31 Vgl. H. Arendt: 2013.

14.02.2026, 16:57:44. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F Skizze einer Theologie der Freiheit

taneitit«®* ist, zu verstehen. Fiir Arendt stellt dieses Moment der Natalitit
mehr dar als einfach nur den Beginn des Lebens. Es ist ein Beginnen, das
dem Anfang noch einmal vorausgeht, damit versteht Arendt es gerade nicht
als Ursache im Sinne einer kausalen Kette, sondern eines Grundes, eines Initi-
als. Das Geboren-Sein ist zugleich das Kennzeichen von Einzigartigkeit, das
diesem jemand zugesprochen wird. »Diese Einzigartigkeit zeigt sich Arendt
zufolge insbesondere in seiner Fihigkeit zu handeln, also einen Anfang zu
setzen.«*> Diese Fihigkeit ist fiir Arendt als Freiheit zu verstehen. Freiheit ist
die Fahigkeit anzufangen, einen Anfang zu setzen und daher ist mit Kant die-
ses Vermodgen, das mit dem Handeln identisch ist, als frei zu denken. Auch
Arendt denkt also das Handeln als keinen Bedingungen unterworfen und in
dem Sinne unbedingt frei und damit aber auch als Akt eines Subjekts, das
in der Erste-Person-Singular-Perspektive handelt. Vor allem aber ist Handeln
als »Fahigkeit, einen Anfang zu machen [..] machtvoll«.**

Handeln ist machtvoll im Sinne der potentia und insbesondere dann ge-
geben, wenn Menschen gemeinsam handeln. Deswegen bezieht sich Butler
in der Theorie der performativen Versammlung explizit, wenn auch kritisch,
auf Arendt.* Freiheitliches Handeln ist also mehr als nur die Wahlfreiheit, so
oder anders zu handeln, sondern es geht diesem Handeln im Vermégen, iiber-
haupt einen Beginn, einen Anfang setzen zu konnen, voraus. Als solches ist
dieses Handeln machtvoll und zugleich ist dieses Handeln offen, weil es eben
nicht determiniert ist und nicht eingeschrankt ist in den Wahlmoglichkei-
ten. Arendt bietet damit einen Freiheitsbegriff, der den Gedanken der Macht
in das Handeln inkludiert und fiir die Zukunft offen ist, sie verindern kann
und darin nicht bestimmt ist. Dann kann Freiheit gedacht werden als das
Vermdgen des Subjekts, unbedingt den Anfang zu setzen und darin nicht be-
stimmt zu sein aufer durch das eigene Bestimmen. In diesem Sinne konkre-
tisiert Arendt den transzendentalen Freiheitsbegriff um einen Handlungsbe-
griff, der die transzendentale Handlung als Fihigkeit und Vermégen des Neu-
beginns, der Kreativitit fasst. Als solches ist Handeln zugleich — insbesondere
in Gruppen - verkérpertes kritisches Handeln. Es ist performatives Handeln.
Dies ist fiir eine Theologie, die die Freiheit ernst nimmt, als ein wesentliches
Strukturmerkmal zu verstehen: Dass die Versammlung, denn dies bedeutet

32 S.Wendel: 2020b, S. 40.

33 Ebd.,S. 4.

34  Ebd,S. 42.

35  Vgl.]. Butler: 2015, S. 72-81, in kritischer Auseinandersetzung; S.110-116; S. 204.

14.02.2026, 16:57:44. Op:

241


https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

ja schlieRlich ecclesia, mehr ist als eine horende und antwortende gliubige
Gruppe, sondern dass die Versammlung durch ihre verkorperte Prisenz ein
Handeln ausdriickt, dass in sich unbedingt und daher machtvoll, sowohl krea-
tiv auch kritisch ist. Die verkérperte Versammlung also sagt stets mehr aus
als sie darstellt. Sie driickt durch ihre verkérperte Existenz ihre Form des Le-
bens und Glaubens aus, dass ein machtvolles Vermdgen des je Neuen, Spon-
tanen, Kreativen und auch Widerstindigen sein kann. Dafiir braucht es keine
Worte, denn die verkorperte Performativitit schafft eigene Realititen. Diese
Spannung zwischen diesen faktischen Realititen und Ermichtigungen durch
die Versammlung und der Erwartung an die verkdrpert Versammelten zeigt
sich insbesondere in der Gender-Frage. Hier trifft die Freiheit, verstanden
als das Vermdgen zu handeln, auf die Norm. Theologisch bedeutet dies die
Notwendigkeit, nachzuzeichnen, wie sich dieses Spannungsverhiltnis zu ei-
ner einseitigen Klirung hin kirchlich entwickelt hat. Es ist die methodisch-
materielle Aufgabe einer Theologie der Freiheit, die — so Ute Gause und Bene-
dikt Bauer - Abjektifizierungsmuster*® nachzuzeichnen. Darum wird es ins-
besondere im dritten Abschnitt erneut auch theologiehistorisch sehr konkret
gehen.

2.2 (Gender)Korper - Normativitat und Embodiment

Freiheit — und dies fithrt zum zweiten besonders theologisch wichtigen As-
pekt —, ist aber als reale Freiheit nur verkérpert vorzufinden. Mit den Diskur-
sen zum Korper und zur Verkorperung trifft Butler daher einen theologisch
wunden Punkt! Denn die theologischen Diskurse itber den Korper sind hoch-
gradig normative Diskurse, die ihre Begriitndungslogiken aus tibernatiirlichen
und tiberzeitlichen Argumenten ziehen.

Der Genderdiskurs bringt es mit sich, einer Reflexion iiber den Kdrper
und die Verkdrperung von Normen einen zentralen Ort einzuriumen. Mit
diesem Thema stellt sich der Genderdiskurs in eine uniibersehbare Spannung
theologischer Traditionen — und dies gleich aus mehreren Griinden, von de-
nen ein erster von zweien hier im Mittelpunkt stehen soll. Die klare Unter-
scheidung zwischen Leib und Korper ist ein Kernargument theologischer Ant-
wortversuche auf das Dilemma, wie von einer Zukiinftigkeit des Menschen
auch in seiner materiellen Beschaffenheit iiber die Zeitspanne dieser Welt

36  Vgl. B. Bauer/U. Cause: 2020, S. 277.

14.02.2026, 16:57:44. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F Skizze einer Theologie der Freiheit

hinaus verniinftig gesprochen werden kann. Hier hat sich zum einen die Dif-
ferenz zwischen der Materialitit des Kérpers und der identititsgestiitzten
Subjektperspektive des Leibes als theologischer Mainstream etabliert, um die
Selbigkeit des Menschen eschatologisch denken zu kénnen. Zum anderen ist
diese Perspektive hochgradig historisch, wie bereits nachgewiesen wurde,
und damit ist es erneut nétig, auf die Gender-Frage in einer komplexeren
Fragestellung zu schauen.

Die Differenzierung zwischen Leib und Kérper findet sich in stirker pha-
nomenologisch orientierten Arbeiten zur Kérperlichkeit wieder, die sich ex-
plizit auf Edith Stein berufen. Exemplarisch darf dafiir die Habilitations-
schrift von Saskia Wendel?” gelten, auf die sich z.B. die Theologische Anthropolo-
gievon Thomas Prépper®® bezieht. In der theologisch-anthropologischen Aus-
einandersetzung braucht es den Kérperdiskurs vor allem deswegen, um die
subjektiven Akte des Menschen denken zu konnen, weil sie eben immer nur
verkorpert wahrgenommen werden konnen. An dem Korper-Begriff hingt
damit dann aber auch die interaktive Gestaltungsmaoglichkeit des Menschen:
also seine personale Freiheit. Denn das Subjekt soll vom Koérper verschie-
den gedacht werden, wenn auch in einer engen Verbindung. Hierzu gibt es
unterschiedliche Konzepte. Denn dieser Unterschiedslosigkeit soll die Leib-
Korper-Differenz ebenfalls entgegenwirken. Denn, so schreibt Saskia Wen-
del mit Edith Stein entschieden, der Leib ist als eine Moglichkeitsbedingung
der Erkenntnis zu denken, er ist »am Nullpunkt der Orientierung«*®. Weil
der Leib als die »Maglichkeitsbedingung des Zur-Welt-Seins« gedacht wer-
den kann, kommt ihm eine »konstituierende und demgemif auch transzen-
dentale Funktion zu«*°. Damit ist der Leib die Form der Welterkenntnis und
der Welterfahrung, die mir zur Verfiigung steht. So ist der Leib mit der Sub-
jektivitit des Ichs vergleichbar, und zwar auch noch in der Selbsterkenntnis
und in dem Selbstbewusstsein. »Dementsprechend ist das als Selbstbewusst-
sein gekennzeichnete Spiiren meiner selbst ein Sich-selbst-fithlen in meiner
Leiblichkeit und Affektivitit.«* Der Leib ist damit als ein Vermégen zu ver-
stehen, das eigene Leben, die Existenz zu gestalten. Allerdings ist damit nicht

37 S.Wendel: 2002.

38  Vgl. Th. Propper: 2011.
39 E.Stein: 1980, S. 47.

40  S.Wendel: 2002, S. 286.
41 Ebd,S. 287.

14.02.2026, 16:57:44. Op:

243


https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2k

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

geklirt, wie einer verschleierten Abwertung von dem rein korperlich-materi-
ellem gegeniiber dem geistig-vermégend-leiblichem Leib entgegenzutreten
ist. Oder aber wie der Versuchung einer Ontologisierung spezifischer Merk-
male des Leibes und damit einer Gefahr des neuen Dualismus, der nun zwi-
schen dem intelligiblen, spiritualisierten Leib und dem materialen Kérper die
Differenz einzieht, wie sie vor allem katholisch im Gefolge einer Theologie des
Leibes Karriere machen, begegnet werden kann. Nambhaft fiir diese Interpre-
tation ist der Personalismus von Johannes Paul II. wie auch die Edith-Stein-
Interpretationen von Hanna-Barbara Gerl-Falkowitz.**

Dieser Position liegt nimlich, so Wendel, die ihre Position aufgrund des
drohenden Dualismus wie auch der Ontologisierungsmoglichkeit des Leibes
an diesen offenen Flanken revidiert hat*, sowohl das »Hintergrundrauschen
der Philosophie Heideggers«** zugrunde als auch die Gefahr der Herabset-
zung des Korpers als Objekt. Jedoch kann, so Wendel aktuell weiter, dies da-
durch aufgehoben werden, dass die Differenzierung von Korper und Leib oder
von gelebtem Korper und lebendigem Korper nicht als eine Verobjektivierung
verstanden wird, sondern als eine Moglichkeit des Ich, tiber sich selbst als ver-
korpert zu reflektieren. Sie schligt vor, die Differenz deswegen stirker zwi-
schen dem subjektiv erlebten Kérper der 1.-Person-Singular-Perspektive — al-
so dem gelebten Korper (unverfiigbar) — und dem in der 3. Person Singular be-
schreibbaren, objektiven Korper — also dem lebendigen Kérper — zu denken.
Damit stellt sie sich in die Denktradition des Enaktivismus, also den Theori-
en des Embodiment folgend; hebt die ontologische Differenz von Kérper und
Geist auf und weist auf eine dennoch mégliche und nétige epistemologische
Differenz hin, die ontologisch die Einheit nicht aufhebt.*

Mit Foucault kann dann — so Wendel weiter — beschrieben werden, dass
dieser >objektive« Korper als Referenz der Reflexion zugleich der Ort der Zei-
chenpraxis ist, den Foucault als hegemonialen Diskurs beschrieben hat.*® Mit
dieser Differenz wiren Genderdiskurse im Sinne der Bio-Macht die Zeichen-
diskurse, die sich auf diesen subjektiv objektiven Korper einschreiben und ihn

42 Vgl. vor allem die rémischen Verlautbarungen von Papst Johannes Paul Il. zu Wesen
und Wiirde der Frau: Johannes Paul I1.: 1995; ders.: 1988 und z.B. H.-B. Gerl-Falkowitz:

2016.
43 S.Wendel: 2016, S.17f.
44 Ebd., S.17.

45  Vgl.S. Wendel: 2016, S.16f.; dies.: 2020b, 53-55.
46  Vgl.S. Wendel: 2016, S.18; M. Foucault: 1983, S.168.

14.02.2026, 16:57:44. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F Skizze einer Theologie der Freiheit

so in der »Ambivalenz der Diskurs- und Zeichenpraxen, denen er zugehort,
sowie der in ihnen wirkenden Macht«*’, zu objektivieren. Der subjektive Kor-
per, so Wendel klirend, kann »niemals zum Objekt einer Bestimmung und
Beschreibung werden«*®.

Gerade weil also die Zeichenpraxis bis in das korperliche Selbstverstind-
nis hineinregiert, ist die Notwendigkeit einer kritischen Reflexion derselben
unabdingbar. Wenngleich im Letzten ungeklirt bleibt, ob das subjektive Kor-
perempfinden, also der gelebte unverfiigbare Korper, phinomenologisch der
Leib, sich in der Tat diesen Foucault'schen Objektivierungsdiskursen entzie-
hen kann, wie Wendel emphatisch postuliert, also nicht bereits >gezeichnetx
erlebbar ist in der 1. Person Singular, kann diese Analyse verdeutlichen, dass
diese Zeichenpraxis selbst hochgradig kontingent und ideologieoffen ist.
Wenn allerdings daran festgehalten wiirde, dass eine rein formale GréRe zu
denken ist®, die — selbst material unbestimmt - das Materiale bestimmt
und sich zum bestimmenden Diskurs verhilt, dann wiirde diese Reflexion
rein formal erhellen, was bei Butler undeutlich bleibt: wieso sich Menschen
gegen Normen auflehnen, performativ handeln, verkérperte Moglichkeiten
des Lebens gegen die normative Realitit darstellen. An diesem rein formalen
Entzogensein hingt, jedenfalls theologisch, — aber nicht nur theologisch,
viel, weil daran die Moglichkeit des Sich-Verhaltens, die Bedingung der
Moglichkeit aller Vermogen, gekniipft ist.

Wenn man jedoch Butlers Impuls, die Phantasie als transformative Kraft
zu setzen, stirker folgen mochte, dann wire in ihr die Bedingung der Mog-
lichkeit zu sehen, die Grenzen der Realitit iiberhaupt erst ertasten und ver-
schieben zu konnen. Sie wire dann als ein vorstellendes Vermogen zu den-
ken und als solches jedoch schon eingebunden in die diskursiven Praxen und
Codierungen. Sie als bereits bild- und zeichenhaft zu denken, eréffnet erneut
die Frage, welche epistemische Bedeutung die Phantasie hat. Wie ist der sub-
jektive Zugriff auf sich selbst als stets verkorperter zu denken? Wie ist der
selbstreflexive Zugriff auf der einen von der verkorperten Zeichenpraxis auf
der anderen Seite faktisch zu trennen?

47  S.Wendel: 2016, S.18.

48 Ebd., S.19.

49  Diesistz.B.in der Reflexion von Thomas Propper auf die material unbedingte Freiheit
eingeholt. Vgl. u. v. Th. Prépper: 2011.

14.02.2026, 16:57:44. Op:

245


https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Theologisch ist also nicht nur wesentlich, dass das verkérperte Ich als verkor-
pertes bereits performativ ist, sondern dass sich gerade in der Verkérperung
die gendertheoretischen Voraussetzungen gleichsam offenbaren: denn in der
Performativitit, die alleine durch die Verkérperung entsteht, ist abzulesen,
wie sehr die Trias Freiheit — (Gender)Korper — Macht(Kritik) konkret wird. Denn
diese Trias weist genau jene Ausschliisse auf, die Judith Butler in der perfor-
mativen Versammlung beschreiben kann. Dass also die »gegenderte« Nicht-
oder Gering-Anwesenheit der einen etwas iiber und fiir die gegenderte Majo-
ritit der anderen aussagt. Verkorperung geht nur sgegendert< und mit dieser
Hypervisibilitit des Geschlechts tritt zugleich die Gefihrdung der einen und
die Akzeptanz der anderen mit ein. Es gibt im faktischen Leben eine Gleich-
zeitigkeit von Gender und der Moglichkeit des Lebens. Fiir Butler steht das
prekire Leben im Mittelpunkt dieser Wahrnehmungen. Eine Theologie der
Freiheit hitte also mit aller Entschiedenheit dafiir einzutreten, dass das ver-
korperte Leben moglich ist und dass das verkdrperte Leben lesbar ist. Die
Frage nach der Lesbarkeit, also der Intelligibilitit des Lebens, fithrt zum drit-
ten Teil der Trias.

2.3 Macht(Kritik) als Dissens

Die Analysen Foucaults boten dezidierte Einblicke in die Funktionalitit von
Macht. Als solche Macht ist sie durchdringend, absolut und erméglicht kei-
nem, auch nicht dem Machtvollen, ein Aufierhalb dieser Macht. Foucaults
Analysen lassen an folgenden Punkten aufhorchen: erstens bei der Bedeutung,
die die Gleichheit der Individuen fiir das jeweilige Individuum bekommt.
Durch die Auflésung der Gruppe verunméglicht die Disziplinarmacht zu-
gleich Solidaritit und gemeinsame Aktionen, sie beférdert Schweigen und
Vereinzelung obwohl alle gleich aussehen. Zweitens braucht die Macht keine
groflen Instrumente, um zu wirken. Die fiktive Beziehung durch die Allge-
genwirtigkeit der Kontrolle reicht bereits aus, um zu einer Selbstkontrolle
und Selbstidentifizierung als bemichtigtes Subjekt zu fithren. Die Diszipli-
narmacht ist drittens in der allgemeinen Formel des Panoptikums in einem
Prozess der Ausweitung begriffen, der weit iiber den zu bewachenden Bereich
hinausgeht. Fiir das Subjekt gibt es kein Auflerhalb der Macht. Weil Macht so
umfassend ist, gibt es kein Entrinnen. Was kann das Subjekt dennoch tun?
Deswegen ist die Beschiftigung mit der Freiheit grundlegend, weil durch den
Freiheitsbegrift entschieden wird, wie sich das Subjekt zur Macht verhalten
kann.

14.02.2026, 16:57:44. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F Skizze einer Theologie der Freiheit

Die Lesbarkeit des Lebens wird gesteuert von Normen, die machtvolle Kon-
strukte sind. Diese Normen besagen, wer wie anerkannt ist und leben kann.
Gerade aber die Korperlichkeit des Menschen offnet Tiir und Tor fir eine
Ontologisierung und Naturalisierung biologischer Annahmen durch gesell-
schaftliche und kirchliche Normen. Die Festlegung des Frauenbildes auf die
bis heute >drei Ks« genannte und durchaus wirksame Verengung, also Kirche-
Kinder-Kiiche, konnte ja als eine machtstrategische Entwicklung rekonstru-
iert werden, mit der es moglich war, die performative Kraft der Versammlung,
die Frauen ausiibten, in ihre Grenzen zu weisen und damit in der 6ffentlichen
Wahrnehmung zu entmachten.”® Notwendig war hierfiir eine theologische
Weichenstellung, die beinahe schon paradox ist und erst bei der mehrvek-
toralen Untersuchung auffillt, die die historischen Entwicklungen zu neuen
Erkenntnissen fithren kann.

Fir eine neuerliche Abjektifizierung der Frauen zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts als das andere Geschlecht mussten zuerst die bestehenden theolo-
gischen Abjektifizierungen aufgehoben werden. Frauen mussten rehabilitiert
und damit aus der vorrangigen Siindigkeit in den auch aufder der Bufe und
Sithne bestehenden Heilsweg integriert werden. Zugleich durften sie nicht
zu sehr rehabilitiert werden, damit die Unterscheidung zu den und Unter-
ordnung unter die Midnner blieb. Theologische Forschung kann in der Aufar-
beitung der Geschlechtergeschichte

»je nach Forschungsvorhaben und Design sowohl in die Reiteration von (Kir-
chen)Geschichte, aber in der Interpretation auch in die subversive Reiterati-
on—also Neu- und Andersperspektivierung — von historischen Faktizitaten
miinden«.”

Das Forschungsprogramm einer Theologie der Freiheit fragt deswegen nach
den Operationen der Macht hinter den Festlegungen und theologischen
Konstruktionen und versteht Machtanalysen als Kritik. Damit ist eine sol-
che Theologie konfliktiv und an den Abjekten, an dem Anderen und am
Dissens, dem Nicht-Gesehen interessiert. Wenngleich die Frage nach dem
Dissens®?, der Kritik und der Machtanalyse, wie dargelegt, theologisch und
rechtlich unterschiedlich gesehen werden kann, méchte ich mich dezidiert

50 Vgl hierim Buch E1.

51 B. Bauer/U. Gause: 2020, S. 277.

52 Dieser Abschnitt orientiert sich iiber weite Strecken an: G. Werner: 20183, S. 313-318; B.
Hinze, 2018.

14.02.2026, 16:57:44. Op:

247


https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

der Meinung von Bradford Hinze aus New York anschliefien, der den Dissens
als Moéglichkeit der Gnade Gottes versteht®>. Werden aber andere Stim-
men, andere Meinungen und andere Lebensformen innerhalb von Kirche
ausschliefllich als Dissens verstanden, dann beruht dies zunichst in der
Interpretationshoheit derer, die entscheiden, was richtig ist und was nicht.
Dadurch entsteht aber eine binire Struktur von orthodox/abweichend, die es
weder ermoglicht, konstruktive Wege auf Menschen zuzugehen, die sich im
Dissens von dem kirchlichen Geschehen distanziert haben, noch kann der
Inhalt des Glaubens in die gegenwirtige Zeit ausgelegt werden. Deswegen
erscheint die Spannung zwischen der Vielfalt der Stimmen auf der einen,
und der bindren Struktur kirchlicher Lehre und ihren Ausdeutungen auf der
anderen Seite als die theologische Herausforderung in einer pluralisierten
Moderne.

Bradford Hinze bearbeitet konkret verschiedene theologische Topoi, um
seinen theologischen Entwurf des Dissens zu verdeutlichen. Drei dieser Bei-
spiele mochte ich hier referieren, weil sie fiir das Thema der Macht(Kritik)
weiterfithrend sind. Erstens stellt die Enzyklika Paul VI. Humanae Vitae (1968)
die Initialziindung fiir einen Dissens als ein breites innerkirchliches Phino-
men praktizierender Katholiken und Katholikinnen dar. Katholik:innen ent-
scheiden sich gegen einen Teilaspekt der Enzyklika, nimlich dessen Nein zur
kinstlichen Empfingnisverhiitung, ohne dass sie damit den Glauben oder
das Glaubensgut als solches ablehnen.** Dieser konkret angestoflene Dissens
Ende der 1960er Jahre eréffnet die Tiir in der katholischen Kirche fiir eine
neue Kultur der Konflikte, der Nicht-Zustimmung zu einzelnen Aspekten. Zu
dem Thema der Empfingnisverhiitung addieren sich im Laufe der Jahre dann
weitere Themen der Morallehre der Kirche (z.B. die Bewertung von Homo-,
Inter- oder Transsexualitit) sowie zunehmend auch doktrinalen Fragen (z.B.
Frauenpriestertum).

Dieser erdffnete Dissens ist aber zweitens, so Hinze weiter, insbesondere
wihrend der Pontifikate von Johannes Paul II. und Benedikt XVI. weitgehend
diszipliniert worden. Vor allem theologische Entwiirfe und Gruppierungen
wurden in ihren divergierenden Auflerungen kritisiert oder indiziert (zu den-
ken ist hier an die Befreiungstheologie). Aber es wurden auch lehramtliche
und kirchenrechtliche Klirungen angestrengt, die abweichende Meinungen

53 Vgl. B. Hinze: 2018.
54 Vgl.ebd., S.129.

14.02.2026, 16:57:44. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

F Skizze einer Theologie der Freiheit

rechtlich regeln (so die Instruktion Donum Veritatis zur Berufung des Theolo-
gen, aber auch beispielsweise c. 212 §1 CIC/1983, Glaubensgehorsam, und c.
752 CIC/1983, Verstandes- und Willensgehorsam, bei Dissens allenfalls gehor-
sames Schweigen).*

In den Hintergrund droht damit zu treten, worauf die Kritische Theo-
rie aufmerksam gemacht hat: Dass sowohl der Dissens als auch der Konflikt
fiir das Uberleben (demokratischer) Gesellschaften notwendig sind. Selbst fiir
den kirchlichen Kontext wurde die Wichtigkeit divergierender Meinungen be-
tont, denn darauf machten letztlich schon Ignaz von Déllinger und dann auch
Karl Rahner aufmerksam. Allerdings konnen auch die statistisch belegbaren
Entscheidungen von Gliubigen, ihr Heil auferhalb der Kirche zu suchen im
Sinnen eines Austritts, oder aber die Glaubenslehre nur selektiv zu iiberneh-
men, fiir einen faktischen Dissens auch in der Kirche stehen.

Deswegen ist es, so Hinze, drittens sinnvoll, den theologischen Gedanken
des »differenzierten Konsens« innerkirchlich anzuwenden. Dieser ist im Rah-
men der Gemeinsamen Erklidrung zur Rechtfertigung 1999 formuliert worden.>
Er transportiert die Erkenntnis, dass die Themen zu unterscheiden sind. So
gibt es Themen, in denen ein Konsens herrschen sollte; und es gibt Themen,
in denen es unterschiedliche Traditionen und Praxen geben kann. Dies ist
bereits in der Okumenekonstitution des II. Vatikanums, Unitatis Redintegra-
tio, unter dem Stichwort der Hierarchie der Wahrheiten formuliert worden. In
diesem Sinne ist das Ringen um einen Konsens oder das Erleben eines Dis-
senses konsequent weiterzudenken auf ihre theologischen Kerngehalte der
Ekklesiologie hin, niamlich auf die Gottesfrage. Die Auseinandersetzungen
um den Inhalt des Glaubens gerade in seinen pluralen Gestalten fir die kon-
krete Glaubenspraxis erinnern Theolog:innen daran, dass es bereits historisch
keine einheitliche Tradition gibt, sondern sie stets pluriforme Ausgestaltun-
gen hatte, also nur als Traditionen im Plural vorfindbar ist. Konsequenterweise
konnte es das Anliegen kirchlicher Lehre sein, mit der zwar weiterhin als sin-
gulir verstandenen Tradition dennoch ihre erforschte und gelebte Vielgestal-
tigkeit, mit anderen Worten, ihre vielen Formen des Dissenses von der sin-
guldr verstandenen und durch die singulire Tradition begriindete eindeutige
Doktrin nicht als Krise, sondern — im Gegenteil — als angemessene Gestalt

55 Vgl ebd., S.130.
56  Vgl. §50 CIC/1983; B. Hinze: 2018, S.131.

14.02.2028, 16:57:44. Op:

249


https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

von Kirche zu verstehen.”” In diesem Sinne wiirde Theologie als Wissenschaft
jene Bedeutung wiedererlangen, die Déllinger ihr zugewiesen hatte, nimlich
in der Kirche fur die Begriindbarkeit von Entscheidungen und Ausdrucksfor-
men des Glaubens einzutreten und zwar dies aufgrund der doppelten Blick-
richtung, die sie als historische und theologische exakt zu dem qualifiziert,
was Bradford Hinze als Dissens beschreibt.

An dieser Stelle ist allerdings nicht geklirt, ob der Dissens ausschliefilich
positiv und konstruktiv qualifiziert ebenso wenig wie die, woran zu erkennen
ist, welcher Dissens wie zu bewerten ist. Mit dieser Frage wird aber zugleich
deutlich, dass das Thema hinter dem der Machtfrage bleibt und damit die
Frage, wer zu entscheiden hat, wessen Dissens wie bewertet wird und was
tiberhaupt als Dissens bewerten werden konne. Hier schlief3t sich der Kreis zu
der grundlegenden Frage, ob das freie Wort, ob das Wahrsprechen in monar-
chischen Beziigen tiberhaupt denkbar sein kann. Insbesondere von Foucault
kann an dieser Stelle aber gelernt werden, dass das offene Wort eng verbun-
den ist mit der Wahrheit des eigenen Lebens. Hier treffen sich dann aber
Freiheit und (Gender)Kérper mit der Macht(Kritik). Denn die Wahrheit des
eigenen Lebens kann in der Versammlung nicht von allen gleich offen gelebt
werden und doch sind die Versammelten in ihrer Kérperlichkeit performativ
machtvoll und kénnen aufgrund ihrer Freiheit stets anfangen, kreativ sein,
kritisch werden.

Eine performative Versammlung von Gliubigen ist als solche bereits der
Dissens, von dem Hinze spricht, auch ohne Worte. Allerdings ist ein offenes
Wort im Sinne der Parrhesia wirklich erst dort méglich, wo der Verkérperung
auch ein Wort hinzugefiigt wird. Dies entspriche einer Theologie der Freiheit,
wie ich sie vorgeschlagen méchte.

3. Eine Theologie der Freiheit: kreativ - performativ - kritisch

Judith Butler und Michel Foucault bieten drei Impulse an, die fiir eine Theo-
logie der Freiheit kreatives Potential besitzen. Judith Butler beschreibt ihre
Idee einer Philosophie der Freiheit, die dadurch gekennzeichnet ist, dass das

57 Ineinerspezifisch dogmatischen Perspektive konnte daher durchaus gedacht werden,
dass die Liicke in der Interpretation einer Norm die Bedingung der Méglichkeit der
Tradition ist, es also gar keine Tradition ohne Briiche und Vielfiltigkeiten geben kann.
Vgl. G. Werner: 2020b.

14.02.2026, 16:57:44. Op:



https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

