
F Skizze einer Theologie der Freiheit 237

performativ – und öffentlich – zu hinterfragen ohne Gefährdung leben kön-

nen und dies sogar garantiert würde.

Judith Butler postuliert in ihrem Buch Die Macht der Geschlechternormen18,

dass das Eintreten für das Mögliche, verstanden als ein mögliches Leben für

diejenigen, die aufgrund ihres faktischen verkörperten Seins nicht öffentlich

sein können, nicht lesbar sind, einer Philosophie der Freiheit verstanden werden

könne, wenn sie in dem Bereich der politischen Theorie angesiedelt würde.

Diese steile These hat mich veranlasst, über die Frage nachzudenken: Wie

müsste/könnte eineTheologie der Freiheit aussehen, die sich an der Butler’schen

und Foucault’schen Trias Freiheit – (Gender)Körper –Macht(Kritik) orientiert, um

lebbares Leben möglich sein zu lassen?

2. Die Trias Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik)
als Strukturelemente einer Theologie der Freiheit

EineTheologie der Freiheit ist – someineThese – durch drei Strukturelemen-

te, die auch als Kategorien verstandenwerden, ausgezeichnet, derenWichtig-

keit in den theologischen, philosophischen und historischen Rekonstruktio-

nen vor Augen gestellt wurde. Als Theologie der Freiheit nimmt die Freiheit

die zentrale Stellung ein, sie ist die hermeneutische Klammer und braucht

doch eine genauere Klärung, wie sie zu verstehen ist.

Freiheit wird deswegen erstens als Fähigkeit des Sich-Verhaltens als auch

des Anfangen-Könnens verstanden. Deswegen ist der Freiheitsgedanke auch

eng mit einem Subjektbegriff verbunden, der im Subjekt die Erste-Person-

Singular-Perspektive aufrecht erhält. Handeln ist – insbesondere auch in

Gruppen – kritisches Handeln. Deswegen ist die ecclesia, die Versammlung,

in ihrer Verkörperung mehr als sie darstellt. Deswegen kann eine Theologie

der Freiheit zweitens nicht ohne den schon gegenderten Körper gedacht

werden, der – wenngleich Foucault daran erinnert, dass der Körper Ort der

Macht ist – doch auch eine der verkörperten Erfahrung wiederum prädis-

kursiv und prä-performativ vorgängige Einheit braucht, um als wirklich je

eigener gegenderter Körper begriffen werden zu können. Weil also verkör-

perte Versammlungen eine gegenderte Performativität darstellen, können sie

auch als machtkritischer Ausdruck verstanden werden. In der ecclesia ist die

reine Versammlung der Gläubigen ein performativer Ausdruck von Konsens

18 Vgl. J. Butler: 2009a.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

als auch Dissens mit der machtvollen Struktur der römisch-katholischen

Kirche und ihrer Wahrheiten. Für eine Theologie der Freiheit wird es jedoch

drittens notwendig sein, über die nonverbale Performativität versammel-

ter gegenderter Körper in ihren individuellen Lebensentwürfen das offene

Wort, das Wahrsprechen, also die Parrhesia als theologische Reflexionsform

hinzuzufügen.

2.1 Freiheit als unbedingtes Sich-Verhalten und Fähigkeit, anzufangen

An der Freiheit, so wurde schon deutlich, hängt theologisch sehr viel. Festzu-

halten ist an der rein formalen Bestimmung, dass im Subjekt eine Instanz

anzunehmen ist, die formal vor jeder Prägung durch den Diskurs zu einem

unbedingten Sich-Verhalten fähig ist. Denn nur mit einer solchen Instanz

ist einlösbar, dass sich das Subjekt in keine Kausalketten verfängt. Erst die

Fähigkeit, sich unbedingt zu verhalten, eröffnet die Möglichkeit, dies auch

faktisch zu tun. Judith Butler macht allerdings beredt auf die Abstraktheit

dieses Gedankens aufmerksam, denn mit Butler ist auch zu bedenken, dass

schon die Reflexion der Fähigkeit des Subjekts, in der 1. Person Singular nicht

kausal bestimmt zu sein, also die Reflexion auf die Bedingung der Möglich-

keit, sich zu verhalten, selbst durch eine Zeichenpraxis geprägt ist. Ohne die-

se Denkmöglichkeit einer formal abstrakten Instanz vor jeder Zeichenpraxis

würde sich aber bereits die Möglichkeit als unmöglich erweisen, überhaupt

noch ein Handeln zu denken, dass einem ›Ich handle‹ entsprechen würde.19

19 Vgl. hierzu von kunsthistorischer Seite die Forschungen von Martina Sauer, die zu et-

was anderen Schlussfolgerungen kommt: Vor der abstrakten Instanz sieht sie eine

emotionale. Sie untersucht die Frage, inwiefern das Anregen von Empfindungen für

den Bildwahrnehmungs- und Bildsinnbildungsprozess wesentlich ist. Striche, Punkte

und Farben sind im semiotischen Sinne Elemente des Zeichensystems ›Kunst‹. Sie be-

schreibt den Prozess der Bildung eines handlungs(ein)leitenden (Geschmacks-)Urteils

unter Einbeziehungen semiotischer Ansätze als Bildwahrnehmungsprozess, der – zu-

nächst über die Bildanlage stimuliert – als affektiv-affirmativ wirksam zu verstehen-

der Impuls angeregt wird. (Ausdrucksbewegung). Solche Impulse wirken sich nicht

nur konkret auf die Auslegung der Gestalt und den Inhalt (Ausdrucksgestalt und Aus-

druckswert) des jeweiligen Bildes aus, sondern über das Erregungsmoment in Verbin-

dung mit den wiedererkennbaren Elementen auch auf die Stimmung des Betrachters

(Stimmungswert) und darüber hinaus im Abgleich mit den eigenen, kulturell geform-

ten, gesellschaftlichen Bedingungen des Einzelnen auf den Kontext aus (Kulturwert).

Urteile in Hinsicht auf ästhetische (Form), wesensmäßige (Inhalt), stimmungsmäßi-

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


F Skizze einer Theologie der Freiheit 239

Auch wenn Judith Butler dieser prädiskursiven Instanz nur bedingt zustim-

men würde, geht sie von einem Ich aus, das handelt. Dieses handelnde Ich ist

spezifisch als sich zur bestimmenden Norm so verhaltend beschrieben, dass

dieses Verhalten zustimmend, kritisch, parodierend und noch viel mehr sein

kann. Wieso und aus welcher Instanz das Ich dies tut, bleibt ungeklärt. Des-

wegen muss kritisch gegenüber Butler an dieser formalen Bestimmung der

Freiheit festgehalten werden. Der hier zugrundegelegte Freiheitsbegriff ori-

entiert sich an einer Freiheit, die unbedingt als formal verstanden wird. Die

Freiheit ist, so Thomas Pröpper20, als unbedingte und unhintergehbare In-

stanz im Menschen zu denken und zwar so, dass dies für den Menschen aus

eigener Erfahrung einsichtig und zustimmbar ist. Weil es nicht um einen be-

liebigen Begriff der Freiheit geht, sondern um einen transzendentalen, kann

Freiheit nicht in der Erfahrung reiner Wahlfreiheit enden, sondern ist zu be-

stimmen, als das

»ursprüngliche und vom Menschen unabtrennbare Vermögen, zu schlecht-

hin allem – zu Dingen, Ereignissen und zu Menschen, zu jeder Forderung

und Behauptung, zu sich bietenden Möglichkeiten wie auch den bestim-

menden System der Notwendigkeit, zurWelt als ganzer und zu ihremGrund

und nicht zuletzt auch zumeigenen Tun, zur Vorfindlichkeit des eigenenDa-

seins und sogar der Freiheit selbst – sich verhalten zu können, d.h. jedes Ge-

gebene distanzieren, es überschreiten und reflektieren und dann bejahen

oder verneinen zu können.«21

Die Freiheit wird dezidiert – in Anlehnung an Søren Kierkegaard – als Selbst-

wahl bezeichnet, die »als Wahl der Freiheit die Freiheit der Wahl erst ermög-

licht und den Unterschied von Gut und Böse eröffnet.«22 Die Freiheit, von

der Thomas Pröpper hier spricht, ist also eine jeder Wahlfreiheit vorherge-

hende Freiheit, die zudem weiterhin als Selbstbestimmung verstanden wer-

den kann, weil sie bedeutet, dass demWillen ein Inhalt gegeben wird.23 Dies

ist wiederum als ein ursprüngliches Sich-Öffnen für einen Gehalt zu verste-

hen. Weil auch dies in einer transzendentalen Argumentation erfolgt, inter-

ge (Betrachter) und handlungsrelevante Kriterien (Kultur) bauen darauf auf. Vgl. dazu

etwa M. Sauer: 2018.

20 Th. Pröpper: 2011.

21 Ebd., S. 501 [kursiv im Original].

22 Ebd., S. 502.

23 Vgl. ebd., S. 504.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

essiert hier nicht ein spezifischer Inhalt, sondern die Möglichkeit, sich eine

Möglichkeit zu erschließen. In der materialen Ausführung dieses Entschlus-

ses liegt dessen Materialität, die zugleich eine Festlegung und damit Vernei-

nung anderer Möglichkeiten ist.24 Weil also Freiheit als Selbstbestimmung

gerade keinen Moment der Fremdbestimmung hat, nämlich »als originärer

Entschluss für Gehalt verstanden, hat [Freiheit, GW] den Charakter der Un-

bedingtheit.«25 Nur so kann die vorfindbare empirische Handlung als die mei-

nige bezeichnet werden. Selbst wenn die Entscheidung fremdbestimmt ist,

ist die Entscheidung selbst ursprünglich und autonom. Diese eben retorsi-

ve Vergewisserung einer faktischen empirischen Handlung bedeutet ja, diese

so retorsiv, also rückwärts, zu überschreiten, um die »faktische Bestimmt-

heit auf eine sie bestimmende Setzung« zurückzuführen, »die sich ihrerseits

nicht unmittelbar auf Gegenstände, sondern (bejahend oder verneinend) auf

die Bestimmtheit des Handelns mit Gegenständen bezieht.«26 Allerdings ist

damit das – mit Krings gesprochen – »Problem der realen Freiheit« nur un-

genügend berührt.27 Denn die reale Freiheit ist eine komplexe Freiheit, die

sich auf die soziale, politische und persönliche Freiheit bezieht und zugleich

darin nicht aufgeht. Weil eine transzendentale Reflexion aber eine Argumen-

tation verfolgt, die das Handeln als nicht-kausales bestimmen will, ist die

Selbst-Vergewisserung als Freiheit der wesentliche Schritt dieser Analyse, die

sich dann auf die Fähigkeit des Sich-Verhaltens zurückführen lassen können

wird und so »das Recht der Erste-Person-Perspektive« sichert.28 Freiheit also

bestimmt die Freiheit, in der sie sich vorfindet, weiter.29

Saskia Wendel30 führt in das Gespräch zu einem theologischen Verständ-

nis von Freiheit die Gedanken von Hanna Arendt31 ein. Arendt versteht die

menschliche Existenz durch die Bedingungen der Mortalität und der Na-

talität gekennzeichnet. Insbesondere die Natalität geht dabei weit über das

Geboren-Werden hinaus, denn sie bezeichnet die Fähigkeit des Anfangens,

des Neu-Machen, des Kreativen. Natalität ist, so Wendel, »als Grundbedin-

gung des Handelns«, welches »gleichbedeutendmit […] Kreativität und Spon-

24 Vgl. ebd.

25 Ebd., [kursiv im Original].

26 Ebd., S. 505 [kursiv im Original].

27 Ebd.

28 Ebd., S. 508.

29 Vgl. ebd., S. 512.

30 Vgl. S. Wendel: 2020b, S. 40-42.

31 Vgl. H. Arendt: 2013.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


F Skizze einer Theologie der Freiheit 241

taneität«32 ist, zu verstehen. Für Arendt stellt dieses Moment der Natalität

mehr dar als einfach nur den Beginn des Lebens. Es ist ein Beginnen, das

dem Anfang noch einmal vorausgeht, damit versteht Arendt es gerade nicht

als Ursache im Sinne einer kausalen Kette, sondern eines Grundes, eines Initi-

als. Das Geboren-Sein ist zugleich das Kennzeichen von Einzigartigkeit, das

diesem jemand zugesprochen wird. »Diese Einzigartigkeit zeigt sich Arendt

zufolge insbesondere in seiner Fähigkeit zu handeln, also einen Anfang zu

setzen.«33 Diese Fähigkeit ist für Arendt als Freiheit zu verstehen. Freiheit ist

die Fähigkeit anzufangen, einen Anfang zu setzen und daher ist mit Kant die-

ses Vermögen, das mit dem Handeln identisch ist, als frei zu denken. Auch

Arendt denkt also das Handeln als keinen Bedingungen unterworfen und in

dem Sinne unbedingt frei und damit aber auch als Akt eines Subjekts, das

in der Erste-Person-Singular-Perspektive handelt. Vor allem aber ist Handeln

als »Fähigkeit, einen Anfang zu machen […] machtvoll«.34

Handeln ist machtvoll im Sinne der potentia und insbesondere dann ge-

geben, wenn Menschen gemeinsam handeln. Deswegen bezieht sich Butler

in der Theorie der performativen Versammlung explizit, wenn auch kritisch,

auf Arendt.35 Freiheitliches Handeln ist also mehr als nur die Wahlfreiheit, so

oder anders zu handeln, sondern es geht diesemHandeln imVermögen, über-

haupt einen Beginn, einen Anfang setzen zu können, voraus. Als solches ist

dieses Handeln machtvoll und zugleich ist dieses Handeln offen, weil es eben

nicht determiniert ist und nicht eingeschränkt ist in den Wahlmöglichkei-

ten. Arendt bietet damit einen Freiheitsbegriff, der den Gedanken der Macht

in das Handeln inkludiert und für die Zukunft offen ist, sie verändern kann

und darin nicht bestimmt ist. Dann kann Freiheit gedacht werden als das

Vermögen des Subjekts, unbedingt den Anfang zu setzen und darin nicht be-

stimmt zu sein außer durch das eigene Bestimmen. In diesem Sinne konkre-

tisiert Arendt den transzendentalen Freiheitsbegriff um einen Handlungsbe-

griff, der die transzendentale Handlung als Fähigkeit und Vermögen des Neu-

beginns, der Kreativität fasst. Als solches ist Handeln zugleich – insbesondere

in Gruppen – verkörpertes kritisches Handeln. Es ist performatives Handeln.

Dies ist für eine Theologie, die die Freiheit ernst nimmt, als ein wesentliches

Strukturmerkmal zu verstehen: Dass die Versammlung, denn dies bedeutet

32 S. Wendel: 2020b, S. 40.

33 Ebd., S. 41.

34 Ebd., S. 42.

35 Vgl. J. Butler: 2015, S. 72-81, in kritischer Auseinandersetzung; S. 110-116; S. 204.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

ja schließlich ecclesia, mehr ist als eine hörende und antwortende gläubige

Gruppe, sondern dass die Versammlung durch ihre verkörperte Präsenz ein

Handeln ausdrückt, dass in sich unbedingt und dahermachtvoll, sowohl krea-

tiv auch kritisch ist. Die verkörperte Versammlung also sagt stets mehr aus

als sie darstellt. Sie drückt durch ihre verkörperte Existenz ihre Form des Le-

bens und Glaubens aus, dass ein machtvolles Vermögen des je Neuen, Spon-

tanen, Kreativen und auchWiderständigen sein kann. Dafür braucht es keine

Worte, denn die verkörperte Performativität schafft eigene Realitäten. Diese

Spannung zwischen diesen faktischen Realitäten und Ermächtigungen durch

die Versammlung und der Erwartung an die verkörpert Versammelten zeigt

sich insbesondere in der Gender-Frage. Hier trifft die Freiheit, verstanden

als das Vermögen zu handeln, auf die Norm. Theologisch bedeutet dies die

Notwendigkeit, nachzuzeichnen, wie sich dieses Spannungsverhältnis zu ei-

ner einseitigen Klärung hin kirchlich entwickelt hat. Es ist die methodisch-

materielle Aufgabe einerTheologie der Freiheit, die – so Ute Gause und Bene-

dikt Bauer – Abjektifizierungsmuster36 nachzuzeichnen. Darum wird es ins-

besondere im dritten Abschnitt erneut auch theologiehistorisch sehr konkret

gehen.

2.2 (Gender)Körper – Normativität und Embodiment

Freiheit – und dies führt zum zweiten besonders theologisch wichtigen As-

pekt –, ist aber als reale Freiheit nur verkörpert vorzufinden.Mit den Diskur-

sen zum Körper und zur Verkörperung trifft Butler daher einen theologisch

wunden Punkt! Denn die theologischen Diskurse über den Körper sind hoch-

gradig normativeDiskurse, die ihre Begründungslogiken aus übernatürlichen

und überzeitlichen Argumenten ziehen.

Der Genderdiskurs bringt es mit sich, einer Reflexion über den Körper

und die Verkörperung von Normen einen zentralen Ort einzuräumen. Mit

diesemThema stellt sich der Genderdiskurs in eine unübersehbare Spannung

theologischer Traditionen – und dies gleich aus mehreren Gründen, von de-

nen ein erster von zweien hier im Mittelpunkt stehen soll. Die klare Unter-

scheidung zwischen Leib und Körper ist ein Kernargument theologischer Ant-

wortversuche auf das Dilemma, wie von einer Zukünftigkeit des Menschen

auch in seiner materiellen Beschaffenheit über die Zeitspanne dieser Welt

36 Vgl. B. Bauer/U. Gause: 2020, S. 277.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


F Skizze einer Theologie der Freiheit 243

hinaus vernünftig gesprochen werden kann. Hier hat sich zum einen die Dif-

ferenz zwischen der Materialität des Körpers und der identitätsgestützten

Subjektperspektive des Leibes als theologischer Mainstream etabliert, um die

Selbigkeit des Menschen eschatologisch denken zu können. Zum anderen ist

diese Perspektive hochgradig historisch, wie bereits nachgewiesen wurde,

und damit ist es erneut nötig, auf die Gender-Frage in einer komplexeren

Fragestellung zu schauen.

Die Differenzierung zwischen Leib und Körper findet sich in stärker phä-

nomenologisch orientierten Arbeiten zur Körperlichkeit wieder, die sich ex-

plizit auf Edith Stein berufen. Exemplarisch darf dafür die Habilitations-

schrift von SaskiaWendel37 gelten, auf die sich z.B. dieTheologische Anthropolo-

gie vonThomas Pröpper38 bezieht. In der theologisch-anthropologischen Aus-

einandersetzung braucht es den Körperdiskurs vor allem deswegen, um die

subjektiven Akte des Menschen denken zu können, weil sie eben immer nur

verkörpert wahrgenommen werden können. An dem Körper-Begriff hängt

damit dann aber auch die interaktive Gestaltungsmöglichkeit des Menschen:

also seine personale Freiheit. Denn das Subjekt soll vom Körper verschie-

den gedacht werden, wenn auch in einer engen Verbindung. Hierzu gibt es

unterschiedliche Konzepte. Denn dieser Unterschiedslosigkeit soll die Leib-

Körper-Differenz ebenfalls entgegenwirken. Denn, so schreibt Saskia Wen-

del mit Edith Stein entschieden, der Leib ist als eine Möglichkeitsbedingung

der Erkenntnis zu denken, er ist »am Nullpunkt der Orientierung«39. Weil

der Leib als die »Möglichkeitsbedingung des Zur-Welt-Seins« gedacht wer-

den kann, kommt ihm eine »konstituierende und demgemäß auch transzen-

dentale Funktion zu«40. Damit ist der Leib die Form der Welterkenntnis und

der Welterfahrung, die mir zur Verfügung steht. So ist der Leib mit der Sub-

jektivität des Ichs vergleichbar, und zwar auch noch in der Selbsterkenntnis

und in dem Selbstbewusstsein. »Dementsprechend ist das als Selbstbewusst-

sein gekennzeichnete Spüren meiner selbst ein Sich-selbst-fühlen in meiner

Leiblichkeit und Affektivität.«41 Der Leib ist damit als ein Vermögen zu ver-

stehen, das eigene Leben, die Existenz zu gestalten. Allerdings ist damit nicht

37 S. Wendel: 2002.

38 Vgl. Th. Pröpper: 2011.

39 E. Stein: 1980, S. 47.

40 S. Wendel: 2002, S. 286.

41 Ebd., S. 287.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

geklärt, wie einer verschleierten Abwertung von dem rein körperlich-materi-

ellem gegenüber dem geistig-vermögend-leiblichem Leib entgegenzutreten

ist. Oder aber wie der Versuchung einer Ontologisierung spezifischer Merk-

male des Leibes und damit einer Gefahr des neuen Dualismus, der nun zwi-

schen dem intelligiblen, spiritualisierten Leib und demmaterialen Körper die

Differenz einzieht, wie sie vor allem katholisch im Gefolge einerTheologie des

Leibes Karriere machen, begegnet werden kann. Namhaft für diese Interpre-

tation ist der Personalismus von Johannes Paul II. wie auch die Edith-Stein-

Interpretationen von Hanna-Barbara Gerl-Falkowitz.42

Dieser Position liegt nämlich, so Wendel, die ihre Position aufgrund des

drohenden Dualismus wie auch der Ontologisierungsmöglichkeit des Leibes

an diesen offenen Flanken revidiert hat43, sowohl das »Hintergrundrauschen

der Philosophie Heideggers«44 zugrunde als auch die Gefahr der Herabset-

zung des Körpers als Objekt. Jedoch kann, so Wendel aktuell weiter, dies da-

durch aufgehobenwerden, dass die Differenzierung vonKörper und Leib oder

von gelebtem Körper und lebendigem Körper nicht als eine Verobjektivierung

verstandenwird, sondern als eineMöglichkeit des Ich, über sich selbst als ver-

körpert zu reflektieren. Sie schlägt vor, die Differenz deswegen stärker zwi-

schen dem subjektiv erlebten Körper der 1.-Person-Singular-Perspektive – al-

so demgelebten Körper (unverfügbar) – und dem in der 3. Person Singular be-

schreibbaren, objektiven Körper – also dem lebendigen Körper – zu denken.

Damit stellt sie sich in die Denktradition des Enaktivismus, also den Theori-

en des Embodiment folgend; hebt die ontologische Differenz von Körper und

Geist auf und weist auf eine dennoch mögliche und nötige epistemologische

Differenz hin, die ontologisch die Einheit nicht aufhebt.45

Mit Foucault kann dann – so Wendel weiter – beschrieben werden, dass

dieser ›objektive‹ Körper als Referenz der Reflexion zugleich der Ort der Zei-

chenpraxis ist, den Foucault als hegemonialen Diskurs beschrieben hat.46 Mit

dieser Differenz wären Genderdiskurse im Sinne der Bio-Macht die Zeichen-

diskurse, die sich auf diesen subjektiv objektiven Körper einschreiben und ihn

42 Vgl. vor allem die römischen Verlautbarungen von Papst Johannes Paul II. zu Wesen

und Würde der Frau: Johannes Paul II.: 1995; ders.: 1988 und z.B. H.-B. Gerl-Falkowitz:

2016.

43 S. Wendel: 2016, S. 17f.

44 Ebd., S. 17.

45 Vgl. S. Wendel: 2016, S. 16f.; dies.: 2020b, 53-55.

46 Vgl. S. Wendel: 2016, S. 18; M. Foucault: 1983, S. 168.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


F Skizze einer Theologie der Freiheit 245

so in der »Ambivalenz der Diskurs- und Zeichenpraxen, denen er zugehört,

sowie der in ihnen wirkenden Macht«47, zu objektivieren. Der subjektive Kör-

per, so Wendel klärend, kann »niemals zum Objekt einer Bestimmung und

Beschreibung werden«48.

Gerade weil also die Zeichenpraxis bis in das körperliche Selbstverständ-

nis hineinregiert, ist die Notwendigkeit einer kritischen Reflexion derselben

unabdingbar. Wenngleich im Letzten ungeklärt bleibt, ob das subjektive Kör-

perempfinden, also der gelebte unverfügbare Körper, phänomenologisch der

Leib, sich in der Tat diesen Foucault’schen Objektivierungsdiskursen entzie-

hen kann, wie Wendel emphatisch postuliert, also nicht bereits ›gezeichnet‹

erlebbar ist in der 1. Person Singular, kann diese Analyse verdeutlichen, dass

diese Zeichenpraxis selbst hochgradig kontingent und ideologieoffen ist.

Wenn allerdings daran festgehalten würde, dass eine rein formale Größe zu

denken ist49, die – selbst material unbestimmt – das Materiale bestimmt

und sich zum bestimmenden Diskurs verhält, dann würde diese Reflexion

rein formal erhellen, was bei Butler undeutlich bleibt: wieso sich Menschen

gegen Normen auflehnen, performativ handeln, verkörperte Möglichkeiten

des Lebens gegen die normative Realität darstellen. An diesem rein formalen

Entzogensein hängt, jedenfalls theologisch, – aber nicht nur theologisch,

viel, weil daran die Möglichkeit des Sich-Verhaltens, die Bedingung der

Möglichkeit aller Vermögen, geknüpft ist.

Wenn man jedoch Butlers Impuls, die Phantasie als transformative Kraft

zu setzen, stärker folgen möchte, dann wäre in ihr die Bedingung der Mög-

lichkeit zu sehen, die Grenzen der Realität überhaupt erst ertasten und ver-

schieben zu können. Sie wäre dann als ein vorstellendes Vermögen zu den-

ken und als solches jedoch schon eingebunden in die diskursiven Praxen und

Codierungen. Sie als bereits bild- und zeichenhaft zu denken, eröffnet erneut

die Frage, welche epistemische Bedeutung die Phantasie hat.Wie ist der sub-

jektive Zugriff auf sich selbst als stets verkörperter zu denken? Wie ist der

selbstreflexive Zugriff auf der einen von der verkörperten Zeichenpraxis auf

der anderen Seite faktisch zu trennen?

 

47 S. Wendel: 2016, S. 18.

48 Ebd., S. 19.

49 Dies ist z.B. in der Reflexion von Thomas Pröpper auf die material unbedingte Freiheit

eingeholt. Vgl. u. v. Th. Pröpper: 2011.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Theologisch ist also nicht nur wesentlich, dass das verkörperte Ich als verkör-

pertes bereits performativ ist, sondern dass sich gerade in der Verkörperung

die gendertheoretischen Voraussetzungen gleichsam offenbaren: denn in der

Performativität, die alleine durch die Verkörperung entsteht, ist abzulesen,

wie sehr die Trias Freiheit – (Gender)Körper – Macht(Kritik) konkret wird. Denn

diese Trias weist genau jene Ausschlüsse auf, die Judith Butler in der perfor-

mativen Versammlung beschreiben kann. Dass also die ›gegenderte‹ Nicht-

oder Gering-Anwesenheit der einen etwas über und für die gegenderte Majo-

rität der anderen aussagt. Verkörperung geht nur ›gegendert‹ und mit dieser

Hypervisibilität des Geschlechts tritt zugleich die Gefährdung der einen und

die Akzeptanz der anderen mit ein. Es gibt im faktischen Leben eine Gleich-

zeitigkeit von Gender und der Möglichkeit des Lebens. Für Butler steht das

prekäre Leben im Mittelpunkt dieser Wahrnehmungen. Eine Theologie der

Freiheit hätte also mit aller Entschiedenheit dafür einzutreten, dass das ver-

körperte Leben möglich ist und dass das verkörperte Leben lesbar ist. Die

Frage nach der Lesbarkeit, also der Intelligibilität des Lebens, führt zum drit-

ten Teil der Trias.

2.3 Macht(Kritik) als Dissens

Die Analysen Foucaults boten dezidierte Einblicke in die Funktionalität von

Macht. Als solche Macht ist sie durchdringend, absolut und ermöglicht kei-

nem, auch nicht dem Machtvollen, ein Außerhalb dieser Macht. Foucaults

Analysen lassen an folgenden Punkten aufhorchen: erstens bei der Bedeutung,

die die Gleichheit der Individuen für das jeweilige Individuum bekommt.

Durch die Auflösung der Gruppe verunmöglicht die Disziplinarmacht zu-

gleich Solidarität und gemeinsame Aktionen, sie befördert Schweigen und

Vereinzelung obwohl alle gleich aussehen. Zweitens braucht die Macht keine

großen Instrumente, um zu wirken. Die fiktive Beziehung durch die Allge-

genwärtigkeit der Kontrolle reicht bereits aus, um zu einer Selbstkontrolle

und Selbstidentifizierung als bemächtigtes Subjekt zu führen. Die Diszipli-

narmacht ist drittens in der allgemeinen Formel des Panoptikums in einem

Prozess der Ausweitung begriffen, der weit über den zu bewachenden Bereich

hinausgeht. Für das Subjekt gibt es kein Außerhalb der Macht.Weil Macht so

umfassend ist, gibt es kein Entrinnen. Was kann das Subjekt dennoch tun?

Deswegen ist die Beschäftigungmit der Freiheit grundlegend, weil durch den

Freiheitsbegriff entschieden wird, wie sich das Subjekt zur Macht verhalten

kann.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


F Skizze einer Theologie der Freiheit 247

Die Lesbarkeit des Lebens wird gesteuert vonNormen, diemachtvolleKon-

strukte sind. Diese Normen besagen, wer wie anerkannt ist und leben kann.

Gerade aber die Körperlichkeit des Menschen öffnet Tür und Tor für eine

Ontologisierung und Naturalisierung biologischer Annahmen durch gesell-

schaftliche und kirchliche Normen. Die Festlegung des Frauenbildes auf die

bis heute ›drei Ks‹ genannte und durchaus wirksame Verengung, also Kirche-

Kinder-Küche, konnte ja als eine machtstrategische Entwicklung rekonstru-

iert werden,mit der esmöglichwar, die performative Kraft der Versammlung,

die Frauen ausübten, in ihre Grenzen zu weisen und damit in der öffentlichen

Wahrnehmung zu entmachten.50 Notwendig war hierfür eine theologische

Weichenstellung, die beinahe schon paradox ist und erst bei der mehrvek-

toralen Untersuchung auffällt, die die historischen Entwicklungen zu neuen

Erkenntnissen führen kann.

Für eine neuerliche Abjektifizierung der Frauen zu Beginn des 19. Jahr-

hunderts als das andere Geschlecht mussten zuerst die bestehenden theolo-

gischen Abjektifizierungen aufgehoben werden. Frauen mussten rehabilitiert

und damit aus der vorrangigen Sündigkeit in den auch außer der Buße und

Sühne bestehenden Heilsweg integriert werden. Zugleich durften sie nicht

zu sehr rehabilitiert werden, damit die Unterscheidung zu den und Unter-

ordnung unter die Männer blieb. Theologische Forschung kann in der Aufar-

beitung der Geschlechtergeschichte

»je nach Forschungsvorhaben und Design sowohl in die Reiteration von (Kir-

chen)Geschichte, aber in der Interpretation auch in die subversive Reiterati-

on – also Neu- und Andersperspektivierung – von historischen Faktizitäten

münden«.51

Das Forschungsprogramm einer Theologie der Freiheit fragt deswegen nach

den Operationen der Macht hinter den Festlegungen und theologischen

Konstruktionen und versteht Machtanalysen als Kritik. Damit ist eine sol-

che Theologie konfliktiv und an den Abjekten, an dem Anderen und am

Dissens, dem Nicht-Gesehen interessiert. Wenngleich die Frage nach dem

Dissens52, der Kritik und der Machtanalyse, wie dargelegt, theologisch und

rechtlich unterschiedlich gesehen werden kann, möchte ich mich dezidiert

50 Vgl. hier im Buch E 1.

51 B. Bauer/U. Gause: 2020, S. 277.

52 Dieser Abschnitt orientiert sich über weite Strecken an: G.Werner: 2018a, S. 313-318; B.

Hinze, 2018.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

der Meinung von Bradford Hinze aus New York anschließen, der den Dissens

als Möglichkeit der Gnade Gottes versteht53. Werden aber andere Stim-

men, andere Meinungen und andere Lebensformen innerhalb von Kirche

ausschließlich als Dissens verstanden, dann beruht dies zunächst in der

Interpretationshoheit derer, die entscheiden, was richtig ist und was nicht.

Dadurch entsteht aber eine binäre Struktur von orthodox/abweichend, die es

weder ermöglicht, konstruktive Wege auf Menschen zuzugehen, die sich im

Dissens von dem kirchlichen Geschehen distanziert haben, noch kann der

Inhalt des Glaubens in die gegenwärtige Zeit ausgelegt werden. Deswegen

erscheint die Spannung zwischen der Vielfalt der Stimmen auf der einen,

und der binären Struktur kirchlicher Lehre und ihren Ausdeutungen auf der

anderen Seite als die theologische Herausforderung in einer pluralisierten

Moderne.

Bradford Hinze bearbeitet konkret verschiedene theologische Topoi, um

seinen theologischen Entwurf des Dissens zu verdeutlichen. Drei dieser Bei-

spiele möchte ich hier referieren, weil sie für das Thema der Macht(Kritik)

weiterführend sind. Erstens stellt die Enzyklika Paul VI. Humanae Vitae (1968)

die Initialzündung für einen Dissens als ein breites innerkirchliches Phäno-

men praktizierender Katholiken und Katholikinnen dar. Katholik:innen ent-

scheiden sich gegen einen Teilaspekt der Enzyklika, nämlich dessen Nein zur

künstlichen Empfängnisverhütung, ohne dass sie damit den Glauben oder

das Glaubensgut als solches ablehnen.54 Dieser konkret angestoßene Dissens

Ende der 1960er Jahre eröffnet die Tür in der katholischen Kirche für eine

neue Kultur der Konflikte, der Nicht-Zustimmung zu einzelnen Aspekten. Zu

demThema der Empfängnisverhütung addieren sich im Laufe der Jahre dann

weitere Themen der Morallehre der Kirche (z.B. die Bewertung von Homo-,

Inter- oder Transsexualität) sowie zunehmend auch doktrinalen Fragen (z.B.

Frauenpriestertum).

Dieser eröffnete Dissens ist aber zweitens, so Hinze weiter, insbesondere

während der Pontifikate von Johannes Paul II. und Benedikt XVI. weitgehend

diszipliniert worden. Vor allem theologische Entwürfe und Gruppierungen

wurden in ihren divergierenden Äußerungen kritisiert oder indiziert (zu den-

ken ist hier an die Befreiungstheologie). Aber es wurden auch lehramtliche

und kirchenrechtliche Klärungen angestrengt, die abweichende Meinungen

53 Vgl. B. Hinze: 2018.

54 Vgl. ebd., S. 129.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


F Skizze einer Theologie der Freiheit 249

rechtlich regeln (so die Instruktion Donum Veritatis zur Berufung des Theolo-

gen, aber auch beispielsweise c. 212 §1 CIC/1983, Glaubensgehorsam, und c.

752 CIC/1983, Verstandes- undWillensgehorsam, bei Dissens allenfalls gehor-

sames Schweigen).55

In den Hintergrund droht damit zu treten, worauf die Kritische Theo-

rie aufmerksam gemacht hat: Dass sowohl der Dissens als auch der Konflikt

für das Überleben (demokratischer) Gesellschaften notwendig sind. Selbst für

den kirchlichen Kontext wurde dieWichtigkeit divergierenderMeinungen be-

tont, denn daraufmachten letztlich schon Ignaz von Döllinger und dann auch

Karl Rahner aufmerksam. Allerdings können auch die statistisch belegbaren

Entscheidungen von Gläubigen, ihr Heil außerhalb der Kirche zu suchen im

Sinnen eines Austritts, oder aber die Glaubenslehre nur selektiv zu überneh-

men, für einen faktischen Dissens auch in der Kirche stehen.

Deswegen ist es, so Hinze, drittens sinnvoll, den theologischen Gedanken

des ›differenzierten Konsens‹ innerkirchlich anzuwenden. Dieser ist im Rah-

men der Gemeinsamen Erklärung zur Rechtfertigung 1999 formuliert worden.56

Er transportiert die Erkenntnis, dass die Themen zu unterscheiden sind. So

gibt es Themen, in denen ein Konsens herrschen sollte; und es gibt Themen,

in denen es unterschiedliche Traditionen und Praxen geben kann. Dies ist

bereits in der Ökumenekonstitution des II. Vatikanums, Unitatis Redintegra-

tio, unter dem Stichwort der Hierarchie der Wahrheiten formuliert worden. In

diesem Sinne ist das Ringen um einen Konsens oder das Erleben eines Dis-

senses konsequent weiterzudenken auf ihre theologischen Kerngehalte der

Ekklesiologie hin, nämlich auf die Gottesfrage. Die Auseinandersetzungen

um den Inhalt des Glaubens gerade in seinen pluralen Gestalten für die kon-

krete Glaubenspraxis erinnernTheolog:innen daran, dass es bereits historisch

keine einheitliche Tradition gibt, sondern sie stets pluriforme Ausgestaltun-

gen hatte, also nur als Traditionen im Plural vorfindbar ist. Konsequenterweise

könnte es das Anliegen kirchlicher Lehre sein, mit der zwar weiterhin als sin-

gulär verstandenen Tradition dennoch ihre erforschte und gelebte Vielgestal-

tigkeit, mit anderen Worten, ihre vielen Formen des Dissenses von der sin-

gulär verstandenen und durch die singuläre Tradition begründete eindeutige

Doktrin nicht als Krise, sondern – im Gegenteil – als angemessene Gestalt

55 Vgl. ebd., S. 130.

56 Vgl. §50 CIC/1983; B. Hinze: 2018, S. 131.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

von Kirche zu verstehen.57 In diesem Sinne würdeTheologie als Wissenschaft

jene Bedeutung wiedererlangen, die Döllinger ihr zugewiesen hatte, nämlich

in der Kirche für die Begründbarkeit von Entscheidungen und Ausdrucksfor-

men des Glaubens einzutreten und zwar dies aufgrund der doppelten Blick-

richtung, die sie als historische und theologische exakt zu dem qualifiziert,

was Bradford Hinze als Dissens beschreibt.

An dieser Stelle ist allerdings nicht geklärt, ob der Dissens ausschließlich

positiv und konstruktiv qualifiziert ebenso wenig wie die, woran zu erkennen

ist, welcher Dissens wie zu bewerten ist. Mit dieser Frage wird aber zugleich

deutlich, dass das Thema hinter dem der Machtfrage bleibt und damit die

Frage, wer zu entscheiden hat, wessen Dissens wie bewertet wird und was

überhaupt als Dissens bewerten werden könne.Hier schließt sich der Kreis zu

der grundlegenden Frage, ob das freie Wort, ob das Wahrsprechen in monar-

chischen Bezügen überhaupt denkbar sein kann. Insbesondere von Foucault

kann an dieser Stelle aber gelernt werden, dass das offene Wort eng verbun-

den ist mit der Wahrheit des eigenen Lebens. Hier treffen sich dann aber

Freiheit und (Gender)Körper mit der Macht(Kritik). Denn die Wahrheit des

eigenen Lebens kann in der Versammlung nicht von allen gleich offen gelebt

werden und doch sind die Versammelten in ihrer Körperlichkeit performativ

machtvoll und können aufgrund ihrer Freiheit stets anfangen, kreativ sein,

kritisch werden.

Eine performative Versammlung von Gläubigen ist als solche bereits der

Dissens, von dem Hinze spricht, auch ohne Worte. Allerdings ist ein offenes

Wort im Sinne der Parrhesia wirklich erst dort möglich, wo der Verkörperung

auch einWort hinzugefügt wird.Dies entspräche einerTheologie der Freiheit,

wie ich sie vorgeschlagen möchte.

3. Eine Theologie der Freiheit: kreativ – performativ – kritisch

Judith Butler und Michel Foucault bieten drei Impulse an, die für eine Theo-

logie der Freiheit kreatives Potential besitzen. Judith Butler beschreibt ihre

Idee einer Philosophie der Freiheit, die dadurch gekennzeichnet ist, dass das

57 In einer spezifisch dogmatischen Perspektive könnte daher durchaus gedacht werden,

dass die Lücke in der Interpretation einer Norm die Bedingung der Möglichkeit der

Tradition ist, es also gar keine Tradition ohne Brüche und Vielfältigkeiten geben kann.

Vgl. G. Werner: 2020b.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023 - am 14.02.2026, 16:57:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

