
Zwischenhalt auf dem Diskussionsplateau

Kunstpädagogik und Kultur der Digitalität

in Austausch bringen

Miriam Schmidt-Wetzel und Felix Stalder

Abstract: Fragen und Wahrnehmungen aus der kunstpädagogischen Community

wurden im Rahmen der Onlinekonferenz Auf der Suche nach der fünften Dimension

– Arbeitstagung Fachdidaktik Kunst und Design 2021 auf drei plenaren Diskussions-

plateaus – mit dem Kulturtheoretiker Felix Stalder, mit dem Tänzer André Chapatte

(vgl. Chapatte in diesem Band) und mit der Schriftstellerin Nina Kunz – mit drei

Außenperspektiven in Beziehung gesetzt. Das erste Diskussionsplateau fand unter

dem Titel Zwischenhalt an Tag 1 nach den ersten Grüßen aus den Dimensionen statt.

Das Gespräch zwischen Felix Stalder (FS) und Miriam Schmidt-Wetzel (MS) ist im

Folgenden einschließlich der Beiträge und Fragen aus dem Tagungspublikum (Marc

Fritzsche,MF;SveaDuwe,SD;AntjeWinkler,AW;undChristinLübke,CL) imWortlaut

wiedergegeben.

MS: Felix, du bist kein Kunstpädagoge. Aber dieThemen,mit denen du dich

befasst –du arbeitest zuDigitalität,Netzkultur,Kontrollgesellschaft und

Subjektivität – sind auch für die aktuelle Kunstpädagogik absolut zen-

tral. Deine Arbeit Kultur der Digitalität (2016) ist auch in den Diskur-

sen der Kunstpädagogik und Kulturellen Bildung sehr präsent. Du bist

mit deiner Arbeit ein spannender Sparring Partner für uns. Wir haben

dich daher eingeladen, heutemorgen bei unseren erstenGrüßen aus den

Dimensionen (vgl. Brunko, Fässler, Eschment et al. und Bader et al. in

diesem Band) dabei zu sein. Dort konntest du erleben, wie sich Kunst-

pädagog:innen in ihren Beiträgen zu Digitalität, Distanz und Dialog ins

Verhältnis setzen.Wir sind sehr gespannt auf deine Resonanz, deine Re-

aktionen und Interpretationen. Zuvor möchten wir gerne von dir erfah-

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


56 DIE SUCHE BEGINNEN

ren:Wie beschreibst du heute die Kultur der Digitalität? Sind die von dir

formuliertenKennzeichenderReferenzialität,Gemeinschaftlichkeit und

Algorithmizität, wie du sie bereits 2016 beschrieben hast, weiterhin gül-

tig? Oder hat sich da etwas verändert?

FS: Aus einer medientheoretischen Perspektive ist Digitalität ein Gegen-

begriff zur Buchkultur, denn vor der Digitalität war unsere Denkweise

durch Bücher und andere gedruckte Medien geprägt. Kultur wieder-

um umfasst nach meinem offenen, breiten Verständnis grundsätzlich

all die Prozesse und Praktiken, die dazu dienen, geteilte Bedeutung

festzulegen und sich in Situationen, die vielfältig oder vieldeutig sein

können, gemeinsam darauf zu einigen, wie man etwas bewerten will.

Anders ausgedrückt: Bei Kultur geht es um die Frage, wie wir leben

wollen, und zwar in einer Situation, in der es mehrere Optionen gibt.

Ob man sterben will, ist keine kulturelle Frage, denn da gibt es keine

Option. Aber wie man stirbt, das ist eine kulturelle Frage. Normative

Fragen nach gut oder schlecht, richtig oder falsch, begehrenswert oder

abzulehnen spielen dabei eine großeRolle.DurchDigitalität hat sich nun

die Landschaft, in der die damit verbundenen Aushandlungsprozesse

ablaufen, stark verändert. Meine Grundfrage lautet daher: Wie kommt

Kultur unter durch Digitalität sehr stark veränderten Bedingungen

zustande? Wie haben sich unsere Versuche, die Welt zu verstehen und

zusammen mit anderen zu einer immer prekären, aber doch hin und

wieder möglichen gemeinsamen Werthaltung zu gelangen, verändert?

Der entscheidende Unterschied zwischen der Kultur der Digitalität

und der Buchkultur ist, dass sich die Anzahl der Personen und die Di-

versität der Standpunkte, die in diese Auseinandersetzung involviert

sind, zunächst rein quantitativ extrem erweitert haben. Heute reden

mehr Menschen mit unterschiedlicheren Positionen in der Öffentlich-

keit, fordern Anerkennung für ihre Weltsicht und die von ihnen daraus

abgeleiteten Wertvorstellungen und Handlungsperspektiven. Und sie

kommen miteinander und untereinander in Kontakt. Die bestehenden

kulturellen Institutionen und Verfahren, die solche Prozesse kanalisiert

und katalysiert haben, sind mit der Menge an Menschen und Positionen

sowiemit der enormenVerbreiterung der diskursiven Basis überfordert.

ZumBeispiel müssen die Abendnachrichten im Fernsehen notwendiger-

weise aus allem, was passiert, die zehn bis fünfzehnThemen auswählen,

von denen sie das Gefühl haben, dass diese alle interessieren. Ganz viele

Dinge und ganz viele Sichtweisen können dort strukturell gar nicht

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Miriam Schmidt-Wetzel und Felix Stalder: Diskussionsplateau 57

vorkommen, weil das Format dafür schlicht nicht gemacht ist. Entspre-

chend fühlen sich viele Personen von den Ansichten, die dort präsentiert

werden, nicht mehr repräsentiert. Sie fragen sich vielmehr, wieso ihre

Welt und ihre Weltsicht dort nicht vorkommen. Daraus ergibt sich eine

Vielzahl von Auseinandersetzungen um Repräsentation, um die Frage,

wer sprechen darf, wer gehört wird, wer nicht. Wir erleben das auch

in den Museen, wo zum Beispiel der Eurozentrismus des Kulturdis-

kurses, die Repräsentationen kolonialer Perspektiven oder bestehende

Geschlechterverhältnisse in den Sammlungen kritisiert werden. Es

geht um die grundlegende Frage, wer überhaupt fähig oder ermächtigt

ist, eigene Ansichten in den Diskurs einzuführen. Das Infragestellen

etablierter Ordnungen hat bereits in den 1960er Jahren begonnen und

ist in gewisser Hinsicht nichts Neues. Mit digitalen Medien kommen

aber neue Möglichkeiten und Notwendigkeiten auf, noch viel größere

Informationsuniversen zu ordnen und daraus Sinn zu generieren. Ich

habe hierfür Referenzialität, Gemeinschaftlichkeit und Algorithmizität

als grundlegende Verfahrensweisen herausgearbeitet und als zentrale

Merkmale einer Kultur der Digitalität beschrieben. Das erste Verfahren

beziehungsweise Merkmal der Referenzialität beschreibt, dass Neues

dadurch entsteht, dass bestehende Inhalte und Materialien geordnet

und in einen neuen Zusammenhang gebracht werden. Auch wenn damit

Transformation oder die Verknüpfungmit etwas genuinNeuem verbun-

den sein können: Es geht nicht länger um die klassische Idee, die wir

auch aus romantischen Kunsterzählungen kennen – der Schriftsteller

vor demweißenBlatt Papier,derBildhauer vordemunbearbeitetenStein

und ähnliche Dinge. Auch traditionell ordnende Einheiten, zum Beispiel

die Zeitungsredaktion, die das Tagesgeschehen in fünf Themenblöcke

sortiert, greifen kaum mehr in dem enormen Überfluss, der uns chao-

tisch gegenübertritt. Die schöne Ordnung ist aufgebrochen. Jede:r ist im

Alltag mit einer unübersichtlichen Informationswelt konfrontiert und

muss sich darin orientieren. Referenzieren bezeichnet das Auswählen

von etwas aus diesem Strom, das man als wichtig erachtet und vielleicht

in einen neuen Zusammenhang stellt, indem man es mit anderen teilt.

Es ist die grundlegende Tätigkeit, die wir jeden Tag vollbringen. Soziale

Medien sind in diesem Sinne regelrechte Referenzmaschinen. Sie er-

lauben uns, sehr viel Material durchzusehen und das, was wir wichtig

finden, mit unseren Freund:innen zu teilen. Darin zeigen sich nicht nur

unterschiedliche Weltsichten, die sich aus dem zusammensetzen, was

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


58 DIE SUCHE BEGINNEN

die jeweiligenPersonenwichtig finden.Es entsteht auch eine Art Positio-

nierung der Person, die das vornimmt,weil für andere einsehbar ist,was

ihr wichtig ist: Aha, das ist also die Person, die zumBeispiel immer diese

Sachen liest, diese Filme anschaut, diese Memes lustig findet – und, als

Implikation, die anderen nicht. Auf Ebene des Individuums vollzieht

sich in sozialenMedien also eine ArtWeltkonstitution durch die Auswahl

von Inhalten. Auf sozialer Ebene dagegen entsteht referenziell auch eine

Selbstkonstitution. Denn angesichts der Menge an Informationen ist

die Unterscheidung zwischen wichtig und unwichtig – und wenn es

nur in dieser einen Sekunde ist, in der man die Auswahl trifft – genau

genommen eine produktive Leistung.Auf dieser baut sehr Vieles auf: Die

ganzen Verlinkungsanalysen, auch die Algorithmen, auf die ich gleich

noch zu sprechen komme, basieren auf der Tätigkeit, dass Leute sagen:

Das ist mir wichtig und das ist mir nicht wichtig. Rezipieren und Pro-

duzieren fallen damit zusammen. Die Rezeption wird selbst zu einem

produktiven Akt der Aufmerksamkeitsorganisation in einer Umgebung,

die viel zu groß ist, als dass man sich systematisch einen Überblick

verschaffen könnte. Bei diesem Prozess entstehen dann neue Dinge,

indem man etwas zusammenführt, in einen neuen Zusammenhang

stellt, auf Bestehendem aufbaut, weiterschreibt. Das ist dasMoment der

Referenzialität. Dieses wird nicht nur individuell, in der Abgeschlossen-

heit, wirksam, sondern insbesondere im Austausch mit anderen. Diese

anderen validieren zum einen meine Auswahl und damit mich selbst.

Ich teile etwas, das bekommt dann Likes und ich sehe: Aha, es gibt ein

Gegenüber, mit dem ich in Auseinandersetzung bin, ein Publikum, das

das, was ich mache oder teile, interessant findet oder auch nicht. Des

Weiteren,unddas ist das grundlegendePrinzip sozialerMedien, sehe ich

zugleich, was diese anderen als mein Gegenüber wichtig finden. Und ich

kann meinerseits ein Like geben, ein Share, ein Forward oder was auch

immer die jeweiligeOption ist, die ich habe.Daraus entsteht ein geteilter

Horizont: Meine Dinge, die ich sehe, werden von anderen als interessant

oder uninteressant, als wichtig oder auch nicht wichtig validiert. Und

gleichzeitig sehe ich, was andere, die in einem ähnlichen thematischen

Zusammenhang stehen, selbst fürwichtig erachten.Das kannwiederum

ich validieren.Daraus ergibt sich eine dauernde gegenseitige Anpassung

und daraus entsteht dann ein geteilter Horizont als eine gemeinsame

Vorstellung darüber, was gut, was schlecht, was wichtig oder unwichtig

ist. Dies geschieht weniger auf der Ebene der individuellen Reflexion,

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Miriam Schmidt-Wetzel und Felix Stalder: Diskussionsplateau 59

im Abgeschlossenen, in einer klassischen kritischen Distanz, sondern

vielmehr in einer Auseinandersetzung mit einer Gemeinschaft. Mit

Gemeinschaftlichkeit als zweitem Merkmal der Kultur der Digitalität

meine ich eine Art von Gemeinschaft, die man im Englischen als ›com-

munities of practice‹ oder ›communities of interest‹ bezeichnet. Das

sind Gemeinschaften von Leuten, die einen gemeinsamen Hintergrund,

ein gemeinsames Interesse, vielleicht eine gemeinsame Praxis haben.

Ob es sich dabei um eine gemeinsame professionelle Praxis oder auch

nur um ein geteiltes Interesse, zum Beispiel an Katzenvideos, handelt:

Die strukturellen Prinzipien sind da vollkommen gleich. Doch weder

durch das individuelle noch durch das geteilte Auswählen lässt sich

die ungeheure Informationsmenge, mit der wir konfrontiert sind, die

konstant produziert wird, bewältigen. Daher gibt es noch ein drittes,

allgegenwärtiges Prinzip, das ich Algorithmizität genannt habe. Damit

meine ich die maschinischen Bewertungsmechanismen, die immer

auch mitlaufen. Auch hier zeigt sich deren Bedeutung besonders ein-

drücklich in den Sozialen Medien. Denn Inhalte treten dort überhaupt

erst in unserem kognitiven Feld in Erscheinung, wenn sie bestimmte

algorithmischen Filter durchlaufen haben. Diese algorithmischen Filter

schreiben also immer auch mit bei unserer eigenen Auswahl, unserer

eigenen Wahrnehmung, unserer eigenen Handlungsfähigkeit. Diese

drei Grundelemente – Referenzialität, Gemeinschaftlichkeit und Algo-

rithmizität – bestimmen unseren Alltag, wenn wir versuchen, uns in

dieser Informationswelt zu orientieren.

MS: Die von dir beschriebenen Merkmale prägen auch unsere Tagung. Und

es stellt sich auch hier ganz konkret die Frage nach dem geteilten Hori-

zont. So können wir im digitalen Setting der Onlinekonferenz gar nicht

wissen, wie und was bei den Einzelnen durch die verschiedenenmaschi-

nischen Filter hindurch bei ihnen ankommt. Du hast nun selbst heute

MorgenandenerstenGrüßenausdenDimensionen teilgenommen.Mit-

glieder der Arbeitsgruppen Distanz und Digitalität haben dort Einbli-

cke in ihre die Tagung vorbereitendenAuseinandersetzungen vermittelt.

Welche Fragen und Beobachtungen hast du aus diesen Erfahrungen mit

auf dieses Diskussionsplateau gebracht?Was davon würdest du gerne in

Bezug auf deine eigenen Überlegungen in dieser Runde weiterdenken?

FS: Ganz stark hängengeblieben bin ich beim Beitrag von Oliver Brunko

(vgl. Brunko in diesem Band) zur Dimension Distanz. Oliver hat davon

erzählt, dass er im Rahmen einer Onlinekonferenz im Lockdown mit

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


60 DIE SUCHE BEGINNEN

Leuten aus Kanada, aus Japan und anderen Ländern gesprochen hat. Er

hat beschrieben, wie er mit diesen Menschen aus allen möglichen geo-

grafischen und Zeitzonen gleichzeitig gemeinsam und durch das Glas

des Bildschirms getrennt war. Da habe ich mich gefragt, ob wir, da wir

jetzt auch in einer ähnlichen Situation sind, ob also auch wir durch das

Interface, den Bildschirm voneinander getrennt oder aber verbunden

sind. Auf eine Art ist beides zutreffend. Wir sind auf eine spezifische

Art miteinander verbunden. Ganz zu Tagungsbeginn, im Programmteil

Aufbruch , gab es eine kurze Vorstellungsrunde, in der alle Beteiligten

gesagt haben, von welchem geografischen Standort aus sie sprechen.

Ich bin mir nicht sicher, ob ich das beeindruckend oder ganz normal

fand. Auf jeden Fall ist es interessant, wie physische Räume verbunden

werden in einem neuen Raum, der weniger durch die physische Distri-

bution bestimmt wird, sondern eher durch Interessen. Aber auch das

ist kein reiner Interessensraum. So haben wir heute morgen im Chat

gelesen, wie nervig etwa schlechte Internetverbindungen sein können.

Es ist also auch ein Raum mit allerlei technischen und auch kulturellen

Voraussetzungen. Aber zunächstmal ist es ein anderer Raum.Die Frage,

ob man nun getrennt oder verbunden ist, finde ich gar nicht so relevant.

Interessanter scheint mir die Frage, in welcher Weise man gleichzeitig

getrennt und verbunden ist. Das hat gar nicht so sehr etwas mit dem

digitalen Raum zu tun. Wir kennen das alle auch von einem physischen

Raum.Mankommt in einenRaum,zumBeispiel bei einerVeranstaltung,

man kennt niemanden und fühlt sich als Fremdkörper in demRaum.Die

physische Nähe der anderen Personen betont hier die soziale Distanz:

Man könnte mit ihnen reden, aber man kennt sie nicht,man weiß nicht,

wie man ihnen reden soll. Man hat keinen direkten Anknüpfungspunkt,

weiß nicht, wie und wo man in ein Gespräch einsteigen soll. Für mich

ist die Frage von Verbindung und Distanz weniger eine Entweder-Oder-

Frage, sondern eine jeweils spezifische: Welche Arten von Verbindung,

welche Distanzen entstehen? Und wie kann man diese Spannung pro-

duktiv machen? Das Ideal der vollkommenen Aufhebung von Distanz ist

ja per se ein sehr fragwürdiges.Wennman in einer Videokonferenz sitzt,

hat man die Tendenz zu sagen: Nähe ist gut und Distanz ist schlecht.

Aber auch im physischen Raum ist das immer ein Aushandlungsprozess,

der einerseits etwas mit der persönlichen Befindlichkeit zu tun hat,

andererseits aber auch mit einer kollektiven kulturellen Befindlichkeit.

In bestimmten Kulturen steht man sich näher, wenn man miteinander

› ‹

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Miriam Schmidt-Wetzel und Felix Stalder: Diskussionsplateau 61

redet, in anderen weiter entfernt voneinander, man fasst sich an oder

auch nicht.Diese Gleichzeitigkeit ist auch imdigitalen Raumda.Es fehlt

uns noch ein bisschen die Sprache, vielleicht auch die Technologie, um

diese besser modulieren zu können.Momentan sind wir noch sehr stark

in das hineingezwungen, was das Interface hergibt.

MF: Das Nachdenken über Verbindung und Distanz ist hier für mich gera-

de sehr präsent. Es geht schon los bei der Frage: Wie spreche ich dich,

wie spreche ich Sie an? Wie nahe sind wir uns gerade? Ich versuche es

einmal mit demDu:Wie passt dein Nachdenken damit zusammen, dass

wesentliche Grundlagen der menschlichen Existenz nicht im Digitalen

liegen und dass der Mensch existenziell ein analogesWesen ist?

FS: Man muss hier zwei Dinge zu unterscheiden. Zum einen ist da das Di-

gitale als Technologie, in Form von Computern, Software und all diesen

Dingen. Unter Digitalität verstehe ich dagegen eher das Digitale als ei-

ne kulturelle Bedingung. Diese Unterscheidung kann man medientheo-

retisch auch bei der Buchkultur, die Marshall McLuhan die »Gutenberg-

Galaxis« genannt hat,finden: Einerseits gibt es da ein technisches Set, al-

so die Bücher, die Drucktechniken, die Vertriebstechniken, die individu-

elle Fähigkeit Lesen und Schreiben zu können. Andererseits ist klar, dass

das eigentliche Leben außerhalb der Bücher stattfindet. Gleichzeitig hat

derBuchdruck eineganzekulturelle Landschaft geprägt, er hatDenkwei-

sen und Vorstellungen geprägt, wie dieWelt aussieht, wie wir aussehen,

was richtig und falsch ist, wie Erkenntnis aussieht, wie man etwas ord-

net usw. Das sind alles Dinge, die auch die physische Gesellschaft verän-

dern durch eine spezifische Art und Weise, wie Information und unsere

Wahrnehmung davon organisiert werden, wie unser Austausch und un-

sereKoordinationmit anderen organisiertwerden,waswir über dieWelt

wissen können undwas nicht. Ähnlich ist esmit demDigitalen.Digitali-

tät ist nicht etwas, dass sich nur im Computer abspielt beziehungsweise

nur in dem Moment, in dem man vor dem Computer sitzt. Stattdessen

handelt es sich um eine andere Art von Wahrnehmungen und kulturel-

len Praktiken, die vor demHintergrund, dass es denComputer gibt, dass

dieser allgegenwärtig ist, überhaupt erst möglich werden. Ein ganz ein-

fachesBeispiel: Ich bin alt genug,dass ichmichnoch andieZeit vorCom-

puter undMobiltelefon erinnern kann.Damals kam es vor, dassmanmit

Freund:innen drei Tage im Voraus fest vereinbart hat, woman sich wann

trifft. Heute ist es ein dauerndes Hin und Her bis kurz vor dem Tref-

fen: Ich komme zehn Minuten später, ich habe gehört, die anderen sind

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


62 DIE SUCHE BEGINNEN

dort, lass uns doch auch dort hingehen usw. Digitalität heißt also nicht,

dass wir alle im Computer verschwinden, sondern es bedeutet, dass di-

gitale Praktiken, zum Beispiel dauerndes Verändern, Anpassen und kol-

lektives Aushandeln, unser Zusammenleben grundsätzlich beeinflussen.

Es bedeutet, dass sich kulturelle Konventionen, z.B. Vorstellungen von

Pünktlichkeit, Verbindlichkeit, Höflichkeit, durch Digitalität grundsätz-

lich verändern und neue kulturelle Praktiken entstehen.

MS: Dieser Aspekt wurde auch heute morgen als Frage in einem Chatkom-

mentar thematisiert: »Wie kann das Unverbindliche des Digitalen ver-

bindlich werden? Soll es verbindlich werden?«

SD: Mir hat dein Bild vom geteilten Horizont sehr zugesagt, weil es die

Vorstellung erzeugt, dass ich meinen eigenen Horizont durch den Aus-

tausch mit anderen erweitern kann. Genauso beschäftigt mich das Bild

der Echokammer. Wenn wir uns hier auf dieser Tagung begegnen, hat

das das Potenzial, eine Horizonterweiterung zu sein. Wenn man sich

aber alltäglich mit digitalen Medien auseinandersetzt, lebt man mit der

Sorge, dass man sich in einer algorithmisch geprägten Echokammer

bewegt – dass die Auswahl der Informationen, die einem angeboten

werden, vor allen Dingen davon abhängt, womit man sich ohnehin

schon beschäftigt. Inwieweit ist unter diesen Bedingungen tatsächlich

eine Öffnung im Sinne von Horizonterweiterung möglich? Dominiert

nicht vielmehr die Verengung des Blickfeldes, die Einschränkung der

Optionen? Auch hier im Format der Videokonferenz sind unsere Hand-

lungsspielräume eingeschränkt: Wir verhalten uns alle viel geordneter,

als wenn wir etwa zusammen an einem großen runden Tisch sitzen

würden.

FS: Diese Ambivalenz kann ich absolut teilen. Es ist denkbar, dass durch Di-

gitalität im positiven Sinne eine kollektive Selbstermächtigung erfolgt,

es zum Beispiel möglich wird, sich eine eigene Welt zu entwerfen in ei-

nerGemeinschaft, für die die Leute früher in dieGroßstadt ziehenmuss-

ten. Es kann aber genauso in die Richtung gehen, dass man eingesperrt

ist in sich immer stärker fremdwerdenden Echokammern. Beide mögli-

chen Entwicklungen folgen im Grunde demselben sozialen und techni-

schen Prinzip, das je nachdem sehr positive, aber auch sehr problema-

tische Dimensionen haben kann. Das ist eine der großen Herausforde-

rungen:Wir können und wollen nicht mehr zurückgehen zu einer Situa-

tion, in der der Bevölkerung in den Abendnachrichten verkündet wird,

was dieThemen des Tages sind, über die dann alle sprechen können.Das

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Miriam Schmidt-Wetzel und Felix Stalder: Diskussionsplateau 63

reicht nichtmehr,denndafür ist dieWelt zukomplexgeworden.Aberwie

können wir dennoch Brücken zwischen diesen unterschiedlichen Hori-

zonten bauen, damit sie eben nicht in sich nach außen abschließende,

fremd und unverständlich werdende Blasen zerfallen? Dafür muss man

tatsächlich eine Vielzahl von unterschiedlichen Standpunkten und Per-

spektivenmiteinander in Austausch bringen.Ohne dass ich dies belegen

könnte, vermute ich, dass sich das allein im Digitalen schlecht bewerk-

stelligen lässt und dass solche Brücken auch im physischen Raumgebaut

werden müssen – auch zwischen verschiedenen Formen der Auseinan-

dersetzung mit anderen. Bei den communities of practice oder commu-

nities of interest, den selbst gewählten Gruppen für Spezialinteressen,

sehen wir aktuell in der Pandemie, dass das auch sehr problematische

Auswüchse haben kann. Wie schaffen wir es, diese verschiedenen For-

men der Gemeinschaft, des Erlebens des Anderen, im digitalen und im

physischen Raum miteinander in Verbindung zu bringen? Hier scheint

es mir wichtig, nicht so sehr in Gegensätzen – so ist das im Digitalen, so

im Analogen – zu denken und das eine nicht als das andere substitutie-

rend zu begreifen.Momentan ist das aber so:WegenCorona soll der gan-

ze, bisher physische Unterricht nun durch das Digitale substituiert wer-

den. Das ist eine sehr problematische Voraussetzung und Anforderung.

Mankönnte stattdessen fragen,wie dasGanze hybridisiertwerden kann,

inwiefern wir von der einen Erfahrung eine Brücke in die andere Erfah-

rung bauen können undumgekehrt.Daswird die postpandemischeHer-

ausausforderung–währenddie aktuelle,pandemischeHerausforderung

genau genommen die falsche ist, denn es geht eigentlich nicht darum,

Analogizität und physische Präsenz durch Digitalität zu substituieren.

AW: MeinHintergrund ist Schule,Kunstpädagogik,Digitalisierung. Ich bin,

auf alle Fälle, im Suchen begriffen. Die Bürokratie, die Schule sehe ich

auf der einen Seite als sehr statische Systeme. Auf der anderen Seite se-

he ich die Breite an Möglichkeiten, die sich meinen Schüler:innen bie-

tet. Darin erkenne ich vor allem Potenziale. Du hast das schön beschrie-

ben, Felix, dass sich in der Informationsflut, einmal positiv gewendet,

durch Auswahl auch die Möglichkeit der Selbstpositionierung bietet. Ich

sehe damit verbunden auch die Chance, imUnterricht über Ubiquitäres,

Alltägliches von unterschiedlichen Standpunkten aus zu sprechen und

miteinander zu interagieren. Dann sehe ich aber wieder Schule, die sich

da so sträubt, beharrlich an Altem festhält, gern von oben herab, hierar-

chisch funktioniert. Ich wünsche mir so sehr, dass das Fluide auch in ei-

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


64 DIE SUCHE BEGINNEN

ne praktische Formübergeht. Kollaboration, Begegnung auf Augenhöhe,

Strategiendes solidarischenMiteinanders:Dasfinde ichalles sowertvoll.

Hier habe ich dich so verstanden, dass genau da Brücken gebaut wer-

den können, gebaut werden müssen. In der Kunstpädagogik überlegen

wir, wie wir die dafür erforderlichen Übersetzungsleistungen sinnlich-

ästhetisch, spürbar und forschend umsetzen können. Hast du da noch

Hinweise für uns? Wie schafft man diese Öffnung? Und was ist mit den

Schüler:innen? Was wissen wir überhaupt darüber, was sie alles schon

längst praktizieren? Neulich hat mir eine Schülerin in einem Gespräch

über das Hacken erzählt, dass ihre Mitschüler:innen dafür schon einen

neuen Begriff haben: «Du hast das System gedribbelt». Die haben also

schon längst eigene Übersetzungsformen gefunden. Eigentlich müssten

wir zurücktreten und gespannt und viel genauer zuhören, was in dieser

Kiste eigentlich los ist.

FS: Absolut. Ich selbst unterrichte ja Kunststudierende an einer Hochschu-

le. Für mich sind Unterricht oder eine Diskussion immer dann interes-

sant, wenn es mir gelingt, das spezifische Wissen der Studierenden zu

aktivieren. Was wissen die eigentlich, wie sehen die die Welt? Ein gro-

ßer Vorteil, wenn man älter ist als die Studierenden, besteht darin, dass

man dieWelt anders sieht, beziehungsweise sie sie anders sehen alsman

selbst.Das zu aktivieren, finde ich auch ausDozierendenperspektive äu-

ßerst spannend. Dann wird zum Beispiel deutlich, dass gewisse Proble-

me, die man zu erklären versucht, für die Studierenden schon längst ge-

löst sind, andere Probleme für sie dagegen vollkommen unverständlich

sind oder sie ganz andere Zugänge dazu haben oder brauchen. Sie ver-

fügen über ein teilweise unglaublich detailliertes Spezialwissen, das oft

aber auch etwas unverbunden ist. Wie kann man dieses in einer Grup-

pe in einen Zusammenhang mit anderen spezifischen Wissenfragmen-

ten – gewissermaßen Inseln des Wissens – bringen? Wie kann man das

in eine Resonanz zueinander bringen? Ein Grund, weshalb ich den Ge-

meinschaftsbegriff so stark mache, ist die vor allem anhand von digita-

len Situationen gewonnene Erkenntnis, dass die Idee eines eindeutigen

Standpunkts, von dem ausman ein Phänomen richtig erfassen kann, ei-

gentlich nichtmehr funktioniert. Interessanter und sinnvoller ist es viel-

mehr, verschiedene Perspektiven auf ein Phänomen zu verbinden und zu

schauen: Was sieht man auf der einen Seite, welches Bild ergibt sich von

der anderenPosition aus?Undwiehängendiese verschiedenenSichtwei-

sen zusammen, welches Gesamtbild ergibt sich?Welche blinden Flecken

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Miriam Schmidt-Wetzel und Felix Stalder: Diskussionsplateau 65

bleiben weiter bestehen undwas bräuchte es, um auch diese aufzulösen?

Das hat jetzt gar nichts mit der technologischen Situation zu tun, in der

man sich befindet. Das lässt sich genauso gut in Ko-Präsenz im physi-

schenRaummachen,mitBleistift undPapier,wie imdigitalenRaumund

auch inhybridenSituationen.IchfindeeszumBeispiel interessant,wenn

Studierende im Seminar vor Ort erzählen, was sie in ihrem Instagram-

Feed gerade verfolgen. Und dann zücken sie das Smartphone und dann

schaut man drauf und kann darüber konkret sprechen. Das ist jetzt kein

besonders originelles Beispiel, aber es zeigt, dass es gar nicht so sehr dar-

um geht, ob der Unterricht online oder offline stattfindet. Sondern dass

es vielmehr um andere Formen und Strukturen geht, in denen ein Aus-

tausch über komplexe, überladene digitale Erfahrungenmöglich wird.

AW: Wir unterrichten ja heranwachsende Generationen, die vor Problema-

tiken stehen, die sie höchstwahrscheinlich mit dem, was sie an Fertig-

keiten und Wissensvermittlung im Moment zur Verfügung gestellt be-

kommen, kaumwerden lösen können.Die Art undWeise,multiperspek-

tivisch umdas Problemherumzugehen, so wie du das gerade geschildert

hast: Das könnte eine Kompetenz für die Zukunft sein, um sich Proble-

menwiederKlimakriseundwasdanoch sokommenmag,stellen zukön-

nen.

CL: Felix,duhastgeradegesagt,duunterrichtest angehendeKünstler:innen.

Ich selbst unterrichte angehende Kunstlehrer:innen, die auf ein System

zustreben,das genauso funktioniert,wie esAntjeWinkler ebenumrissen

hat. Zu erkennen, dass wir für unsere Felder, in meinem Fall zum Bei-

spiel die Kunstdidaktik, gar keine verallgemeinernden Systematisierun-

genmehrangebenkönnen,empfinde ichals sehrbereicherndundbefrei-

end. Denn es entlastet mich, irgendwelche großen Erklärungen bieten

zu müssen, die es nicht gibt. Nichtsdestotrotz bin ich mit Studierenden

konfrontiert, die jawissen, aufwelches Systemsie zugehen,unddie ganz

klar formulieren: «Ich will eine Lösung. Ich will wissen, wie das funktio-

niert und ich will in diesem System überleben.» Ich finde, auch hier sind

wir wieder in diesem sehr spannenden Bereich, den es auszuhalten gilt.

Im engen Rahmen der Ausbildung gibt es aber kaumMöglichkeiten, sol-

cheDinge gemeinsam ergebnisoffen und differenziert zu thematisieren.

Oft fehlt schlicht die Zeit dafür. Angesichts dieses Spannungsfeldes, in

dem ich mich bewege, scheint es mir wichtig zu wissen: Wo sind in der

Kultur der Digitalität die Knöpfe, an denen ich mich gemeinschaftlich

festhalten kann?

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


66 DIE SUCHE BEGINNEN

FS: Die von dir beschriebene Situation ist weit verbreitet und die auch von

dir erlebten Spannungen sind tatsächlich gravierend. Das Bedürfnis

nach Sicherheit ist eine Reaktion auf diese Offenheit und natürlich auch

auf prekäre ökonomische Realitäten. Auch das Bedürfnis nach Sicher-

heit über mein eigenes Wissen – ich will wissen, dass ich etwas weiß

und dass das einen Wert hat – hängt damit zusammen. Ich glaube, das

Spannungsfeld von Offenheit und Sicherheit lässt sich nicht auflösen.

Es ist wichtig, dass man sich bewusst ist, dass beides eine Berechtigung

und eine gewisse Attraktivität hat. Auf Hochschulebene kommt es in der

Hinsicht darauf an, dass man nicht zu stark in Richtung Ausbildung im

Sinne der Vermittlung von Anwendungswissen geht, dassman aber auch

nicht davon ausgeht, es ginge allein um Persönlichkeitsbildung. Mehr

als dieses Spannungsverhältnis zu artikulieren, sich vielleicht in einem

Gesamtcurriculum zu überlegen, welche Elemente dienen eher dem

einen, welche dem anderen – denn beides gleichzeitig ist nicht machbar

– ist kaummöglich.Man kann die Elemente akzentuieren, aber auflösen

lässt sich das nicht – das ist derWiderspruch, in demwir drin sind.

MS: Das deckt sich auch mit den Analysen Bayramoğlus und Castro Varelas

(2021), die wir heute Morgen thematisiert haben: Die aktuelle Gesamt-

situation ist fragil. Widersprüche lassen sich nicht auflösen. Vor diesem

Hintergrund beschäftigt uns die Frage:Wie wollen und sollen wir aktuell

Kunst unterrichten? Die Frage steht im Raum, wir haben keine Antwor-

ten.Dennoch (oder geradedeshalb)mussdiese Frage ständig aktualisiert

und neu gestellt werden. Lasst uns an dieser Stelle unseren ›Zwischen-

halt‹ auf der Suche nach der fünften Dimension abschließen – uns war

klar, dass wir nicht nurmit neuen Erkenntnissen, sondern auchmit neu-

en Fragen weitergehen werden.

Literatur

Bayramoğlu, Y. & Castro Varela, M. (2021). Post/pandemisches Leben: Eine neue

Theorie der Fragilität. Bielefeld: transcript.

Stalder, F. (2016).Kultur der Digitalität. Berlin: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004 - am 14.02.2026, 22:11:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465493-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

