
634 Rezensionen

Anthropos  110.2015

tenía interés en las artes visuales, un interés que sí tenía 
el espiritismo caribeño con respecto a la construcción de 
los altares (6).

La monografía hace entrever también la necesidad de 
investigación de lo que se calificaba como “espiritismo” 
en los documentos del siglo XIX y principios del XX. El 
Archivo Nacional, en La Habana, así como el Archivo 
Histórico Provincial de Santiago de Cuba custodian nu-
merosos documentos que no han sido examinados hasta 
ahora bajo este aspecto. En los años 1880 y en los 1890, 
los gobiernos provinciales estaban obligados a consignar 
todos los encuentros de varias personas que se llevaran a 
cabo en un registro de asociaciones. Estos encuentros son 
calificados allí como “espiritismo”, pero se mencionan 
entidades africanas (9). La autora agradece con justicia 
a su ayudante de investigación cubano, Roberto Gómez 
Reyes, cuya tarea le permitió hallar documentos en el Ar-
chivo Nacional y en archivos parroquiales.

El trabajo de Juncker se inscribe en un estudio de gé-
nero, que quizás ha ido en algunos aspectos demasiado 
lejos: Una breve mención alude a la continuidad de la 
praxis religiosa en la misma casa habanera, ya que el ahi-
jado de Hortensia es babalao y atiende allí. Dado que ese 
lugar juega un papel tan importante en la continuidad de 
la familia ritual a través de varias generaciones, era muy 
difícil no referirse, aunque sea someramente, a la praxis 
ritual de este. El lector no puede evitar preguntarse si esta 
laguna en la información se debe a que el continuador de 
la familia ritual sea un hombre, hecho que evidentemente 
molestaba en la perspectiva de estudio de género. 

Juncker ha seguido exitosamente pistas en parte in-
completas, en parte evanescentes, a lo largo de unos cien-
toveinte años, que muestran fehacientemente, aun en su 
fragilidad, el devenir de una familia ritual. Esta perspec-
tiva es aun más valiosa, porque generalmente se hallan a 
disposición con respecto a estos temas estudios etnográ-
ficos diacrónicos. 

La bibliografía utilizada no solo es amplia, sino que re-
une libros y artículos de revistas cubanas de difícil acce-
so. Es de lamentar que cite erróneamente a algunos auto-
res, solamente por su segundo apellido, lo que en español 
los convierte en irreconocibles (La conocida historiado-
ra cubana Olga Portuondo Zuñiga, por ej., aparece citada 
como Zuñiga).

En una época en la que no existían los conceptos de 
diáspora ni de globalización, las vidas de estas cuatro mu-
jeres unen, a lo largo de unos cientoveinte años, el naci-
miento en una plantación azucarera de la provincia haba-
nera, hasta la conquista del mundo urbano en La Habana, 
con Puerto Rico y el barrio de Harlem en Nueva York y 
muestran fehacientemente la circulación y adopción de 
concepciones religiosas caribeñas en diferentes zonas a 
través del tiempo.  María Susana Cipolletti 

Kato, Takahiro: Tejidos de sueños. Imágenes y fies-
tas en el mundo andino. Lima: Fondo Editorial del Con-
greso del Perú, 2013. 288 pp. ISBN 978-612-4075-30-8.

Fiel a la excelencia de la tradición de investigaciones 
etnológicas en el Perú inaugurada en 1959 por la “Expe-

dición científica de Japón en América nuclear”, patrocina-
da por la universidad de Tokio, el presente volumen reúne 
seis ensayos de Takahiro Kato dedicados a distintos sitios 
y sectores de la sociedad peruana.

El distrito de Aco (Concepción, Junín) constituye el 
primer escenario para discutir las concepciones campesi-
nas del tiempo a propósito del carácter tabú (incluso de-
moníaco) que se le atribuye al mes de agosto en lo que 
respecta a la celebración de matrimonios, entre otras acti-
vidades sociales. Más allá del carácter interdicto asociado 
a dicho mes y el simbolismo a través del cual se expresa, 
lo que procura este ensayo es develar los fundamentos po-
sitivos de esta condición desde la perspectiva que ofrece 
el calendario agrícola. En Aco el ciclo agrícola comienza 
en septiembre (siembra) y finaliza en julio (cosecha). Este 
último mes está dedicado a la celebración de las fiestas 
patronales y las bodas deberían ajustarse, según el pensa-
miento popular, a las fiestas de los santos católicos. Por su 
parte, agosto es el mes en el que la efervescencia colectiva 
disminuye hasta el punto de hacerse casi invisible. Ahora 
bien, lejos de existir una oposición insalvable entre estos 
meses, ambos constituyen dos unidades “extraordinarias” 
de tiempo que se oponen al tiempo “ordinario” del traba-
jo agrícola ajustándose a dos momentos críticos del ciclo 
anual. Julio, en calidad de mes “extraordinario positivo”, 
representa el final (cosecha) de las labores en el campo 
y promueve la sociabilidad extrema. Agosto, en calidad 
de mes “extraordinario negativo”, representa el comienzo 
(siembra) de la reanudación del ciclo y fomenta la aus-
teridad y el trabajo en la chacra. Desde esta perspectiva, 
agosto no es un mes atípico sino que, junto con julio, con-
forman una pareja que pauta el ritmo del calendario anual 
y que detenta un rol significativo en el ordenamiento de 
los tiempos del gasto y de la previsión.

El análisis diacrónico del proceso de transformación 
de la fiesta del Cruz Velacuy en el Cuzco – que junto con 
la Semana Santa y el Corpus Christi es una de las tres ce-
lebraciones más importantes del ciclo ritual de la ciudad – 
es materia de estudio en el segundo ensayo de la obra. Si 
bien a comienzos del siglo XVIII el Cruz Velacuy se pre-
senta como una festividad privada, familiar y eminente-
mente indígena, desde mediados del siglo XX se aprecia 
un incremento súbito en su extensión y el número de sus 
devotos así como un cambio en sus contenidos. Este in-
cremento está relacionado con el cambio experimentado 
en el Cuzco después del terremoto de 1950, el cual invo-
lucró un incremento exponencial del contingente migra-
torio del campo a la ciudad en calidad de mano de obra 
que, sumado al sector migrante ya existente, pasó a asen-
tarse en sitios periféricos y participar activamente en la 
vida citadina. La celebración anual de la cruz está amplia-
mente extendida en el ámbito rural – independientemen-
te del escaso conocimiento teológico de la religiosidad 
campesina – y en general está asociada con las figuras de 
los cerros, la casa familiar y las agrupaciones de personas 
(gremios, cofradías) encargadas de realizarla con miras 
a prevenir y evitar calamidades y acontecimientos infe-
lices. Si bien la estructura morfológica de la celebración 
no ha cambiado significativamente a lo largo del tiempo 
y del espacio, su contenido sí ha experimentado transfor-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-634 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-634


Rezensionen

Anthropos  110.2015

635

maciones ligadas a las incertidumbres que provocan la 
vida en la urbe.

El rol que desempeña el diablo en el catolicismo po-
pular del norte del Perú desde la perspectiva que ofrece 
la creencia en el “compactado” es interpretado en clave 
alternativa a la que ofrece el sentido explícito del dogma 
católico: la enseñanza o la moraleja religiosa mediante el 
empleo de la imagen del primero. El vínculo entre el dia-
blo y el individuo que pacta con él encierra una relación 
de intercambio que involucra el tránsito de bienes (rique-
zas y restos corporales) entre este y el otro mundo. La mé-
dula de la creencia reside en este fenómeno de transición. 
El “compactado” es considerado como un ser antisocial 
debido a su enriquecimiento exponencial obtenido de ma-
nera inusitada que redunda en un futuro de sufrimientos 
eternos en el otro mundo. La abundancia de la riqueza 
procedente del otro mundo produce un desajuste o des-
equilibro en la circulación de bienes en el interior de la 
sociedad humana que es moralmente cuestionado y debe 
ser estabilizado. Pero la creencia en el “compactado” no 
se restringe a lograr un equilibrio en el interior de la so-
ciedad local, sino a alcanzar un balance que permita una 
vida virtuosa en este mundo y en el más allá.

Hacia finales de la década de 1980 un rumor se exten-
dió en los barrios marginales de dos ciudades de la cos-
ta peruana (Lima y Chiclayo): la existencia de un ser que 
extraía los ojos de los niños para venderlos en el exterior 
a cambio de lo cual dejaba una contraprestación moneta-
ria y una nota de agradecimiento en los bolsillos de sus 
víctimas. Si bien el rumor del “sacaojos” fue interpreta-
do desde la perspectiva que ofrecía el estado crónico de 
inestabilidad política y económica de la época ello no per-
mite explicar, según Kato, el sentido sociocultural de la 
creencia ni tampoco apreciar su carácter más extensivo. 
Precisamente, y en cierto sentido de manera similar a lo 
observado en el caso del Cruz Velacuy cuzqueño, el “sa-
caojos” no es sino la traducción del pishtaco serrano en 
las grandes urbes por parte de la población rural migran-
te asentada en las periferias y enfrentada a nuevos retos. 
Mientras que el pishtaco es el ladrón de la grasa huma-
na (asociada a una energía sobrenatural) de los campesi-
nos de la sierra, el “sacaojos” es el personaje que priva a 
los migrantes no sólo de un órgano corporal (ñawi) sino 
también de las posibilidades a él asociadas: el acceso al 
conocimiento y entendimiento a través de la lectura en el 
contexto de una sociedad que así lo requiere.

Los siguientes dos ensayos del libro están dedicados 
al culto popular cuzqueño y citadino del “Niño Compa-
drito” cuyos elementos son similares a los que caracte-
rizan la fe en los santos católicos de la ciudad salvo por 
una característica: la efigie que lo representa es un es-
queleto. El primer ensayo es una reconstrucción histórica 
del culto en la que se subraya la tensión existente entre el 
catolicismo popular y el carácter hereje impugnado por 
la iglesia en seis pasos: el origen del culto asociado a un 
relato mítico en el que se asevera la ascendencia humana 
del ser venerado, el carácter reciente del culto y su apo-
geo en la década de 1970, la persecución a la que fue so-
metido mediante un decreto de proscripción de 1976, su 
paso a la clandestinidad, su reaparición a comienzos de la 

década de 1980 y su propia metamorfosis vinculada a las 
exigencias de los grupos en pugna. En efecto, el segun-
do de los ensayos se concentra de manera específica en el 
proceso de formación y transformación de la imagen del 
“Niño” a propósito del entretejido existente entre la reve-
lación onírica, la transmisión del relato a ella asociada y 
el cambio de la fisonomía de la efigie (de calavera a la re-
presentación de un ser humano con atuendos propios de 
un santo) vinculadas a ambos en el proceso de su inser-
ción paulatina en el dogma católico bajo el disfraz de un  
“angelito”.

A manera de apéndice, y agrupados bajo el rótulo 
“otros estudios”, cierran el volumen tres breves – mas no 
por ello pertinentes – ensayos dedicados a discutir, res-
pectivamente, la unidad doméstica, el mito de las aldeas 
sumergidas y la creencia en el pishtaco en diversos sec-
tores rurales (quechua hablantes) de la sociedad peruana. 
En el primer caso, se busca explicar los fundamentos de la 
asociación entre la comida y la muerte – a propósito de las 
restricciones aplicadas a la excesiva ingestión de alimen-
tos que se expresan en la oniromancia, el agüero y el tabú 
– atendiendo al carácter “cerrado” del hogar campesino 
y a los bienes limitados que posee. La creación del lago 
es una de las tres variables (junto con la creación cíclica 
de la humanidad y la creación del primer progenitor) del 
mito del diluvio en los Andes. Si bien el origen de las al-
deas sumergidas ha sido explicado en relación con el epi-
sodio bíblico que narra el castigo divino en Sodoma, aquí 
se busca ir más allá de las eventuales interferencias histó-
ricas e interpretar el mito en sus propios términos, recor-
dándose que no necesariamente mitos que presentan una 
morfología similar contienen el mismo mensaje. Nueva-
mente, la singularidad de la narrativa en los Andes parece 
concentrarse en el desequilibrio que genera la oposición 
entre la pobreza y la riqueza. De manera similar es inter-
pretada la creencia en el pishtaco. Este ser, responsable 
del hurto y ulterior comercialización de la grasa humana, 
representa la oposición entre “lo exterior” y “lo interior”, 
la sociedad mayor y el mundo local y, de acuerdo con 
Kato, el proceso erosivo de la “tradición grande” sobre la 
“tradición pequeña”.

Aunque la caracterización de la “comunidad”, el “ho-
gar” y el “mundo rural” en general como un universo “ce-
rrado”, así como la insistencia en el empleo de la “imagen 
del bien limitado” para interpretar algunas características 
de su constitución, pueden estar sujetas a discusión y de-
bate, lo cierto es que la calidad etnográfica de los distintos 
estudios presentados en este volumen no merma en lo ab-
soluto la valía del resultado final. Incluso más, debido a la 
unidad de temas y problemas existente entre ellos, los en-
sayos reunidos en este libro pueden muy bien ser concebi-
dos como una etnografía general del Perú contemporáneo. 

Pablo F. Sendón

Kenny, Anna: The Aranda’s Pepa. An Introduction to 
Carl Strehlow’s Masterpiece. Die Aranda- und Loritja-
Stämme in Zentral-Australien (1907–1920). Canberra: 
ANU E Press, 2013. 310 pp. ISBN 978-1-9215-3676-2. 
Price: € 19.00

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-634 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 10:47:51. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-634

