634

tenia interés en las artes visuales, un interés que si tenia
el espiritismo caribefio con respecto a la construccién de
los altares (6).

La monografia hace entrever también la necesidad de
investigacion de lo que se calificaba como “espiritismo”
en los documentos del siglo XIX y principios del XX. El
Archivo Nacional, en La Habana, asi como el Archivo
Histérico Provincial de Santiago de Cuba custodian nu-
merosos documentos que no han sido examinados hasta
ahora bajo este aspecto. En los afios 1880 y en los 1890,
los gobiernos provinciales estaban obligados a consignar
todos los encuentros de varias personas que se llevaran a
cabo en un registro de asociaciones. Estos encuentros son
calificados alli como “espiritismo”, pero se mencionan
entidades africanas (9). La autora agradece con justicia
a su ayudante de investigacién cubano, Roberto Gémez
Reyes, cuya tarea le permiti6 hallar documentos en el Ar-
chivo Nacional y en archivos parroquiales.

El trabajo de Juncker se inscribe en un estudio de gé-
nero, que quizds ha ido en algunos aspectos demasiado
lejos: Una breve mencién alude a la continuidad de la
praxis religiosa en la misma casa habanera, ya que el ahi-
jado de Hortensia es babalao y atiende alli. Dado que ese
lugar juega un papel tan importante en la continuidad de
la familia ritual a través de varias generaciones, era muy
dificil no referirse, aunque sea someramente, a la praxis
ritual de este. El lector no puede evitar preguntarse si esta
laguna en la informacién se debe a que el continuador de
la familia ritual sea un hombre, hecho que evidentemente
molestaba en la perspectiva de estudio de género.

Juncker ha seguido exitosamente pistas en parte in-
completas, en parte evanescentes, a lo largo de unos cien-
toveinte afos, que muestran fehacientemente, aun en su
fragilidad, el devenir de una familia ritual. Esta perspec-
tiva es aun mds valiosa, porque generalmente se hallan a
disposicion con respecto a estos temas estudios etnogra-
ficos diacrénicos.

La bibliografia utilizada no solo es amplia, sino que re-
une libros y articulos de revistas cubanas de dificil acce-
so. Es de lamentar que cite erroneamente a algunos auto-
res, solamente por su segundo apellido, lo que en espafiol
los convierte en irreconocibles (La conocida historiado-
ra cubana Olga Portuondo Zufiiga, por €j., aparece citada
como Zuiiga).

En una época en la que no existian los conceptos de
didspora ni de globalizacién, las vidas de estas cuatro mu-
jeres unen, a lo largo de unos cientoveinte afios, el naci-
miento en una plantacion azucarera de la provincia haba-
nera, hasta la conquista del mundo urbano en La Habana,
con Puerto Rico y el barrio de Harlem en Nueva York y
muestran fehacientemente la circulacién y adopcion de
concepciones religiosas caribefias en diferentes zonas a
través del tiempo. Maria Susana Cipolletti

Kato, Takahiro: Tejidos de suefios. Imagenes y fies-
tas en el mundo andino. Lima: Fondo Editorial del Con-
greso del Pert, 2013. 288 pp. ISBN 978-612-4075-30-8.

Fiel a la excelencia de la tradicion de investigaciones
etnoldgicas en el Pert inaugurada en 1959 por la “Expe-

Rezensionen

dicion cientifica de Japén en América nuclear”, patrocina-
da por la universidad de Tokio, el presente volumen retine
seis ensayos de Takahiro Kato dedicados a distintos sitios
y sectores de la sociedad peruana.

El distrito de Aco (Concepcion, Junin) constituye el
primer escenario para discutir las concepciones campesi-
nas del tiempo a propdsito del cardcter tabu (incluso de-
monifaco) que se le atribuye al mes de agosto en lo que
respecta a la celebracién de matrimonios, entre otras acti-
vidades sociales. Mds alld del cardcter interdicto asociado
a dicho mes y el simbolismo a través del cual se expresa,
lo que procura este ensayo es develar los fundamentos po-
sitivos de esta condicion desde la perspectiva que ofrece
el calendario agricola. En Aco el ciclo agricola comienza
en septiembre (siembra) y finaliza en julio (cosecha). Este
dltimo mes estd dedicado a la celebracion de las fiestas
patronales y las bodas deberian ajustarse, segtin el pensa-
miento popular, a las fiestas de los santos catélicos. Por su
parte, agosto es el mes en el que la efervescencia colectiva
disminuye hasta el punto de hacerse casi invisible. Ahora
bien, lejos de existir una oposicion insalvable entre estos
meses, ambos constituyen dos unidades “extraordinarias”
de tiempo que se oponen al tiempo “ordinario” del traba-
jo agricola ajustandose a dos momentos criticos del ciclo
anual. Julio, en calidad de mes “extraordinario positivo”,
representa el final (cosecha) de las labores en el campo
y promueve la sociabilidad extrema. Agosto, en calidad
de mes “extraordinario negativo”, representa el comienzo
(siembra) de la reanudacién del ciclo y fomenta la aus-
teridad y el trabajo en la chacra. Desde esta perspectiva,
agosto no es un mes atipico sino que, junto con julio, con-
forman una pareja que pauta el ritmo del calendario anual
y que detenta un rol significativo en el ordenamiento de
los tiempos del gasto y de la prevision.

El andlisis diacrénico del proceso de transformacién
de la fiesta del Cruz Velacuy en el Cuzco — que junto con
la Semana Santa y el Corpus Christi es una de las tres ce-
lebraciones mds importantes del ciclo ritual de la ciudad —
es materia de estudio en el segundo ensayo de la obra. Si
bien a comienzos del siglo XVIII el Cruz Velacuy se pre-
senta como una festividad privada, familiar y eminente-
mente indigena, desde mediados del siglo XX se aprecia
un incremento subito en su extension y el nimero de sus
devotos asi como un cambio en sus contenidos. Este in-
cremento esta relacionado con el cambio experimentado
en el Cuzco después del terremoto de 1950, el cual invo-
lucré un incremento exponencial del contingente migra-
torio del campo a la ciudad en calidad de mano de obra
que, sumado al sector migrante ya existente, pasé a asen-
tarse en sitios periféricos y participar activamente en la
vida citadina. La celebracion anual de la cruz estd amplia-
mente extendida en el dmbito rural — independientemen-
te del escaso conocimiento teoldgico de la religiosidad
campesina — y en general estd asociada con las figuras de
los cerros, la casa familiar y las agrupaciones de personas
(gremios, cofradias) encargadas de realizarla con miras
a prevenir y evitar calamidades y acontecimientos infe-
lices. Si bien la estructura morfolégica de la celebracion
no ha cambiado significativamente a lo largo del tiempo
y del espacio, su contenido si ha experimentado transfor-

Anthropos 110.2015

60, am 24,01.2026, 10:47:51. © Inhak.
fr oder

Erlaubnls Ist

Inhalts Im

r


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-634

Rezensionen

maciones ligadas a las incertidumbres que provocan la
vida en la urbe.

El rol que desempeiia el diablo en el catolicismo po-
pular del norte del Pert desde la perspectiva que ofrece
la creencia en el “compactado” es interpretado en clave
alternativa a la que ofrece el sentido explicito del dogma
catélico: la ensefianza o la moraleja religiosa mediante el
empleo de la imagen del primero. El vinculo entre el dia-
blo y el individuo que pacta con él encierra una relacion
de intercambio que involucra el transito de bienes (rique-
zas y restos corporales) entre este y el otro mundo. La mé-
dula de la creencia reside en este fendmeno de transicion.
El “compactado” es considerado como un ser antisocial
debido a su enriquecimiento exponencial obtenido de ma-
nera inusitada que redunda en un futuro de sufrimientos
eternos en el otro mundo. La abundancia de la riqueza
procedente del otro mundo produce un desajuste o des-
equilibro en la circulacién de bienes en el interior de la
sociedad humana que es moralmente cuestionado y debe
ser estabilizado. Pero la creencia en el “compactado” no
se restringe a lograr un equilibrio en el interior de la so-
ciedad local, sino a alcanzar un balance que permita una
vida virtuosa en este mundo y en el mas alla.

Hacia finales de la década de 1980 un rumor se exten-
di6 en los barrios marginales de dos ciudades de la cos-
ta peruana (Lima y Chiclayo): la existencia de un ser que
extraia los ojos de los nifios para venderlos en el exterior
a cambio de lo cual dejaba una contraprestaciéon moneta-
ria y una nota de agradecimiento en los bolsillos de sus
victimas. Si bien el rumor del “sacaojos” fue interpreta-
do desde la perspectiva que ofrecia el estado crénico de
inestabilidad politica y econémica de la época ello no per-
mite explicar, segtin Kato, el sentido sociocultural de la
creencia ni tampoco apreciar su cardcter mas extensivo.
Precisamente, y en cierto sentido de manera similar a lo
observado en el caso del Cruz Velacuy cuzqueiio, el “sa-
caojos” no es sino la traduccién del pishtaco serrano en
las grandes urbes por parte de la poblacion rural migran-
te asentada en las periferias y enfrentada a nuevos retos.
Mientras que el pishtaco es el ladrén de la grasa huma-
na (asociada a una energia sobrenatural) de los campesi-
nos de la sierra, el “sacaojos” es el personaje que priva a
los migrantes no sélo de un 6rgano corporal (7awi) sino
también de las posibilidades a él asociadas: el acceso al
conocimiento y entendimiento a través de la lectura en el
contexto de una sociedad que asf lo requiere.

Los siguientes dos ensayos del libro estdn dedicados
al culto popular cuzqueiio y citadino del “Nifio Compa-
drito” cuyos elementos son similares a los que caracte-
rizan la fe en los santos catélicos de la ciudad salvo por
una caracteristica: la efigie que lo representa es un es-
queleto. El primer ensayo es una reconstruccion histdrica
del culto en la que se subraya la tension existente entre el
catolicismo popular y el caracter hereje impugnado por
la iglesia en seis pasos: el origen del culto asociado a un
relato mitico en el que se asevera la ascendencia humana
del ser venerado, el caricter reciente del culto y su apo-
geo en la década de 1970, la persecucion a la que fue so-
metido mediante un decreto de proscripcién de 1976, su
paso a la clandestinidad, su reaparicién a comienzos de la

Anthropos 110.2015

80,

635

década de 1980 y su propia metamorfosis vinculada a las
exigencias de los grupos en pugna. En efecto, el segun-
do de los ensayos se concentra de manera especifica en el
proceso de formacion y transformacion de la imagen del
“Nifio” a propdsito del entretejido existente entre la reve-
lacién onirica, la transmision del relato a ella asociada y
el cambio de la fisonomia de la efigie (de calavera a la re-
presentacion de un ser humano con atuendos propios de
un santo) vinculadas a ambos en el proceso de su inser-
cion paulatina en el dogma catdlico bajo el disfraz de un
“angelito”.

A manera de apéndice, y agrupados bajo el rétulo
“otros estudios”, cierran el volumen tres breves — mas no
por ello pertinentes — ensayos dedicados a discutir, res-
pectivamente, la unidad doméstica, el mito de las aldeas
sumergidas y la creencia en el pishtaco en diversos sec-
tores rurales (quechua hablantes) de la sociedad peruana.
En el primer caso, se busca explicar los fundamentos de la
asociacion entre la comida y la muerte — a prop6sito de las
restricciones aplicadas a la excesiva ingestion de alimen-
tos que se expresan en la oniromancia, el agiiero y el tabu
— atendiendo al caricter “cerrado” del hogar campesino
y a los bienes limitados que posee. La creacion del lago
es una de las tres variables (junto con la creacion ciclica
de la humanidad y la creacién del primer progenitor) del
mito del diluvio en los Andes. Si bien el origen de las al-
deas sumergidas ha sido explicado en relacién con el epi-
sodio biblico que narra el castigo divino en Sodoma, aqui
se busca ir mds alld de las eventuales interferencias histo-
ricas e interpretar el mito en sus propios términos, recor-
dandose que no necesariamente mitos que presentan una
morfologia similar contienen el mismo mensaje. Nueva-
mente, la singularidad de la narrativa en los Andes parece
concentrarse en el desequilibrio que genera la oposicién
entre la pobreza y la riqueza. De manera similar es inter-
pretada la creencia en el pishtaco. Este ser, responsable
del hurto y ulterior comercializacion de la grasa humana,
representa la oposicion entre “lo exterior” y “lo interior”,
la sociedad mayor y el mundo local y, de acuerdo con
Kato, el proceso erosivo de la “tradicién grande” sobre la
“tradicion pequefia”.

Aunque la caracterizacion de la “comunidad”, el “ho-
gar” y el “mundo rural” en general como un universo “ce-
rrado”, asi como la insistencia en el empleo de la “imagen
del bien limitado” para interpretar algunas caracteristicas
de su constitucion, pueden estar sujetas a discusion y de-
bate, lo cierto es que la calidad etnografica de los distintos
estudios presentados en este volumen no merma en lo ab-
soluto la valia del resultado final. Incluso mas, debido a la
unidad de temas y problemas existente entre ellos, los en-
sayos reunidos en este libro pueden muy bien ser concebi-
dos como una etnograffa general del Perti contempordneo.

Pablo F. Send6n

Kenny, Anna: The Aranda’s Pepa. An Introduction to
Carl Strehlow’s Masterpiece. Die Aranda- und Loritja-
Stamme in Zentral-Australien (1907-1920). Canberra:
ANU E Press, 2013. 310 pp. ISBN 978-1-9215-3676-2.
Price: € 19.00

24012026, 10:47:51. ©
fr oder

Erlaubnls Ist Inhalts Im

" | y!


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2015-2-634

