
AUFSATZ

Brigitte Bargetz

Der sentimentale Vertrag

Eine Politische Theorie der Affekte und das unvollendete liberale Projekt

»Der subjektiven Betrachtung, sei sie auch kritisch gegen sich geschärft, haftet ein Senti-
mentales und Anachronistisches an: etwas von der Klage über den Weltlauf, die nicht um

seiner Güte willen zu verwerfen wäre, sondern weil das klagende Subjekt sich in seinem
Sosein zu verhärten droht und damit wiederum das Gesetz des Weltlaufs zu erfüllen.«1

»[…] the unfinished business of sentimentality. [...] a particular form of liberal sentimen-
tality that promotes individual acts of identification based on collective group membership
has been conventionally deployed to bind persons to the nation through a universalist rhe-

toric not of citizenship per se but of the capacity for suffering and trauma at the citizen’s
core.«2

Affekte, Gefühle, Emotionen – ihre Bedeutung, ihr Einsatz und ihre Effekte sind
derzeit wissenschaftlich umkämpft. Diskursiv verfestigt wurde der Trend zu den
Gefühlen spätestens vor zehn Jahren, als Patricia T. Clough und Jean Halley den
»affective turn«3 ausriefen. Diese Wende zu den Affekten zieht sich quer durch die
Disziplinen und hat Sozial- und Kulturwissenschaften ebenso erfasst wie Medien-,
Technik- und Neurowissenschaften. Stoff dafür finden die wissenschaftlichen Aus-
einandersetzungen nicht zuletzt im aktuellen politischen Gefühlsrepertoire: Wut
und Empörung, Hass und Neid, Angst und Frustration ebenso wie Empathie und
Solidarität prägen in unterschiedlichen politischen Schattierungen den aktuellen
historischen Moment.4

In der zeitgenössischen Politischen Theorie wurden Affekte und Gefühle bislang
eher verhalten diskutiert.5 Dies hat, so ist zu vermuten, sowohl politische als auch

 
1 Adorno 2014 [1951], S. 8.
2 Berlant 1998, S. 636.
3 Clough, Halley 2007.
4 Meine Überlegungen zum sentimentalen Vertrag konnte ich in den letzten Jahren in unter-

schiedlichen Zusammenhängen diskutieren; für anregende Hinweise danke ich insbeson-
dere Karin Bischof, Magdalena Freudenschuß, Christine Hentschel, Sonja John, Gundula
Ludwig, Iris Mendel und Birgit Sauer. Ebenso danke ich den anonymen Gutachter*innen
für hilfreiche Anmerkungen sowie Reinhard Blomert für die redaktionelle Betreuung des
Textes.

5 Hierzu im Folgenden einige Hinweise ohne Anspruch auf Vollständigkeit. Der deutsch-
sprachige Kontext zeichnet sich – mit Ausnahme feministischer Ansätze – durch eine
»politikwissenschaftliche Gefühlsstarre der Nachkriegsjahre« (Penz, Sauer 2016, S. 30)
aus. Die Auseinandersetzung mit Politik und Gefühlen hat hier erst in den vergangenen
Jahren und damit im interdisziplinären Vergleich »erst spät« (Schaal 2010 b, S. 139) an
Bedeutung gewonnen. Für einen Überblick vgl. zum Beispiel Schaal 2010 a; Heidenreich,
Schaal 2012; APuZ 2013; Korte 2015; Penz, Sauer 2016. In der politischen Ideenge-

Leviathan, 46. Jg., 1/2018, S. 37 – 58, DOI: 10.5771/0340-0425-2018-1-37

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


politiktheoretische Gründe. Für das westlich-moderne politische Denken ist dieser
Umstand nicht zuletzt mit der Dominanz eines liberalen Politikverständnisses in
Verbindung zu bringen. Denn mit der Etablierung westlich-moderner Staatlichkeit
wurde die Auffassung einer (notwendigen) Trennung zwischen Politik und Privat-
heit, zwischen Rationalität und Emotionalität nicht nur grundlegend, sondern auch
hegemonial.6

Dass Politik jedoch nur vermeintlich objektiv, neutral und emotionslos ist, haben
in den vergangenen Jahrzehnten gesellschaftskritische und feministische Beiträge
ebenso nachdrücklich wie überzeugend dargelegt.7 In meinem Beitrag will ich an
diese Kritiken anschließen und sie mit der kritisch-heuristischen Denkfigur des sen-
timentalen Vertrags ein Stück weitertreiben. Dafür, so meine These, ist es gewinn-
bringend, über den Tellerrand der Politischen Theorie hinaus auf die Cultural Stu-
dies zu blicken,8 die seit vielen Jahren und Jahrzehnten zu einem kritischen
Verständnis des Verhältnisses von Affekt und Politik beitragen. Konkret entwickle
ich die Figur des sentimentalen Vertrags in Auseinandersetzung mit Lauren Berlants
Konzept nationaler Sentimentalität.9 Dass die Vertragsmetapher dabei als politik-
theoretischer Anhaltspunkt dient und nicht als vertragstheoretisches Plädoyer zu
begreifen ist, lege ich im Anschluss an die folgende Skizze des affective turn und die
Ausführungen zu meinem politik- und gesellschaftstheoretischen Anliegen dar.
Basierend auf diesen Überlegungen, führe ich sodann die Figur des sentimentalen
Vertrags aus. Mit meinem Beitrag möchte ich zu einer gesellschaftstheoretischen
Entschlüsselung des Verhältnisses von Politik und Affekt beitragen: zu einer Kritik
affektiver Politik, nicht zuletzt, um davon ausgehend einige (neo-)liberale Fallstricke
aktueller affektiver Politiken zu identifizieren.

 
schichte waren Gefühle, Emotionen, Leidenschaften und Affekte zwar durchaus ein
Thema; mit Ausnahme feministischer Ansätze werden sie jedoch erst seit kürzerem umfas-
sender diskutiert (vgl. zum Beispiel Landwehr, Renz 2008; Mohrmann 2015; Newmark
2008 a). Gleiches gilt für die (politische) Philosophie, in der die Auseinandersetzung mit
Affekt und Politik erst »im Entstehen« (Slaby 2017, S. 138) begriffen ist (vgl. zum Beispiel
Bedorf 2015; für die feministische politische Philosophie vgl. Jaggar 1989; Gatens 1995).
International breit rezipierte Ansätze der zeitgenössischen Politischen Theorie zwischen
Liberalismus und Liberalismuskritik sind beispielsweise Connolly 2002; Mouffe 2007
[2005]; Nußbaum 2013.

6 Vgl. unter anderem Pateman 1988; Weintraub, Kumar 1997; Sauer 1999; Demirović
2001.

7 Vgl. zum Beispiel Hirschman 1987 [1977]; Narr 1988; Sauer 1999; Baier et al. 2014.
8 Zur Verbindung von Politischer Theorie und Cultural Studies vgl. auch Dean 2000.
9 Zwar spricht auch Berlant an einigen wenigen Stellen von einem sentimentalen Vertrag

(Berlant 1999, S. 35, 44; siehe auch Berlant 2014, S. 110), allerdings hat sie diesen Aus-
druck nie zu einem umfassenden Konzept ausgearbeitet.

38 Brigitte Bargetz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


»Bloom-Spaces«: Annäherungen an den affective turn

»Affective turn«10, »affektiver Taumel«11, »Affektboom«12 – die Bezeichnungen
lassen es bereits erahnen: Affekte, Gefühle und Emotionen haben nicht nur die poli-
tischen, sondern auch die wissenschaftlichen »Schauplätze« erobert respektive affi-
ziert. Dabei wurde eine Vielfalt an Positionen, Perspektiven, Fragen und Begriffen
entwickelt, die in ihrer Fülle gegenwärtig ebenso wenig überschaubar wie eindeutig
zuordenbar sind. Dass letzteres nicht nur der geläufigen Problematik der Zuordnung
und Vereindeutigung geschuldet, sondern Teil des affekttheoretischen Programms
selbst ist, veranschaulichen Melissa Gregg und Gregory J. Seigworth mit ihrem Ver-
ständnis von Affekt: »Weil Affekt aus einer verworrenen, unmittelbaren Verbun-
denheit und nicht aus einer dialektischen Versöhnung säuberlich oppositioneller
Elemente oder primärer Einheiten entsteht, wird es möglich, Schwellen und Span-
nungen, Vermischungen und Verwischungen gegenüber einfachen Aufgliederungen
den Vorrang zu geben.«13

Nicht nur in diesem Sinn lässt sich der affective turn als wissenschafts- und gesell-
schaftstheoretische Intervention verstehen, durch die in kritischer Auseinander-
setzung mit herrschenden Paradigmen nach neuen Erkenntnis-, Wahrnehmungs-
und Politisierungsweisen gesucht wird. In erster Linie bedeutet dies eine
(er)neu(ert)e Kritik westlich-moderner Dichotomien und ihrer machtvollen Verhaf-
tungen: Hierzu zählen Diskurs/Materialität, Kultur/Natur, Körper/Geist, Mensch/
Maschine oder Rationalität/Emotionalität. Als Ausgangspunkt dient vielfach die
Kritik am cultural beziehungsweise lingustic turn und damit verbunden an Post-
strukturalismus und Dekonstruktivismus. Deren Ziel, Dichotomien zu überwinden,
sei längst nicht erreicht; vielmehr würden nun – so die Kritik – Diskurs, Repräsen-
tation, Kultur und Epistemologie sowie anthropozentrische Annahmen überwiegen.
Mit Affekt – so soll folgender Einblick zeigen14 – werden hingegen und nicht zuletzt
in posthumanistischer Absicht Körperlichkeit und Materialität, körperlich wahr-
nehmbare Affiziertheiten, affektiv-körperliche Register und Belebtheiten oder kör-
perliche Fähigkeiten und taktiles Wissen betont. Es geht um Energien und Intensi-
täten, Relationalitäten und Interdependenzen, Assemblagen, »worlding«15, »in-

1.

 
10 Clough, Halley 2007.
11 Angerer 2007, S. 7.
12 Hammer-Tugendhat, Lutter 2010, S. 7.
13 Seigworth, Gregg 2010, S. 4; Übersetzung B.B.
14 Die folgende Darstellung ist freilich nur eine Annäherung an die Debatten zum affective

turn. Ihr fragmentarischer Gehalt ist durchaus beabsichtigt, um durch die Vielfalt an
Begriffen ein, wiewohl unvollkommenes, affekttheoretisches Bild zu zeichnen, das den
affekttheoretischen Horizont ein Stück weit greifbar machen soll. Für einen Überblick
vgl. zum Beispiel Koivunen 2010; Seigworth, Gregg 2010; Baier et al. 2014; Penz, Sauer
2016, Kapitel 1.

15 Stewart 2010, S. 339. Gemeint ist damit der Prozess des (permanenten) Welt-Herstellens.
Die Entscheidung, hier sowie an einigen anderen Stellen die englischen Begriffe beizube-
halten, ist dem Umstand geschuldet, dass diese auch in deutschsprachigen Debatten
überwiegend im englischen Original verwendet werden.

Der sentimentale Vertrag 39

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


between-ness«16, Beteiligung und Betroffenheit, Bindungen und Zugehörigkeiten,
aber auch um Überschuss und Fluidität, Emergenz, Mobilitäten, Dynamiken und
(Des-)Orientierungen. Die affektiven »bloom-spaces«17 verweisen auf Atmosphä-
ren und Resonanzräume, Versprechen und Bedrohungen, affektive Ökonomien und
affektiven Wert. Affektives Handeln wird als multipel, uneindeutig, dynamisch,
relational und vervielfachend beschrieben. In vielen Ansätzen wird damit auch ein
neuer Modus der Kritik eingeläutet, der von einer Vorstellung affektiver Kraft und
Potenzialität als kreativ, erneuernd und ermöglichend geprägt ist.

Dieser optimistisch gefärbte affekttheoretische Gestus ruft gleichermaßen Begeis-
terung wie Kritik hervor. Kritisiert werden unter anderem jene Ansätze, die sich auf
die affekttheoretisch einflussreichen Überlegungen Brian Massumis18 und seine
Trennung zwischen Affekt und Emotion beziehen. Massumi hatte Mitte der 1990er
Jahre zwischen Affekt als »a-sozialer« Intensität19 und Emotion als deren Ausdruck
unterschieden und nicht zuletzt eine zeitliche Komponente in diese Unterscheidung
eingelagert; es sei eine fehlende halbe Sekunde, die Emotion von Affekt trennt.20

Wird für die einen Affekt damit als unmittelbare körperliche und autonome Kraft
fassbar, orten andere darin einen prekären Dualismus zwischen spontanen Affekten
und kognitiven Emotionen. Die Privilegierung von Affekt gegenüber Emotion führe
zu einer Überhöhung spontaner und unverfälschter körperlicher Reaktionen, sie
impliziere die Suche nach einer »neuen Wahrheit« ebenso wie eine Sehnsucht nach
Unmittelbarkeit und Authentizität;21 Clare Hemmings ortet in diesen affekttheore-
tischen Ansätzen daher einen problematischen »ontological turn«.22 Die Romanti-
sierung von Affekt als befreiende und emanzipative Kraft birgt nicht zuletzt die
Gefahr, Macht- und Herrschaftskritik auszublenden und damit gleichfalls zu igno-
rieren, dass manche (vergeschlechtlichte, rassisierte und klassisierte23) Subjekte mit
(ganz bestimmten, zumeist negativ konnotierten) Affekten überassoziiert werden.24

Was in all diesen Auseinandersetzungen mit Affekt mehr oder weniger explizit
verhandelt wird, ist die Frage nach dem Politischen von Gefühlen beziehungsweise
wie über Affekt und Gefühl das Politische reflektiert und artikuliert wird. Hier setze
ich mit der Figur des sentimentalen Vertrags an. Affekttheoretisch situiere ich mei-

 
16 Seigworth, Gregg 2010, S. 2. »In-between-ness« verweist auf ein vielfaches »Dazwi-

schensein«.
17 Ebd., S. 9. Der Begriff des »bloom-space« lässt sich am ehesten als Raum des (Er-)Blühens

verstehen.
18 Massumi 1995.
19 Ebd., S. 88. Intensität sei »a-sozial«, aber nicht vorsozial, da Intensität zwar soziale Ele-

mente, aber auch Elemente von anderen Funktionsebenen enthalte (ebd., S. 91).
20 Ebd., S. 89, 91.
21 Kritisch vgl. zum Beispiel Hemmings 2005; Angerer 2007; Leys 2011.
22 Hemmings 2005, S. 548.
23 Mit den Ausdrücken »rassisiert« und »klassisiert« soll betont werden, dass es dabei auch

um Formen der Ausgrenzung und Delegitimierung geht, die mit Rassismus und Klassis-
mus verknüpft sind.

24 Ahmed 2004, S. 93 f.; Hemmings 2005, S. 561; Palmer 2017.

40 Brigitte Bargetz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


nen Beitrag im Umfeld jener Ansätze, die keine strikte Trennung zwischen Affekt
und Emotion zugrunde legen, sondern Affekt, Gefühl, Emotion und Empfindung
im Politischen und Ökonomischen verorten und dabei körperliche und mentale
Aspekte gleichermaßen betonen.25

Jammernde Frauen, feministische Spielverderberinnen* und feministische
Politische Theorie: Erkenntnis- und gesellschaftstheoretische Grundlagen

The female complaint: the unfinished business of sentimentality in American culture
– so lautet ein Titel von Lauren Berlants Trilogie zu nationaler Sentimentalität.26

Dieser Titel deutet auf das Bild der jammernden Frau hin, das eine lange Geschichte
vorweisen kann und sich bis in die Gegenwart fortgeschrieben hat. Bereits vor knapp
2.400 Jahren äußerte Platon, »die Wehklagen und das Jammern« abschaffen und
»den Weibern« überlassen«27zu wollen; Kant wandte sich gegen die »Empfindelei«
als »bloß leidende[r]« und implizit weiblicher »Schwäche«;28 und aktuell liest sich
ein Eintrag im Forum der deutschen ElitePartner-Vermittlung wie folgt: »Wie
kommt es, dass in diesem Forum so viele Frauen so wahnsinnig viele Probleme mit
Männern haben? Ist das Jammern vielleicht doch Teil des weiblichen Rollenverhal-
tens?«29

Doch nicht nur die »jammernden Frauen« verursachen Irritation und Abwehrre-
aktionen. Wird das Jammern politisch gewendet und mitunter doch als Kritik wahr-
genommen, sind es die feministischen Spielverderberinnen* – jene »feminist kill-
joys«, so Sara Ahmed30 –, die Unbehagen auslösen. Ihre Kritik gilt nämlich als ein
Verbreiten schlechter Gefühle; dem Glück der anderen stehen sie im Wege, sie dro-
hen, es zu sabotieren und damit auch diejenigen infrage zu stellen, die dieses Glück
verkörpern. Letztlich wird ihnen gar die Unfähigkeit unterstellt, glücklich zu sein.
Ahmed plädiert für eine Aneignung der Figur der feminist killjoy und problemati-
siert damit eine Politik »guter Gefühle«.31 »Glück«32 beziehungsweise die Fest-
schreibung und Zuschreibung von Glück werden so als Mechanismus entzifferbar,
über den soziale Normen hervorgebracht und bestätigt werden, ebenso wie Devianz
festgeschrieben wird.

2.

 
25 Vgl. zum Beispiel Ahmed 2004; Berlant 2011; Cvetkovich 2012.
26 Die in ihrer historischen Abfolge inhaltlich aufeinander aufbauenden Bücher sind The

anatomy of national fantasy (1991), The female complaint (2008) und The Queen of
America goes to Washington City (1997). Cruel optimism (2011) schließt an diese Tri-
logie an.

27 Platon 1991, S. 185.
28 Kant, zitiert nach Newmark 2008 b, S. 16.
29 ElitePartner Forum vom 15. Februar 2013. www.elitepartner.de/forum/frage/frauen-da

s-jammernde-geschlecht.35515/ (Zugriff vom 21.03.2016).
30 Ahmed 2010 b, S. 50.
31 Ahmed 2010 a, S. 30; Übersetzung B.B.
32 Ebd., S. 29; Übersetzung B.B.

Der sentimentale Vertrag 41

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


Wie Ahmed greift Berlant mit dem Bild weiblichen Jammerns – the female com-
plaint – eine negativ konnotierte und abwertende Zuschreibung auf, ohne sie einfach
abzulehnen oder positiv zu besetzen. Vielmehr fragt sie nach den spezifischen Ent-
stehungsbedingungen dieser wirkmächtigen vergeschlechtlichten Zuschreibung.
Der Verständnis- und Verständigungszusammenhang, der Frauen mit der Annahme
vom weiblichen Jammern über Differenzen hinweg unterstellt wird, ist also nicht
essentialistisch zu begreifen, sondern wird vielmehr sozial und insbesondere medial
hergestellt und vermittelt. Im Modus weiblichen Jammerns33 drückt sich eine ambi-
valente Sentimentalität aus, da er zwar auf einen Diskurs der Enttäuschung verweist,
jedoch zugleich Erfüllung und Hoffnung artikuliert.34 Mit Sentimentalität
beschreibt Berlant also gesellschaftliche Wirkmächtigkeiten und Erfahrungsmoda-
litäten, die sie in kritischer Auseinandersetzung mit Sentimentalität zugänglich
macht – ohne Sentimentalität Frauen* als Eigenschaften zuzuschreiben oder ihr
Handeln darauf zu reduzieren, aber auch ohne diesen Modus schlichtweg abzu-
werten.

Es ist diese androzentrismuskritische und zugleich reifizierungssensible Vorge-
hensweise, ein weiblich konnotiertes (und häufig abgewertetes oder ignoriertes) Bild
– die jammernde Frau*, die* feminist killjoy – aufzugreifen und in ihrer gesell-
schaftstheoretischen Bedeutung ambivalent einzulesen, die ich mit meinem Beitrag
stark mache, um zu einer Politischen Theorie der Affekte zu gelangen. Diese Poli-
tische Theorie der Affekte ist insofern auch eine feministische Politische Theorie:
nicht (nur), weil sie sich mit den affektiven Dynamiken von Geschlecht und Sexua-
lität auseinandersetzt, sondern weil sie diese in den Zusammenhang von Gesell-
schaftskritik stellt. Denn die Auseinandersetzung mit Glück, Jammern und Senti-
mentalität – also mit Gefühlen, die als Gefühle und mehr noch als
vergeschlechtlichte, rassisierte und klassisierte Gefühle in der Politischen Theorie
durchweg ausgeblendet und/oder diskreditiert wurden und werden – erlaubt es,
spezifische politische Machtmechanismen, Gesellschaftsfigurationen und Funkti-
onsweisen zu erfassen und damit das machtsensible Repertoire der Politischen
Theorie zu erweitern. Die Auseinandersetzung mit Sentimentalität weist also über
eine geschlechtsspezifische Kritik hinaus auf die gesellschaftspolitische und politik-
theoretische Relevanz einer Politik im Modus der Sentimentalität hin.

Der Gesellschaftsvertrag als politiktheoretische Denkfigur

In ihrem Projekt zu nationaler Sentimentalität kartographiert Berlant die Heraus-
bildung nationaler Gefühlsstrukturen in den USA seit dem 19. Jahrhundert, für die
eine neue Form affektiver Öffentlichkeit bezeichnend sei. Dabei handle es sich um
»einen Raum der Bindung und Identifikation, der nicht nur mit ideologischen oder
kognitiven Inhalten gefüllt ist, sondern auch eine wichtige Stütze für die Wünsche

3.

 
33 Vgl. Berlant 2008, S. 1.
34 Ebd., S. 13.

42 Brigitte Bargetz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


der Menschen nach Reziprozität mit der Welt darstellt«.35 Dieses Verständnis von
über Bindungen und Bezogenheiten hergestellten Öffentlichkeiten ist im Umfeld
jener feministischen Debatten zu verorten, die mit der Kritik an der Dichotomie
öffentlich/privat die Delegitimation und Dethematisierung von Gefühlen in vor-
herrschenden Politikverständnissen problematisieren. Mit dem Begriff des »libera-
len Trennungs-« beziehungsweise »Gefühlsdispositivs«36 fasst Birgit Sauer die in
den politischen Institutionen der westlichen Moderne respektive in einem liberalen
Staatsverständnis verankerte Dichotomie Politik versus Gefühl. In diesem, sich mit
der europäischen Aufklärung durchsetzenden Verständnis steht Politik als rationa-
les, männlich konnotiertes Handeln in einer ent-emotionalisierten, öffentlichen
Sphäre einer irrational und weiblich konnotierten Emotionalität im Privaten gegen-
über und liefert darüber zugleich die Bedingungen und Begründungen für eine bür-
gerliche, weiße und männlich dominierte Politik und Öffentlichkeit. Die Dichotomie
Politik versus Gefühl erweist sich dabei nicht nur als Konstrukt, sondern auch als
wirkmächtiges politisches Instrument für die Hervorbringung und Perpetuierung
westlich-moderner Herrschaftsverhältnisse: Über die (auch) emotional begründete
hierarchische Geschlechterordnung sollte der patriarchale Staat auch als kapitalis-
tischer Staat mobilisiert und abgesichert werden.37 Zugleich zeigt Emotionalität eine
rassisierte Demarkationslinie westlich-kapitalistischer Politik an. So galten die
Zuschreibungen von Emotionalität, Irrationalität und Passivität auch als Modi des
Ausschlusses und der Delegitimierung von kolonisierten »Anderen« und dienten
nicht zuletzt zur Legitimation der kolonialen Eroberungspolitik des westlich-kapi-
talistischen (National-)Staates.38

Für die Kritik an der liberalen Dichotomie öffentlich/privat ist die Auseinander-
setzung mit der neuzeitlichen Vertragstheorie zentral und mithin die Einsicht, dass
der Gesellschaftsvertrag auch ein Geschlechtervertrag (sexual contract39) ist, so
Carol Pateman, beziehungsweise ein, wie Monique Wittig betont, heterosexueller
Vertrag.40 Denn der Gesellschaftsvertrag regelt »die politische Herrschaft der Män-
ner über die Frauen«;41 er legt heterosexuelles Begehren ebenso wie die Geschlech-
terdifferenz fest und schreibt beides »als biologische Wahrheit in den Körper«42 ein.
Der Gesellschaftsvertrag entpuppt sich aber auch als »racial contract«.43 Denn erst
auf der Grundlage eines rassisierten Verständnisses des Gesellschaftsvertrags sei es
möglich, so Charles Mills, einen fundamentalen Widerspruch des sich herausbil-
denden westlich-modernen Staates auszugleichen: und zwar jenen Widerspruch

 
35 Ebd., S. x; Übersetzung B.B.
36 Sauer 2001, S. 184; Sauer 1999, S. 201.
37 Vgl. Sauer 1999.
38 Vgl. McClintock 1995; Stoler 2004.
39 Pateman 1994 beziehungsweise Pateman 1988.
40 Wittig 1991, S. 56; Übersetzung B.B.
41 Pateman 1994, S. 75.
42 Preciado 2003, S. 10; Übersetzung B.B.
43 Mills 1997.

Der sentimentale Vertrag 43

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


zwischen dem auf gleichen Rechten, Autonomie und Freiheit gründenden Staat
einerseits und der Expansion des modernen kapitalistischen Staates auf der Basis
von Massakern, Enteignung und Unterwerfung unter Sklaverei andererseits.44

Liegt die Idee des neuzeitlichen Gesellschaftsvertrags darin, eine gesellschaftliche
Ordnung für alle gleichermaßen her- und sicherzustellen, machen diese Ausführun-
gen deutlich, dass der Gesellschaftsvertrag keineswegs neutral, objektiv und uni-
versal, sondern von einer geschlechts-, sexualitäts- und klassenspezifischen sowie
rassistischen Tendenz geprägt ist. Im Gesellschaftsvertrag wird zum einen also die
Übertragung der Macht der Individuen an den Staat und damit zugleich deren
Unterwerfung unter staatliche Herrschaft legitimiert und sichergestellt. So hält
Gabriele Wilde treffend fest:

»Die liberale Illusion, dass alle BürgerInnen ein elementares Interesse an diesem Vertrag
haben, sei es aus Selbsterhaltungstrieb und dem Wunsch nach einem gesicherten Leben, nach
Wohlstand und Schutz des Eigentums oder aus Gründen der Gleichbehandlung und Gerech-
tigkeit, war für die Konstituierung einer staatlichen Organisation und den Aufbau von Bür-
gergesellschaften mindestens ebenso wichtig wie die Wahrheit, die es mit den neuzeitlichen
Vertragstheorien zu beschönigen galt: die Rechtfertigung staatlicher Herrschaft und die
Unterwerfung der BürgerInnen unter staatliche Herrschaft.«45

Zum anderen, und dies verdeutlicht die Kritik am Gesellschaftsvertrag, wird damit
die Unterwerfung ganz bestimmter Subalterner abgesichert und legitimiert.

In all diesen Schattierungen ist der Gesellschaftsvertrag, jener »Gründungsakt der
bürgerlichen Gesellschaft«,46 immer auch ein »Gefühlsvertrag«.47 So wird darin die
Vernunft – in Abgrenzung zu Emotionalität – zur westlich-modernen und damit
auch zu einer vergeschlechtlichten, heteronormativen, klassisierten und rassisierten
»Legitimationschiffre«.48 Als Gefühlsvertrag regelt der Vertrag zudem die »Kon-
trolle von Gefühlen«,49 indem er bestimmte Emotionen zum Fundament politischer
Institutionen kürt – »Neid, Aggression und Angst« zählen, wie Sauer unterstreicht,
hier ebenso dazu wie »Kameradschaft« als »typisch männliche Form der emotio-
nellen Bindung in der Politik«.50 Nicht zuletzt gründet der westlich-moderne Staat
maßgeblich in Gefühlen, gilt doch der Gesellschaftsvertrag als vielversprechendes
Mittel gegen die Hobbes’sche Angst eines Kriegs aller gegen alle.

In diesem Sinne interpretiert auch Albert O. Hirschman den Gesellschaftsvertrag
als Konsequenz der sich im 17. Jahrhundert durchsetzenden »düstere[n] Auffas-
sung«51 über die gefährlichen und zerstörerischen Leidenschaften, die nicht länger
von der moralisierenden Philosophie und Religion im Zaum gehalten werden konn-
ten. Den Gesellschaftsvertrag kennzeichne ein Prinzip »der einander ausgleichenden

 
44 Ebd., S. 64.
45 Wilde 2009, S. 31.
46 Appelt 2007, S. 134.
47 Sauer 1999, S. 214.
48 Appelt 2007, S. 141.
49 Sauer 1999, S. 214.
50 Ebd.
51 Hirschman 1987 [1977], S. 35.

44 Brigitte Bargetz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


Leidenschaften«:52 So sollten einige Leidenschaften wie die zerstörerische Gier nach
»Reichtum, Ruhm und Herrschaft« durch andere Leidenschaften wie die »Furcht
vor dem Tod«53 neutralisiert werden. Diese Idee der einander neutralisierenden
Leidenschaften erfährt nach Hirschman eine folgenreiche semantische Fortentwick-
lung und Verfestigung, indem positiv konnotierte Leidenschaften zu Interessen
erklärt und so von negativen Leidenschaften unterschieden werden.54 Diese Tren-
nung von guten Interessen und schlechten Emotionen begründet nicht nur die
staatstragende – vergeschlechtlichte, heterornormative, rassisierte und klassisierte –
Trennung öffentlich/privat.55 Vielmehr markiert sie auch die Etablierung des libe-
ralen und nicht zuletzt ökonomischen Interessenbegriffs. Der Gesellschaftsvertrag
verweist also auch auf die emotionalen Grundlagen für die Entstehung des Kapita-
lismus. Die »politische[n] Begründungen des Kapitalismus vor seinem Sieg«,56 so
Hirschman, beruhen auch auf (bearbeiteten) Leidenschaften.

Nun müssen gegenwärtig liberale Gesellschaftsordnungen freilich nicht mehr auf
einen imaginären Gesellschaftsvertrag für ihre Legitimität und Konstitution rekur-
rieren, wie Wendy Brown in den 1990er Jahren überzeugend dargelegt hat.57 Jedoch
erweise sich der Gesellschaftsvertrag in westlich-modernen liberalen Gesellschaften,
wie sie in ihren neueren Arbeiten festhält, als nach wie vor wirkmächtig, insofern
er »ideologisch und diskursiv konstitutiv«58 bleibe. Mein Vorschlag, Berlants Aus-
führungen zu nationaler Sentimentalität zur Denkfigur des sentimentalen Vertrags
weiterzuentwickeln, schließt hier an. Ich vertrete also weder einen vertragstheore-
tischen Ansatz, noch suche ich nach gegenwärtigen (neuen) Gesellschaftsverträ-
gen.59 Die Idee des sentimentalen Vertrags als kritische Denkfigur erscheint mir
instruktiv, weil der Gesellschaftsvertrag gerade als »Kernfigur des Liberalismus«60

verstanden werden muss und weil letzterer in seiner affektiven und neoliberalen
Ausformung auch im Mittelpunkt von Berlants Kritik an nationaler Sentimentalität

 
52 Ebd., S. 36.
53 Ebd., S. 39.
54 Vgl. ebd., S. 40.
55 Vgl. auch Sauer 2007, S. 174.
56 So der Untertitel von Hirschmans Buch.
57 Vgl. Brown 1993, S. 137 f.
58 Brown 2010, S. 109.
59 Hierzu vgl. Mills’ (1997) Perspektive auf den Gesellschaftsvertrag als einen potenziell

normativen Bezugspunkt für eine antirassistische Gesellschaftsformation; Preciados
(2003) ironische Aneignung des Vertragskonzepts im Sinne eines kontrasexuellen Ver-
trags, durch den heteronormativ geformte Privilegien und Machtverhältnisse prospektiv
aufgelöst werden sollen; Patemans (1988) Diskussion zeitgenössischer Geschlechterver-
träge oder aktuell Angela McRobbies (2010) Diagnose eines neuen Geschlechtervertrags,
den sie als Einladung zur Partizipation an hegemonialen Formen von Öffentlichkeit zur
postfeministischen Einhegung feministischer Forderungen beschreibt.

60 Wilde 2009, S. 32.

Der sentimentale Vertrag 45

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


steht.61 Zudem erlaubt diese Denkfigur, eine staatstheoretische Perspektive stark zu
machen. Mit dem Begriff der Sentimentalität geht es mir daher auch nicht um jenen
»homo sentimentalis«,62 den Eva Illouz treffend als Ausdruck für einen neuen, the-
rapeutisch geprägten »emotionalen Kapitalismus«63 ins Feld führt. Während Illouz
mit der Figur des homo sentimentalis vor allem kapitalismuskritisch argumentiert,
soll mit der Figur des sentimentalen Vertrags neben einem kapitalismuskritischen
Anliegen gerade die Perspektive auf (National-)Staat(lichkeit) ins Blickfeld rücken.
Denn wie Hirschmans Ausführungen zeigen, beruhen Staat und Kapitalismus auch
auf verdrängten sowie bearbeiteten Leidenschaften.

Der sentimentale Vertrag

Die Vertragsmetapher leitet mich im Folgenden dazu an, Berlants Verständnis
nationaler Sentimentalität in Bezug auf vier Aspekte politiktheoretisch auszuleuch-
ten: mit Blick auf den Kampf um Partizipation und Staatsbürger*innenschaft (1),
auf die Frage nach dem autonomen Subjekt (2), auf die Begründung politischer
Herrschaft sowie auf die darin eingeschriebene Logik der Zustimmung (4).

Kampf um Teilhabe: Sentimentale Politik des Leidens

In ihren Arbeiten zu nationaler Sentimentalität diagnostiziert Berlant ein »unvoll-
endetes Geschäft der Sentimentalität«,64 in dem Menschen nicht primär über eine
universale Rhetorik von Staatsbürger*innenschaft, sondern vielmehr über Schmerz,
Leiden und Trauma an den Nationalstaat gebunden werden. So habe sich in den
USA ein »mächtiger Trumpf der Leidensgeschichten«65 etablieren können, der das
Leiden zum »wahren Kern nationaler Kollektivität«66 machte und politische For-
derungen nach sozialer Teilhabe an die Bedingung erfahrener Verletzungen knüpfte.
Eine solche Politik ortet Berlant etwa in den feministischen, Arbeiter*innen- und
Sklav*innenbefreiungsbewegungen des 19. Jahrhunderts: Denn »die Abschaffung
der Sklaverei und das Wahlrecht trugen dazu bei, d_ie versklavt_e Ander_e als Per-
son mit Subjektivität zu etablieren, d_ie nicht definiert ist als ein_e, d_ie denkt und
arbeitet, sondern als ein_e, d_ie selbst Gewalt erlitten hat«.67 Diese »Politik des

4.

4.1

 
61 Berlant ist Teil des Public Feelings Projects, einer 2001 formierten Gruppe kritischer

Wissenschaftler*innen, Aktivist*innen und Künstler*innen (vgl. Cvetkovich 2007,
S. 460), deren Ziel es ist, Liberalismus und Neoliberalismus in ihrer affektiven Ausfor-
mung zu erfassen und damit gleichfalls eine Kritik dieser politischen Spielarten von Affekt
zu formulieren (vgl. ebd., S. 465).

62 Illouz 2007, S. 7.
63 Ebd., S. 13.
64 Berlant 2008; Übersetzung B.B.
65 Berlant 2014, S. 89.
66 Berlant 1999, S. 53; Übersetzung B.B.
67 Berlant 2014, S. 90.

46 Brigitte Bargetz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


Schmerzes«68 zeige sich auch in der jüngeren Geschichte der Rechtsprechung des
Obersten Gerichtshofs zum Thema Abtreibung: wenn etwa das Recht auf Abtrei-
bung nicht als Recht auf den eigenen Körper, sondern mit dem »Leiden« und der
»unzumutbare[n] Belastung« begründet wird, die mit »heterosexuelle[r] Weiblich-
keit«69 verbunden werden.70

Eine sentimentale Politik des Leidens zeichnet sich auch in politischen Kämpfen
um Staatsbürger*innenschaft ab. Berlant wendet sich insbesondere gegen jene iden-
titätspolitischen »feministischen, schwulen und lesbischen, antirassistischen und
gegen Ausbeutung gerichtete[n] Bewegungen«, die aus »subalterne[m] Schmerz« als
einer quasi »universelle[n] Währung der Not« »politisches Kapital«71 zu schlagen
beabsichtigen, indem sie Wiedergutmachung im Recht fordern. Ohne Schmerz als
Bezugspunkt generell in Abrede stellen zu wollen, kritisiert Berlant im Anschluss an
Wendy Brown, dass damit Verwundungen als Identitätsbeweis fetischisiert und
andere Erkenntnis- und Politikmodi einem Regime des Schmerzes untergeordnet
würden. Problematisch ist diese sentimentale Politik, weil sie allzu schnell als Opfer-
politik diskreditiert und mit Subalternität gleichgesetzt werden kann. So wird einer-
seits eine Auffassung von Passivität unterstellt und Selbstbestimmung folglich einer
Politik der Viktimisierung untergeordnet. Andererseits wird politischer
Akteur*innenstatus an einen Opferstatus gebunden und Leiden folglich zum bevor-
zugten Hebel politischer Handlungsmächtigkeit. Dies bedeutet nicht zuletzt, dass
der Opferstatus stets aufs Neue heraufbeschworen werden muss, um diese Hand-
lungsmächtigkeit einfordern und sicherstellen zu können.

Sentimental ist diese Politik also, weil sie darauf abzielt, Schmerz und Leiden in
das politische beziehungsweise rechtliche Register einzuschreiben, jedoch nicht
darauf, eine ermächtigende Zukunft zu antizipieren.72 Zugleich sind diese »Öko-
nomien des Leidens«73 auch sentimental, weil marginalisierte Positionen dadurch
gespalten werden und so Gefahr laufen, sich in Kämpfen über eine, wie Audre Lorde
dies einst bezeichnet hatte, »Hierarchie der Unterdrückungen«74 oder in einer

 
68 Ebd., S. 87.
69 Ebd., S. 101.
70 Dass dieser Argumentationstypus nicht ausschließlich für die USA gilt, wird in Barbara

Kramls Auseinandersetzung mit dem österreichischen Sexualstrafrecht und der
Geschichte der Entkriminalisierung gleichgeschlechtlicher Sexualität deutlich. So wird
die Änderung des hier relevanten Paragraphen (§ 209) im Jahr 1996 insbesondere über
das Leid und die Belastung begründet, die mit der strafrechtlichen und gesellschaftlichen
Diskriminierung junger homosexueller Männer einhergeht (vgl. Kraml 2016, S. 251).

71 Berlant 2014, S. 101.
72 Vgl. kritisch Brown 1993, S. 400.
73 Berlant 2008, S. 12; Übersetzung B.B.
74 Lorde 1983, S. 9; Übersetzung B.B. In ihrem Beitrag »There is no hierarchy of oppressi-

ons« wendet Lorde ein: »I have learned that oppression and the intolerance of difference
come in all shapes and sizes and colors and sexualities; and that among those of us who
share the goals of liberation and a workable future for our children, there can be no
hierarchies of oppression« (Lorde 1983, S. 9).

Der sentimentale Vertrag 47

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


»Unterdrückungsolympiade«75 wiederzufinden, wie Elizabeth S. Martínez schreibt.
Sie verleiten, so Berlant für die USA, »zu Wettstreiten darüber [...], wer am meisten
vom ›Glück‹ ausgeschlossen ist«, das »die nationale Verfassung verheißt«.76 For-
ciert wird damit eine, wie mit Jack Halberstam formuliert werden könnte, senti-
mentale »Politik der Geschädigten«,77 die in der Rhetorik von Leid und Trauma
nicht nur gesellschaftliche Differenzen auf verletzte Gefühle reduziert, sondern poli-
tische Verbündete auch in Hierarchien der Verwundung spaltet.

Sentimentaler Individualismus: Affektive Anerkennung und Politik der Schuld

Mit nationaler Sentimentalität problematisiert Berlant auch eine »kulturelle Politik
des Schmerzes«,78 die sich als moralischer Absicherungsmechanismus privilegierter
Personen unter dem Deckmantel von Empathie manifestiert:

»Öffentlich zur Schau gestellte Sentimentalität präsentiert sich als kollektive Weigerung, das
kollektive Leid eines Teils der Bevölkerung noch länger zu ertragen, de facto stellt sie jedoch
allzu oft eine defensive Reaktion von Leuten dar, die sich mit Privilegien identifizieren,
zugleich jedoch fürchten, als unmoralisch dazustehen, weil sie einer bestimmten Form struk-
tureller Gewalt, aus der sie einen Nutzen ziehen, stillschweigend zustimmen.«79

Diese Politik der Empathie ist als individualisierende Politik Privilegierter zu
betrachten, als eine, mit Lorde gesprochen, defensive, auf sich selbst bezogene Poli-
tik der Schuld.80 Schuld ist für Lorde ein partikulares, ein nach innen gerichtetes
Gefühl beziehungsweise ein anderer Name für Abwehr und Ohnmacht.81 Schuld
bezieht sich auf die Person selbst, nicht jedoch auf eine Veränderung gesellschaftli-
cher Machtverhältnisse, und ist daher letztlich ungeeignet für emanzipative Politik.

Sentimentale Politik zeigt eine solche Politik der Schuld an und nährt damit Risi-
ken der Individualisierung und Entsolidarisierung. Dies wird auch deutlich, wenn,
wie Berlant moniert, der Schmerz durch die Privilegierten angeeignet wird: »Der
Schmerz der intimen anderen brennt sich in das Gewissen der klassenmäßig privi-
legierten nationalen Subjekte so ein, dass sie den Schmerz über die schwache oder
versagte Bürger_innenschaft als ihren eigenen Schmerz empfinden.«82 Das empa-
thische Einfühlen der Privilegierten erhält demzufolge mehr gesellschaftliche Auf-
merksamkeit als das konkrete Leiden der Betroffenen. Nicht zuletzt ersetzt senti-
mentale Politik die Frage sozialer Transformation durch ein »passives und vages
staatsbürgerliches Ideal des Mitleids«83 und forciert damit die Auffassung, dass
»eine Nation am besten durch affektive Identifikation und Empathie über gesell-

4.2

 
75 Martínez 1998, S. 5; Übersetzung B.B.
76 Berlant 2014, S. 88.
77 Halberstam 2014, o. S.; Übersetzung B.B.
78 Berlant 2014, S. 87.
79 Ebd.
80 Vgl. Lorde 1984; Bargetz 2012.
81 Lorde 1984, S. 130.
82 Berlant 1999, S. 53.
83 Berlant 2008, S. 41; Übersetzung B.B.

48 Brigitte Bargetz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


schaftliche Differenzen hinweg aufzubauen«84 sei. Chandan Reddys Ausdruck der
»humanisierenden Tränen«85 ist eine treffende Bezeichnung für diesen problemati-
schen Modus des »Mensch-Werdens« über Mitleid. Befördert wird damit eine pas-
sivierende Politik, eine affektive Politik der Anerkennung von Differenzen und
Ungleichheiten – sei dies durch empathische Regungen vor dem Fernsehgerät86 oder
Solidarisierungsbekundungen über digitale Medien. Denn letztere können, wie
Tavia Nyong’o im Anschluss an Jodi Dean kritisiert, auch zur bloßen »Fantasie
virtueller Partizipation«87 werden. Und zwar dann, wenn die »Transmission von
Affekten«88 über ein Erreichen des politischen Ziels gestellt wird, Schmerz und Leid
langfristig und vor allem strukturell zu bekämpfen.

Diesen Aspekt der Individualisierung und Entpolitisierung will ich mit Nancy
Fraser89 als Politik der Anerkennung beziehungsweise genauer als Politik affektiver
Anerkennung bezeichnen. So wird darin zwar Empathie artikuliert, doch werden
keine politischen Kämpfe anvisiert, keine solidarischen Forderungen gestellt oder
sozioökonomische Teilhabe eingefordert. Allenfalls werden paternalistische Ret-
tungs- oder Helfer*innen-Diskurse evoziert und private Wohl- und Spendentätig-
keit90 sowie affektive statt finanzieller Entlohnung91 forciert. Eine solche Form sen-
timentaler Politik trägt nicht zuletzt dazu bei, die staatliche Zurücknahme sozialer
Rechte ebenso wie die neoliberale Demontage des Sozialstaates zu legitimieren und
abzufedern. Zugleich werden Abhängigkeitsverhältnisse geschaffen und affektiv –
etwa über Dankbarkeitsanforderungen – mobilisiert.

Paradoxe Sentimentalität: Harmonischer Konsens und affektive
Differenzziehungen

Schmerz ist im Rahmen der oben ausgeführten sentimentalen Politik des Leidens
zwar mitunter ein Eintrittsticket in das Gefüge von Nationalstaatlichkeit. Zugleich
stellen Verwundbarkeit und Verletzbarkeit auch Grenzlinien nationalstaatlicher
Politik dar. Denn während Schmerz und Leiden die Partizipation am Nationalstaat
ermöglichen sollen, wird die grundlegende Ungleichheit ausgeblendet, dass nicht
alle gleichermaßen über die Möglichkeit verfügen, ihre Verwundungen öffentlich zu
benennen. Über die unterschiedliche Verteilung von »Gefährdung«,92 Verletzbar-
keit und Emotionalität93 werden nicht nur Grenzen gezogen, sondern privilegierte

4.3

 
84 Berlant 2014, S. 89.
85 Reddy 2012, S. 279; Übersetzung B.B.
86 Vgl. Berlant 2005, S. 50.
87 Vgl. Nyong’o 2012, S. 40; Übersetzung B.B.
88 Ebd., S. 46; Übersetzung B.B.
89 Vgl. Fraser 2001.
90 Vgl. Bargetz, Sauer 2010.
91 Vgl. Dowling 2016, S. 453.
92 Butler 2010, S. 31.
93 Vgl. Bargetz 2015.

Der sentimentale Vertrag 49

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


Positionierungen im herrschenden Machtgefüge auch bestätigt. Bekräftigt und
transportiert wird somit auch jene liberale Gleichheitslüge, die unterstellt, dass
»›unterhalb‹ alle gleich sind«.94

Während Schmerz und Leid gleichsam Ungleichheit begründen, wird im Modus
nationaler Sentimentalität auch eine politische Organisationsform jenseits von
Schmerz versprochen, insofern »sich gut fühlen zum Beweis dafür wird, dass die
Gerechtigkeit gesiegt hat«.95 Glück und Schmerzlosigkeit erweisen sich im senti-
mentalen Nationalstaat also nicht nur als eine darin eingeschriebene Norm, sondern
auch als dessen Legitimationsgrundlage, und das Versprechen darauf erweist sich
als affektiv-ideologischer Modus. Hier wird ein Regieren über Glück zugleich vor-
ausgesetzt, hergestellt und legitimiert. So hält Berlant fest:

»In seinen traditionellen und politischen Modalitäten verspricht das Sentimentale, dass in
einer gerechten Welt bereits ein aussagekräftiger Konsens darüber bestehe, was materieller
Aufstieg, Verbesserung, Emanzipation und jene anderen Horizonte darstellen, auf die sich
Empathie richtet.«96

Gezeichnet – und propagiert – wird damit das Bild eines nationalen respektive eines
nationsbildenden Konsenses, eines vermeintlich kohärenten Feel-good-Staates jen-
seits politischer Kämpfe und staatlicher Gewalt. Dies ist freilich ein prekärer Kon-
sens, werden darin nämlich nicht nur Differenzen und Herrschaftsverhältnisse
unsichtbar gemacht, sondern politische Harmonie und Konsens letztlich auch zur
Bestimmung und Bedingung von Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit: »Sinn und
Zweck des Nationalstaates ist so besehen die Beseitigung eines systembedingten
gesellschaftlichen Schmerzes, dessen Abwesenheit zur Definition von Freiheit
wird.«97

Einerseits tritt hier zutage, was Jacques Rancière aus radikaldemokratischer Sicht
als »Logik der Harmonie«98 kritisiert, als »idyllische[n] Zustand« einer »konsen-
suelle[n] Demokratie«,99 also eine postdemokratische beziehungsweise, mit Chantal
Mouffe100 gesprochen, postpolitische Konstellation. Andererseits werden jene
zugrunde liegenden schmerzvollen und mithin gewaltvollen Konstitutionsbedin-
gungen des sentimentalen Feel-good-Staates unsichtbar gemacht, die im Anschluss
an Marion Löffler auch als »politischer Schmerz«101 bezeichnet werden können.
Die im Feel-good-Staat propagierte Politik des Glücks beinhaltet, dass ein spezifi-
scher – vergeschlechtlichter, heteronormativer, rassisierter und klassisierter –
Nationalstaat ebenso wie ganz bestimmte – vergeschlechtlichte, heteronormative,
rassisierte und klassisierte – Subjektivierungs-, Lebens-, Arbeits- und (Re-)Produk-

 
94 Berlant 2008, S. 100; Übersetzung B.B.
95 Berlant 2014, S. 91.
96 Berlant 2008, S. 56.
97 Berlant 2014, S. 91.
98 Rancière 2002 [1995], S. 39.
99 Ebd., S. 105.

100 Mouffe 2007 [2005], S. 7.
101 Löffler 2012, S. 221.

50 Brigitte Bargetz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


tionsweisen Ausdruck und Teil eines gewünschten, eines als gelingend und glücklich
verstandenen Lebens werden. Während ein bestimmter und großteils fiktiver natio-
naler Schmerz anerkannt wird, werden andere, durch diese Normierungen und
Normalisierungen produzierten Schmerzen ausgeblendet. Die Politik von Harmonie
und Konsens verweist dann vielmehr auf einen (auch) gewaltvoll hervorgebrachten
Konsens, der im sentimentalen Modus als solcher jedoch unsichtbar bleibt.

Politik des Versprechens: Sentimentale Zuversicht

In diesem Modus affektiver Politik, der auf (bestimmten) Glücksversprechen beruht
beziehungsweise diese (mit) hervorbringt, geht es also um die Konstitution des libe-
ralen (National-)Staates auf der Legitimationsfolie von Glück, das heißt darum, dass
Vorstellungen von Glück und, mehr noch, eines spezifischen glücklichen und gelin-
genden Lebens in die Nation eingeschrieben sind. Dieser Aspekt ist bereits insofern
in der liberalen Vertragstheorie angedeutet, als sich im Gesellschaftsvertrag der
westlich-moderne Staat als Ausdruck einer Sehnsucht nach einer besseren respektive
sichereren und friedvolleren Gesellschaftsordnung manifestiert. Hierin zeigt sich
eine Politik sentimentaler Zuversicht, weil es zugleich das Versprechen selbst sowie
das darin eingelagerte Gefühl der Angst ist, das diese Gesellschaftsordnung inspiriert
und ihr Fortbestehen absichert. Problematisch ist diese Politik, wenn sich die Hoff-
nung auf eine Befreiung von politischem Schmerz letztlich als Produktion von
Schmerz in der Empathie erweist. Das sentimentale Versprechen birgt folglich auch
einen »cruel optimism«,102 einen grausamen Optimismus: Grausam ist dieser Opti-
mismus, weil das, was gewünscht wird, gleichzeitig das Erfüllen dieses Wunsches
verunmöglicht − oder in den Worten Berlants: »Das Objekt, das dich anzieht, ver-
hindert aktiv das Erreichen des Ziels, um das es dir ursprünglich ging.«103

Sentimentale Politik meint allerdings nicht nur ein Versprechen auf (national-
staatlich orientiertes) Glück. Vielmehr zeichnet sich in diesem Versprechen auch ein
Modus ab, der sich über eine in die Zukunft gerichtete, aktuell jedoch nicht reali-
sierbare Hoffnung auf ein »besseres« Leben artikuliert: »Politischer Optimismus
bedarf einer Zukunft, irgendeiner Zukunft, die verspricht, nicht noch mehr in der
Gegenwart zu ersticken. Genau darin besteht der Reiz des sentimentalen Vertrags,
in dem Mechanismus, durch den die Zustimmung zu einer Vielzahl von dauerhaften
Unterordnungsverhältnissen sichergestellt wird.«104 In dieser Rhetorik des Verspre-
chens zeichnet sich eine sentimentale Politik der Zuversicht ab, in der die Verände-
rung der Gegenwart einer Hoffnung auf eine bessere Zukunft »geopfert« wird.
Ahmed schreibt in diesem Sinne treffend, dass Glück das sei, was stets danach
komme.105 Es ist ein Regieren über Versprechen – ein Versprechen auf Teilhabe,
Zugehörigkeit, Wohlbefinden, Wohlstand, Glück, Schutz und Sicherheit –, wodurch

4.4

 
102 Berlant 2011.
103 Ebd., S. 1.
104 Berlant 2014, S. 110.
105 Ahmed 2010 a, S. 34.

Der sentimentale Vertrag 51

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


die Zustimmung zu spezifischen Verhältnissen, auch Ungleichheitsverhältnissen,
erzeugt und hergestellt wird.

Affektive Machtmechanismen jenseits von Gleichheit, Gerechtigkeit und
Universalismus

Mit der Figur des sentimentalen Vertrags plädiere ich für eine politiktheoretische
Berücksichtigung affektiver Dimensionen im Politischen und schlage zugleich ein
spezifisches Konzept für eine um Affekt und Gefühl erweiterte Politische Theorie
vor. Diese Figur ist freilich eine Denkfigur US-amerikanischer Prägung, werden die
exponierten affektiven Politiken doch vor allem vor dem Hintergrund US-amerika-
nischer Verhältnisse entwickelt. Dies bedeutet jedoch keineswegs, dass sie darauf
beschränkt sein muss. Vielmehr ermöglicht sie es, spezifische politische Machtme-
chanismen in ihrer affektiven Ausgestaltung aufzuzeigen und bestimmte Modi
(neo-)liberaler Politik auch über die USA hinaus zu problematisieren. Die über die
Denkfigur des sentimentalen Vertrags beschriebenen Formen affektiver Politik ber-
gen dabei vielfältige Machtmodalitäten: Viktimisierung, Spaltung, Partikularisie-
rung, Hierarchisierung, Privilegierung, Selbstvergewisserung, Paternalismus, Mora-
lisierung, Ignoranz, Othering, Subalternisierung, Passivierung, Attentismus und
Zukunftsorientierung. Damit verweisen sie auf die miteinander verschränkten
(neo-)liberalen Dynamiken der Individualisierung, Entpolitisierung und Entsolida-
risierung. Nicht zuletzt zeigen sie jenseits von Gleichheit, Gerechtigkeit und Uni-
versalismus die (Re-)Produktion gesellschaftlicher Macht- und Ungleichheitsver-
hältnisse an. Mit der Figur des sentimentalen Vertrags lassen sich diese
Mechanismen in den Blick nehmen und damit das Spektrum ebenso wie das Ver-
ständnis gegenwärtiger (und nicht zuletzt affektiver) Machtmodalitäten erweitern.
Die in die Politische Theorie eingeschriebene liberale Trennung von Politik versus
Gefühl wird damit nicht nur fraglich, sondern letztlich auch obsolet.

Sentimentale Zeiten?

Eine Politische Theorie der Affekte, die die Komplexität des Politischen angemessen
fassen können und nicht in einem liberalen Verständnis verhaftet sein will, muss
sich also gerade auf das Verhältnis von Politik und Gefühl konzentrieren und nach
den historisch-spezifischen emotionalen Deutungszusammenhängen politischer
Praxis, politischer Prozesse und (institutionalisierter) Politik fragen. Inwiefern nun
der hier vorgestellte sentimentale Vertrag in aktuelle affektive Politiken eingeschrie-
ben ist, muss je nach Kontext geklärt und anhand von konkreten Analysen ent-
schieden werden. Dennoch möchte ich abschließend einige Beobachtungen in diese
Richtung skizzieren: nicht zuletzt, da die jüngeren politischen Ereignisse die berech-
tigte Frage aufkommen lassen, ob Politik und Öffentlichkeit auch gegenwärtig als
Resonanzraum politischer Sentimentalität begriffen werden können.

Auf den ersten Blick scheint Sentimentalität als Politik von Konsens und Harmo-
nie nur wenig mit jenen aktuellen Tendenzen der sozialen Spaltung, der Spannungen
und der Autoritarisierung gemein zu haben, die seit einigen Jahren verstärkt zu

4.5

5.

52 Brigitte Bargetz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


beobachten sind. Vor allem wird deutlich, dass eine Politik des Leidens staatlicher-
seits allenfalls partiell wirkmächtig und vor allem nationalistisch geprägt ist. Nach
einem zwar »langen Sommer der Migration«,106 doch zugleich kurzen Moment
staatlichen Humanismus’ zeigt sich die »Festung Europa« zunehmend resistent
gegenüber einer Politik des Schmerzes und Leidens, so es um Asyl und Aufenthalts-
berechtigungen geht. Gleichwohl wird gerade hier eine Politik des Schmerzes als Teil
(national)staatlicher Gewalt ebenso deutlich wie eine differentielle Aufteilung von
Gefährdung und Emotionen: Denn es sind bestimmte Leben – die Privilegierten
innerhalb dieser Festung –, die als schützenswert begriffen werden. Und wiewohl
auf zivilgesellschaftlicher Ebene von einer beeindruckenden und nicht zu unter-
schätzenden antirassistischen Politisierung und Solidarisierung gesprochen werden
kann,107 lässt sich zugleich eine mannigfaltige sentimentale Feel good-Politik aus-
machen: in einer Form der Hilfe und Empathie, die auf eine Politik der »humani-
sierenden Tränen« und Feel good-citizenship hindeuten. Nicht selten ist diese Politik
geprägt von wirkmächtigen Asymmetrien, die in Tendenzen der Viktimisierung
ebenso wie in Anforderungen der Dankbarkeit zum Tragen kommen. Eine senti-
mentale Politik deutet sich schließlich auch in der Indienstnahme des zivilgesell-
schaftlichen Engagements durch den Staat für die Abfederung sozialstaatlicher
Missstände an, die Silke van Dyk und Elène Misbach treffend als »politische Öko-
nomie des Helfens«108 beschreiben. Nicht zuletzt wird darin deutlich, dass diese
Politik gerade nicht auf eine umfassende gesellschaftliche Transformation in Rich-
tung soziale Gerechtigkeit baut.

Dass eine sentimentale Politik der neoliberalen Abfederung staatlicher Entsolida-
risierung auch über die aktuelle (europäische) Migrationspolitik hinaus voran-
schreitet, verdeutlichen Otto Penz und Birgit Sauer in ihrer Studie zur Bedeutung
von Affekten im Kontext der Privatisierung der Österreichischen Post. So sei es
gerade »affektives Kapital«, das in Zeiten der Prekarisierung zu einer zunehmend
bedeutenden subjektiven Voraussetzung und Ressource in immateriellen Arbeits-
prozessen wie etwa Dienstleistungen wird.109 Emma Dowling schlägt den Begriff
der affektiven Entlohnung als Kennzeichen für die Finanzialisierung der sozialen
Reproduktion und insbesondere von Freiwilligenarbeit in Großbritannien vor:
»›Affektive Entlohnung‹ bezeichnet die Art und Weise, wie Affekt eine Form der
Entlohnung wird: Die affektiven Gewinne durch freiwillige Arbeit – ein erhöhtes
Wohlgefühl, das z.B. Einsamkeit und soziale Isolation oder verbesserte Kapazitäten
anspricht, z.B. das Erlernen neuer Fähigkeiten – werden als Form von Sachleistung
begriffen, berechnet als Einkommensäquivalente.«110 Und auch jenes von Anne-
Marie Fortier problematisierte britische Affektmanagement, in dem die Besorgnis
(privilegierter) Bürger*innen affektiv reguliert und in kommunalen Zusammenhalt

 
106 Hess et al. 2016.
107 Dyk, Misbach 2015, S. 205.
108 Ebd.
109 Penz, Sauer 2016, S. 75.
110 Dowling 2016, S. 453.

Der sentimentale Vertrag 53

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


– »community cohesion«111 – überführt werden soll, verweist auf einen Modus
sentimentaler Politik.

Nicht zuletzt kann gegenwärtig eine sentimentale Politik des Versprechens ange-
sichts neoliberaler Unsicherheitsregime und einer »Politik mit der Angst«112 als
bedeutsame affektive Komponente von Öffentlichkeit und Politik identifiziert wer-
den. Bereits im Gesellschaftsvertrag sind Angst und Politik aufs innigste miteinander
verwoben, wird doch die Zustimmung zu staatlicher Souveränität wesentlich über
das Versprechen auf ein Leben jenseits von Angst vor einem Krieg aller gegen alle
generiert. Nun lässt sich mit Wendy Brown ein Schwinden staatlicher Souveränität
durch transnationale Bewegungen, neoliberale Rationalität, internationale Institu-
tionen und postnationale Gesetzgebungen beobachten,113 ein Schwinden, das im
Bau von Mauern und Zäunen, »walling«, so Brown,114 zugleich zum Ausdruck
kommt und konterkariert wird. Diese Politik des Mauernbaus ist dann nicht nur als
Versuch der Re-Etablierung nationalstaatlicher Souveränität zu deuten, sondern
auch als Kampf um Zustimmung zu staatlicher Souveränität. Mit der Politik des
Abgrenzens manifestiert der Staat nämlich eine ganz bestimmte Politik der Angst,
indem nicht nur Ängste geschürt werden, sondern der Staat auch als Erfolgsgarant
für einen Umgang mit diesen Ängsten ausgewiesen wird.115 Oder nochmals anders
formuliert: Wenn eine sentimentale Politik des Versprechens eine wesentliche
Grundlage für die Legitimation und Aufrechterhaltung des souveränen (Natio-
nal-)Staates ist, muss es staatlicherseits und gerade mit Blick auf die Re-Etablierung
nationalstaatlicher Souveränität also auch darum gehen, etwas zu (er)finden, auf
das sich dieses Versprechen richten kann. Durch die diskursive und materielle Politik
des Abgrenzens und Ausgrenzens werden gleichermaßen die Inhalte des Verspre-
chens – Schutz und Sicherheit – und die Fähigkeit des Staates, diese Versprechen zu
halten, bedient – selbst wenn allzu offensichtlich ist, dass diese Mauern und Zäune
im geplanten Sinne letztlich ineffizient sind. Dies zeigt nicht zuletzt, dass es affekt-
und politiktheoretisch ebenso wie gesellschaftspolitisch nicht nur um eine Politik
(mit) der Angst gehen kann, sondern auch um die Frage, welche Politik der Ver-
sprechen darüber evoziert und etabliert wird. Der CDU-Wahlspruch im Bundes-
tagswahlkampf 2017 »Für ein Deutschland, in dem wir gut und gerne leben« stellt
hierfür ein beredtes Zeugnis dar.

Literatur

Adorno, Theodor W. 2014 [1951]. Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Ahmed, Sara 2004. The cultural politics of emotion. Edinburgh: Edinburgh University Press.

 
111 Fortier 2010, S. 17.
112 Wodak 2016.
113 Brown 2010, S. 22.
114 Ebd., S. 26.
115 Vgl. Bargetz 2017.

54 Brigitte Bargetz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


Ahmed, Sara 2010 a. »Happy objects«, in The affect theory reader, hrsg. v. Seigworth, Gregory J.;
Gregg, Melissa, S. 29-51. Durham, London: Duke University Press.

Ahmed, Sara 2010 b. The promise of happiness. Durham, London: Duke University Press.
Angerer, Marie-Luise 2007. Vom Begehren nach dem Affekt. Zürich, Berlin: Diaphanes.
Appelt, Erna 2007. »Vernunft versus Gefühle? Rationalität als Grundlage exklusiver Staatsbür-

gerschaftskonzepte«, in Kritik der Gefühle. Feministische Positionen, hrsg. v. Neumayr,
Agnes, S. 128-145. Wien: Milena.

APuZ 2013. Emotionen und Politik. Aus Politik und Zeitgeschichte 63, 32-33, hrsg. v. Bundes-
zentrale für Politische Bildung. Bonn.

Baier, Angelika; Binswanger, Christa; Häberlein, Jana; Nay, Eveline Y.; Zimmermann, Andrea.
Hrsg. 2014. »Affekt und Geschlecht: Eine Einleitung in Affekt-Theorien aus einer feminis-
tischen, queeren und post/kolonialen Perspektive«, in Affekt und Geschlecht. Eine einfüh-
rende Anthologie, hrsg. v. Baier, Angelika et al., S. 11-54. Wien: Zaglossus.

Bargetz, Brigitte 2012. »›Wutbürgerinnen‹? Zum Verhältnis von Politik, Geschlecht und Emo-
tionen«, in E-Motions. Transformationsprozesse in der Gegenwartskultur, hrsg. v. Mixa,
Elisabeth; Vogl, Patrick, S. 176-188. Wien: Turia + Kant.

Bargetz, Brigitte 2015. »The distribution of emotions: affective politics of emancipation«, in
Hypatia: A Journal of Feminist Philosophy 30, 3, S. 580-596.

Bargetz, Brigitte 2017. »Gespenstische Souveränität und das neurotische Subjekt: Auf den Spuren
einer Politik der Angst«, in Kurswechsel 3, S. 90-94.

Bargetz, Brigitte; Sauer, Birgit 2010. »Politik, Emotionen und die Transformation des Politischen.
Eine feministisch-machtkritische Perspektive«, in Österreichische Zeitschrift für Politikwis-
senschaft 39, 2, S. 141-155.

Bedorf, Thomas 2015. »Politische Gefühle«, in Leib – Körper – Politik. Untersuchungen zur
Leiblichkeit des Politischen, hrsg. v. Bedorf, Thomas; Klass, Tobias Nikolaus, S. 249-265.
Weilerwist: Velbrück.

Berlant, Lauren 1998. »Poor Eliza«, in American Literature 70, 3, S. 635-668.
Berlant, Lauren 1999. »The subject of true feeling: pain, privacy and politics«, in Cultural plu-

ralism, identity politics, and the law, hrsg. v. Sarat, Austin; Kearns, Thomas R., S. 33-47. Ann
Arbor: University of Michigan Press.

Berlant, Lauren 2005. »The epistemology of state emotion«, in Dissent in dangerous times, hrsg.
v. Sarat, Austin, S. 46-78. Ann Arbor: The University of Michigan Press.

Berlant, Lauren 2008. The female complaint: the unfinished business of sentimentality in Ame-
rican culture. Durham, London: Duke University Press.

Berlant, Lauren 2011. Cruel optimism. Durham, London: Duke University Press.
Berlant, Lauren 2014. »Das Subjekt wahrer Gefühle: Schmerz, Privatheit und Politik«, in Affekt

und Geschlecht. Eine einführende Anthologie, hrsg. v. Baier, Angelika et al., S. 87-116. Wien:
Zaglossus.

Brown, Wendy 1993. »Wounded attachments«, in Political Theory 21, 3, S. 390-410.
Brown, Wendy 2010. Walled states, waning sovereignty. New York: Zone Books.
Butler, Judith 2010. Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen. Frankfurt a. M.,

New York: Campus.
Clough, Patricia T.; Halley, Jean. Hrsg. 2007. The affective turn. Theorizing the social. Durham,

London: Duke University Press.
Connolly, William 2002. Neuropolitics: thinking, culture, speed. Minneapolis: University of

Minnesota Press.
Cvetkovich, Ann 2007. »Public feelings«, in South Atlantic Quarterly 106, 3, S. 459-468.
Cvetkovich, Ann 2012. Depression. A public feeling. Durham, London: Duke University Press.
Dean, Jodi 2000. »Introduction: the interface of political theory and cultural studies«, in Cultural

studies and political theory, hrsg. v. Dean, Jodi, S. 1-19. Ithaca, London: Cornell University
Press.

Demirović, Alex 2001. »Hegemonie und das Paradox von Privat und Öffentlich«, in Kurswechsel
4, S. 12-23.

Dowling, Emma 2016. »Valorised but not valued? Affective remuneration, social reproduction
and feminist politics beyond the crisis«, in British Politics 11, 4, S. 452-468.

Dyk, Silke van; Misbach, Elène 2015. »Zur politischen Ökonomie des Helfens. Flüchtlingspolitik
und Engagement im flexiblen Kapitalismus«, in PROKLA 183 46, 2, S. 205-227.

Der sentimentale Vertrag 55

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


Fortier, Anne-Marie 2010. »Proximity by design? Affective citizenship and the management of
unease«, in Citizenship Studies 14, 1, S. 17-30.

Fraser, Nancy 2001. »Von der Umverteilung zur Anerkennung? Dilemmata der Gerechtigkeit in
›postsozialistischer‹ Zeit«, in Die halbierte Gerechtigkeit, hrsg. v. Fraser, Nancy, S. 23-66.
Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Gatens, Moira 1995. Imaginary bodies. Ethics, power and corporeality. New York: Routledge.
Halberstam, Jack 2014. Triggering me, triggering you: making up is hard to do. https://bullybl

oggers.wordpress.com/2014/07/15/triggering-me-triggering-you-making-up-is-hard-to-do/
(Zugriff vom 21.03.2016).

Hammer-Tugendhat, Daniela; Lutter, Christina 2010. »Emotionen im Kontext. Eine Einleitung«,
in Emotionen. Zeitschrift für Kulturwissenschaften 2, S. 7-14.

Heidenreich, Felix; Schaal, Gary S. Hrsg. 2012. Politische Theorie und Emotionen. Baden-Baden:
Nomos.

Hemmings, Clare 2005. »Invoking affect. Cultural theory and the ontological turn«, in Cultural
Studies 19, 5, S. 548-567.

Hess, Sabine; Kasparek, Bernd; Kron, Stefanie; Rodatz, Mathias; Schwertl, Maria; Sontowski
Simon. Hrsg. 2016. Der lange Sommer der Migration. Grenzregime III. Berlin: Assoziation
A.

Hirschman, Albert O. 1987 [1977]. Leidenschaften und Interessen. Politische Begründungen des
Kapitalismus vor seinem Sieg. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Illouz, Eva 2007. Gefühle in Zeiten des Kapitalismus. Adorno-Vorlesungen 2004. Frankfurt a.
M.: Suhrkamp.

Jaggar, Alison M. 1989. »Love and knowledge. Emotion in feminist epistemology«, in Women,
knowledge, and reality. Explorations in feminist philosophy, hrsg. v. Garry, Ann; Pearsall,
Marilyn, S. 129-155. Boston: Unwin Hyman.

Koivunen, Anu 2010. »An affective turn? Reimagining the subject of feminist theory«, in
Working with affects in feminist readings. Disturbing differences, hrsg. v. Liljeström, Mari-
anne; Paasonen, Susanna, S. 8-28. London, New York: Routledge.

Korte, Karl-Rudolf. Hrsg. 2015. Emotionen und Politik, Begründungen, Konzeptionen und Pra-
xisfelder einer politikwissenschaftlichen Emotionsforschung. Baden-Baden: Nomos.

Kraml, Barbara 2016. Ungleicher Schutz sexueller Autonomie: Sexualstrafrecht als biopolitischer
Schauplatz. Unveröffentlichte Dissertation. Wien.

Landwehr, Hilge; Renz, Ursula. Hrsg. 2008. Klassische Emotionstheorien. Von Platon bis Witt-
genstein. Berlin: De Gruyter.

Leys, Ruth 2011. »The turn to affect: a critique«, in Critical Inquiry 37, 3, S. 434-472.
Löffler, Marion 2012. »Politischer Schmerz. Kalküle der Staatsgewalt zwischen Notwehr und

Schutz?«, in Staatsräson. Steht die Macht über dem Recht?, hrsg. v. Voigt, Rüdiger,
S. 207-223. Baden-Baden: Nomos.

Lorde, Audre 1983. »There is no hierarchy of oppressions«, in Bulletin: Homophobia and Edu-
cation 14, 3/4, S. 9.

Lorde, Audre 1984. »The uses of anger«, in Sister outsider: essays and speeches, hrsg. v. Lorde,
Audre, S. 124-133. Berkeley: The Crossing Press.

Martínez, Elizabeth S. 1998. »Seeing more than black and white«, in De Colores means all of us:
latina views for a multi-colored century, hrsg. v. Martínez, Elizabeth S., S. 4-20. Cambridge:
South End Press.

Massumi, Brian 1995. »The autonomy of affect«, in Cultural Critique 31, S. 83-109.
McClintock, Anne 1995. Imperial leather. Race, gender and sexuality in the colonial context.

New York, London: Routledge.
McRobbie, Angela 2010. Top Girls: Feminismus und der Aufstieg des neoliberalen Geschlech-

terregimes. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.
Mills, Charles W. 1997. The racial contract. Ithaca, London: Cornell University Press.
Mohrmann, Judith 2015. Affekt und Revolution. Politisches Handeln nach Arendt und Kant.

Frankfurt a. M., New York: Campus.
Mouffe, Chantal 2007 [2005]. Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Frankfurt

a. M.: Suhrkamp.

56 Brigitte Bargetz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


Narr, Wolf-Dieter 1988. »Das Herz der Institution oder strukturelle Unbewusstheit. Konturen
einer politischen Psychologie staatlich-kapitalistischer Herrschaft«, in Politische Psychologie
heute, hrsg. v. König, Helmut, S. 111-146. Opladen: Leske + Budrich.

Newmark, Catherine 2008 a. Passion – Affekt – Gefühl. Philosophische Theorien der Emotionen
zwischen Aristoteles und Kant. Hamburg: Meiner.

Newmark, Catherine 2008 b. »Weibliches Leiden – männliche Leidenschaften. Zum Geschlecht
in älteren Affektenlehren«, in Feministische Studien 26, 1, S. 7-18.

Nußbaum, Martha C. 2013. Political emotions. Why love matters for justice. Cambridge: Bel-
knap Press.

Nyong’o, Tavia 2012. »Queer Africa and the fantasy of virtual participation«, in Women’s
Studies Quaterly 40, 1/2, S. 40-63.

Palmer, Tyrone S. 2017. »›What feels more than feeling?‹ Theorizing the unthinkability of black
affect«, in Critical Ethnic Studies 3, 2, S. 31-56.

Pateman, Carole 1988. The sexual contract. Stanford: Stanford University Press.
Pateman, Carole 1994. »Der Geschlechtervertrag«, in Feministische Politikwissenschaft, hrsg. v.

Appelt, Erna; Neyer, Gerda, S. 73-95. Wien: Verlag für Gesellschaftskritik.
Penz, Otto; Sauer, Birgit 2016. Affektives Kapital. Die Ökonomisierung der Gefühle im Arbeits-

leben. Frankfurt a. M., New York: Campus.
Platon 1991. Politeia. Frankfurt a. M., Leipzig: Insel Verlag.
Preciado, Beatriz 2003. Das kontrasexuelle Manifest. Berlin: b_books.
Rancie ̀re, Jacques 2002 [1995]. Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Frankfurt a. M.:

Suhrkamp.
Reddy, Chandan 2012. »Political tears«, in Southwestern Law Review 41, 2, S. 275-279.
Sauer, Birgit 1999. »›Politik wird mit dem Kopfe gemacht‹. Überlegungen zu einer geschlechter-

sensiblen Politologie der Gefühle«, in Masse – Macht – Emotionen. Zu einer politischen
Soziologie der Emotionen, hrsg. v. Klein, Ansgar; Nullmeier, Frank, S. 200-218. Opladen,
Wiesbaden: Westdeutscher Verlag.

Sauer, Birgit 2001. Die Asche des Souveräns. Staat und Demokratie in der Geschlechterdebatte.
Frankfurt a. M., New York: Campus.

Sauer, Birgit 2007. »Gefühle und Regierungstechnik. Eine geschlechterkritische politikwissen-
schaftliche Perspektive«, in Kritik der Gefühle. Feministische Positionen, hrsg. v. Neumayr,
Agnes, S. 168-186. Wien: Milena.

Schaal, Gary S. Hrsg. 2010 a. Emotionen in der Politik(wissenschaft). Österreichische Zeitschrift
für Politikwissenschaft 39, 2.

Schaal, Gary S. 2010 b. »Editorial – der emotive turn in der Politikwissenschaft«, in Emotionen in
der Politik(wissenschaft). Österreichische Zeitschrift für Politikwissenschaft 39, 2, hrsg. v.
Schaal, Gary S., S. 139-140.

Seigworth, Gregory J.; Gregg, Melissa 2010. »An inventory of shimmers«, in The affect theory
reader, hrsg. v. Gregg, Melissa; Seigworth, Gregory, J., S. 1-25. Durham, London: Duke
University Press.

Slaby, Jan 2017. »Affekt und Politik. Neue Dringlichkeiten in einem alten Problemfeld«, in
Philosophische Rundschau 64, 2, S. 134-162.

Stewart, Kathleen 2010. »Afterword. Worldling refrains«, in The affect theory reader, hrsg. v.
Gregg, Melissa; Seigworth, Gregory, J., S. 339-353. Durham, London: Duke University
Press.

Stoler, Ann L. 2004. »Affective states«, in A companion to the anthropology of politics, hrsg. v.
Nugent, David; Vincent, Jean, S. 4-20. Oxford: Blackwell.

Weintraub, Jeff; Kumar, Krishan 1997. Public and private in thought and practice. Perspectives
on a grand dichotomy. Chicago, London: The University of Chicago Press.

Wilde, Gabriele 2009. »Der Geschlechtervertrag als Bestandteil moderner Staatlichkeit. Carole
Patemans Kritik an neuzeitlichen Vertragstheorien und ihre Aktualität«, in Staat und
Geschlecht. Grundlagen und aktuelle Herausforderungen feministischer Staatstheorie, hrsg.
v. Ludwig, Gundula; Sauer, Birgit; Wöhl, Stefanie, S. 31-45. Baden-Baden: Nomos.

Wittig, Monique 1991. »The straight mind«, in Out there. Marginalization and contemporary
cultures, hrsg. v. Ferguson, Russel et al., S. 51-57. Cambridge, London: MIT Press.

Wodak, Ruth 2016. Politik mit der Angst. Zur Wirkung rechtspopulistischer Diskurse. Wien:
Edition Konturen.

Der sentimentale Vertrag 57

Leviathan, 46. Jg., 1/2018

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37


Zusammenfassung: In der Politischen Theorie wurden Affekte und Gefühle bislang eher ver-
halten diskutiert. Dies kann nicht zuletzt mit der dominanten westlich-modernen Auffassung
einer Trennung von Politik und Gefühlen in Verbindung gebracht werden. Mit der Figur des
sentimentalen Vertrags stelle ich dieses Verständnis infrage, indem ich affektive Momente im
Politischen herausarbeite und davon ausgehend einige (neo-)liberale Fallstricke aktueller
affektiver Politiken skizziere.

Stichworte: Politische Theorie, affektive Politik, (Neo-)Liberalismus, Nation, Sentimentali-
tät, Kritik

The sentimental contract. A political theory of affects and the unfinished liberal
project

Summary: Until recently, Western political theory has only paid marginal interest in affect
and feelings, equating politics instead with rationality and objectivity. Developing the figure
of the sentimental contract, this idea is contested and some affective moments of the political
are elaborated, thus also delineating some (neo-)liberal pitfalls of contemporary affective
politics.

Keywords: political theory, affective politics, (neo-)liberalism, nation, sentimentality, critique

Autorin

Brigitte Bargetz
Institut für Politikwissenschaft
Universität Wien
Universitätsstraße 7
A-1010 Wien
brigitte.bargetz@univie.ac.at

58 Brigitte Bargetz

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 02:47:54. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2018-1-37

