
Rezensionen 633

a few days, since they recognize that the poachers have
a genuine passion for tundra life and leave the herders’
premises in decent condition, sometimes even bringing a
bottle of vodka in exchange. A third important character
set is the representatives of the Swedish-Russian joint
venture “Arctica,” which set up business in the early
1990s to deal in wholesale trading of reindeer meat
and other products, such as velvet antler, and which
in the mid-1990s was buying up most of the Kola
Peninsula reindeer meat for the Swedish market at prices
the Russian market could not have supported. “Arctica”
comes to represent the wider ideological category of the
Western bourgeoisie (burjui), toward whom the herders
maintain an equivocal attitude, being reluctant to do
business with the firm for fear of falling into “bondage”
to them.

These field notes constitute a prolonged gaze into the
very intimate details of the ethnographic fieldwork en-
counter: how relationships develop, how the researcher
finds a place in the delicate politics of a small-scale com-
munity, how insider-outsider ambiguity is negotiated. At
times Konstantinov identifies with this eastern Other,
as when during a local festival he hears recitations of
World War II heroism propounded in what sounds to him
like “a voice out of my Komsomol days”; Konstantinov
frequently finds points of comparison between the frigid
Murmansk region and his own more temperate Bulgar-
ian homeland. Yet at other times he alienates himself
from his northern counterparts, wondering if in spite
of his lifetime on the Soviet periphery he nevertheless
falls into category of the Western burjui in this place
and at this time. There is a parallel story here of the
herders’ own growing awareness of their position within
a Russia that was changing radically and pushing them
even further to its social margins.

Konstantinov’s account is delivered with a depth of
sincerity and empathy that is extremely rare in scholar-
ship. There is a wealth of material here for the specialist,
and this volume has the potential to become a “cult clas-
sic” among the quickly growing genre of ethnographies
of reindeer-herding in Russia, from David Anderson’s
“Identity and Ecology in Arctic Siberia” (Oxford 2002)
to Piers Vitebsky’s “Reindeer People” (New York 2006).
However, the book’s rich ethnographic detail at times
weighs it down, and may be off-putting to the non-
specialist. It is not that these ethnographic details are
unimportant, or even uninteresting; it is just that they
are almost overwhelming in their encyclopaedic quality
and incongruous in their placement. The organization is
primarily chronological, often a blow-by-blow account
of daily events, albeit without the temporal anchor of
dates. Consequently, the narrative is often just as cycli-
cal as the activities being documented, and this some-
times makes the text repetitive. Without an index, the
book’s gems of insight are unfortunately scattered like
buried treasure for which one has no map. A workable
solution to this problem would be to remove many of
these ethnographic details to topical appendices, so that
they do not interrupt the flow of Konstantinov’s com-
pelling narrative of growing empathy with a category of

marginalised people whose story desperately needs to
be told.

There are some other technical problems with the
manuscript – grammatical errors and typos, inconsis-
tent Russian transliteration, awkward translations from
Russian to English; the text is very much in need of
copyediting by a native English speaker. More detailed
maps of the areas in which Konstantinov travelled would
greatly enhance the book’s value, and illustrations could
bring some of the ethnographic detail to life. The “Epi-
logue,” which covers the intervening ten years in only
three short paragraphs, is disappointing. However, these
organizational and technical details aside, Konstanti-
nov’s book conveys a tactile sense of the quality of
life in tundra camps, the personalities, the rivalries, the
worldly frustrations. It is a work of remarkable honesty
and insight into a situation of social and economic
change that few have glimpsed so intimately, nor char-
acterized so accurately. Patty A. Gray

Kowalski, Andreas F.: “Tu és quem sabe.” – “Du
bist derjenige, der es weiß.” Das kulturspezifische Ver-
ständnis der Canela von Indianerhilfe. Ein ethnographi-
sches Beispiel aus dem indianischen Nordost-Brasilien.
Marburg: Curupira, 2004. 253 pp. ISBN 3-8185-0396-6.
(Curupira, 18) Preis: € 19.00

“Ich bin kein Freund großer und vieler Worte.” Mit
dieser für eine Dissertation oftmals schwierig einzu-
haltenden Erklärung beginnt Andreas Kowalski seine
Arbeit, die er 2004 im Fachbereich Gesellschaftswissen-
schaften und Philosophie der Philipps-Universität Mar-
burg vorlegte. Er konnte sein Versprechen einhalten,
und zwar keineswegs zum Schaden der Arbeit. An-
dreas Kowalski hat sich ein relativ wenig bearbeitetes,
schwieriges, jedoch faszinierendes Themenfeld ausge-
sucht, nämlich die Frage, wie extern finanzierte und
herangetragene Hilfsmaßnahmen und Projekte von den
Menschen wahrgenommen werden, die eigentlich von
ihnen profitieren sollen. Dies wird am Beispiel der Ca-
nela im brasilianischen Bundesstaat Maranhão und der
so genannten Indianerhilfe illustriert.

Kowalski war in der zweiten Hälfte der 90er Jahre
als ausgebildeter Ethnologe Mitarbeiter in einem Hilfs-
programm zur Verbesserung der Lebensbedingungen
der Canela, welches von 1991 bis 1998 vom Latein-
amerika-Zentrum (LAZ) e. V. Bonn getragen und vom
Osnabrücker Sportwissenschaftler Jürgen Dieckert und
dem Ethnologen Jakob Mehringer erarbeitet und vor-
geschlagen wurde. Die vorausgegangenen Forschungen
Dieckerts und Mehringers ermöglichten Kowalski einen
privilegierten Zugang zu den Canela, doch sah er sich
schnell vor ein Dilemma gestellt: sollte er die konven-
tionelle Funktion eines Entwicklungshelfers einnehmen
oder die Rolle eines Vermittlers (facilitador) spielen,
und wo sollte er seine Identität als Ethnologe lassen?
Nach Kowalskis Darstellung wäre eine klassische eth-
nologische Feldforschung schnell an Grenzen indigenen
Desinteresses gestoßen, da sich die Canela offenbar nach
jahrzehntelangen detaillierten Forschungen des amerika-

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-633 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-633


634 Rezensionen

nischen Ethnologen William H. Crocker gewissermaßen
als “abgegrast” erachteten. Aus dem Spannungsfeld zwi-
schen Hilfstätigkeit, ethnologischem Engagement und
(Feld-)Forschungsinteressen ergaben sich vielfältige Re-
flexionen, die im vorliegenden Buch ihren Niederschlag
fanden.

Entstanden ist eine theoretisch explizit (33) unpräten-
tiöse Arbeit, was jedoch keinesfalls zum Schaden ge-
reicht, da methodische Fragen im Zusammenhang mit
der Thematik weitaus interessanter sind. Kowalski hat
seine Untersuchung als Beitrag zur Entwicklungseth-
nologie, Ethnologie der Entwicklung und dialogischen
Ethnologie eingeordnet, zumal die Frage der interkul-
turellen Dialogfähigkeit im Projektkontext im Zentrum
seiner Betrachtungen steht. Seine Kernfrage war nicht,
ob den Canela überhaupt zu helfen ist (was vielleicht
für einige Praktiker der Entwicklungszusammenarbeit
als wichtigste Frage erscheinen mag), sondern was die
Canela selbst unter dieser Zusammenarbeit verstehen
und wie sie sie in ihrem Sinne zu nutzen versuchen
(88). Dabei geht er von der Überlegung aus, dass jede
Indianergruppe eigene Vorstellungen und Antworten auf
die von der brasilianischen Gesellschaft an sie heran-
getragenen Herausforderungen und die ihnen von Re-
gierungsseite zugedachte Rolle in dieser Gesellschaft
(die sog. “Indianerfrage”) entwickelt hat, und genau
diese Antworten hat Kowalski als kulturelles Phänomen
erforscht.

Hierfür hat er einen genauen Blick auf die spezi-
fischen Kontakterfahrungen der Canela mit der nicht-
indianischen Welt geworfen und insbesondere ihre Er-
fahrungen mit drei verschiedenen Formen von Hilfs-
maßnahmen untersucht: die paternalistisch geprägten
Integrationsprogramme der staatlichen Indianerbehörde
(zuerst des SPI [Serviço de Proteção aos Índios] und
danach der noch immer existierenden FUNAI [Fundação
Nacional do Índio]) seit den 30er Jahren des vergange-
nen Jahrhunderts, das auf Akkulturation abzielende Wir-
ken der Missionare vom Summer Institute of Linguistics
(Ende der 60er bis Anfang der 90er Jahre) und das als
nachhaltige Hilfe zur Selbsthilfe konzipierte Programm
des LAZ. Trotz aller externen Beeinflussungen sind die
Canela – und darin sind sich alle Beobachter einig –
ihrer Kultur in bemerkenswerter Weise treu geblieben,
und dies hat nach Kowalski durchaus etwas mit der
indigenen Sicht der Indianerhilfe zu tun.

Da diese Sichtweisen nur selten expliziert wur-
den, entschloss Kowalski sich, sich ihnen geduldig
anzunähern. Dabei hätten ihm standardisierte Evaluie-
rungsinstrumente der Entwicklungszusammenarbeit
wohl wenig weitergeholfen. Stattdessen setzte er beim
partizipativen Charakter des LAZ-Projektes an und un-
ternahm Anstrengungen im Sinne einer Dialogkultur,
deren hehre Prinzipien ja im Idealfall alle partizipativen
Entwicklungsansätze durchdringen sollen. Nun stellte
sich jedoch bald heraus, dass das Ideal schnell an der
Praxis scheitern kann, wenn die kulturell etablierten
Dialogformen nicht zueinander passen. Außerdem wur-
de schnell klar, dass die indigenen Gesprächspartner
ganz andere Vorstellungen von Nachhaltigkeit hatten:

die Beendigung von Hilfsmaßnahmen, die aus indigener
Sicht als Austausch gewertet wurden, wurde mit Bedau-
ern betrachtet. Nach Kowalski war es unmöglich, unter
den Canela eine Grundidee jeglicher entwicklungspoli-
tischer Aktivität auszumachen, nämlich das Interesse an
Veränderungen. Oder in anderen Worten: für die Canela
kann das Ziel von Hilfsprojekten und -programmen nicht
in Transformation, sondern nur in Bewahrung der Unter-
schiede bestehen, denn sonst würden die Maßnahmen ih-
re Existenzberechtigung verlieren. Wenn sich die Canela
veränderten, wenn sie aus ihrer Sicht “weniger” Canela
würden, wenn sie nach außen hin weniger hilfsbedürf-
tig erschienen, wer würde ihnen dann noch helfen? In
diesem Zusammenhang erscheint es strategisch wichtig,
dass hilfsbereite Personen die Canela-Kultur als bedroht
wahrnehmen.

Nun ließe sich vermuten, dass sich diese indigenen
Perspektiven ohne größere Schwierigkeiten als Produkt
historisch gewachsener paternalistischer Beziehungen
zwischen den Canela und nichtindigenen Akteuren er-
klären lassen. Doch so einfach ist es nicht, und Kowalski
zeigt in einer ausführlichen – und auf den ersten Blick
als langatmig erscheinenden – Behandlung des Mythos
vom Kulturheroen Auké, dass noch ganz andere kultu-
relle Vorstellungen in Betracht gezogen werden müssen:
Auké hat nicht nur den Canela ihren Platz in dieser
Welt zugewiesen sondern vermittelt auch zwischen den
Kulturen. Diese Begegnungen und Kontakte werden my-
thisch als “dorniger Pfad” begriffen, auf dem sich die
Canela auf ihrer ständigen Suche nach neuen Ressourcen
zur Bewahrung ihrer kulturellen Verschiedenheit bewe-
gen, während die Weißen nach konkreten Antworten auf
die sog. Indianerfrage suchen.

Kowalskis Ansatz einer äußerst sensiblen und vor-
sichtig abgewogenen dialogischen Feldforschungsme-
thode erbrachte eine reiche Ernte. Seine Untersuchung
ist eine Fundgrube an interessanten Dialogen, welche in
prägnanter Weise klar machen, dass verbale Kommuni-
kation im Kontext humanitärer Hilfe nicht automatisch
zu einem besseren Verständnis kultureller Unterschiede
führt. Hierzu trug erst das vielfältige Repertoire geduldi-
ger ethnologischer Feldforschungsmethodik bei, welche,
wie man weiß, sich allzu häufig nicht in die zeitlichen
Dimensionen konkreter Projektmaßnahmen einpassen
lässt.

An dieser herausragenden Untersuchung gibt es bis
auf wenige punktuelle Unklarheiten nichts auszusetzen.
Sie lässt sich allen interessierten FachkollegInnen emp-
fehlen, insbesondere aber auch in der Entwicklungs-
politik tätigen PraktikerInnen, da Kowalski in einer
originellen und gut reflektierten Weise und anhand ei-
nes sehr illustrativen Beispiels die Möglichkeiten und
Grenzen interkultureller Kommunikation problematisiert
hat. Zusammen mit den Arbeiten Volker von Bremens
gehört Andreas Kowalskis Buch mit Sicherheit zu den
besten Veröffentlichungen zur Entwicklungszusammen-
arbeit mit indigenen Völkern in der deutschsprachigen
Ethnologie.

Leider wird Andreas Kowalski weder diese Bespre-
chung lesen noch seine Arbeiten fortsetzen und vertiefen

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-633 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-633


Rezensionen 635

können. Mit großer Trauer und Bestürzung erfuhren bra-
silianische und deutsche FreundInnen und KollegInnen
über die Medien, dass sich Andreas Kowalski unter den
154 Opfern der am 29. September 2006 nach einer Kol-
lision über Mato Grosso abgestürzten Boeing 737–800
der Fluggesellschaft Gol auf der Strecke von Manaus
nach Brası́lia befand. Peter Schröder

Kunz, Hans-Martin: Mahasweta Devi. Indische
Schriftstellerin und Menschenrechtlerin. Heidelberg:
Draupadi Verlag, 2006. 216 pp. ISBN 978-3-937603-
02-5. Preis: € 17.00

Dem Heidelberger Ethnologen und Übersetzer Hans-
Martin Kunz gelingt mit seiner jüngsten Publikation
gleich zweierlei: Mit seinen Übersetzungen der auf
Bengali erschienenen literarischen und dokumentari-
schen Werke Mahasweta Devis fungiert er als deut-
scher Verstärker der unermüdlichen Stimme der Autorin
und Menschenrechtsaktivistin für die Belange der indi-
schen “Scheduled Tribes”. Gleichzeitig liefert er damit
einen erneuten Impuls für die einst im interdisziplinären
Aufbruch zwischen Literaturwissenschaft und Ethno-
logie euphorisch begrüßte Literaturethnologie, die je-
doch ihren Kinderschuhen seitdem nicht so recht ent-
wachsen will.

Das westliche Interesse an der Person Mahasweta
Devis und die Fülle an Rezeptionen ihrer Werke sind
für eine bengalische Autorin ungewöhnlich. Der Grund
hierfür liegt – zumindest für den englischsprachigen
Raum – vor allem am Einfluss der Literaturwissen-
schaftlerin Gayatri Spivak, die, selbst aus Bengalen
stammend, als eine Art “dwarpalika (Türöffnerin)” (14)
für Devi im Westen fungiert. Die postkoloniale Brille
Gayatri Spivaks und anderer Literaturwissenschaftler –
so Hans-Martin Kunz – reduziere jedoch das Œuvre
der dokumentarisch, literarisch und journalistisch schrei-
benden Autorin auf deren Kritik am unabhängigen indi-
schen Staat. Mit der deutschen Übersetzung ihrer Werke
im Rahmen der Heidelberger Südasiengruppe und ei-
nem ethnologisch geschulten Blick möchte Hans-Martin
Kunz auch in die “andere[n] Ebenen” (12) der indischen
Schriftstellerin und Menschenrechtlerin einführen: “In
Indien ist Mahasweta Devi nicht allein als Schriftstel-
lerin bekannt, sondern ebenso sehr als soziale- und
Menschenrechtsaktivistin. Sie gilt als eine Person, die
sich unermüdlich für marginalisierte Gruppen einsetzt,
vor allem für Unberührbare und Stammesgemeinschaf-
ten, deren Schicksal sie sowohl in ihren literarischen
als auch journalistischen Arbeiten dokumentiert und für
die sie zahlreiche soziale und politische Organisationen
gegründet hat” (12).

Im ersten Teil des Buches gibt der Autor anhand
eines Interviews mit Mahasweta Devi und drei hier
erstmals in deutscher Übersetzung vorliegenden Kurz-
geschichten sowie einem Essay einen Überblick über
die thematische und narrative Spannbreite der engagier-
ten Literatin, deren Werke und soziales Engagement
“keine voneinander getrennten Bereiche” (25) darstel-
len.

Im Interview mit Hans-Martin Kunz erläutert Mahas-
weta Devi ihre postkoloniale Kritik am unabhängigen
indischen Staat und ihr Verständnis von sozialer Verant-
wortung, das weit darüber hinaus geht, “nur sozialkriti-
sche Literatur zu schreiben” (12). Soziale Verantwortung
empfindet Mahasweta Devi gegenüber marginalisierten
Gruppen, insbesondere gegenüber den Âdivâsı̂s, den
indischen Stammesgruppen. Unermüdlich engagiert sie
sich hier vor allem für die sog. “Denotified Tribes”,
die “selbst die anderen Stammesgruppen” hassen (35):
“1871 haben die Briten einen Criminal Tribes Act verab-
schiedet. Von diesem waren vor allem Menschen betrof-
fen, die kein Land besessen haben oder nicht sesshaft ge-
wesen sind. Stammesgruppen, die in dem Wald gewohnt
haben, umherziehende Gruppen, die an der Meeresküste
Salz gesammelt haben, um es dann gegen andere Sachen
zu tauschen. . . . Mit einem Schlag ist also eine riesige
Menge von Menschen, in allen indischen Staaten, offi-
ziell als kriminell gebrandmarkt worden. Von da an hat
eine schreckliche Unterdrückung durch die Polizei und
die lokale Bevölkerung eingesetzt. . . . Auch nach der
Unabhängigkeit ist ihnen großes Unrecht getan worden.
1952 hat die indische Regierung erklärt, sie gälten nicht
länger als kriminelle Stammesgruppen, sondern von nun
an als denotified. Das war ohne Bedeutung. Man hat
ihnen weder Land gegeben, auf dem sie sich hätten
niederlassen können, noch eine Möglichkeit, sich den
Lebensunterhalt zu verdienen, keine Bildung, nichts”
(33 f.).

Ihre Sozialkritik, die von einem Hass auf das Un-
vermögen des indischen Systems genährt wird, klingt
bereits in dem Frühwerk “Jashabantı̂” – das von der
Autorin heute als “zu romantisch” (25) abgetitelt wird –
deutlich an. Wesentlich pointierter wird ihre Anklage
in den beiden weiteren vom Autor übersetzten Kurz-
geschichten “Klageweib” (orig. “Rudâli”) sowie “Choli
Kâ Piche: Unter der Bluse”. Erstere thematisiert die In-
stitution der Schuldknechtschaft in einem fiktiven Dorf
in Bı̂hâr; letztere dokumentiert die sexuelle Ausbeutung
von Frauen. Den Abschluss der übersetzten Werke bildet
der Essay “Ungenutzte Ressourcen”, in dem Mahasweta
Devi eindringlich die Aufnahme oraler Traditionen als
Quelle für die Geschichtsschreibung im Allgemeinen
und für die indische Literaturgeschichte im Besonderen
anmahnt: “Das geringe Interesse an der Stammeswelt ist
ein Verlust für die Literatur. Die gesamte Stammesge-
schichte wird in den oralen Traditionen bewahrt, ohne
dass sie eine Schrift entwickelt haben” (111).

Diese Vernetzung von sozialpolitischer Aktivität und
literarischem Schaffen bildet den thematischen Boden
für den zweiten, theoretisch und methodisch motivierten
Teil der Arbeit: die Auseinandersetzung mit der Autorin
und ihren Werken, der – und denen – vor allem
seitens indischer Literaturkritiker häufig das Adjektiv
ethnographisch zugeschrieben wird. Und genau hier
setzt Hans-Martin Kunz an, in der Diskussion um die
Nähe und Ferne Mahasweta Devis zur ethnographischen
Methode und Repräsentation. Zum einen auf der Ebene
der Gattungszuordnung: stilistisch weisen die Werke im
Wesentlichen die Merkmale der realistischen Textsorten

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-633 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-633

