
Einleitung:

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Grenzen der Sprache und der Welt

Ekkehard Blattmann (Heidelberg) 
Rolf Kühn (Wien)

Zu den alltäglichen, wissenschaftlichen, religiösen wie dichterischen 
Erfahrungen mit der Sprache gehört, daß sie nicht "alles" auszusagen 
vermag, obwohl es an entsprechenden Gefühlen, Intentionen und 
begrifflichen Vorklärungen nicht fehlt. Bricht beispielsweise eine 
allzu heftige Überraschung, ein allzu Unerwartetes mit Macht herein, 
dann "verschlägt es einem die Sprache". Sollen wir sagen, daß hier 
nur die Aufmerksamkeit zu stark auf etwas anderes gelenkt wird, so 
daß die sprachliche Zeichenfindung und der Textaufbau nicht sofort 
nachkommen können, oder liegt das unerwartete Ereignis überhaupt 
außerhalb des Sagbaren? Beides kann zutreffen, doch ergibt sich 
dabei ein qualitativer Sprung. Denn es ist etwas anderes, ob meine 
gewohnte, lebensweltlich eingeübte parole für einen Moment nicht 
mehr realisiert werden kann oder ob die grauenhaften Leiden, die ein 
Mensch erfährt und von denen wir erfahren, grundsätzlich nicht mehr 
"ins Wort gehoben" werden können. In diesem Fall tritt das Ver­
stummen ein; ein Schweigen, das bekennt: Es gibt eine Grenze der 
Vorstellung, der "Referenz auf Welt"; es gibt eine Grenze des Sagens 
und des Sagbaren, die höchstens noch Klage, Gebet, Verfluchung 
oder Schrei zuläßt. In beiden Fällen jedoch bliebe die Sprache an eine 
Ordnung verwiesen, das heißt an eine phänomenologische Struktur 
des Sichzeigens, die adäquat oder inadäquat sein kann beziehungs­
weise auf eine bloße Möglichkeit des "Erscheinens" als Unterschied 
zu allem Sagbaren überhaupt hinzuweisen vermag. Im ersten Fall 
würde es nur bedeuten, daß der erregte Sprecher einen bestimmten 
Fall der Wirklichkeit im gegebenen Augenblick nicht erfassen kann. 
Im Fall des "Unsagbaren" schlechthin befände sich die Sprache hin­
gegen selbst unmittelbar in einer Offenheit des Erfahrens, durch die 
sie in ihrem Vermögen wie Unvermögen des Sagenkönnens transzen­
dental begründet wird.

11

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Bereich der Folge von noch zu erwartenden wie schon gewe­
senen Erfahrungen bildet sprachlich die Zuordnungsmöglichkeit von 
protentionaler wie retentionaler Wahrnehmung, Vorstellung und Be­
deutung, und zwar nach Husserl mit dem vorausliegenden Untergrund 
passiver Einbildungs- und Affektsynthesen. Diese Apperzeptions­
systematik gehört mit ihrem je typischen "Stil"-Ausdruck in das weite 
Untersuchungsfeld von philosophischer Begriffs- und Prädikatenlehre 
beziehungsweise von logischer wie linguistischer Sprach- und Text­
theorie bis in die Versuche einer universalen Semiotik. Das Nicht­
sagbare bestimmter Erfahrungen offenbart aber eine prinzipielle Un­
möglichkeit, das Sichzeigende überhaupt abschließend aussagen zu 
können. Die Offenheit der Welt des Erfahrbaren beinhaltet nämlich, 
daß die Offenheit nicht selber zu einer Relation innerhalb jener 
Relationen gemacht werden kann, in denen sich Sprache sukzessiv 
bewegt, da es bei dieser Offenheit um grundlegend phänomenologi­
sche Fundierungsverhältnisse für "Geltung" überhaupt geht.1

1. Das Unsagbare und die Weltoffenheit

Das Unsagbare gründet damit augenscheinlich im transzendenten 
Verweisungscharakter der Sprache selbst aus einer vorgängigen 
Offenheit heraus, wie sich im Anschluß an Heidegger2 sagen ließe, 
und es wird philosophisch immer darauf zu achten sein, wie sich 
sprachtheoretische Metadiskurse auf diese Notwendigkeit von 
Sprache und Wort als einen insgesamt phänomenalisierenden Vor­
gang beziehen, der nichts außerhalb seiner ihm eigenen Phänomenali­
tät läßt. Husserl deutet diese Schwierigkeit an, wenn er beispielsweise 
in bezug auf die Leerintentionalität, die zugleich protentional Aus­
gangs- wie Zielpunkt von Intentionen ist, bemerkt:

Wir brauchen offenbar für das Bewußtsein, in dem etwas als in diesem Sinne 
Intendiertes ausgezeichnet ist, ein Wort. Hier versagt leider die Sprache, die 
für phänomenologische Unterschiede nicht interessiert sein kann?

Doch falls sich die Sprache nicht selbst als insgesamt phänome­
nologisch ausweisen ließe, das heißt geradezu kein "Interesse" für 
Genesis als solche ist, so wäre damit das Prinzip der phänomenolo­
gischen Deskription als Evidenzausweis des Erscheinenden selbst be­

12

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rührt und ließe sich in seinem Anspruch auf Originaritätsaufweis 
nicht durchhalten, da an die Stelle von Beschreibung Konstruktion, 
Analogie, Metaphorisierung und so weiter treten müßten. Wenn 
zudem in der Sprache "definitiver Sinn" niemals gegeben ist, weil be­
stimmte menschliche Grenzerfahrungen sowie die Endlichkeit der 
Sprache selbst (und zwar gerade paradoxerweise wegen der Unend­
lichkeit ihrer Verweisungen) nicht den Horizont des Erscheinens als 
solchen benennen können, dann ist die Sprache als Raum der "Offen­
barung" im Sinne phänomenologischer Wahrheit grundsätzlich in 
Frage gestellt. Die äußersten Leiden wie etwa bei Sophokles und Hiob 
sowie die Genocide verlangen nach einer Ant-worZ, um die in den 
Theodizeen ebenso gerungen wurde wie in der Dichtung, etwa von 
Paul Celan oder Nelly Sachs.

Verweist das religiöse, mystische und dichterische Sprechen noch 
an die weltimmanenten Verweisungen iterativen Sinnes, oder besteht 
seine Offenbarungsmächtigkeit genau darin, die "Parusie" als solche 
dem mundanen Sichzeigen schlechthin zu entheben und eine andere 
Weise des phänomenologischen Sichoffenbarens anzudeuten? Dieser 
Aspekt wäre unter anderem auch in den angeführten Untersuchungen 
Husserls zur Passivität als Trieb und Empfmdungsimpressionabilität 
letztlich anzusetzen, sofern sie sich auf die durchgehende Ver­
knüpfung von Sprache als Be-deuten und Genealogie beziehen.4 Falls 
allerdings das äußerste "Wesen der Sprache" selbst nur noch Geste 
oder Spur an der Grenze ihrer selbst auf anderes hin im Sinne der 
"Sprache des Wesens" (Heidegger) sein sollte, das nicht mehr 
sprachlich im herkömmlich mitteilenden oder expressiven Sinne ist, 
dann ergibt sich das Dilemma, daß über diese Grenze - zumindest im 
Raum der Analyse und Reflexion - nur wiederum sprachlich noch ge­
sprochen werden kann oder andere Dimensionen wie Stille, Schwei­
gen, Vergessen, Geheimnis, Gabe, Kunde, Passion und so weiter erst 
überhaupt von sich selbst her erschlossen werden müssen.

Verweist zudem solche Metasprache als Sprechen über die 
Sprache- beziehungsweise das nichtsprachliche Künden- an das 
Handeln, in dem die Rede als alleinige Realitätserschließung ihre 
ontologische Grenze findet (ohne daß damit "menschliches Leben" als 
solches ebenfalls schon an seiner Grenze angelangt wäre, weil jedes 
Tun in sich bereits Parusie und Wirkung ist, ohne benannt werden zu 

13

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


müssen), so ergibt sich daraus insgesamt, daß Sprachbesinnung in der 
Tat transzendentale Besinnung sein muß. Wodurch Sprache, Wort, 
Bedeutung, Ausdruck, Urteil, Zeichen, Geste und so weiter ermög­
licht werden und was sie selbst an "Wahrheit" ermöglichen, ist in 
einer phänomenologischen Erfahrungsbedingung aufzusuchen, ohne 
dieses Apriori selbst metaphysisch von vorgegebenen ontologischen 
Kategorien her zu verstehen, die es erst aufzuklären gilt. Die Korre­
lation Sein/Sprache, ihre gegenseitig sich bedingende Ereignis- 
haftigkeit, die naturgemäß Verstellung und Lüge miteinschließt, kann 
transzendental daher auch als die genealogische Notwendigkeit ver­
standen werden, wie Sprache "wird". Diese Genesis meint nicht zuerst 
die begrenzte, empirisch-historische Entstehung von Sprache und 
Idiomen, sondern zum einen die phänomenologische Eröffnung des 
Lichtraumes als solchen, den Sprache im Sprechen über Dinge sagend 
errichtet wie erfüllt, und andererseits ein solches Sprechen und 
Künden aus einem phänomenologisch urleiblichen Vollzug von Leben 
als Handeln heraus, die von Begehren, Trieb und Affekt nicht ab­
geschnitten werden können, wie es zuvor schon anklang, um hier als 
eröffnende Ursprungsdimension wie etwa bei Maine de Biran oder 
Merleau-Ponty festgehalten zu werden.5 Die je historische und bio­
graphische Genesis ist damit nicht für überflüssig erklärt, jedoch ist 
diesseits davon eine Verbindung von Leben/Sein über eine tran­
szendentale Einbildungskraft aufzusuchen, da letztere sowohl den 
Horizont des mundanen Erscheinenkönnens von benennbaren Dingen 
überhaupt wie das noch ältere affektiv-kinästhetische Begehren des 
Sagenwollens als "Ausdruck" und "Freiheit" ermöglicht, wozu neben 
dem phänomenologischen Wesen der materialen sprachlichen Struk- 
turiertheit (etwa der "Phonetik") auch das "Fiktionale" der Literatur 
gehört.6

All das Wunderbare der unendlichen Bedeutungswelten mit ihrer 
Mythologie, Metaphorik und Wissenschaft, die für Europa und andere 
Kulturen aufgrund der Verbindung von Schrift und Überlieferung 
entstanden sind, schließt allerdings nicht aus, daß "die Grenzen 
meiner Sprache die Grenzen meiner Welt" nach Wittgensteins For­
mulierung bleiben (Tractatus 5. 6). Vor ihm hatte auch Nietzsche von 
Ähnlichem schon gesprochen, als er vom "Text der Welt" als Inter­
pretationen sprach, die aus dem menschlichen "Willen zum Schein" 

14

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als "Wille zur Macht" hinsichtlich eines nur ästhetisch zu bewälti­
genden Daseins geboren werden. Den Erfahrungseinschnitt durch das 
Leiden haben wir dabei schon unterstrichen, dessen größte Wirkung 
darin besteht, eben keine einheitliche "Lektüre des Welttextes" mehr 
zu erlauben, wie Simone Weil mit Klarsicht unter bezug auf ihre 
phänomenologienahen Analysen von "Malheur" und "Einbildung” 
herausgestellt hat.7 Aber dieser Erfahrungseinschnitt gilt auch für den 
höchsten Jubel der Seele, da im einen wie im anderen Fall kein Wort 
das Entsetzen oder die Seligkeit mehr einfangen kann, wie gerade in 
der Mystik, in deren "dunkler Nacht" oder "jungfräulichen Bildlo- 
sigkeit" (Meister Eckart) beides zusammenfallen kann, um manchmal 
vorübergehend noch "lyrisch" sprachschöpferisch zu wirken, soweit 
es diese höchste aller menschlich-religiösen oder phänomenolo­
gischen Erfahrungen überhaupt zuläßt. So kommentierte Johannes 
vom Kreuz seinen eigenen "Gesang der Seele" aus der vierten 
Strophe - "Du warst uns Führer, Nacht. Hast uns in Lieb geborgen, 
Mich im Geliebten, ihn in mir verborgen." - mit den Worten:
Da ist für die Seele so etwas Verborgenes, daß sie diese Erleuchtung weder 
erkennen noch erklären noch auch sie beim Namen nennen kann. Überdies 
hat die Seele gar kein Verlangen, ihr einen Namen zu geben und findet auch 
keine passende Form, keine Ähnlichkeit und kein Mittel, um in genügender 
Weise eine so erhabene Erkenntnis und eine so zarte geistige Empfindung 
zum Ausdruck zu bringen. Und wenn sie auch den innigsten Wunsch hätte, 
sich auszudrücken, und noch soviel Bezeichnungen anführen wollte, sie 
bliebe immer für ihre Sprachweise etwas Verborgenes, denn jene innere 
Weisheit ist ein so einfacher, allgemeiner und geistiger Begriff, daß er in 
keine Vorstellung gefaßt noch als Sinnenbild dargestellt in den Verstand 
eingetreten ist.8

Nach diesem Erfahrungszeugnis geht es letztlich nicht mehr darum, 
"die Grenzen der eigenen Welt" durch Erweiterung der Sprache aus­
zudehnen, was in anderen Lebensbereichen unbedingte Arbeit an 
einem selbst durch Philosophie, Wissenschaft, Kunst oder Ethos be­
deuten kann, sondern gerade die Grenze als Grenze anzuerkennen, 
ohne damit die Möglichkeit des Erfahrens jedoch selbst zu begrenzen. 
Für diese zweite transzendentale Möglichkeit setzen wir den Begriff 
des rein phänomenologischen Lebens, woraus sich die Fragestellung 
ergibt, wie solch reines Erfahrungsleben als cogitatio, Affekt oder 

15

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pathos diesseits vom Wort und in ihm wirkt - und warum es über­
haupt des "Wortes" bedarf, wenn dieses Leben in sich seine eigene 
Erfahrungsfulle besitzt, worauf die Mystik für den Phänomenologen 
verweisen kann.9 Husserls Satz, daß die Sprache kein Interesse an 
letzten phänomenologischen Unterschieden besäße, bliebe dann 
genauer als jene Phänomenalisierungsproblematik zu bestimmen, die 
zu fragen hat, ob es nur eine einzige Phänomenalitätsweise für alles 
Erscheinende gibt oder ob reine Erfahrung als "Leben" in dem Sinne 
zu befragen ist, daß es ein "Wort des Lebens" gibt, das nie in einer 
Welt erscheinen kann. Damit wäre die Einsicht in eine letzte tran­
szendentale Sprachgrenze gegeben, ohne auf die Gesamtphänomena- 
lisierung allen Sprechens - des mundanen wie des pathischen - ver­
zichten zu müssen.

Daß zudem diese transzendentalphänomenologische Analyse nach 
radikal-vor-sprachlicher (und nicht nur ontogenetisch präverbaler) 
Selbstoffenbarung eine praktische Relevanz besitzt, zeigt sich am 
Doppelphänomen der heutigen Sprachbenutzung. Auf der einen Seite 
potenziert sich das Informationsangebot durch Publikations-, Spei- 
cherungs- und Wiedergabemöglichkeiten zu einer Art medial "zweiter 
Welt" mit zusätzlich "virtuellen Realitäten". Auf der anderen Seite 
zwingt aber die technische Kodifizierung durch Programmierung sol­
cher Informationsbenutzung zu digital typisiertem, letztlich technisch­
wissenschaftlich oder ökonomisch bestimmtem Gebrauch, so daß der 
Fülle an Information die Armut an emotional-ästhetischer Sinnlichkeit 
entgegensteht. Eine Folge davon ist, daß informative Spracherwei­
terung nicht unbedingt Welterweiterung sein muß, sondern zur 
Fixierung bloß eines Welttyps als einer rein informativen "Lebens­
welt" werden kann. Das leitende Analyseinteresse bezüglich solch 
neuerer Spracherscheinungen müßte darin beruhen, ob sich hierbei 
(vielleicht noch offener als in den Sprachtheorien der Hermeneutik 
oder des Strukturalismus, aber auch der ordinary language phi- 
losophy), die geheimen Vorentscheidungen aller bisherigen Sprach­
analysen zeigen,10 daß nämlich die ^ws-sagefunktion im Vordergrund 
steht, und zwar als letztes ek-statisches Erscheinenlassen.

Es gilt heute weiterhin als ausgemacht, daß Texte vor allem dem 
Verstehen dienen, dessen Prinzipien folgen und daraus ihre Recht­
fertigung schöpfen, wozu gehört, daß sie sich naturgemäß an jeman­

16

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den oder an alle wenden, sofern sie durch Lektüre oder Rede aktua­
lisiert werden können. Diese "Sprach- und Adressatenuniversalität" 
gilt deshalb grundsätzlich in bezug auf alles Erscheinende, wovon der 
Habermas'sche und andere transzendentalpragmatische Diskurse zeh­
ren. Es ist also hier nicht nur vorbereitend zu überlegen, ob langue 
und parole mit all ihren isolierbaren Schichtungen11 jemals die Kluft 
zwischen Bedeutungswahrheit und Wirklichkeit als Erfahrung über­
brücken werden, sondern ob es eine letzte Realität gibt, die den 
Sprachstatus als vermittelnden Wahrheitszugang überhaupt aufhebt. 
Das heißt, es steht nicht nur zur Debatte, daß die Sprache niemals 
selber ihre eigene ontische - wie letzlich auch ontologische - Refe­
renz setzt, sondern ob in gewisser Weise das "Sprachproblem" von 
der Seite des "phänomenologischen Pathos" aus grundsätzlich relati­
viert wird. Dabei meint hier Relativierung, daß das transzendente 
Wahrheits-, Seins- und Phänomenproblem definitiv gesehen keine 
vorrangige Problematik darstellt, sofern das eigentliche "Wort" ins 
"Leben" - als an seine Ursprungsstätte - verlagert wird.

2. Die Tauto-logie des Lebens als Pathos

Töte ich nach Hegelscher Manier die Wirklichkeit, sofern das Wort 
"Baum" nicht der wirkliche Baum ist, so wird dieser Irrealitäts­
charakter jedes Sprechens (da es nicht ist, was es sagt) dann auf­
gehoben, wenn die Diskursivität schließlich den Blick für das freigibt, 
was mächtiger als sie ist, nämlich für die Übereinstimmung meines 
Sprechens mit der inneren Ermöglichung als Leibbewegung - oder als 
Rhythmik beziehungsweise Schwingung, wie Kandinsky sagte und 
malte. Die Sprache ist dann kein "Mord", da sie im letzten Fall gar 
nicht mehr als solche getrennt für mein Bewußtsein existiert, denn der 
"Diskurs" ist als eine solche Bewegung nicht Diskurs seiner selbst, 
sondern (metaphorisch gesprochen) wie eine transparente Scheibe, 
durch die hindurch das Pathos der "inneren Notwendigkeit" sich ma­
nifestiert. Natürlich ist der phänomenale Sachverhalt komplizierter, 
weil Sprache nicht nur aus einzelnen Wörtern besteht, sondern 
zugleich ganzheitlich lebensweltliche und kulturelle Apperzeptions­
strukturen ins Spiel bringt. Aber was die Sprache letztlich erscheinen 
läßt, ist nicht der Baum, sondern der Affekt, sind nicht Dinge und 

17

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kategoriale Relationen, sondern ist die passiv-impressionale Rekur- 
renz. Aus diesem Grund kann die Sprache ihrerseits etwas sein, was 
selber unmittelbar affiziert, weshalb auch ihre Offenbarungsmäch­
tigkeit zunächst nicht in einem Sehenlassen besteht (in dem sich jedes 
Wort entfaltet), sondern in der phänomenologisch-transzendentalen 
Selbstobjektivierung des reinen Lebens. Sieht man die Sprache unter 
diesem affektiv urphänomenologischen Aspekt, dann ist ihr alleiniges 
Ziel nicht nur Entbergung der Dinge in der Lichtung der verborgenen 
Seinspräsenz beziehungsweise Verstehen der Wahrheit eines solchen 
Ereignisses oder empirisches Protokoll. Dies bedeutet zusammen­
gefaßt: Sie ist primär kein Logos der Erkenntnis oder der Vor- 
gestelltheit, sondern sie gehört gleichursprünglich mit zum "Logos 
des Lebens", der nie etwas anderes als sich selbst sägen kann. Dieser 
Logos des Lebens ist nämlich das Pathos seiner eigenen inneren 
Gewißheit von Freude und Leid, die in ihrer gegenseitigen Um­
verwandlung Selbststeigerung des Lebens sind.

Obwohl die Philosophie durch keine methodologische Vorentschei­
dung davon ausgeschlossen werden muß, in ihrer Begriffsarbeit eben­
falls solche Steigerung qua apodiktischem Wissen oder qua Aus loten 
des Denkbaren zu sein, so ist dieser Sachverhalt doch besonders an 
Poesie, Roman, Erzählung und so weiter als Weisen der Fiktion, des 
Imaginären oder gar des Halluzinatorischen zu erkennen.12 Denn 
wenn der literarische Stil beziehungsweise jede Textart im weitesten 
Sinne einem "Atmen" oder einer inneren "Vibration" gleicht (so wie 
es einen einstimmigen "Stil" der Wahrnehmung in ihrem fortschrei­
tenden Bewährungsvollzug hinsichtlich des doxisch Seienden nach 
Husserl gibt), dann existiert auch ein pathischer Logos, der - in der 
Vielfalt textueller Erscheinungen - das Leben als Affektivität voll­
zieht. Und zum Beispiel auch in der Malerei bei Kandinsky etwa ist 
der malerische Inhalt in bezug auf die Welt- oder Naturdarstellung 
abstrakt, das heißt es findet (wie in der Musik) keine Dingfiguration 
mehr statt. Dafür jedoch ist die Abstraktion in bezug auf die 
"seelische Schwingung" die absolute Konkretheit dieser Subjektivität 
selbst, denn die malerischen Elemente des benutzten Materials, der 
Form und der Farbe sind als perzeptive Weltelemente zur reinen Ma­
nifestationsweise des seelischen oder affektiv-phänomenologischen 
Lebens geworden. Deshalb läßt sich sagen, die Kunst mache das an 

18

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich Unsichtbare sichtbar, ohne es in die Weltphänomenalität hinein 
zu ent-äußem. Analog gilt auch für die Sprache, daß sie ihre Wurzeln 
als ihr Wesen in der Urleiblichkeit als jener Kraft besitzt, die auf 
einem Bild in der Bewegung einer von der Hand gezogenen Linie zum 
Beispiel "zum Ausdruck kommt".

Auf diese Weise ist das Sprachproblem zunächst kein Schauspiel, 
das vor unseren Augen oder Ohren abliefe, sondern es realisiert sich 
diesseits von Hören und Sichtbarmachen in seiner lebendigen Ur­
sprungsstätte als rein affektive Hervorbringung im Sinne der Lebens­
potenzierung. Radikalphänomenologisch läßt sich dann eigentlich auf 
dieser letzten Ebene nicht mehr zwischen Wort und Leben bezie­
hungsweise Sprechen und Pathos unterscheiden, weil das Wort nicht 
mehr länger von einer Metaphysik der Vorstellung oder des inten­
tionalen Bedeutungsbewußtseins her verstanden wird, sondern von 
seiner Affektwirklichkeit her. "Ich bin die Wahrheit und das Leben", 
heißt es beim Evangelisten Johannes, der damit über eine bloß 
christologische "Satzaussage" hinaus die Erscheinensidentität von 
Wahrheit und Leben als Wesen des Selbstoffenbarens begründet, das 
dem göttlichen Leben phänomenologisch als solchem eignet. Die 
religiösen Sprach- und Traditionsprobleme sind damit nicht haupt­
sächlich bloß textkritischer und oder exegetischer Natur, sondern es 
handelt sich dabei vor allem um die kaum genutzten Möglichkeiten 
der Phänomenologie als solcher- um die prinzipiellen Modi des 
Erfahrenkönnens in dessen Wesen.13

Damit zeichnet sich innerhalb sprachlicher Grenzbestimmung 
unsere Erkenntnisabsicht hinsichtlich "Sprache und Pathos" in ihren 
Grundlinien ab. Die faszinierenden wie komplexen Sprachanalysen in 
wahrheits- oder bedeutungstheoretischer Hinsicht werden zum Anlaß 
einer reinen Phänomenologie des Lebendigen, Leiblichen oder 
Pathischen als ermöglichtes "Sagen", wobei sie sich wie bei den 
Differenzierungen des Tanzes oder der Musik je abändem können. 
Auch in Musik und Tanz gibt es eine "Sprache", aber zum Ausdruck 
wird sie erst, wenn tänzerisch oder musikalisch nichts mehr "darge­
stellt" wird, das heißt, wenn der Tanz in sich Bewegung und die 
Musik in sich Ton oder Melodie ohne signifikante Absicht ist. 
Sprachphänomenologie dieser Art würde mithin allgemein in bezug 
auf "Texte" besagen, daß unsere Vermögen als "Ausdruck", als Poten- 

19

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tialitäten des Leibes im Sinne des fundamentalen "Ich kann" (welches 
all unsere Motivationen und Aktionen begleitet) das transzendentale 
Apriori des Sprechen-^öMnews beinhalten - und zunächst nicht die 
Information, den Adressaten, den Sprechakt und so weiter. Ist Ur- 
Leiblichkeit aber Pathos als absolut- phänomenologisches, subjektives 
Leben, dann bedeutet dies, daß es eine Wesensgeschichte dieser 
Originarität als "Geschichtlichkeit" des affektiven Sichoffenbarens 
gibt. Solche Historialität spielt zu jedem Augenblick der Zeit, sogar 
vor der Zeit als Ekstase, weshalb sich daraus eben die zentrale Frage 
nach dem Imaginären oder der Fiktion ergibt, die eine solche 
"Geschichte des Lebens" in dessen innerpathischer Umverwandlung 
gerade auszudrücken vermag, ohne der Weltreferenz zu bedürfen, wie 
sie natürlich insbesondere der Halluzination fehlt. Von daher wird 
nochmals einsichtig, daß die Frage der "Spracheröffnung" in einem 
doppelten Sinne anzusprechen war, nämlich als Welt- oder Wahr­
heitsoffenheit einerseits (die zugleich die Endlichkeit des herme­
neutischen Sinnes ist), sowie als "imaginärer" Akt des Begehrens oder 
Affekts andererseits, wo die imaginatio nicht nur die kantische 
Bildgestalt jeglicher Welt oder Objektivierungstranszendenz ist, son­
dern die reine cogitatio im Sinne Descartes' im Augenblick absoluter 
Vorstellungs- und Horizontreduktion wie im Traum (Les passions de 
l'äme, Art. 26).

Erzählt mithin jedes Wort wie jeder Text seine affektive "Geburt 
im Leben", dann bedeutet jeder sprachliche Akt - sei er äußerlich 
vernehmbar oder der fortgesetzt "innere Dialog" - eine Hervorbrin­
gung des Wesens dieses Lebens im Sinne einer Pro-duktion, wo die 
absolute Phänomenalisierung des immanenten Pathos stets die 
eidetisch notwendige Modalisierung desselben als seine Selbst­
umverwandlung ist. Damit ist die Befreiung von jenem Gewicht 
gemeint, mit dem das Leben unzertrennbar selbstaffektiv auf sich 
lastet, weil es sich niemals in seinem absolut-passiven Eigenwesen 
von sich selbst lösen oder distanzieren kann. Sofern Literatur als 
Kunst die maximal gelungene Verwirklichung dieser innerpathischen 
Historialität ist, beinhaltet sie von eben diesem Innerpathischen aus 
Glück und Freude, nicht aber erst von ihren ideellen Bedeutungs­
gehalten her. Dies gilt selbst da, wo sie Grausamstes berichtet, wie 
etwa bei Homer, wo in der "Ilias" die Schrecken des Krieges trotz 

20

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allem von einem tiefen Gefühl der inneren Ruhe begleitet sind, wie 
diese dann später auch am Ende oder jeweils schon in den Chor­
gesängen der ältesten griechischen Tragödien herrscht. Ohne hieraus 
eine allgemein kultur- wie sprachphilosophische Theorie ableiten zu 
wollen, daß alles Sprechen seit den anfänglichsten Mythen und Riten 
der Versuch sei, das Unheimliche zu bannen, so bleibt doch die 
Grundbewegung davon weiterbestehen. Das pathische Leben durch­
schreitet sein Sicherleiden in der Anstrengung als affektiver Selbst- 
beladenheit, um zu einer "Erleichterung" hinzufinden, so wie be­
stimmte Worte manchmal "erlösend" wirken. Und so strebt grundsätz­
lich jede Art von Sprechen prospektiv eine "Lösung" im theoretischen 
wie praktischen Sinne an.

Diese lebensteleologische Selbstbewegung als jeweilig rein sich 
selbst bedürfendes Leben nannten wir auch Begehren, das im 
literarischen Text die Gestalt der "fiktiven Ereignishaftigkeit" oder 
"pathischen Historialität" annimmt. Die "Lust am Text", wie Roland 
Barthes sagt,14 ist dann nicht nur ein behaupteter Wert gegenüber der 
Indifferenz der Wissenschaft und dem Puritanismus der ideologischen 
Analysen, um festzustellen, daß sich das Eigentliche solcher Lust als 
Sicherfreuen nicht sagen läßt und mithin auch die einfache Unter­
haltung unterschreitet. Vielmehr ist dieses Sich-nicht-sagen-lassen 
gerade das phänomenologische Wesen des an sich Unsichtbaren. Das 
besagt, daß der aufzusuchende "Logos" des affektiven Pathos in 
seiner Selbstoffenbarung als wirkliches Sic/i-sagen kein Logos der 
Beziehung des Menschen zu einem Ob-jekt mehr ist, welche in der 
philosophischen Tradition als transzendentale Bewußtseinslehre 
letztlich erarbeitet oder zur modernen Wissenschaft wurde. Das nicht­
sagbare Leben ist schlicht-tautologisch gesprochen jenes Leben, das 
leben will, ohne daß wir aus seinem eigensten Grund wüßten, warum 
es leben will. Und als solches ist es so das Leben aller, das heißt ein 
solches, wofür es bei niemandem irgendeinen Ersatz gibt. In der Welt 
als konstitutiver Außenheit ist es immer möglich, Alternativen und 
Varianten in jede Raum- und Zeitrichtung zu finden. Das reine Leben 
hingegen "existiert" nur wie gegen sich selbst erdrückt, ohne etwas 
anderes an seiner Stelle kennen zu können. Weil der Objektbezug hier 
wesenhaft fehlt (indem die Möglichkeit dazu aus einer originären 
Distanz heraus nicht "da" ist), bleibt die phänomenologische Aufklä­

21

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung solchen Lebens auch nur in äußerster Epoche durchzufuhren, um 
so die "Sprachgrenze" selbst als originär-genealogische Grenznot­
wendigkeit zu artikulieren. Wir verwiesen schon darauf, daß bei sol­
cher Epoche als "Gegenreduktion" zur universal gesetzten Weltphäno­
menalität die Sprache selbst als ontische- sowie letztlich ontolo­
gische- Referenzproblematik den Platz für eine affektive Transpa­
renz freigibt, wo die phänomenologische Unsichtbarkeit des Lebens 
zu dessen zu verstehender pathischen Modalisierung im reinen Wie 
des leiblichen Sprechens wird.

Da die phänomenologische Motivation genau dieses "Wie" des 
Erscheinens in seinem originären Selbsterscheinen vor jedem erst zu 
konstituierenden Welthorizont betrifft, beinhaltet das affektiv- 
pathische Wie des Sprechens in seiner Transparenz urleiblicher Er­
möglichung stets die Wesenshistorialität solchen Lebens als tran­
szendentaler Selbstauslegung dieses Lebens. Die Anfrage an die 
Hermeneutik als fundamentalontologische oder geschichtliche Sinn­
unendlichkeit ist daher kein Urteil von oben auf das "Dasein" oder auf 
die kulturelle "SinnVernetzung" herab.15 Sie beinhaltet eine phänome­
nologisch-methodologische Problematik von entscheidender Konse­
quenz für alles Sagen: Warum besitzt das Leben als originäres Er­
scheinensprinzip eine eigenteleologische, innere Historialität, die 
Steigerung zum paroxystischen "Ausdruck" hin ist, sich aber ebenfalls 
paradoxerweise gegen sich selbst wenden kann, wie Nietzsche unter 
anderem durch den Zusammenhang von Dionysos und Apollo 
betonte? In einer lebensphänomenologischen "Sprachanalyse" geht es 
daher um eine prinzipielle Geschichte, um das Geburtsprinzip jeder 
"Geschichte" (die jedes Sagen ist) vor der hermeneutisch inter­
pretierbaren Geschichtlichkeit. Denn wenn das mundane Sagen auf 
ein pathisches Sagen zurückverweist, dann kann die Letztreferenz des 
mundanen Sagens nicht wieder in einem Welt- oder Vorstellungs­
sagen liegen: "Sprache als Pathos" im Sinne einer unausweichbaren 
Meta-Genealogie des im Erzählen affektiv sich Ereignenden will 
somit phänomenologisch analysieren, was diesseits dieser Geschichte 
(Historie) und Geschichten (Narrationen) zu jeder Zeit sich ereignen 
kann - nämlich die Pathosumverwandlung in Sicherfreuen oder 
Selbstzerstörung. Die Faszination des "Fiktiven" in der Literatur ist 
daher zunächst kein Gattungs- oder Formproblem der Narrativität als 

22

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


linguistischer oder soziologischer Disziplin, sondern sie entspricht 
fundamental dem Lebenwollen des Lebens, sich selbst aus sich selbst 
heraus weiterzufuhren und dabei als reine "Selbstimplosion" das Ima­
ginäre- ohne Vorweg-Vergewisserung in einem Bild von Welt - zu 
erproben.

Die Sprache entspricht von dem Augenblick an dem Willen des 
Lebens, im Sinne des conatus als Passion des Seins "zu sein", und 
zwar solange es an sich selbst glaubt. In diesem seinem ursprüng­
lichsten "Glauben" an sich begehrt es Anmut und Schönheit, die 
andere Namen für das Empfinden als Belebung und Offenbarung sind, 
wie Hölderlin wußte.16 Die Korrelation von Sprache und lebendigem 
Sein als pathische Mitzugehörigkeit besagt dann, daß der Offen­
barungsgrund des "Seins" als dessen Selbsterscheinen Affekt ist. In 
unserem Zusammenhang ist er die Kraft, sich selbsterprobend im 
Wesen der Sprache - wie in jeder Kunst - als "Medium" der eigenen 
Trunkenheit des Lebens zu sagen. In der narrativen Konstruktion 
eines Romans beispielsweise ist die innere Beziehung von Einbildung 
und Pathos nicht auflösbar, denn es gibt einerseits jene Trunkenheit 
der Bildfulle als solche wie in jedem Kunstwerk und andererseits die 
Bilder oder Vorstellungen der Angst, welche der Affekt als transzen­
dentales "Menschsein" überall hervorbringt, wenn er als reines 
Leben - von allem entblößt - phänomenologisch auf sich selbst allein 
zurückfallt. In der Halluzination oder im Wahnsinn beherrscht das 
Pathos daher das Bild ganz unmittelbar. Das freie Spiel der imagi­
nären Fiktion im literarischen Erzählen - ohne objektiven Referen­
ten - kann dieses Band von Affekt/Bild am reinsten deutlich machen, 
um damit das gesuchte Wesen der Sprache als Transparenz des 
Pathos zu sein. Das imaginäre Bild ist nämlich nicht so sehr eine Pro­
jektion, in welcher das Pathos sich selbst "narzißtisch" Sehen möchte 
(da es bereits als je ipseisiertes zuinnerst schon immer um sein "Ich" 
weiß), als vielmehr das Unterfangen, sich von seiner Trunkenheit und 
Angst zu befreien.

Ist das Leben in seiner phänomenologisch-metaphysischen Erschei­
nensbedingung das (man denke etwa an Dostojewskij oder an Kafka), 
was ohne Ausflucht vor sich selbst absolut mit sich selbst beladen ist, 
dann ist die imaginäre Projektion - allerdings ohne jeden verfälschen­
den Rückgriff17 auf das "Unbewußte" wie bei Freud - die Absicht, 

23

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich von der reinen Affektivität des Pathos zu lösen. Da diese Los­
lösung aus lebenseidetischen Gründen nicht gelingen kann, bleibt das 
imaginäre, fiktive oder objektive Bild eine prinzipielle Irrealität, denn 
es kann seinerseits nie die Ursprungsstätte des Lebens selbst ein­
nehmen, was aber gerade die innere Umverwandlung des Lebens 
während der Bildwerdung als Vorstellungsprozeß nicht ausschließt. 
Die Sprache als literarisches Werk wie als einfachstes Sagen 
beinhaltet die Freude des Sinnlich-Ästhetischen, worin das Pathos des 
Sicherleidens zum Pathos des Sicherfreuens wird, die beide phäno­
menologisch dieselbe Substanz, dasselbe "Fleisch" des Erscheinens 
sind, nämlich die selbstaffektive Einheit von Sichempfangen und 
Sichgeben als ewig-autarker Lebensrealität. Eine Theorie der Kunst 
wie eine Theorie der Sprache ist damit radikalphänomenologisch der 
Versuch, diese transzendentale Gesetzmäßigkeit des in in sich antino- 
mischen und doch geeinten Lebens als dessen originäres Sagen­
wollen und -können aufzuklären. Sprachliche Ästhetik existiert am 
Ursprungsort des sich material-phänomenalisierenden Lebens selbst 
bereits und entsteht nicht erst als Gegenstand einer gleichnamigen 
Disziplin, die zudem methodisch das Sichtbarmachen als Objektivie­
rungsimperativ von den Wissenschaften direkt übernommen hat, ohne 
sich der apriorischen Unmöglichkeit solcher Visualisierung bewußt zu 

3. Sprache als "Selbstbefreiung'' des Pathos

In der Sicht früherer Jahrhunderte standen Mikro- und Makrokosmos 
in spiegelbildlicher, gleichgewichtiger "Korrespondenz". Ebenso kann 
ein sprachliches Kunstwerk, zum Beispiel ein Roman, ein solches 
"Gleichgewicht" als Möglichkeit der "Korrespondenz" aufgreifen, um 
bei der individuell-phänomenologischen Historialität der Angst oder 
Spannung, die erzählt wird, eine Einheit entstehen zu lassen, die rein 
pathisch ist, nämlich als Verbundenheit von idealer Projektion und 
verborgenem Affekt in einer fiktiven "Schöpfung". Das Reich der 
Bilder, Helden, Episoden und Intrigen kann daraufhin zur Entbergung 
des Selben werden, das heißt des Lebens, das sich in dieser Art 
"Spiegel" selbst zum Erscheinen bringt, und zwar unter dem Wesens­
zug dieses Lebens, der besagt, daß dieses Leben "alles oder nichts" 

24

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist: mit ihm alles gewonnen und alles verloren gehen kann. So sind 
etwa bei Heinrich von Kleist, für den die Sprache bis in den 
verästelten Satzbau hinein einerseits alles an Wirklichkeit in seinen 
Erzählungen und Dramen bedeutet, um andererseits alles daran im 
intersubjektiven Miteinander zerbrechen zu lassen,19 die tragischen 
Entwirrungen einer jeweils für absolut erachteten Idealität (als Recht, 
Erbfolge, Gefühl, Liebe etwa) die sukzessive Aufdeckung des von 
Beginn an verborgen eingeschriebenen Scheiterns eines emphatischen 
Lebens. Solche Umkehr des Wesens des rein phänomenologischen 
Lebens von der Fülle seiner "Lust" in das "Entsetzen" des Grauens 
(Nietzsche) ist kein bloß existentieller Verlauf, sondern eidetisch die 
rein immanente "Dramatik" des Lebens als solchem, so daß Heil und 
Unheil die beiden Pole seiner jeweiligen Möglichkeit als absoluter 
Selbstmodalisierung sind. Das Gehen in der scheinbar ideell-zeitlosen 
Geordnetheit einer Stadt, wie in "Ulysses" von James Joyce, ist unter 
anderem diese fiktive Bewegung zwischen Raumgestaltung als Wort 
und "Innenvorgang", in dem stets noch ältere Schichten der Seele als 
die aus der Chronologie abgerufenen Worte empordrängen. Hierin 
sucht das Verborgene als Leben seine Strukturierung und damit seine 
ästhetische "Präsenz", ohne der Illusion irgendeiner Identität mit der 
Vorstellung zu verfallen, weil das Fiktive oder Imaginäre par 
excellence die Epoche solch ekstatischer Identifizierung ist.

Diese Bewegung des reinen Wesens "Leben", welches das "Sein" 
als verlangendes Begehren ist und in keinem anderen Kunstbereich 
reiner existiert als in der Musik, ist anders gesagt das affektive Leben 
als Aufsteigen solchen Begehrens, so wie jede Musik aus dem 
Schweigen anhebt und dorthin zurückfallt.20 Im Emporsteigen als 
Hervorbrechen wird die Meta-Genealogie der absoluten Subjektivität 
erzählt, und eine ästhetische Literatur- wie Sprachtheorie ist deren 
Analyse und Darstellung, die nichts mit den objektiven Dingver­
änderungen mittels Kausalität in der Natur zu tun hat. Die absoluten 
Modalisierungen des Pathos, welche ohne irgendeine Unterbrechung 
stattfinden, sind wie eine Wanderung zwischen Gipfel und Abgrund, 
da im rein phänomenologischen Leben nichts aufgeschoben werden 
kann, sondern in der Absolutheit des jeweiligen Eindrucks, Gefühls 
oder Tuns jegliche Affektion genau so ist, wie sie ist, und zwar in 
einer Notwendigkeit, die aller Freiheit vorausliegt. Dennoch kann 

25

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


letztere gerade daraus die Macht ihres Vermögens schöpfen, sofern es 
ohne lebendigen Trieb (als eine mit ihrer eigenen Kraft beladene 
Affektivität) keinerlei Ermöglichung irgendeines Ereignisses gäbe. In 
einem sprachlichen Kunstwerk herrscht, wie in jeder wirklichen 
Kulturieistung, diese Notwendigkeit als ein Nicht-anders-sein-können, 
so daß der Dichter Rene Char mit Recht festhielt, in der Kunst gebe es 
"kein Verzeihen" für das Mißlungene. Genau diese äußerste Gesetz- 
haftigkeit, die strenger noch als jedes grammatische, stilistische oder 
metrische Regelwerk ist, muß eine Ästhetik des Pathos als "Sprache" 
einholen. Solche Ästhetik hat in der Tat kein Ob-jekt mehr, weil die 
Weltgesetzlichkeit als Referenz aufgehoben ist, um allein dem Platz 
zu lassen, was uns nicht um unsere Zustimmung  fragt, um zu sein, das 
heißt dem Begehren als Nicht-Objekt.

Insofern impliziert diese "Sprachtheorie" auch keine "Subjektphilo­
sophie" im herkömmlichen Sinne, weil ein solch "pathisches Subjekt" 
als lebendiges Individuum, als transzendentale Humanitas, nicht in 
den Bereich des Cogito als eines "Ich stelle mir vor" gehört, sondern 
in die absolut-historiale "Situiertheit" des vollkommen passiven Ein­
getauchtseins in das rein phänomenologische Leben, das uns seine 
innertonalen Strukturen ungefragt als sein Erscheinenswesen aufer­
legt. Hier kann auch keine Existenz über ihre Essenz entscheiden, wie 
Sartre dachte, da in radikaler Weise alles Maß-gebliche schon ent­
schieden ist, nämlich das Sicherfahren als Sicherfreuen und Sich­
ertragen, vor dem kein pro-jekthaftes Entweichen möglich ist. Hier 
finden ebenfalls jegliche Philosophien vom "Tod des Subjekts" als 
unbewußt-sprachlich strukturiertem "Systemfall" ihre Grenze, denn 
ohne reine Affektivität, die "ich bin", gäbe es keinerlei Produktion in 
einer "Ordnung", sowie zuvor überhaupt deren Möglichkeit.21 An­
dererseits ist natürlich auch die Sichtweise des Künstlers oder 
Sprechenden als eines "Schöpfers" überdeterminiert, denn streng phä­
nomenologisch kann eine Ego-Geburt als absolute Genese nur durch 
das Leben und nicht durch ein reflexiv-ontifiziertes "Ich" stattfinden, 
welches in einem vorgängigen, rein passiv gegebenen "Mich" grün­
det.22

Die Kompossibilität von Subjekt und Sprache ist folglich als 
Problem der Selbstheit (Ipseität) weder eine Frage letztlich der Vor- 
gestelltheit noch des Unbewußten als dessen Pendant, denn eine 

26

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sprache gibt es nur als "Ich"-Sagen. Beinhaltet die Affektivität die 
Unmöglichkeit phänomenologischer Natur, vor sich in einer Distanz 
als "Lichtung" zu erscheinen und darin das Affektive ob-jekthaft zu 
benennen, dann ist die Selbstheit des Ego als absolute cogitatio das 
reine Erscheinen als Prinzip seiner selbst aus dem Leben heraus, 
worauf jedes "Ich bin" verweist. Jacques Lacan verkennt daher in 
seinem Verständnis des Unbewußten als einer sprachlichen Struktur 
die phänomenologischen Fundierungsverhältnisse, wenn er das 
Subjekt auf die Intention verkürzt, sich als "Andersheit" zu sagen, und 
das Cogito dabei zu einem propositionalen Wissen als "Aussage" 
macht. Wir begegnen hier nicht nur Hegels Negativitätsprimat wieder, 
daß Selbstsetzung des Bewußtseins als "Ich" allein durch Selbst­
verneinung konstitutiv ermöglicht werde (was in Frankreich 
Alexandre Kojeve23 an Lacan vermittelte), sondern letzterer entlehnt 
sein Sprach/Subjekt-Modell überhaupt dem Weltbeispiel: Das 
Subjekt, das sich in der Sprache sagt, indem es jeden realen 
Referenten dabei aufhebt, hebt sich selbst auf, so wie das Benennen 
der Onta nur in ihrer "Entwirklichung" möglich ist, sofern sie im Wort 
nie selbst erscheinen. Für Lacan bedeutet "Ich" daher "Ich bin nicht" 
beziehungsweise "Ich bin tot" oder "Ich bin nichts". Diese Selbst­
aussage des Subjekts ist leer, oder anders gesagt verschwindet das 
Subjekt der Aussage, indem es zum Subjekt des Ausgesagten wird. 
Somit wäre hier der Geburtsakt eines solchen Subjekts zugleich 
dessen Totenschein.24 Dieses Ich ist nicht nur einsam und a priori in 
einen textstruktural übergreifenden Symbolismus imaginärer Ordnung 
eingeflochten, sondern es enthält auch keine ausgewiesene phäno­
menologische Kraft zu dem, was nach Lacan sein wahres "Werden" 
bewirken soll, nämlich das "Jeweilige" der Situation als "Ich" zu 
leben. Denn ein als Arche und Telos zugleich strukturiertes "Unbe­
wußtes" kann nicht "Aktion" sein, wenn diese Aktion sich nicht in 
ihrer lebensaffektiven Ermächtigung als Potentialität selbstergreift. 
Daß die individuelle Ratio die "Superrationalität" der Signifikanten­
struktur - das heißt den Sprachkontext der Gegenstände - verkenne, 
bedeutet gerade die weiterhin bei Lacan unbefragt gültige Weltphäno­
menalität für den an sich ihr gegenüber heterogenen Bereich der 
Affektphänomenal ität.

27

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der von Lacan - wie bei Freud schon - unternommene Versuch der 
Entflechtung des Begriffs des Unbewußten vom Irrationalen, um das 
Unbewußte als regelhafte "Sprache" von Verschiebungen, Verdich­
tungen und Symbolisierungen im Sinne von Ellipse, Pleonasmus, 
Allegorie, Metapher und so weiter aus der Rhetorik einsichtig zu 
machen, vergißt, daß das "Irrationale" nur ein solches aus der Sicht 
der hypostasierten Vernunft ist. Damit wird nicht nur weiterhin das 
Unbewußte vom Vorstellungsbewußtsein her und grundsätzlich als 
Bewußtwerden zu diesem hin bestimmt, sondern es unterbleibt fata­
lerweise auch eine phänomenologische Aufklärung des Unbewußten 
und seiner "Sprache" selbst als eines originären Lebens. Erst die von 
vornherein als selbstverständlich angenommenen "Dunkelheit" des 
sogenannten Unbewußten erlaubt es, überhaupt vom Irrationalen zu 
sprechen, denn in sich ist die Affektrealität als Trieb oder Begehren 
reine Selbsttransparenz des Pathos, wie wir sahen.25 Da insbesondere 
nach Descartes das reine Ego aus der Sicht radikaler Epoche nur diese 
pathische oder passive Affektivität sein kann, die als cogitatio im 
Denken, Gehen wie Empfinden zum Beispiel gleicherweise gegeben 
ist, kann diese "Sprache" des Affekts auch keinem Textmodell mehr 
entlehnt sein. Die "Ich-Aussage" innerhalb einer Textreferentialität 
(die der "Meditationen" von Descartes wie der alltäglichen Lebens­
weltlichkeit oder des präsumptiv Unbewußten) würde sich genau an 
dieser cartesianischen Aporie der absoluten Lebensselbstphänome- 
nalisierung stoßen, daß alles Mundane durch den "absoluten Zweifel" 
aufgehoben ist. Ein Text kann als Bedeutung nur im Licht einer 
Differenz oder Distanz erscheinen, was Derrida auf seine Weise der 
subtilen "Randeinschreibungen" durch Sinnsupplemente immer wie­
der deutlich gemacht hat. Das wahre Cogito hingegen "ereignet" sich 
erst, wenn alle E-videnz erloschen ist; wenn die "Sprache der Welt" 
als Referentialität und Dissemination schweigt.

Der hyperbolische Zweifel an sich ist noch keine Halluzination, 
aber er fuhrt philosophisch an den Punkt derselben, insofern die 
literarische Fiktion des reinen Bildes bei dessen imaginärer Kraft 
ohne weiteres "Weltereignis" einsetzen kann. In einem Roman von 
Michel Henry, der in einem Psychiatrieasyl spielt,26 erscheint die 
Wahrheit unter der ihr entgegengesetzten äußeren Form der Verrückt­
heit und des Wahnsinns, so daß alle Episoden der einzelnen Patienten, 

28

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die sich für die Wahrnehmung durchaus zu einer plausiblen Einheit 
der psychopathologischen Erscheinungen fugen, von innen her von 
einer affektiven Offenbarung durchzogen werden, welche genau die 
verborgen dramatische Passivität der Lebensübereignung als deren 
eigene meta-genealogische Steigerung ist. Daß für die jeweiligen 
Biographien dieser Romanfiguren der phänomenologisch denkende 
Psychologe Pierre Janet das Material aus seinen klinischen Beobach­
tungen geliefert hat, um dadurch den fiktiven "Realismus" der Asyl­
wirklichkeit zu erhöhen, ist im letzten weniger bedeutsam als die 
Tatsache, daß das immanente Lebensgesetz genau einen Abfall von 
der intellektuellen und emotionalen Ebene auf die rein motorische 
Ebene als erregtes Agieren oder aber auch als Katatonie kennt, sobald 
die an sich zur Verfügung stehenden seelischen Energien nicht mehr 
in "kreativer" Hinsicht auf einer höheren Ebene verwirklicht werden 
können.

Der "Wahnsinn" in Autismus wie Psychose erscheint so als der 
Verlust solch hochgradigerer Energien, und der gesamte Roman 
schildert die unterschiedlichen Begegnungen der Hauptfigur Jose mit 
den Mitkranken, um sie in der bejahenden, konspirativen Konfronta­
tion mit ihrem nicht degenerierbaren Lebenskem als absolut phäno­
menologischem Pathos zur "Feier des Lebens" zu führen, die am 
Schluß symbolisch in einem gemeinsamen Fest zelebriert wird, wo 
die Amtsvertreter des medizinischen und therapeutischen Wissens 
keinen Zugang haben. Die zweifellos hier feststellbaren christolo- 
gischen Züge bei Jose27 dienen hauptsächlich dem Ziel, zu zeigen, daß 
die Einbildung mehr vermag als die Realität, insofern diese mensch­
lichen Wesen aus Angst und schrecklichen Traumatismen im Roman 
dank ihrer "Über-Einbildungskraft" zur Freisetzung ihrer Lebens­
affektivität gelangen, so wie es jede Kunst als Sprache tut: "Als ob die 
Energie, die einst bei der Bildung von Erde, Meeren und Sternen 
herrschte, sich aus ihren Werken zurückgezogen hätte, um sich in dem 
zerbrechlichen Leib dieses jungen Mädchens und im Glanz seines 
selbstbewußten Auges zu sammeln und aufs neue darin in unend­
lichem Begehren zu brennen", heißt es daher einmal von Lucile, der 
Helferin Joses bei dessen Wahrheitswerk, den "Wahnsinn" als Kraft 
zu erweisen.28 Die Durchdringung von innerer und äußerer Geschichte 
holt so ein, was wir die Meta-Genealogie des Lebens nannten, näm- 

29

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lieh die Historialität des jederzeit Möglichen für alles affektiv, 
pathisch oder sinnlich Erscheinende, nämlich die Umkehr ins Glück 
oder in die Zerstörung zu sein.

So lehrt Dichtung abschließend gewiß die Philosophie, das Seiende 
nicht vom Zugriff des zergliedernden Denkens her Sehen zu sollen, 
sondern von der Weise seines Sich-selbst-sagens aus, welches ein 
"Andenken" erfordert. Aber die Voraussetzung ist dazu nicht nur ein 
Betroffen- oder Gelassensein in gewährender "Gestimmtheit", 
sondern das Erscheinen selbst in seinem lebendig-transzendental sich 
nicht versagenden Wesen bleibt aufzusuchen, das als selbstaffektive 
oder pathische Absolutheit zugleich das sich nie verweigernde 
"Ereignis" als "Parusie" ist. Wir haben daher nicht auf etwas zu 
warten, etwa auf eine "Götterdämmerung" oder einen "Seynsüber- 
gang" am Ende eines Weltalters als "Geschichte",29 sondern die nie 
abreißende "Sprache" unseres originär gestifteten Lebens zu ver­
nehmen, die Wort und Schweigen in einem ist. Die Einheit dieses 
"Logos" in beidem besteht im Rückverweis eines jeden sinnlich 
Erscheinenden in das abyssale "Sich-Vergessen" des Lebens hinein, 
das durch keine Wiedererinnerung einzuholen ist, aber dennoch nicht 
weniger als "präsentes" wirkt. Die "Spur" von Sprache, Schrift, Zei­
chen oder Text führt auf diese Weise von transzendenten "Seins-Er­
öffnungen" (Heidegger), "Sprach-Spielen" (Wittgenstein) oder "Sinn- 
Aufschüben" (Derrida) zu einem Wort, das nie etwas anderes als sich 
selbst in allen "Äußerungen" sagt: zum reinen Wort der urphäno­
menologischen Selbstgebung in deren vollkommen offenbarender 
Selbstumschlingung, welche die sich-genügende Freude dieses "Lo­
gos" ist. Von solchem Wort als Leben sagt Jan van Ruysbroek, daß es 
als "eingekehrtes Gedächtnis geschmückt ist mittels Genießen in Ver­
einigung und mittels Umschlingen und Umschlungensein in 
Selbstentflossenheit".30 Der Weg zu solch möglicher Sprache wird in 
den folgenden Untersuchungen unterschiedlich durchmessen, um 
jegliches Wort als Pathos und das Pathos als das älteste Wort zu 
verstehen, denn wir stehen insgesamt vor der Aufgabe, das "Wort" 
neu zu gründen, damit Kunst und Philosophie weiterhin noch sein 
können, und zwar zugunsten von Leben und Welt. Dieser Band bietet 
so Bausteine für eine "andere Phänomenologie", ohne zusätzliche 
Versuche auszuschließen,31 da jeder Beitrag zunächst von seiner 

30

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Betroffenheit mit Sprache ausgeht, wie es das Ausgangsseminar 
"Sprache und Pathos" als Leitfaden vorgegeben hatte.

Anmerkungen

1 Vgl. E. W. Orth (Hg.), Studien zur Sprachphänomenologie (Phänomenologische 
Forschungen 8), Freiburg/München: Alber 1979; Sprache, Wirklichkeit, Bewußtsein 
(Phänomenologische Forschungen 21), Freiburg/München: Alber 1988. Als Hinter­
grund hierzu vgl. auch die Programmschrift von M. Foucault, Die Ordnung des Dis­
kurses, Frankftirt/M: Fischer 1994 (frz. Orig. L'ordre du discours, Paris: Gallimard 
1972).
2 Vgl. Unterwegs zur Sprache (GA 12), Frankfurt/M: Klostermann 1985. Mit Bezug 
auf die Dichtung B. Casper, Die Grenze der Sprache. Überlegungen zum Werke 
Ingeborg Bachmanns, in: Archivio di Filosofia 51, 1983, 237-252.

Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesungs- und Forschungsmanuskripten 
1918-1926 (Husserliana XI), Den Haag: Nijhoff 1966, 429 (Beilage 25 zu § 40). Zur 
Untersuchung der Hyle-Problematik seit Aristoteles vgl. in diesem Band die 
Analyse von C. Majolino, des weiteren zur phänomenologischen Schreib- und 
Beschreibungsproblematik den Beitrag von N. Depraz.
4 Vgl. J. Derrida, Marges de la Philosophie, Paris: Minuit 1972, 187-207: La forme 
et le vouloir-dire. Note sur la phenomenologie du langage. Über den Grenzfall von 
Name/Pseudonym hierbei vgl. den Beitrag von A. R. Sakai.

Vgl. Y. Thierry, Du corps parlant. Le langage chez Merleau-Ponty, Brüssel: Ousia 
1987. Vgl. auch die Analyse von Y. Yamagata und M. Staudigl in diesem Band.

Hier bliebe unter anderem an die romantischen Sprachtheorien anzuknüpfen. Vgl. 
A. W. Schlegel, Kritische Schriften, Bd. 2: Kunstlehre (1801), Stuttgart: Kohlham­
mer 1962; H.-W. Scharf, Das Verfahren der Sprache. Humboldt gegen Chomsky, 
Paderborn: Schöningh 1994.
7 Vgl. Cahiers 1 (Oeuvres Completes 6), Paris: Gallimard 1994, 294 ff. (dt. Cahiers. 

Aufzeichnungen 1, München: Hanser 1991, 182 ff.). Dazu R. Kühn, Französische 
Reflexions- und Geistesphilosophie, Frankfurt/M: Hain-Athenäum 1993, 126 ff.
0

Dunkle Nacht (Sämtliche Werke 3), München: Kösel 31956, 143 f. (Dunkle Nacht 
des Geistes, Kap. 17). Für die vergleichbare pietistische Hermeneutik vgl. den Beitrag 
von J.-C. Gens.
9

Zu deren Verhältnis vgl. allgemeiner auch E. Jain/R. Margreiter (Hg.), Probleme 
philosophischer Mystik. Festschrift für Karl Albert, Sankt Augustin: Academia 1991

Vgl. E. von Savigny, Die Philosophie der normalen Sprache, Frankfurt/M: Suhr­
kamp 1969; J. Simon, Sprachphilosophie, Freiburg/München: Alber 1981; E. Braun 
(Hg.), Der Paradigmawechsel in der Sprachphilosophie. Studien und Texte, Darm­

31

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Stadt: Wissenschaft!. Buchgesellschaft 1996; J. Hennigfeld, Geschichte der Sprach­
philosophie. Antike und Mittelalter, Berlin: De Gruyter 1994.
11 Vgl. etwa textlinguistisch differenzierend E. Blattmann, Reinhold Schneider lin­
guistisch interpretiert, Heidelberg: Stiehrn 1979; E. Blattmann/B. Hoth-Blatt- 
mann, Studien zu Montaigne und Heinrich Mann. Zur Textkonstitution von 
Montaignes Essay II, 6, Frankfurt/M: Lang 1992.
12 Vgl. M. Henry, Narrer le pathos, in: Revue des Sciences sociales 1, 1991, 49-65; 
Entretiens avec Michel Henry, in: Agone 2-3, 1991, 47-70, hier 51 ff., sowie auch 
sein Nachwort in diesem Band zur Sprachkritik aus lebensphänomenologischer Sicht.
13 Für eine solch stringent durchgefuhrte Analyse vgl. M. Henry, C'est Moi la Verite. 
Pour une philosophie du christianisme, Paris: Seuil 1996 (dt. Ich bin die Wahrheit. 
Für eine Philosophie des Christentums, Freiburg/München: Alber 1997). Hinsichtlich 
des methodischen Gesamtproblems christlicher wie religiöser Offenbarung auch 
E. Biser, Theologische Sprachtheorie und Hermeneutik, München: Kösel 1970; 
M. M. Olivetti (Hg.), Filosofia della rivelazione (Biblioteca dell' "Archivio di 
Filosofia" 11), Rom: Cedam 1994.
14 Le plaisir du texte, Paris: Seuil 1973. Für die weitere struktural-narrative Aus­
einandersetzung vgl. auch M. Frank, Das Sagbare und das Unsagbare. Studien zur 
deutsch-französischen Hermeneutik und Texttheorie, Frankfurt/M: Suhrkamp 1990.

Zur Übersicht vgl. etwa G. Figal, Der Sinn des Verstehens. Beiträge zur herme­
neutischen Philosophie, Stuttgart: Reclam 1996; für die Diskussion des Cogito 
besonders als "Narrativität" P. Ricoeur, Das Selbst als ein Anderer. München: Fink 
1996 (frz. Orig. Soi-meme comme un autre, Paris: Seuil 1990), 6. Abh.: Das Selbst 
und die narrative Identität (S. 73-206).

Im Weihnachtsbrief 1798 schrieb er an Sinclair: "Alles greift in einander und 
leidet, so wie es thätig ist, so auch der reinste Gedanke des Menschen, und in aller 
Schärfe genommen ist eine apriorische, von aller Erfahrung durchaus unabhängige 
Philosophie, wie Du selbst weißt, so gut wie ein Unding, als eine positive Offen­
barung, wo der Offenbarende nur alles dabei thut, und der, dem die Offenbarung ge­
geben wird, nicht einmal sich regen darf, um sie zu nehmen, denn sonst hätt' er schon 
von dem Seinen etwas dazu gebracht." Sämtliche Werke und Briefe, Bd. 2, Mün- 
chen/Wien: Hanser 1993, 723. Vgl. auch den Beitrag von S. Nowotny im vorliegen­
den Sammelband.
17 Vgl. zu dieser Klärung M. Henry, Radikale Lebensphänomenologie, Frei­
burg/München: Alber 1992, 187-212: Phänomenologie und Psychoanalyse.

Vgl. G. Dufour-Kowalska, L'art et la sensibilitö. De Kant ä Michel Henry, Paris: 
Vrin 1996. Als Beitrag eines Malers vgl. in diesem Band den Text von 
P. Taranczewski; für die bildende Kunst die Ausführungen zur der Laokoon-Gruppe 
von B. Manner.
19 Wie Hans Heinz Holz schön gezeigt hat: Macht und Ohnmacht der Sprache. 
Untersuchungen zum Sprachverständnis und Stil Heinrich von Kleists, Frankfurt/M- 
Bonn: Athenäum 1962. Für die schauspielerische "Arbeit am Text" bis zur Bühnen­

32

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darstellung, gezeigt am Beispiel der "Penthesilea" Kleists, vgl. in diesem Buch den 
Beitrag von S. Granzer.

Für die Musikästhetik vgl. im folgenden die Darstellungen von M. A. Lescourret 
und K. Neundlinger.

Als Hintergrund hierzu vgl. die Programmschrift von M. Foucault, Die Ordnung 
des Diskurses, Frankfurt/M: Fischer 1994 (frz. Orig. L’ordre du discours, Paris: Galli­
mard 1972).
22 Vgl. M. Henry, C'est Moi la Verite, 168 ff. (dt. 186 ff.).

Vgl. Introduction ä la lecture de Hegel, Paris: Gallimard 1947.
Vgl. seinen Aufsatz über das "Spiegelstadium" in: Schriften I, Olten-Freiburg: 

Walther 1973, 61-70; H. Vetter, Phänomenologische, hermeneutische und 
(neo)strukturalistische Freudlektüre, in: H. Vetter/L. Nagl (Hg.), Die Philosophen 
und Freud, Wien-München: Oldenbourg 1988, 9-23, hier 15 ff.; H.-D. Gondek, 
Husserl als Urheber des Lacanschen "Spiegelstadiums"?, in: Phänomenologische For­
schungen NF 1/2, 1996, 268-280.

Für eine ausführlichere Analyse gerade auch in bezug auf Freud und Descartes 
vgl. R. Kühn, Leiblichkeit als Lebendigkeit, Freiburg/München: Alber 1992, 142 ff. 
u. 347 ff.

Le Fils du Roi. Paris: Gallimard 1981. Vgl. dazu P. Janet, De l'angoisse ä l'extase. 
Etudes sur les croyances et les sentiments. I: Un delire religieux; II: Les sentiments 
fondamentaux, Paris: Alcan 1926-28. Vgl. auch M. Henry, La Barbarie, Paris: 
Grasset 1987, 182 ff. (dt. Die Barbarei. Eine phänomenologische Kulturkritik, Frei­
burg/München: Alber 1994, 290 ff.).

Sie erinnern aber auch an das Schicksal des russischen Dichters und Litera­
turhistorikers Ossip Emil Mandelstam (1891-1938), der unter Stalin in einem 
Straflager an Flecktyphus starb. Vgl. die Biographie seiner Frau Nadeschda 
Mandelstam: Das Jahrhundert der Wölfe, Frankfurt/M: Fischer 1971.- Der Text 
von D. Dinev/S. Hauke gehört im folgenden in diesen Bereich des Lebens als "Bar­
barei".
28 Le Fils du Roi, 151. Vgl. auch J. Hatem, La Christologie immanente dans le Fils du 
Roi de M. Henry, in: Revue des Lettres et de Traduction 1, 1995, 110-148, hier 
116 ff, sowie seinen Beitrag über Poetologie in diesem Band.

Vgl. M. Heidegger, Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis) (GA 65), Frank­
furt/M: Klostermann 21994, 395 ff. Zur Auseinandersetzung mit existenzialer, sprach­
analytischer und differentieller Phänomenologie in diesem Band vgl. die Beiträge von 
P. d'Oriano, A. Zhok und M. A. C. Otto.

Das Reich des Geliebten, Kap. 33 (Übers. W. Verkade), Mainz: Grünewald 1923, 
104.

Vgl. beispielsweise A. Steffen, Poetik der Welt. Möglichkeiten der Philosophie 
am Ende des Jahrhunderts, Hamburg: EVA 1995.

33

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993637-11 - am 25.01.2026, 11:44:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993637-11
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

