
Kein Schlussstrich!?

Gedenkkultur, Norm und Repräsentation

Jonas Zipf im Gespräch mit Ayşe Güleç und Volkhard Knigge

Die Versuchsanordnung dieses Gesprächs entspricht dem Grundgedanken des vorlie-

genden Buchs. Mit der Aktivistin und Kuratorin Ayşe Güleç, dem Historiker und lang-

jährigen Leiter der Gedenkstätte Buchenwald Volkhard Knigge und dem Kulturma-

nager und -politiker Jonas Zipf treffen sich drei verschiedene Sichtweisen auf ein und

dasselbe Thema: Wie kann eine wirksame und bleibende Auseinandersetzung mit dem

NSU-Komplex gelingen?WelcheRolle spielenKunst undKultur beimGedenkenundEr-

innern?Undwarumnur laufenwirGefahr, dass denKönigen unserer Zeit ihre Schreiber

abhandenkommen könnten?

JONAS ZIPF: Hallo Ayşe, hallo Volkhard. Ich freue mich sehr, dass Ihr beide

euch bereit gefunden habt, mit mir über Gedenkkultur zu reden, gemeinsam

laut nachzudenken und zu schauen, was wir an Gedanken sammeln können.

VOLKHARD KNIGGE: Guten Abend in die virtuelle Runde.

AYŞE GÜLEÇ: Guten Abend.

JONAS ZIPF: Ich habe erst gerade eben den idealen Einstieg für unser Gespräch

gefunden. Vorhin, als ich meinen Sohn ins Bett gebracht habe, da hat er mich

gefragt, wie das mit den Königen so ist. Er hat gesagt: »Wenn die Menschen

mit demKönig unzufrieden sind, dann verjagen sie den König.« Und dann hat

er mich gefragt, ob jeder König einen Schreiber hat. Da habe ich ihm gesagt:

»Ja, das war früher so.« Und da hat er gefragt: »Wozu hat er diesen Schreiber?«

Ich habe geantwortet: »Damit er aufschreibt, was passiert ist. Damit die spä-

teren Generationen wissen, was früher passiert ist.« Und dann hat er gefragt:

»Gab es nur einen Schreiber?« Ich habe geantwortet: »Ich glaube, meistens

gab es nur einen.« Und dann hat er gesagt: »Aber wenn die Leute unzufrie-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


406 Jonas Zipf, Ayşe Güleç und Volkhard Knigge

den sind damit, was er aufgeschrieben hat, dann haben sie ihn doch auch

verjagt, oder?« Daran anknüpfend möchte ich einsteigen mit einer Kapitel-

überschrift aus dem Buch »Das Unbehagen in der Gedenkkultur« von Aleida

Assmann, die vom »Schock des 4. November« spricht und davon, dass mit

dem Öffentlichwerden des NSU ein neues Stück Öffentlichkeit in den Fokus

der gedenkpolitischen Debatte gekommen ist, das in der bundesrepublika-

nischen Geschichte bis dahin kaum vorkam – nämlich die Menschen, die als

Gastarbeiter*innen und deren Nachfahr*innen zu uns gekommen sind. Ayşe,

wie geht es Dir mit diesem Titel?

AYŞE GÜLEÇ: Es kommt darauf an, für wen dieser Satz stehen soll, aus welcher

Perspektive dieser Satz gesagt wird. Für viele war es ein Schock, für andere

wiederum war es kein Schock. Ich erinnere nur daran, dass sich in Kassel

direkt nach dem Mord an Halit Yozgat, dem neunten Opfer des NSU, die

Familien zusammengetan hatten, also die Familie Yozgat mit Familie Şimşek

und Familie Kubaşik.Und ichmuss an dieser Stelle betonen, dass die Familien

sich bis dahin gar nicht kannten –dieMorde haben sie zusammengeführt. Sie

haben verstanden, was eigentlich vor sich ging, haben sich zusammengetan

und gemeinsam eine große Demonstration mit über 3.000 Leuten veranstal-

tet. Hier in Kassel zuerst, am 6.Mai, dann fand diese Demo kurze Zeit später,

am 13. Juni, glaube ich, auch in Dortmund statt. Für diese Menschen war der

4. November 2011 kein Schock. Die Frage nach dem Verfassungsschutz in der

Causa Kassel war ja längst ein Thema. Warum war Temme im Internet-Café

in der Holländischen Straße? Warum tut die Polizei nichts? Warum schläft

der Innenminister? Das waren Fragen auf dieser Demo, auf den Schildern,

aber auch in den Redebeiträgen des Vaters von Halit, Ismail Yozgat. Und die-

se Schilder sind dann von Kassel aus nach Dortmund gewandert und sind

dort noch mal gezeigt worden. Es gab also ein Wissen darüber, dass die Mor-

de einen Zusammenhang haben, dass es Nazis sein müssen und dass staatli-

che Stellen involviert sind, weil sie eben wegschauen, nicht hinschauen, nicht

zuhören, stattdessen die Angehörigen, die Trauernden bedrängt haben, über

viele Jahre. Dieses Wissen wurde von offizieller Seite jahrelang nicht ernst

genommen, nicht gehört. Das ist mein Unbehagen.

JONAS ZIPF: Dieser Untertitel spiegelt also die Sicht der sogenannten Mehr-

heitsgesellschaft?

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kein Schlussstrich!? 407

VOLKHARD KNIGGE: Ich pflichte Ayşe bei. Wenn man vom Schock des 4. No-

vember spricht, die NSU-Morde als Urereignis nimmt, dass Menschen in

Deutschland, Deutsche mit »Migrationshintergrund« Opfer rechter Gewalt

werden können, dann hat man alles, was in den Jahren vorher geschehen ist,

nicht ernstgenommen. Rechte, neonazistische Radikalisierung und Gewalt

haben sich lange angedeutet, schon vor 1990, sehr deutlich dann nach 1990

im vereinigten Land. Man denke nur an die Ereignisse in Rostock und Mölln.

Daran, dass es Pogrome gab, Überfälle, Brandanschläge auf Flüchtlings-

unterkünfte … Auch in Thüringen ist schon lange davor gewarnt worden,

dass sich die rechtsradikale Szene diversifiziert, sich in Untergrüppchen, in

Kameradschaften organisiert, dass sie das »Argument der Tat« sucht und sich

bewaffnet. Hätte man das ernst genommen und mit der langen Geschichte

und Wirkung politisch und ethnisch ausgrenzender Weltanschauungen in

Deutschland verbunden, hätte man nicht so tun können, als sei das gerade

erst vom Himmel gefallen. Engagement gegen und kritische Aufklärung über

diese Entwicklung gab es zwar auch immer, aber eben auch die Versuche

der Verharmlosung, nicht zuletzt in Teilen der politischen Klasse. Insofern

würde ich sagen – das ist ein kleiner Widerspruch zu Ayşe – da ist kein

total blinder Fleck in der Mehrheitsgesellschaft, sondern auch Gegenläufiges:

Engagement und Aufklärungsforderungen versus Indifferenz, Verharmlo-

sung, Vertuschung. Die von Jena ausgehende Initiative steht ja selbst in der

Linie des Engagements. Diese Kräfte sollte man stärken, den – verkürzt –

Geist im Sinne Artikel 1 des Grundgesetzes, dass die Würde des Menschen

unantastbar ist, ernstnehmen. Auch dahingehend, dass dieser Artikel nicht

voll eingelöst ist, immer wieder beschädigt wird. Im Licht der durch die

Erfahrung des Nationalsozialismus geprägten Normativität des Artikels 1,

im Licht der eingeforderten Würde und der Gleichwertigkeit des Menschen

ist es unerheblich, ob du Uralt-Biodeutscher oder Nachkomme von »Gastar-

beiter*innen« der dritten Generation bist oder Flüchtling. Der Artikel gilt für

alle und darauf kann man sich beziehen und Verletzungen anklagen.

AYŞE GÜLEÇ: Ich würde ja statt von Mehrheitsgesellschaft von Dominanz-

gesellschaft sprechen – mit dem Begriff stelle ich mich gerne zu Birgit

Rommelspacher oder Max Czollek. Ähnlich geht es mir mit der thematischen

Überschrift unseres Gesprächs: Gedenkkultur klingt nach staatlichem Spre-

chen, klingt nach Worten wie Leitkultur. Ich würde dagegen den Begriff der

Erinnerungsarbeit vorschlagen.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


408 Jonas Zipf, Ayşe Güleç und Volkhard Knigge

VOLKHARD KNIGGE: Dominanzgesellschaft? Nivelliert der Begriff nicht die po-

litische, kulturelle und soziale Diversität, die es in der Mehrheitsgesellschaft

gibt und damit den Blick auf Bündnispartner*innen? Hier lohnt es sich, sich

die Umbrüche deutlich zu machen, die infolge der Gewalt- und politischen

Verbrechensgeschichte die Denkmals- und Gedenkkultur in Deutschland ins-

besondere nach 1945 verändert haben. Ganz knapp: Denkmale waren lange

ausschließlich auf die angeblich positiven Figuren und Ereignisse der Natio-

nalgeschichte bezogen. Sie zielten auf Nachfolge und Identifikation, sollten

die jeweiligeHerrschaft legitimieren, sie definierten Gemeinschaft und damit

offen oder verdeckt auch, wer nicht dazugehört. Kurz, es ging um die Positi-

vierung der eigenen Geschichte, nicht um die kritische Auseinandersetzung

mit ihr. Es ging um die eigenen »Helden« und die eigenen Toten und nicht

um die Erinnerung anderen – politisch und staatlich gerechtfertigt – zuge-

fügten Unrechts und Leides. Diese Form rein affirmativer Denkmalskultur ist

bereits mit der Erfahrung des Massentodes im Ersten Weltkrieg aus demo-

kratischer Perspektive in die Kritik geraten, erst recht mit der Erfahrung der

Menschheitsverbrechen des Nationalsozialismus. Mit dieser Erfahrung ent-

stehen Denkmale, die nicht für, sondern gegen etwas sind, die nicht Identi-

fikation fordern, sondern die fordern, es anders zu machen, mit politischen,

staatlichen, rechtlichen Strukturen bewusst zu brechen, die Gewalt, Mord

und Menschheitsverbrechen legitimiert haben. Nicht: »Weiter so!«, sondern

»Nie wieder!« Walter Benjamin entwickelt in seinen geschichtsphilosophi-

schen Thesen bereits Ende der 1930er-Jahre das Konzept des Eingedenkens:

Den Opfern im Stand ihres Opferseins eingedenken heißt, ihren Tod nicht

durch nachträgliche Sinngebung aus der Welt schaffen zu können, stellt den

Anspruch an die Lebenden, diesen Tod wie einen Stachel im Fleisch auszuhal-

ten, die Opfer nicht zu funktionalisieren, sich so das Leben wieder erträglich

zu machen, anstatt ernstlich sich den Warum-Fragen zu stellen, zu fragen,

was geändert werden muss, damit Menschen nicht von Menschen zu Op-

fern gemacht werden. Fassungslosigkeit bewahren, Fassungslosigkeit in En-

ergie zur Analyse und zum Gegenhandeln verwandeln, historisch-politisch-

ethisches Begreifen, Begreifenwollen anstoßen. Dafür stehen dann gerade

Denkmalsformen in Bezug auf die NS-Verbrechen, wie sie ab Mitte/Ende der

1980er-Jahre entstehen. Ernstnehmen, dass Opfer und Täter nicht vom Him-

mel fallen. Ein Erinnern und Gedenken ohne gegenwartsbezogenes Begreifen

und aus dem Begreifen handeln wollen, reicht nicht.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kein Schlussstrich!? 409

AYŞE GÜLEÇ: Lass uns das doch im Dialog machen. Und auf die unheimlichen

Verbindungen zwischen der Geschichte und demHeute undMorgen schauen!

VOLKHARD KNIGGE: Gerade heute können wir Gedenken nicht vonWissen tren-

nen.Gedenken brauchtWissen darüber,wie undwarumMenschenMenschen

zu Opfern gemacht haben, wie es zu Gewalt gekommen ist, wie sie gerecht-

fertigt bzw. verharmlost worden ist, gerade auch im Fall des NSU. Das frühe

Gedenken der Bundesrepublik im Blick auf den NS war ein völlig leeres Ge-

denken, eine historisch leere Pietät Opfern gegenüber. Dagegen wenden sich

die neuen, selbstkritischen Denkmale ab Ende der 1980er-Jahre und dahinter

sollte die Bundesrepublik auch im Fall des NSU, der sich ungeschminkt in

die nationalsozialistische Tradition gestellt hat, nicht zurückfallen. Was die

Morde hervorgebracht hat, ist noch da. Was die volle Aufklärung verhindert

hat, wirkt fort.

AYŞE GÜLEÇ: Dennoch glaube ich, dass das Erinnern oder Gedenken an die

NSU-Opfer noch einmal etwas anderes intendiert. Ich möchte nur einmal

kurz ein Bild in die Kamera meines Laptops halten. Sie zeigt ein Foto. Das

sind Mutter und Vater von Halit Yozgat mit einem Bildplakat ihres Sohnes

als Kind. Ein Bild von Halit in dem Alter, als er ermordet worden ist, als 21-

Jähriger. Sehr schick angezogen,mit Krawatte.Dieses Foto ist auf einerHoch-

zeit gemacht worden. Die Eltern haben dieses Foto immer benutzt, auch im

Gerichtssaal, weil ihnen der Gerichtssaal den Raum zu sehr verengt und ge-

wisse Erzählungen und eben ein gewisses Wissen nicht zugelassen hat. Mit

dieser affirmativen Sabotage wollte die Familie Yozgat deutlich machen, dass

es hier um ihr Kind geht. Es geht hier umMenschen.Die Gedenksteine für die

Opfer des NSU befinden sich aber oft an Orten, die die Familien selbst nicht

ausgesucht haben. Die Familie Yozgat verfolgte einen ganz anderen Wunsch

nach einem Gedenkort, nämlich die Umbenennung der Holländischen Stra-

ße in Halitstraße. Diese Straße war einmal der Handelsweg zwischen Kas-

sel und Nordholland, daher gab es argumentative Abwehr der Forderung: Es

wurde gesagt, die Straße stünde für die Geschichte Kassels, die könne man

nicht umbenennen. Im Umkehrschluss heißt das, dass das, was Halit pas-

siert ist, und den anderen NSU-Opfern, nicht wichtig genug ist. Das Erin-

nern ist umkämpft, wenn es Überlebende und Angehörige gibt. Deshalb ist es

auch wichtig, über all diese Ambivalenzen und Schwierigkeiten zu sprechen.

Auch darüber zu sprechen, dass es einen Widerspruch zwischen Wünschen

nach staatlicher Gedenkpolitik oder Gedenkkultur und dem, wie die Familien

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


410 Jonas Zipf, Ayşe Güleç und Volkhard Knigge

selbst gedenken wollen, gibt. Vor diesem Hintergrund würde ich auch gerne

die Reihenfolge der Begriffe des Titels des Buches umdrehen, für das wir hier

zusammen sind. Statt »Rassismus. Macht. Vergessen« würde ich umgekehrt

anfangen: »Vergessen. Macht. Rassismus«.

JONAS ZIPF: Diese Umkehr bezeichnet präzise den Unterschied der beiden

gedanklichen Stränge, die ihr jetzt beschrieben habt. Volkhards kurze Ge-

schichte der Gedenkkultur verdeutlicht, dass sich die Repräsentationsdyna-

mik praktisch innerhalb vonweniger als 150 Jahren von Reiterstandbildern bis

zu den identitätspolitischen Diskussionen von heute entwickelt hat. Dazwi-

schen liegen die wahnwitzigen kollektiven Traumata zweierWeltkriegemit all

ihren anonymisierten Opfern. Daraus ergibt sich die Frage nach der Funktion

von Gedenkkultur, einerseits nach dem, was wir lernen aus dem, was in der

Vergangenheit war, und andererseits nach dem, wie wir Gesellschaft und Ge-

meinschaft in Zukunft gestalten. Hier lohnt sich demzufolge vielleicht auch

der Begriff der Gedenkkultur, denn es ginge tatsächlich um etwas Gemein-

schaftliches: um das Potenzial, dass eine Gesellschaft etwas über sich selbst

lernt und dieses Wissen transferiert.

Dagegen der Strang, den Ayşe aufmacht, der nach der Authentizität von

subjektiver Erinnerung fragt: Um wen geht es konkret? Welche Bilder haben

wir von den Opfern im Kopf? Das menschlichere Antlitz, das freundlichere

Antlitz, das lachende Porträt-Bild, ganz im Gegensatz zu den bekannten Bil-

dern der NSU-Opfern, die eher Fahndungsfotos ähneln. Dieser Strang fragt

nicht nach der kollektiven Funktion von Gedenken, sondern danach, ob wir

der Erinnerung an die Opfer gerecht werden.

Ich fragemich: Stehen diese zwei Diskurse einander wirklich so diametral

gegenüber, wie es scheint? Ein Schlüssel zur Verbindung beider Sichtweisen

könnte das Paradox sein, dasWalter Benjamin uns auf denWeg gibt,mit dem

Hinweis auf das Ein-Gedenken, das Inne-Halten, ich möchte es mal mit dem

Begriff der Logischen Sekunde fassen.

AYŞE GÜLEÇ: So einfach ist das nicht. Was ich mit dem Hinweis auf die Dis-

kussion rund um die Halitstraße deutlich machen wollte: Es genügt nicht,

eine Stele in den Boden zu rammen und eine Platte mit den Namen der Op-

fer zu haben. Das ist aber das, was in Kassel gemacht wurde, genauso wie

an anderen Orten. Das sind zwar wenigstens Orte, an denen wir uns an den

Jahrestagen versammeln können. Aber es zeigt sich, dass die Stelen und Plat-

ten nicht reichen: Denn diese Gedenkorte sind Seismografen dafür, wer sich

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kein Schlussstrich!? 411

erinnern möchte und wer den Luxus hat, sich nicht erinnern zu müssen. Der

Grund, warum es so wichtig ist, auf die Kämpfe um Erinnerung der Über-

lebenden zu bestehen, ist, dass sie im offiziellen Erinnern eben nicht gehört

werden. Mir geht es nicht um Identität und auch nicht um identitäre Kate-

gorien. Aber bei den Morden des NSU ging es ja offensichtlich um identitäre

Zuschreibungen. Das zu verstehen bedeutet, dass wir über eine andere und

zwar nicht identitäre Erinnerungs- und Gedenkpolitik nachdenken müssen.

VOLKHARD KNIGGE: Auch das ist etwas, was gedenkkonstitutiv ist. Ich betrachte

deine treffende Beobachtung als Hinweis auf ein Spannungsverhältnis, nicht

auf einen Widerspruch. Es ging und geht beim historischen Erinnern und

Gedenken sowohl um die Erfahrung und Perspektive der unmittelbar Betrof-

fenen, als auch um die faktisch und methodisch so sorgfältig wie möglich

ermittelten umfassenden Sachverhalte und Kontexte der Taten. Andernfalls

kann man Behauptungen und Wahrheit – Wahrheit wenn nicht absolut so

doch als Anzustrebendes – nicht unterscheiden. Worauf ich hinaus will: Per-

sönliche Erfahrungen und Einschätzungen und umfassende Sachverhaltser-

schließung können in einem Spannungsverhältnis stehen. Darum geht es

mir und darum, damit im Fall menschlich angemessen und doch sachlich

klar und nachvollziehbar umzugehen, damit ein Denkmal und seine Aussage

möglichst breit überzeugen und Angriffen standhalten.

Damit kein Missverständnis entsteht: Angehörige haben mit ihrer unmit-

telbaren Erfahrung des gewaltsam herbeigeführten Verlustes geliebter Men-

schen, wegen ihrer Nähe zu den Gemordeten, und weil auch sie verwundet

worden sind, unbestreitbar das Recht anzuklagen, die Gesellschaft heraus-

zufordern: Schaut hin, was mein Schmerz ist. Seht das Unrecht! Nehmt es

ernst! Tut was! In dem »Schaut hin« steckt aber schon die Verbindung zu den

anderen Menschen, zur Gesellschaft. Es geht im Gedenken an die Opfer po-

litischer Verbrechen letztlich darum, sich, so gut es geht, in die Gewalt- und

Leiderfahrungen der anderen nicht nur hineinzufühlen, sondern auch hin-

einzudenken, um zu begreifen, was eigentlich passiert ist und warum es dazu

kam. Dafür braucht es die konkreten Bilder der Ermordeten; dafür braucht

es die Konfrontation mit den Wunden, die geschlagen worden sind. Aber es

braucht auch die nicht unmittelbar Betroffenen, die sagen, das geht mich an:

mitmenschlich und weil gemeinsame Werte und Grundrechte verletzt wor-

den sind. Die sich fragen: Was bedeutet die Erfahrung dieser Gewalt auch für

mich, für den Zustand der Gesellschaft, ihrer Institutionen? Was muss an-

ders werden? Das sind Fragen, die alle angehen. Kurz: Öffentliche Denkmale

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


412 Jonas Zipf, Ayşe Güleç und Volkhard Knigge

gegen politische, rechtsradikale, rassistische Gewalt müssen die Erfahrung

der Opfer sehr ernstnehmen und gleichzeitig über jeweilige Einzelperspekti-

ven hinaus ein politisches Zeichen setzen, das in einem der demokratischen

Kultur angemessenen Verfahren entwickelt wird.

Was Jonas uns gerade gespiegelt hat, trifft allerdings zu: Auch die ästhe-

tischen Formen und die Sachdimension, der Denkmalsgedanke, können dif-

ferieren, auch sie stehen in einem Spannungsverhältnis. Damit ein Denkmal

zum aufrüttelnden Denkmal werden kann, es Menschen breit in der Gesell-

schaft – wortwörtlich – bewegt, muss die Gesellschaft an der Diskussion be-

teiligt werden.

AYŞE GÜLEÇ: Dennoch bleibt die Frage im Raum, wer es sich leisten kann, sich

nicht zu erinnern. Im Kontext des NSU gibt es Menschen, die müssen sich er-

innern. Ich möchte keine Separierung oder Spaltung der Gemeinschaft, aber

sie ist faktisch da: Es gab und gibt einen Teil der Bevölkerung, der wusste, was

passiert, und einen Teil, der wegschaut. Das Morden des NSU, die Taten des

NSU passierten am helllichten Tag, vor unseren Augen. Und trotzdem haben

wir es nicht gesehen.

JONAS ZIPF: Ich möchte Euch eine andere Frage stellen. Ich drehe das Ver-

hältnis derer, die sich erinnern müssen und derer, die es nicht müssen, jetzt

mal um und sage: Ob sie wollen oder nicht, es gibt eine ganze Reihe von

Amtsträger*innen, die sich erinnern müssen, sich bei der Wahl der Mittel

aber mitunter hilflos benehmen. Ich mache ein Beispiel. Der hessische Land-

tag hat vor einigen Wochen im Angedenken an die Opfer und Angehörigen

des Anschlags in Hanau Musik aus dem klassisch-romantischen Repertoire

für den zentralen Gedenkakt des hessischen Landtags ausgewählt. Nun kann

man sich darüber streiten, ob Beethoven & Co vielleicht eher den gedenkkul-

turellen Kontext und Erwartungshorizont der Landtagsangehörigen treffen.

Abermit der interkulturellen Perspektive, der sozialen Zugehörigkeit oder gar

den persönlichen Vorlieben der Angehörigen hat diese Musikauswahl sicher

weniger zu tun. Dagegen will ich euch fragen: Was sind gelingende Beispie-

le, die es vermögen, mit den Mitteln von Kunst und Kultur andere Teile der

Gesellschaft zu erreichen?

VOLKARD KNIGGE: Ich kann nicht allein über ästhetische Formen sprechen und

traue ihnen diese Qualität auch nicht umfassend zu. »Erinnerungskunst«

und Denkmale werden oft überfrachtet und überfordert. Aufklärerische,

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kein Schlussstrich!? 413

(selbst-)kritische Erinnerungskultur ist im gesellschaftlichen Konflikt ent-

standen. Das hat nicht die Kunst gemacht. Die Kunst konnte Teil des

Konflikts sein. Man denke an die Diskussionen um Auschwitz und den

Holocaust, bis hin zum Berliner Mahnmal für die ermordeten Juden. Vor den

Denkmalen waren immer wieder politisch-gesellschaftliche Kämpfe gegen

das Verdrängen. Natürlich können Opfer von Gewalt und ihre Angehörigen,

das habe ich in 30 Jahren Arbeit mit Überlebenden immer wieder erlebt,

nicht vergessen. Trauma und Schmerz bleiben virulent. Auch Täter*innen

können nicht wirklich vergessen, sie tun nur so. Hier geht es nicht nur um

Erinnern und Vergessen, sondern es geht auch um Erinnern und Lügen.

Lügen haben mit Vergessen nichts zu tun. Auch deshalb muss Gedenken

personenkonkret sein, opfer- und täterkonkret: Wer sind die Menschen,

die von dieser Gewalt betroffen sind? Welchen Schmerz haben sie erlitten?

Aber auch: Wer hat das getan, aus welchen Gründen? Wer oder was hat

beigetragen? Wer hat laut oder leise geklatscht? Wer hat es mit angesehen?

Wie ist das gerechtfertigt worden? Es geht auch um Ereigniskonkretion:

die genauen Tatorte, Tatabläufe, Tatwirkungen, Kontexte. Und es geht um

Auseinandersetzung und Aufklärung: Wer konnte davon wissen? Wer hat

etwas verdeckt? Aufklärung betrieben oder Aufklärung behindert, gerade

auch in Institutionen, die eigentlich der Verbrechensaufklärung verpflichtet

sind bzw. sein sollten.

AYŞE GÜLEÇ: Das möchte ich unterstreichen. Und übertragen auf den NSU:

Die Ortskonkretion ist für die NSU-Opfer von großem Interesse. Fast alle

Gedenkorte, die es für den NSU gibt, liegen nicht in der Nähe der Tatorte.

Man wollte sie immer weit weg haben. Fast alle Gedenksteine beginnen nicht

mit den Lebensdaten der Personen, sondern mit dem Datum ihres Todes.

Ich frage mich dabei: Wie kann ein Gedenkort aussehen, der das Leben und

nicht das Sterben der Person thematisiert? In Kassel hat sich die Stadt letzt-

lich entschieden, nicht die Holländische Straße, sondern den Haupteingang

zum Zentralfriedhof Halitplatz zu nennen. Dort steht jetzt eine Gedenkste-

le. Dieser Platz war vorher kein Platz, zumindest nicht im architektonischen

oder soziologischen Sinne, sondern der Haupteingang zum Friedhof. Die Be-

pflasterung wurde so verändert, dass der Ort aussieht wie ein Platz, aber er

ist kein Platz. Was würde es dagegen bedeuten, wenn die Holländische Stra-

ße Halit-Straße hieße? Dann müssten alle, die dort wohnen, mit dem Namen

von Halit leben. Und das ist doch etwas ganz anderes als die Nähe der Toten

zu den Toten.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


414 Jonas Zipf, Ayşe Güleç und Volkhard Knigge

JONAS ZIPF: Das geht in die Richtung meiner Frage von vorhin. Ich spitze

sie noch mal zu: Sind Musikstücke von der »Antilopen Gang« oder von »Fei-

ne Sahne Fischfilet« möglicherweise besser dazu geeignet, das Erinnern und

Gedenken an Opfer und Angehörige des NSU in eine viel breitere Bahn zu

lenken, weil Jugendliche diese Musik hören, die Namen hören – #saytheirna-

mes – und dadurch an die Opfer denken, als jeder gedenkpolitische Diskurs

über Kunstwerke im öffentlichen Raum? Ich will dabei einfach nur nach dem

schnöden Momentum der Aufmerksamkeit fragen: Sollte das nicht eigentlich

der oberste Anspruch sein? Sind es nicht Filme wie »Schindlers Liste«, die da-

für sorgen, dass die Gesellschaft nicht vergisst? Letztlich beschreibt das den

Anspruch, aus dem die im 20. Jahrhundert gewandelte Gedenkkultur im öf-

fentlichen Raum herrührt. Hilmar Hoffmanns Leitspruch »Kultur für Alle«

zielt auf eine Kunst im öffentlichen Raum, die immer anschlussfähig für eine

breite Masse von Menschen sein soll. Diesen kulturpolitischen Anspruch hast

du mit dem Beispiel des Straßennamens ganz plastisch beschrieben und gut

getroffen, Ayşe. Das ist etwas, an dem niemand vorbeikommt. Ich gehe jeden

Tag durch diese Straße, ich lebe dort, ich kann mir nicht aussuchen, ob sie

Holländische Straße oder Halitstraße heißt. Vielleicht messe ich dem Stein,

der da rumsteht, keine Bedeutung mehr bei, weil er immer da steht, diesem

Brunnen oder diesem Denkmal. Aber der Impetus dieser Anfassbarkeit war

und ist eine höchst demokratisierte Form für Kunst.

VOLKHARD KNIGGE: Ichmuss einen kleinen Einspruch erheben, Jonas.Man soll-

te zwei Dinge nicht gegeneinandersetzen. Breitenwirkung ist zunächst nicht

meine erste Frage. Breitenwirkung ist bereits eine Aufgabe und Herausfor-

derung für die Gestaltung des Prozesses, der zu einem Denkmal führen soll

und Breitenwirkung gehört in den Bereich der Vermittlung. Vermittlung in

die Breite hat als Voraussetzung, dass etwas von der Relevanz des zu Vermit-

telnden zumindest in einem Teil der normsetzenden Schichten einer Gesell-

schaft angekommen ist. Und genau das macht den Gedenkakt im Hessischen

Landtag, bei aller Kritik im Einzelnen, auch aus. Da mag Musik gespielt wor-

den sein, die Ignoranz gegenüber den Herkunftswelten der Menschen, um

die getrauert werden soll, zum Ausdruck bringt. Das muss man kritisieren.

Aber solche Gedenkakte sind auch Akte der Normsetzung bzw. -bekräftigung.

Sie markieren, was Recht und was Unrecht ist, sie sind auf die ganze Gesell-

schaft bezogene Akte moralischer, rechtlicher und politischer Selbstversiche-

rung und Selbstverpflichtung. Solche Akte braucht es. Sie haben eine Tendenz

zur Ritualisierung, Manchen mögen sie nur Lippenbekenntnis sein. Zuge-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kein Schlussstrich!? 415

spitzt: Wir kennen die Reden, wir kennen die Gesten, wir kennen die Mu-

sikstücke, wir kennen die Grünpflanzen, mit denen die Mikrofone umstellt

werden. Trotzdem steckt darin etwas elementar Wichtiges im Sinne dieses

normbekräftigenden, normstärkenden und auch normverteidigenden Aktes.

Und dann ist da die Aufgabe der Vermittlung. Dafür braucht man einen lan-

gen Atem. Aber wenn sich etwas ändert, dann geht das vorher über Konflik-

te und wer sich in diesen Konflikten durchsetzt. Da ist etwa in Bezug auf

Auschwitz ein Generalstaatsanwalt wie Fritz Bauer Anfang der 1960er-Jahre

in Hessen, der gegen größte Widerstände die Frankfurter Auschwitzprozes-

se anstrebt, wohl einschneidender als Musik oder Filme. Auch wenn beides

ineinander spielt, auch wenn z.B. ein Film wie »Nacht und Nebel« von Alain

Resnais lange vor 68 einen großen Teil der jüngeren Westdeutschen sensibi-

lisiert und mobilisiert. Im Endeffekt kenne ich aber auch nach 30 Jahren kein

Patentrezept. Es gilt einfach, verschiedene Formate auszuprobieren, auch in

Kombination: »Feine Sahne Fischfilet«, ich sage es einmal zugespitzt, erreicht

eine Welt. Und Beethoven erreicht eine andere Welt.

AYŞE GÜLEÇ: Das mit dem normsetzenden Akt leuchtet mir ein. Aber Du

kannst die Frage nicht negieren, wer diese Norm auf welche Art und Weise

setzt. Sie wird für andere gesetzt und nicht mit anderen. Und das ist, glaube

ich, das Problem.

VOLKHARD KNIGGE: Dass man Menschen nicht umbringt, dass Rassismus Ver-

brechen nicht legitimiert, sondern hervorbringt, selbst eins ist, sollte eine

Norm sein, die jede und jeder bekräftigt. Bei aller Berücksichtigung des Be-

sonderen bin ich ein Universalist. Hier geht es weniger um die Form des Den-

kens als um den Inhalt dessen, was wir daraus zu schließen haben. Wenn

gegen zivilisatorische Grundnormen, wenn gegen Artikel 1 Grundgesetz zum

Schaden von wem auch immer verstoßen wird, jemand – egal wer – sogar zu

Tode gebracht wird, dann trifft mich das. Und es hat mich zu treffen. Mich

und jeden anderen, der diese Verfassung ernst nimmt. Das meine ich mit

normsetzendem Akt. Andererseits und ja, dass manche Politiker überhaupt

normsetzend bzw. -bekräftigend agieren, verdankt sich leider nicht selten

erst gesellschaftlichem Druck.

AYŞE GÜLEÇ: Aber es trifft viele nicht. Ganz und gar nicht. Das ist doch das

Problem, das wir haben. Es trifft viele nicht. Viele trauern nicht. Das klingt

erst einmal toll, wenn zum ersten Gedenktag an Hanau in Berlin 3.000 Leute

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


416 Jonas Zipf, Ayşe Güleç und Volkhard Knigge

auf die Straße gehen und Aktionen machen, überall Menschen an Demons-

trationen oder Gedenkfeiern teilnehmen. Aber entschuldige bitte: Es ist nicht

die Mehrheit!

VOLKHARD KNIGGE: Darum kämpfe auch ich. Und damit lebe ich mein ganzes

Leben, Ayşe.

AYŞE GÜLEÇ: Ich auch. Da können wir uns die Hand reichen.

JONAS ZIPF: Ich habe ein anderes Problem: Den Unterschied zwischen dem

normsetzenden Akt und der Vermittlung, den du machst, Volkhard. Auch ich

bin Universalist und sage: Es geht immer und überall um die unverhandel-

baren, unveräußerlichen Menschenrechte. Gleichzeitig verstehe ich Ayşe. Da

müssten wir demokratietheoretisch ansetzen, Governancekonzepte kritisie-

ren und laut fragen: Wer repräsentiert wen? Aber wenn es jetzt darum geht,

über Kunstwerke zu sprechen, dann greift die Reduzierung auf den Aspekt

der Vermittlung zu kurz. Immerhin sprechen wir über Gedenk-Kultur, also

etwas, was in Gesellschaft, in Gemeinschaft entsteht und was andere errei-

chen,möglichst viele mitnehmen soll.Wenn das funktionieren soll, empfinde

ich die Unterscheidung zwischen dem,was top down definiert, und dem,was

erst anschließend vermittelt werden soll, als ausgrenzend. Genau an dieser

Stelle hat sich der Kunstbegriff doch stark gewandelt.

Nehmen wir nur mal das Format des dezentralen Denkmals. Das ist ein

durch und durch demokratisches Kunstwerk, bei dem die normsetzende

Kraft, nicht mehr allein beim Künstler liegt – der bekannteste Fall dürften

die Stolpersteine von Gunter Demnig sein –, sondern die Realisierung

der künstlerischen Idee, und damit des Gedenkens, in die Hände vieler

gelegt wird. Mir fallen einige Beispiele ein, die noch weit darüber hinaus

gehen. Beispiele für Kunstwerke im öffentlichen Raum, für Gedenken, das

tatsächlich nicht erst bei der Vermittlung, sondern mit der Partizipation

und der Beteiligung anderer Bevölkerungsschichten am Schaffensprozess

beginnt, bei denen die Beteiligung von vorn herein dem Kunstwerk und

damit dem Gedenken selbst eingeschrieben sind. Ich denke da an die un-

zähligen Formate der sogenannten Bürgerbühnen; an diverse Interventionen

im öffentlichen Raum, die sich hart an der Schnittstelle zwischen Kunst und

Aktivismus entlang bewegen, etwa die Arbeiten vonThomas Hirschhorn oder

Christoph Büchel bei den letzten Ausgaben der Wiesbaden Biennale; oder an

etliche Arbeiten bildender und darstellender Künstler von Schlingensief bis

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kein Schlussstrich!? 417

Signa; sowie, latest but not least, im Kontext unseres bundesweiten Projekts

»Kein Schlussstrich!« das Musikprojekt des Komponisten Marc Sinan, der

gemeinsam mit diversen Laien-Ensembles unter Beteiligung der Theater im

öffentlichen Raum aller vom NSU-Komplex betroffenen Städte einen »Neuen

Humanismus« einfordert.

Das ist das, was mich interessiert: ein neues Kapitel der Gedenkkultur,

ein demokratischer Übergang, jetzt auch kommunalpolitisch gesprochen, von

Entscheidungsfindungswegen. Denn ein zunehmender Teil der Bevölkerung

ist unzufrieden mit den bisherigen Wegen und beansprucht, direkt mitzube-

stimmen. Nicht umsonst hat sich genau vor diesem Hintergrund ein Arbeits-

kreis der Kommunen gegründet, initiiert durch die Stadtverwaltung Halle,

weil die Hallenser*innen gemerkt haben, nach dem Attentat auf die Synago-

ge vor anderthalb Jahren, dass sie nicht alleine im Kreis der Expert*innen,

Stadträt*innen und Politiker*innen entscheiden können, wie Gedenken in

dieser Stadt entsteht. Die gedenkpolitisch verantwortlichenMenschen unter-

schiedlicher Kommunen sitzen da zusammen und tauschen ihre Erfahrungen

mit Beteiligung der Zivilgesellschaft aus. Alle merken, dass wir uns in einem

sehr fluiden Übergangsstadium befinden. Das meine ich gesellschaftspoli-

tisch, aufgrund der Einflüsse von Aktivist*innen, aber auch künstlerisch.Wir

erleben einen regelrechten Generationswechsel. Die Art und Weise, wie bis-

her Gedenkkultur entstanden ist – wie Künstler*innen dazu eingeladen wur-

den, sich alleine, im stillen Kämmerlein, Gedanken zu machen und diese bei

einem Wettbewerb einzureichen – dieser Autorenbegriff im klassischen Sin-

ne, eine stellvertretende, repräsentative Perspektive einnehmen zu können,

kommt an ein Ende. An diesem Punkt der Veränderung gehe ich die Unter-

scheidung zwischen demKernpunkt des Normsetzens und einer ihm nachge-

ordneten Vermittlung nicht mit. Warum Inhalt und Form so stark voneinan-

der scheiden, wenn die Formate, denen der Anspruch der breiten Vermittlung

von Anfang an eingeschrieben ist, so viel wirksamer sein können?

AYŞE GÜLEÇ: Ich finde auch, dass sich da momentan etwas verändert. Es geht

anders. Ich war zweimal in Hanau und ich war sehr beeindruckt davon, wie

sich dort intuitives Gedenken ereignet hat. Nach den Morden sind die Bür-

ger*innen zum Marktplatz gegangen. An der Gebrüder-Grimm-Statue wer-

den Blumen abgelegt. Dort wird getrauert um die Mordopfer. Dort werden

Kerzen niedergelegt. Die Marktfrau, die Blumen verkauft, wechselt, wenn sie

da ist, das Wasser, damit die Blumen länger dort sind. Der Platz ist noch

immer voll mit Blumen und mit Kerzen.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


418 Jonas Zipf, Ayşe Güleç und Volkhard Knigge

VOLKHARD KNIGGE: Ich predige keine Top-Down-Verordnung einer Memorial-

ästhetik. Es geht um die Bekräftigung, auf welche Normen sich eine Gesell-

schaft verständigt. Was ist Recht und was ist Unrecht? Was ist Gerechtigkeit

und was ist Ungerechtigkeit? Darum geht es. Denn wenn diese Normen nicht

bekräftigt werden, auch von der politischen Klasse nicht bekräftigt werden,

und man die politische Klasse nicht auch von unten herausfordert, diese zu

bekräftigen und sich der Verteidigung dieser Normen zu stellen, dann wüss-

te ich nicht, wie man etwa solche Denkmalskonzepte gesellschaftlich tragen

könnte. Die von Dir beschriebene Partizipation und Interaktion, Jonas, er-

reicht doch nicht als solche und automatisch die Massen. Sie korrespondiert

mit dem Zerfall des Denkmalbegriffs, mit der Krise der Repräsentation, das

stimmt. Das haben wir schon in den 70er, 80er Jahren erlebt. Da wird das

Problem schon gesehen: Wer setzt für wen welche Denkmäler? Wer hat die

Definitionsmacht? Und kann es in einer pluralen, heterogenen, diversen Ge-

sellschaftmit vielen Perspektiven überhaupt noch so etwaswie das eineDenk-

mal für alle geben? Aber gibt es nicht zivilisatorische Grundnormen, Rechte,

auf die wir alle angewiesen sind? Sind Menschwürde, Menschen- und Bür-

gerrechte nicht communityübergreifend? Auf der einen Seite braucht es die

berechtigterweise geforderte Vielheit, aber auf der anderen Seite sollten wir

uns bei aller Vielheit und vor jedem Anspruch an Breite in Bezug auf das einig

sein, was politisch, rechtlich, kulturell oder sozial in keinem Fall der Fall sein

darf, damit Staat und Gesellschaft ihren humanen, ihren solidarischen Atem

nicht verlieren, damit Staat und Gesellschaften nicht ins Menschenfeindliche

kippen, dafür braucht es genau an diesem Punkt einen Grundkonsens.

AYŞE GÜLEÇ: Aus wem besteht denn die Gesellschaft? Wer ist das genau? Wie

wird denn mit denen gesprochen, die sich nicht als Teil dieser Gesellschaft

fühlen, die sich aber sehr wohl von den Anschlägen adressiert sehen? Wie

begegnen wir dieser Exklusion?

VOLKHARD KNIGGE: Die Gesellschaft sind die verschiedenenMenschen, die hier

zusammenleben und wie auch immer sozial miteinander interagieren. Für

deren Zusammenleben gibt es einige grundlegende Rechte bzw. universa-

listische Normen, die in der Verfassung bekräftigt und verbürgt sind, auf

die gestützt man auch Uneingelöstes und Unrecht beschreiben kann. Dass

Norm und Wirklichkeit auseinanderklaffen, dass es Machtgefälle gibt, dass

Menschen- und Bürger*innenrechte politisch ausgehöhlt und auch offen be-

kämpft werden können und werden, ist mir klar. Trotzdem sollten wir dahin-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kein Schlussstrich!? 419

ter nicht zurückfallen, diese Rechte verteidigen. Andererseits, ja es stimmt: In

der Frage, was das richtige, was das gute Leben ist und seine Voraussetzun-

gen, da gibt es wahrscheinlich viele unterschiedliche Auffassungen, Diskus-

sionen, auch vor demHintergrund unterschiedlicher Erfahrungenmit und in

diesem Land, der Gesellschaft, der politischen Ordnung. Deshalb sollten Ge-

denkprojekte auch als Foren der Auseinandersetzung mit unterschiedlichen

Erfahrungen und Perspektiven verstanden werden. Trotzdem ist mir wichtig,

dass wir sachlich feste, nachvollziehbare, analytisch gewonnene Begründun-

gen finden müssen. Wir sprechen über ein Verbrechen. Und Mord ist überall

ein Verbrechen – auch und gerade in der Bundesrepublik mit ihrer recht-

lichen Verfassung. Gleiches gilt für Diskriminierung und die Verletzung der

Menschenwürde. Und schon deswegen geht es jeden an. Und damit meine ich

uns als Menschen und als Staatsbürger*innen. Es ist prinzipiell egal, ob wir

Polizisten*innen oder Lehrer*innen, Bäcker*innen oderMänner oder Frauen,

biodeutsch oder nicht, schwul oder hetero und was noch sind. Denn es geht

um etwas, was uns als (Mit-)Menschen betrifft und um etwas, das in diesem

Land mit seiner rechtlichen Verfassung nicht hätte stattfinden dürfen. Aber

ich will mich nicht wiederholen.

JONAS ZIPF: Dann lasst uns über den Fokus der Aufarbeitung und konkre-

ten Fragestellung sprechen. Müssen im Mittelpunkt einer neu entstehenden

Gedenkkultur rund um den NSU die eigentlichen Morde stehen oder eher

die nicht stattgefundene Aufklärung? Neben der von Euch eingangs disku-

tieren Frage, wie es zu den Morden kommen konnte, trotz aller Warnsignale

nach Lichtenhagen, Mölln etc., steht dieser gänzlich andere Ausgangspunkt,

der zweiten und dritten Traumatisierung, von denen etwa Şimşeks sprechen.

Mit der zweiten Traumatisierung bezeichne ich die direkte Verdächtigung

der Opferangehörigen und die jahrelang ausbleibende Ermittlung der Poli-

zei in Richtung eines rassistischen Motivs; mit der dritten Traumatisierung

den Zustand der inneren Lähmung und Ohnmacht der Opferfamilien, da die

ihnen ab 2012 zugesicherte »lückenlose« Aufklärung ausblieb. All diese verun-

sichernden Momente, die Lücken in den Ermittlungen, die Ungereimtheiten,

das Verschwinden von Akten, die nicht gestellten Fragen vor Gericht bilden

ein in Hanau bereits jetzt wiederkehrendes Muster. Um mit Volkhards For-

derung weiterzukommen, frage ich: Welchen Gegenstand soll das Gedenken

konkret einnehmen? Soll es um die Morde an und für sich oder um die man-

gelnde Aufarbeitung danach gehen?

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


420 Jonas Zipf, Ayşe Güleç und Volkhard Knigge

AYŞE GÜLEÇ: Für mich ist das klar: Wir erleben beim NSU-Komplex eine Ge-

walt nach der Gewalt, die nicht endet und nicht enden will. Erst die Gewalt

der Morde selbst. Dann aber sind die Familien selbst kriminalisiert worden,

über viele Jahre. Dann gab es das Versprechen nach einer lückenlosen Auf-

klärung. Das blieb aber heiße Luft! Dann kam der Prozess mit der Hoffnung,

jetzt endlich klärt die Justiz auf. Auch das war eine Enttäuschung. Nicht nur

eine Enttäuschung, da hat sich die strukturelle Gewalt noch wiederholt, weil

dort die Angehörigen ihr Wissen, ihre Analysen überhaupt nicht einbringen

konnten, weil sie regelrecht gesilenced wurden in diesem in jeder Hinsicht

viel zu engen Gerichtssaal, sodass der Vater von Halit mit einem Bildplakat

auftritt, um sein Wissen wenigstens auf einer visuellen Ebene einbringen zu

können. Ein Beispiel: Im Abschlussbericht des Oberlandesgerichts München

taucht schließlich 66 Mal das Wort »Südländer« auf. Da frage ich mich: Wo

liegt dieses »Südland« eigentlich? Wir konnten beobachten, dass das Thema

des Otherings und der Rassismus im Prozess nicht nur nicht verhandelt, son-

dern diese Gewaltform dort auch fortgesetzt wird. Und ich kann mich nicht

daran gewöhnen und kann nicht akzeptieren, dass das die Norm sein soll.

Und wenn sie es ist, geht es in der Erinnerungsarbeit auch darum, diese ras-

sistische Norm und Normalität oder anders gesagt den Rassismus als Norm

und Normalität – also Rassismus als strukturellen Teil von Institutionen – zu

thematisieren.

VOLKHARD KNIGGE: Ich will es nicht an Dich zurückspielen, Jonas, aber es ist

auch eine Frage an den Auftraggeber solcher Denkmale. Und das bist im Falle

des bundesweiten »Kein Schlussstrich!«-Projekts nun mal Du bzw. die Stadt

Jena. Es gäbe aus meiner Sicht drei gleichwertige, miteinander verflochtene

Stränge. Erstens ist es wichtig und legitim, die Vorgeschichte dieser Verbre-

chen zu thematisieren: Dass man sie lange voraussehen konnte, durch das,

was seit 1990 passiert ist. Da gibt es eine lange Vorgeschichte, nicht nur im

Sinne der Rechtsradikalisierung, sondern auch im Abschmelzen, in der De-

struktion gesellschaftlicher Solidarität, wie etwa über die Verschärfung des

Asylrechts usw. Zweitens ist es genauso legitim undwichtig, sich auf dieWür-

digung und uneingeschränkte Solidarität mit den Opfern, mit den unmittel-

bar Betroffenen, mit den Toten, mit den Ermordeten zu konzentrieren. Und

drittens existiert die Sachlage, die Ihr beide jetzt beschrieben habt. Das ist

quasi der heißeste Teil. Es geht darum, dass sowohl Verbrechen, als auch ih-

re polizeiliche, auch rassistisch grundierte Umdefinition – Stichwort Opfer-

Täter-Umkehr – und schließlich die verweigerte, letztlich noch ausstehen-

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kein Schlussstrich!? 421

de umfassende Aufklärung, sehr eng miteinander verbunden sind. In dieser

Hinsicht geht es um anhaltende, mehr als beschädigte Gerechtigkeit und die

Forderung nach der ganzenWahrheit. Ich meine, deshalb muss man das Pro-

jekt in erster Linie aus dieser dritten Perspektive – mit Berücksichtigung der

beiden anderen – denken, entwickeln. Aus der Fokussierung dieser skandalö-

sen blinden Flecken, unvollkommener Aufklärung und der damit verbunde-

nen Fortschreibung akuter Belastungen sowohl der Angehörigen, aber auch

der Demokratie, des Rechtsstaates und der demokratischen Gesellschaft ins-

gesamt.

AYŞE GÜLEÇ: Hier frage ich wieder: Wen schmerzt es denn? Lange Zeit gab es

eine strukturelle Empathielosigkeit und Ignoranz gegenüber dem Leid derer,

die um ihre Angehörigen trauerten. In der Trauer mussten sie sich zudem

gegen rassistische Ermittlungen wehren. Sie wussten gleich, dass die Täter

Nazis sind. Die Angehörigen und die Überlebenden der Bombenanschläge

versuchten immer wieder, ihre Analysen mitzuteilen. Nur wurde ihnen nicht

zugehört. Zuhören ist eine aktive Handlung, die lange Zeit ihnen gegenüber

verwehrt wurde. Und eigentlich noch schlimmer: Dieses Silencing passierte

leider auch im NSU-Prozess.

VOLKHARD KNIGGE: Wir werden immer, Ayşe, die finden, die politische Verbre-

chen nicht schmerzen, die sie sogar gewollt haben. Es klingt doof, aber das

zieht sich durch die Menschheitsgeschichte. Wichtig ist für mich der andere

Strang, sind die Menschen, die sich das Leid anderer etwas angehen lassen

und die dagegen, auch politisch und institutionell angehen. Die muss man

stärken und ermutigen, Indifferente trotz allem versuchen zu sensibilisieren

und sich gegen die anderen politisch und auch mit den Mitteln des Rechts

wehren. Ich verstehe aber das Entsetzen und die Enttäuschung gut, die in

Deiner Frage zum Ausdruck kommt.

AYŞE GÜLEÇ: Was ich mag und sehr gut finde an Deinen Ausführungen ist,

dass es einen neuen Pfad oder einenWeg beschreibt, der in die Zukunft weist.

JONAS ZIPF: Ich finde sehr gut daran, dass er denMut erfordert, den heißesten

Teil …

AYŞE GÜLEÇ: … anzufassen.

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


422 Jonas Zipf, Ayşe Güleç und Volkhard Knigge

JONAS ZIPF: Ja. Nämlich den, der wirklich noch fluide ist – also das wirklich

heißeste Stück des Eisens zu schmieden, während es noch heiß ist, und zu

formen. Das berührt vor allem die wiederholte Beschreibung von Ayşe: Diese

unendliche Ohnmacht, die man spüren muss, unweigerlich, wenn man er-

lebt, dass es erst des politischen Mordes an Lübcke bedurfte, bevor etwa ein

Innenminister Seehofer einige notwendige Mittel für den Kampf gegen den

Rechtsextremismus freigibt und dieses ständige Schielen und Ausweichen im

Verweisen auf den hufeisenförmigen Linksextremismus wenigstens mal für

eine Weile runterschluckt. Erst jetzt bewegt sich überhaupt ein signifikanter

Teil der öffentlichen Debatte und der Mehrheits- oder Dominanzgesellschaft,

und kommt auf den ersten Hauch einer Idee, diesen Fragen auf den Grund

zu gehen. Das ist doch die Ohnmacht, die Du beschreibst, Ayşe, nicht zuletzt

im Vergleich der Ereignisse in Hessen, angesichts des Wegs von Kassel bis

Hanau. Und das berührt der dritte von Dir genannte Punkt, Volkhard, am

meisten.

AYŞE GÜLEÇ: Es ist so wichtig, genau da anzusetzen! Dazu braucht es eine kri-

tische Öffentlichkeit. Es braucht uns als kritische Öffentlichkeit. Ich glaube,

viele von uns haben aus dem NSU gelernt: So wie beim NSU praktisch sofort

aus dem Wort »Döner« und »Mord« ein Wort gemacht worden ist und alle

Journalist*innen dieser Republik das unreflektiert wiederholt und geschrie-

ben haben, ist es nach den ebenfalls neun Morden in Hanau nicht wieder

durchgegangen. Der Focus hatte hier ebenfalls versucht, aus »Shisha« und

»Mord« einWort zumachen. Jetzt wurde aber sofort dagegen agiert, dann hat

der Focus zurückgezogen.Was ich damit sagen will: Dass es gar nicht um den

NSU, um dieses Trio selbst geht, sondern darum, die rassifizierenden gesell-

schaftlichen Blicke und Wahrnehmungen zu verändern. Darum geht es. Und

es geht auch um folgendes – ich will es gerne mit den Worten von Sara Ah-

med sagen: »Solidarität setzt nicht voraus, dass unsere Kämpfe die gleichen

Kämpfe sind, oder dass unser Schmerz der gleiche Schmerz ist, oder dass

unsere Hoffnung auf die gleiche Zukunft gerichtet ist. Solidarität beinhaltet

Engagement und Arbeit sowie die Erkenntnis, dass wir, auch wenn wir nicht

das gleiche Gefühl, das gleiche Leben oder den gleichen Körper haben, auf

gemeinsamem Boden leben.«

JONAS ZIPF: »Der Schoß, aus dem das kroch, ist fruchtbar noch« – so sagt es

Bertolt Brecht und damit möchte ich jetzt den Kreis unseres intensiven Ge-

sprächs schließen. Du hast gerade für mich etwas zusammengefasst, Ayşe,

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kein Schlussstrich!? 423

was auch diesen, unseren Gesamttitel »Kein Schlussstrich!« noch mal ein-

drücklich unterstreicht und manifestiert. Und Du hast beschrieben, was sich

getan und verändert hat auf dem Weg, wohlgemerkt ohne dass dieser auch

nur annähernd vorbei wäre, ohne dass Hanau jetzt das alleinig leuchtende

Beispiel ist, bei dem nun plötzlich alles positiv laufe. Aber in der Tat: Von

»Shisha-Morden« spricht im Gegensatz zu »Döner-Morden« keiner. Genau-

so haben wir erlebt, wie am Abend der Hanauer Attentate in den Tagesthe-

men noch die Rede von neun migrantischen Mitbürger*innen war, obwohl

alle Opfer deutsche Staatsbürger waren, und wie dieser Eindruck in den Me-

dien dann binnen weniger Tage korrigiert wurde. Auch sprechen wir nicht

vom Täter, kaum einer kennt seinen Namen, im Gegensatz zu Böhnhardt,

Mundlos und Zschäpe.

AYŞE GÜLEÇ: Das haben wir den Kämpfen der Hinterbliebenen sowie den vie-

len antirassistischen, antifaschistischen sowie investigativen Journalist*in-

nen und einer kritischen Öffentlichkeit zu verdanken!

JONAS ZIPF: Genau so ist. Und deswegen versuche ich, diesen Kreis zu schlie-

ßen, indem ich auf die Fragen meines Sohns zurückkomme. Ihr werdet jetzt

lachen, ich erfinde das nicht für das Gespräch, aber er hat ja danach gefragt,

was mit dem Schreiber des Königs ist. Ihr könnt Euch erinnern: Der König,

der, wenn die Menschen ihn nicht mehr wollen, verjagt wird; der König, der

nur einen Schreiber hat, der aufschreibt, welche Geschichte es gab. Und der

Schreiber, der ebenfalls verjagt wird von den Leuten, wenn sie nicht mehr

zufrieden sind, mit dem, was er aufschreibt. Jetzt haben wir, glaube ich, ge-

lernt, dass es sehr wohl darauf ankommt, dass es im Laufe einer zähen und

langen Geschichte unverhandelbare universalistische Werte gibt. Das ist eine

Grundlage. Und die ist normativ, diese Grundlage. Aber ganz am Ende hat

mein Sohn mich gefragt, ob es denn auch Schreiberinnen gab. Und plötzlich

bin ich mir sicher: Die Art und Weise des Schreibens, um bei meinem Sohn

zu bleiben, die sollte doch nach Möglichkeit einer Mehrheit der Menschen

so gerecht werden, dass diese den Schreiber nicht verjagen. Sonst wäre auch

mein Sohn nicht zufrieden. [Ayşe Güleç und Volkhard Knigge lachen.]

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

