Kein Schlussstrich!?
Gedenkkultur, Norm und Reprasentation

Jonas Zipf im Gesprdch mit Ayse Giile¢ und Volkhard Knigge

Die Versuchsanordnung dieses Gesprichs entspricht dem Grundgedanken des vovlie-
genden Buchs. Mit der Aktivistin und Kuratorin Ayse Giileg, dem Historiker und lang-
jihrigen Leiter der Gedenkstitte Buchenwald Volkhard Knigge und dem Kulturma-
nager und -politiker Jonas Zipf treffen sich drei verschiedene Sichtweisen auf ein und
dasselbe Thema: Wie kann eine wirksame und bleibende Auseinandersetzung mit dem
NSU-Komplex gelingen? Welche Rolle spielen Kunst und Kultur beim Gedenken und Er-
innern? Und warum nur laufen wir Gefahr, dass den Konigen unserer Zeit ihre Schreiber
abhandenkommen konnten?

JONAS ZIPF: Hallo Ayse, hallo Volkhard. Ich freue mich sehr, dass Ihr beide
euch bereit gefunden habt, mit mir iiber Gedenkkultur zu reden, gemeinsam
laut nachzudenken und zu schauen, was wir an Gedanken sammeln kénnen.

VOLKHARD KNIGGE: Guten Abend in die virtuelle Runde.
AYSE GULEG: Guten Abend.

JONAS ZIPF: Ich habe erst gerade eben den idealen Einstieg fiir unser Gesprich
gefunden. Vorhin, als ich meinen Sohn ins Bett gebracht habe, da hat er mich
gefragt, wie das mit den Konigen so ist. Er hat gesagt: »Wenn die Menschen
mit dem Kénig unzufrieden sind, dann verjagen sie den Konig.« Und dann hat
er mich gefragt, ob jeder Konig einen Schreiber hat. Da habe ich ihm gesagt:
»Ja, das war frither so.« Und da hat er gefragt: »Wozu hat er diesen Schreiber?«
Ich habe geantwortet: »Damit er aufschreibt, was passiert ist. Damit die spi-
teren Generationen wissen, was frither passiert ist.« Und dann hat er gefragt:
»Gab es nur einen Schreiber?« Ich habe geantwortet: »Ich glaube, meistens
gab es nur einen.« Und dann hat er gesagt: »Aber wenn die Leute unzufrie-

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406

Jonas Zipf, Ayse Gileg und Volkhard Knigge

den sind damit, was er aufgeschrieben hat, dann haben sie ihn doch auch
verjagt, oder?« Daran ankniipfend mdchte ich einsteigen mit einer Kapitel-
tiberschrift aus dem Buch »Das Unbehagen in der Gedenkkultur« von Aleida
Assmann, die vom »Schock des 4. November« spricht und davon, dass mit
dem Offentlichwerden des NSU ein neues Stiick Offentlichkeit in den Fokus
der gedenkpolitischen Debatte gekommen ist, das in der bundesrepublika-
nischen Geschichte bis dahin kaum vorkam — nimlich die Menschen, die als
Gastarbeiter*innen und deren Nachfahr*innen zu uns gekommen sind. Ayse,
wie geht es Dir mit diesem Titel?

AYSE GULEG: Es kommt darauf an, fiir wen dieser Satz stehen soll, aus welcher
Perspektive dieser Satz gesagt wird. Fiir viele war es ein Schock, fir andere
wiederum war es kein Schock. Ich erinnere nur daran, dass sich in Kassel
direkt nach dem Mord an Halit Yozgat, dem neunten Opfer des NSU, die
Familien zusammengetan hatten, also die Familie Yozgat mit Familie Simgek
und Familie Kubagik. Und ich muss an dieser Stelle betonen, dass die Familien
sich bis dahin gar nicht kannten - die Morde haben sie zusammengefiihrt. Sie
haben verstanden, was eigentlich vor sich ging, haben sich zusammengetan
und gemeinsam eine grofe Demonstration mit iiber 3.000 Leuten veranstal-
tet. Hier in Kassel zuerst, am 6. Mai, dann fand diese Demo kurze Zeit spiter,
am 13. Juni, glaube ich, auch in Dortmund statt. Fiir diese Menschen war der
4. November 2011 kein Schock. Die Frage nach dem Verfassungsschutz in der
Causa Kassel war ja lingst ein Thema. Warum war Temme im Internet-Café
in der Hollindischen Strafie? Warum tut die Polizei nichts? Warum schlift
der Innenminister? Das waren Fragen auf dieser Demo, auf den Schildern,
aber auch in den Redebeitrigen des Vaters von Halit, Ismail Yozgat. Und die-
se Schilder sind dann von Kassel aus nach Dortmund gewandert und sind
dort noch mal gezeigt worden. Es gab also ein Wissen dariiber, dass die Mor-
de einen Zusammenhang haben, dass es Nazis sein miissen und dass staatli-
che Stellen involviert sind, weil sie eben wegschauen, nicht hinschauen, nicht
zuhoren, stattdessen die Angehdrigen, die Trauernden bedringt haben, iiber
viele Jahre. Dieses Wissen wurde von offizieller Seite jahrelang nicht ernst
genommen, nicht gehort. Das ist mein Unbehagen.

JONAS ZIPF: Dieser Untertitel spiegelt also die Sicht der sogenannten Mehr-
heitsgesellschaft?

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Schlussstrich!?

VOLKHARD KNIGGE: Ich pflichte Ayse bei. Wenn man vom Schock des 4. No-
vember spricht, die NSU-Morde als Urereignis nimmt, dass Menschen in
Deutschland, Deutsche mit »Migrationshintergrund« Opfer rechter Gewalt
werden konnen, dann hat man alles, was in den Jahren vorher geschehen ist,
nicht ernstgenommen. Rechte, neonazistische Radikalisierung und Gewalt
haben sich lange angedeutet, schon vor 1990, sehr deutlich dann nach 1990
im vereinigten Land. Man denke nur an die Ereignisse in Rostock und Molln.
Daran, dass es Pogrome gab, Uberfille, Brandanschlige auf Fliichtlings-
unterkiinfte ... Auch in Thiringen ist schon lange davor gewarnt worden,
dass sich die rechtsradikale Szene diversifiziert, sich in Untergriippchen, in
Kameradschaften organisiert, dass sie das »Argument der Tat« sucht und sich
bewaffnet. Hitte man das ernst genommen und mit der langen Geschichte
und Wirkung politisch und ethnisch ausgrenzender Weltanschauungen in
Deutschland verbunden, hitte man nicht so tun kdnnen, als sei das gerade
erst vom Himmel gefallen. Engagement gegen und kritische Aufklirung iiber
diese Entwicklung gab es zwar auch immer, aber eben auch die Versuche
der Verharmlosung, nicht zuletzt in Teilen der politischen Klasse. Insofern
wiirde ich sagen — das ist ein kleiner Widerspruch zu Ayse — da ist kein
total blinder Fleck in der Mehrheitsgesellschaft, sondern auch Gegenliufiges:
Engagement und Aufklirungsforderungen versus Indifferenz, Verharmlo-
sung, Vertuschung. Die von Jena ausgehende Initiative steht ja selbst in der
Linie des Engagements. Diese Krifte sollte man stirken, den - verkiirzt —
Geist im Sinne Artikel 1 des Grundgesetzes, dass die Wiirde des Menschen
unantastbar ist, ernstnehmen. Auch dahingehend, dass dieser Artikel nicht
voll eingeldst ist, immer wieder beschidigt wird. Im Licht der durch die
Erfahrung des Nationalsozialismus gepragten Normativitit des Artikels 1,
im Licht der eingeforderten Wiirde und der Gleichwertigkeit des Menschen
ist es unerheblich, ob du Uralt-Biodeutscher oder Nachkomme von »Gastar-
beiter*innen« der dritten Generation bist oder Fliichtling. Der Artikel gilt fiir
alle und darauf kann man sich beziehen und Verletzungen anklagen.

AYSE GULEG: Ich wiirde ja statt von Mehrheitsgesellschaft von Dominanz-
gesellschaft sprechen — mit dem Begriff stelle ich mich gerne zu Birgit
Rommelspacher oder Max Czollek. Ahnlich geht es mir mit der thematischen
Uberschrift unseres Gesprichs: Gedenkkultur klingt nach staatlichem Spre-
chen, klingt nach Worten wie Leitkultur. Ich wiirde dagegen den Begriff der
Erinnerungsarbeit vorschlagen.

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.

407


https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

408

Jonas Zipf, Ayse Gileg und Volkhard Knigge

VOLKHARD KNIGGE: Dominanzgesellschaft? Nivelliert der Begriff nicht die po-
litische, kulturelle und soziale Diversitit, die es in der Mehrheitsgesellschaft
gibt und damit den Blick auf Biindnispartner*innen? Hier lohnt es sich, sich
die Umbriiche deutlich zu machen, die infolge der Gewalt- und politischen
Verbrechensgeschichte die Denkmals- und Gedenkkultur in Deutschland ins-
besondere nach 1945 verandert haben. Ganz knapp: Denkmale waren lange
ausschliefilich auf die angeblich positiven Figuren und Ereignisse der Natio-
nalgeschichte bezogen. Sie zielten auf Nachfolge und Identifikation, sollten
die jeweilige Herrschaft legitimieren, sie definierten Gemeinschaft und damit
offen oder verdeckt auch, wer nicht dazugehért. Kurz, es ging um die Positi-
vierung der eigenen Geschichte, nicht um die kritische Auseinandersetzung
mit ihr. Es ging um die eigenen »Helden« und die eigenen Toten und nicht
um die Erinnerung anderen — politisch und staatlich gerechtfertigt — zuge-
fiigten Unrechts und Leides. Diese Form rein affirmativer Denkmalskultur ist
bereits mit der Erfahrung des Massentodes im Ersten Weltkrieg aus demo-
kratischer Perspektive in die Kritik geraten, erst recht mit der Erfahrung der
Menschheitsverbrechen des Nationalsozialismus. Mit dieser Erfahrung ent-
stehen Denkmale, die nicht fiir, sondern gegen etwas sind, die nicht Identi-
fikation fordern, sondern die fordern, es anders zu machen, mit politischen,
staatlichen, rechtlichen Strukturen bewusst zu brechen, die Gewalt, Mord
und Menschheitsverbrechen legitimiert haben. Nicht: »Weiter sol«, sondern
»Nie wiederl« Walter Benjamin entwickelt in seinen geschichtsphilosophi-
schen Thesen bereits Ende der 1930er-Jahre das Konzept des Eingedenkens:
Den Opfern im Stand ihres Opferseins eingedenken heifdt, ihren Tod nicht
durch nachtrigliche Sinngebung aus der Welt schaffen zu konnen, stellt den
Anspruch an die Lebenden, diesen Tod wie einen Stachel im Fleisch auszuhal-
ten, die Opfer nicht zu funktionalisieren, sich so das Leben wieder ertriglich
zu machen, anstatt ernstlich sich den Warum-Fragen zu stellen, zu fragen,
was gedndert werden muss, damit Menschen nicht von Menschen zu Op-
fern gemacht werden. Fassungslosigkeit bewahren, Fassungslosigkeit in En-
ergie zur Analyse und zum Gegenhandeln verwandeln, historisch-politisch-
ethisches Begreifen, Begreifenwollen anstofen. Dafiir stehen dann gerade
Denkmalsformen in Bezug auf die NS-Verbrechen, wie sie ab Mitte/Ende der
1980er-Jahre entstehen. Ernstnehmen, dass Opfer und Titer nicht vom Him-
mel fallen. Ein Erinnern und Gedenken ohne gegenwartsbezogenes Begreifen
und aus dem Begreifen handeln wollen, reicht nicht.

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Schlussstrich!?

AYSE GULEC: Lass uns das doch im Dialog machen. Und auf die unheimlichen
Verbindungen zwischen der Geschichte und dem Heute und Morgen schauen!

VOLKHARD KNIGGE: Gerade heute konnen wir Gedenken nicht von Wissen tren-
nen. Gedenken braucht Wissen dariiber, wie und warum Menschen Menschen
zu Opfern gemacht haben, wie es zu Gewalt gekommen ist, wie sie gerecht-
fertigt bzw. verharmlost worden ist, gerade auch im Fall des NSU. Das frithe
Gedenken der Bundesrepublik im Blick auf den NS war ein vollig leeres Ge-
denken, eine historisch leere Pietit Opfern gegeniiber. Dagegen wenden sich
die neuen, selbstkritischen Denkmale ab Ende der 1980er-Jahre und dahinter
sollte die Bundesrepublik auch im Fall des NSU, der sich ungeschminkt in
die nationalsozialistische Tradition gestellt hat, nicht zuriickfallen. Was die
Morde hervorgebracht hat, ist noch da. Was die volle Aufklirung verhindert
hat, wirke fort.

AYSE GULEC: Dennoch glaube ich, dass das Erinnern oder Gedenken an die
NSU-Opfer noch einmal etwas anderes intendiert. Ich méchte nur einmal
kurz ein Bild in die Kamera meines Laptops halten. Sie zeigt ein Foto. Das
sind Mutter und Vater von Halit Yozgat mit einem Bildplakat ihres Sohnes
als Kind. Ein Bild von Halit in dem Alter, als er ermordet worden ist, als 21-
Jahriger. Sehr schick angezogen, mit Krawatte. Dieses Foto ist auf einer Hoch-
zeit gemacht worden. Die Eltern haben dieses Foto immer benutzt, auch im
Gerichtssaal, weil ihnen der Gerichtssaal den Raum zu sehr verengt und ge-
wisse Erzihlungen und eben ein gewisses Wissen nicht zugelassen hat. Mit
dieser affirmativen Sabotage wollte die Familie Yozgat deutlich machen, dass
es hier um ihr Kind geht. Es geht hier um Menschen. Die Gedenksteine fiir die
Opfer des NSU befinden sich aber oft an Orten, die die Familien selbst nicht
ausgesucht haben. Die Familie Yozgat verfolgte einen ganz anderen Wunsch
nach einem Gedenkort, nimlich die Umbenennung der Hollindischen Stra-
Be in HalitstrafRe. Diese Strafle war einmal der Handelsweg zwischen Kas-
sel und Nordholland, daher gab es argumentative Abwehr der Forderung: Es
wurde gesagt, die Strafle stiinde fir die Geschichte Kassels, die konne man
nicht umbenennen. Im Umbkehrschluss heiflt das, dass das, was Halit pas-
siert ist, und den anderen NSU-Opfern, nicht wichtig genug ist. Das Erin-
nern ist umkimpft, wenn es Uberlebende und Angehérige gibt. Deshalb ist es
auch wichtig, tiber all diese Ambivalenzen und Schwierigkeiten zu sprechen.
Auch dariiber zu sprechen, dass es einen Widerspruch zwischen Wiinschen
nach staatlicher Gedenkpolitik oder Gedenkkultur und dem, wie die Familien

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.

409


https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jonas Zipf, Ayse Gileg und Volkhard Knigge

selbst gedenken wollen, gibt. Vor diesem Hintergrund wiirde ich auch gerne
die Reihenfolge der Begriffe des Titels des Buches umdrehen, fiir das wir hier
zusammen sind. Statt »Rassismus. Macht. Vergessen« wiirde ich umgekehrt
anfangen: »Vergessen. Macht. Rassismus«.

JONAS ZIPF: Diese Umkehr bezeichnet prizise den Unterschied der beiden
gedanklichen Stringe, die ihr jetzt beschrieben habt. Volkhards kurze Ge-
schichte der Gedenkkultur verdeutlicht, dass sich die Reprasentationsdyna-
mik praktisch innerhalb von weniger als 150 Jahren von Reiterstandbildern bis
zu den identitdtspolitischen Diskussionen von heute entwickelt hat. Dazwi-
schen liegen die wahnwitzigen kollektiven Traumata zweier Weltkriege mit all
ihren anonymisierten Opfern. Daraus ergibt sich die Frage nach der Funktion
von Gedenkkultur, einerseits nach dem, was wir lernen aus dem, was in der
Vergangenheit war, und andererseits nach dem, wie wir Gesellschaft und Ge-
meinschaft in Zukunft gestalten. Hier lohnt sich demzufolge vielleicht auch
der Begrift der Gedenkkultur, denn es ginge tatsichlich um etwas Gemein-
schaftliches: um das Potenzial, dass eine Gesellschaft etwas iiber sich selbst
lernt und dieses Wissen transferiert.

Dagegen der Strang, den Ayse aufmacht, der nach der Authentizitit von
subjektiver Erinnerung fragt: Um wen geht es konkret? Welche Bilder haben
wir von den Opfern im Kopf? Das menschlichere Antlitz, das freundlichere
Antlitz, das lachende Portrit-Bild, ganz im Gegensatz zu den bekannten Bil-
dern der NSU-Opfern, die eher Fahndungsfotos dhneln. Dieser Strang fragt
nicht nach der kollektiven Funktion von Gedenken, sondern danach, ob wir
der Erinnerung an die Opfer gerecht werden.

Ich frage mich: Stehen diese zwei Diskurse einander wirklich so diametral
gegeniiber, wie es scheint? Ein Schliissel zur Verbindung beider Sichtweisen
konnte das Paradox sein, das Walter Benjamin uns auf den Weg gibt, mit dem
Hinweis auf das Ein-Gedenken, das Inne-Halten, ich mochte es mal mit dem
Begriff der Logischen Sekunde fassen.

AYSE GULEC: So einfach ist das nicht. Was ich mit dem Hinweis auf die Dis-
kussion rund um die HalitstraRe deutlich machen wollte: Es geniigt nicht,
eine Stele in den Boden zu rammen und eine Platte mit den Namen der Op-
fer zu haben. Das ist aber das, was in Kassel gemacht wurde, genauso wie
an anderen Orten. Das sind zwar wenigstens Orte, an denen wir uns an den
Jahrestagen versammeln konnen. Aber es zeigt sich, dass die Stelen und Plat-
ten nicht reichen: Denn diese Gedenkorte sind Seismografen dafiir, wer sich

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Schlussstrich!?

erinnern mochte und wer den Luxus hat, sich nicht erinnern zu miissen. Der
Grund, warum es so wichtig ist, auf die Kimpfe um Erinnerung der Uber-
lebenden zu bestehen, ist, dass sie im offiziellen Erinnern eben nicht gehért
werden. Mir geht es nicht um Identitit und auch nicht um identitire Kate-
gorien. Aber bei den Morden des NSU ging es ja offensichtlich um identitire
Zuschreibungen. Das zu verstehen bedeutet, dass wir iiber eine andere und
zwar nicht identitire Erinnerungs- und Gedenkpolitik nachdenken miissen.

VOLKHARD KNIGGE: Auch das ist etwas, was gedenkkonstitutiv ist. Ich betrachte
deine treffende Beobachtung als Hinweis auf ein Spannungsverhiltnis, nicht
auf einen Widerspruch. Es ging und geht beim historischen Erinnern und
Gedenken sowohl um die Erfahrung und Perspektive der unmittelbar Betrof-
fenen, als auch um die faktisch und methodisch so sorgfiltig wie méglich
ermittelten umfassenden Sachverhalte und Kontexte der Taten. Andernfalls
kann man Behauptungen und Wahrheit — Wahrheit wenn nicht absolut so
doch als Anzustrebendes — nicht unterscheiden. Worauf ich hinaus will: Per-
sonliche Erfahrungen und Einschitzungen und umfassende Sachverhaltser-
schliefung kénnen in einem Spannungsverhiltnis stehen. Darum geht es
mir und darum, damit im Fall menschlich angemessen und doch sachlich
klar und nachvollziehbar umzugehen, damit ein Denkmal und seine Aussage
moglichst breit tiberzeugen und Angriffen standhalten.

Damit kein Missverstindnis entsteht: Angehorige haben mit ihrer unmit-
telbaren Erfahrung des gewaltsam herbeigefiihrten Verlustes geliebter Men-
schen, wegen ihrer Nihe zu den Gemordeten, und weil auch sie verwundet
worden sind, unbestreitbar das Recht anzuklagen, die Gesellschaft heraus-
zufordern: Schaut hin, was mein Schmerz ist. Seht das Unrecht! Nehmt es
ernst! Tut was! In dem »Schaut hin« steckt aber schon die Verbindung zu den
anderen Menschen, zur Gesellschaft. Es geht im Gedenken an die Opfer po-
litischer Verbrechen letztlich darum, sich, so gut es geht, in die Gewalt- und
Leiderfahrungen der anderen nicht nur hineinzufithlen, sondern auch hin-
einzudenken, um zu begreifen, was eigentlich passiert ist und warum es dazu
kam. Dafiir braucht es die konkreten Bilder der Ermordeten; dafiir braucht
es die Konfrontation mit den Wunden, die geschlagen worden sind. Aber es
braucht auch die nicht unmittelbar Betroffenen, die sagen, das geht mich an:
mitmenschlich und weil gemeinsame Werte und Grundrechte verletzt wor-
den sind. Die sich fragen: Was bedeutet die Erfahrung dieser Gewalt auch fir
mich, fiir den Zustand der Gesellschaft, ihrer Institutionen? Was muss an-
ders werden? Das sind Fragen, die alle angehen. Kurz: Offentliche Denkmale

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.

41


https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jonas Zipf, Ayse Gileg und Volkhard Knigge

gegen politische, rechtsradikale, rassistische Gewalt miissen die Erfahrung
der Opfer sehr ernstnehmen und gleichzeitig iiber jeweilige Einzelperspekti-
ven hinaus ein politisches Zeichen setzen, das in einem der demokratischen
Kultur angemessenen Verfahren entwickelt wird.

Was Jonas uns gerade gespiegelt hat, trifft allerdings zu: Auch die dsthe-
tischen Formen und die Sachdimension, der Denkmalsgedanke, kénnen dif-
ferieren, auch sie stehen in einem Spannungsverhaltnis. Damit ein Denkmal
zum aufriittelnden Denkmal werden kann, es Menschen breit in der Gesell-
schaft — wortwortlich — bewegt, muss die Gesellschaft an der Diskussion be-
teiligt werden.

AYSE GULEC: Dennoch bleibt die Frage im Raum, wer es sich leisten kann, sich
nicht zu erinnern. Im Kontext des NSU gibt es Menschen, die miissen sich er-
innern. Ich mochte keine Separierung oder Spaltung der Gemeinschaft, aber
sie ist faktisch da: Es gab und gibt einen Teil der Bevolkerung, der wusste, was
passiert, und einen Teil, der wegschaut. Das Morden des NSU, die Taten des
NSU passierten am helllichten Tag, vor unseren Augen. Und trotzdem haben
wir es nicht gesehen.

JONAS ZIPF: Ich mochte Euch eine andere Frage stellen. Ich drehe das Ver-
hiltnis derer, die sich erinnern miissen und derer, die es nicht miissen, jetzt
mal um und sage: Ob sie wollen oder nicht, es gibt eine ganze Reihe von
Amtstriger*innen, die sich erinnern miissen, sich bei der Wahl der Mittel
aber mitunter hilflos benehmen. Ich mache ein Beispiel. Der hessische Land-
tag hat vor einigen Wochen im Angedenken an die Opfer und Angehorigen
des Anschlags in Hanau Musik aus dem klassisch-romantischen Repertoire
fiir den zentralen Gedenkakt des hessischen Landtags ausgewihlt. Nun kann
man sich dariiber streiten, ob Beethoven & Co vielleicht eher den gedenkkul-
turellen Kontext und Erwartungshorizont der Landtagsangehorigen treffen.
Aber mit der interkulturellen Perspektive, der sozialen Zugehorigkeit oder gar
den persénlichen Vorlieben der Angehérigen hat diese Musikauswahl sicher
weniger zu tun. Dagegen will ich euch fragen: Was sind gelingende Beispie-
le, die es vermogen, mit den Mitteln von Kunst und Kultur andere Teile der
Gesellschaft zu erreichen?

VOLKARD KNIGGE: Ich kann nicht allein iitber dsthetische Formen sprechen und

traue ihnen diese Qualitit auch nicht umfassend zu. »Erinnerungskunst«
und Denkmale werden oft iiberfrachtet und iberfordert. Aufklirerische,

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Schlussstrich!?

(selbst-)kritische Erinnerungskultur ist im gesellschaftlichen Konflikt ent-
standen. Das hat nicht die Kunst gemacht. Die Kunst konnte Teil des
Konflikts sein. Man denke an die Diskussionen um Auschwitz und den
Holocaust, bis hin zum Berliner Mahnmal fiir die ermordeten Juden. Vor den
Denkmalen waren immer wieder politisch-gesellschaftliche Kimpfe gegen
das Verdringen. Natiirlich kénnen Opfer von Gewalt und ihre Angehérigen,
das habe ich in 30 Jahren Arbeit mit Uberlebenden immer wieder erlebt,
nicht vergessen. Trauma und Schmerz bleiben virulent. Auch Titer*innen
konnen nicht wirklich vergessen, sie tun nur so. Hier geht es nicht nur um
Erinnern und Vergessen, sondern es geht auch um Erinnern und Liigen.
Ligen haben mit Vergessen nichts zu tun. Auch deshalb muss Gedenken
personenkonkret sein, opfer- und titerkonkret: Wer sind die Menschen,
die von dieser Gewalt betroffen sind? Welchen Schmerz haben sie erlitten?
Aber auch: Wer hat das getan, aus welchen Griinden? Wer oder was hat
beigetragen? Wer hat laut oder leise geklatscht? Wer hat es mit angesehen?
Wie ist das gerechtfertigt worden? Es geht auch um Ereigniskonkretion:
die genauen Tatorte, Tatabliufe, Tatwirkungen, Kontexte. Und es geht um
Auseinandersetzung und Aufklirung: Wer konnte davon wissen? Wer hat
etwas verdeckt? Aufklirung betrieben oder Aufklirung behindert, gerade
auch in Institutionen, die eigentlich der Verbrechensaufklirung verpflichtet
sind bzw. sein sollten.

AYSE GULEG: Das méchte ich unterstreichen. Und tibertragen auf den NSU:
Die Ortskonkretion ist fiir die NSU-Opfer von grofiem Interesse. Fast alle
Gedenkorte, die es fiir den NSU gibt, liegen nicht in der Nihe der Tatorte.
Man wollte sie immer weit weg haben. Fast alle Gedenksteine beginnen nicht
mit den Lebensdaten der Personen, sondern mit dem Datum ihres Todes.
Ich frage mich dabei: Wie kann ein Gedenkort aussehen, der das Leben und
nicht das Sterben der Person thematisiert? In Kassel hat sich die Stadt letzt-
lich entschieden, nicht die Holldndische Strafe, sondern den Haupteingang
zum Zentralfriedhof Halitplatz zu nennen. Dort steht jetzt eine Gedenkste-
le. Dieser Platz war vorher kein Platz, zumindest nicht im architektonischen
oder soziologischen Sinne, sondern der Haupteingang zum Friedhof. Die Be-
pflasterung wurde so verandert, dass der Ort aussieht wie ein Platz, aber er
ist kein Platz. Was wiirde es dagegen bedeuten, wenn die Hollindische Stra-
Re Halit-Strafle hiefSe? Dann miissten alle, die dort wohnen, mit dem Namen
von Halit leben. Und das ist doch etwas ganz anderes als die Nihe der Toten
zu den Toten.

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jonas Zipf, Ayse Gileg und Volkhard Knigge

JONAS ZIPF: Das geht in die Richtung meiner Frage von vorhin. Ich spitze
sie noch mal zu: Sind Musikstiicke von der »Antilopen Gang« oder von »Fei-
ne Sahne Fischfilet« moglicherweise besser dazu geeignet, das Erinnern und
Gedenken an Opfer und Angehérige des NSU in eine viel breitere Bahn zu
lenken, weil Jugendliche diese Musik horen, die Namen horen - #saytheirna-
mes — und dadurch an die Opfer denken, als jeder gedenkpolitische Diskurs
tiber Kunstwerke im offentlichen Raum? Ich will dabei einfach nur nach dem
schnéden Momentum der Aufmerksamkeit fragen: Sollte das nicht eigentlich
der oberste Anspruch sein? Sind es nicht Filme wie »Schindlers Liste«, die da-
fur sorgen, dass die Gesellschaft nicht vergisst? Letztlich beschreibt das den
Anspruch, aus dem die im 20. Jahrhundert gewandelte Gedenkkultur im 6f-
fentlichen Raum herrithrt. Hilmar Hoffmanns Leitspruch »Kultur fiir Alle«
zielt auf eine Kunst im 6ffentlichen Raum, die immer anschlussfihig fiir eine
breite Masse von Menschen sein soll. Diesen kulturpolitischen Anspruch hast
du mit dem Beispiel des Straflennamens ganz plastisch beschrieben und gut
getroffen, Ayse. Das ist etwas, an dem niemand vorbeikommt. Ich gehe jeden
Tag durch diese Strafle, ich lebe dort, ich kann mir nicht aussuchen, ob sie
Hollindische Strafie oder HalitstraRe heif3t. Vielleicht messe ich dem Stein,
der da rumsteht, keine Bedeutung mehr bei, weil er immer da steht, diesem
Brunnen oder diesem Denkmal. Aber der Impetus dieser Anfassbarkeit war
und ist eine héchst demokratisierte Form fiir Kunst.

VOLKHARD KNIGGE: Ich muss einen kleinen Einspruch erheben, Jonas. Man soll-
te zwei Dinge nicht gegeneinandersetzen. Breitenwirkung ist zunichst nicht
meine erste Frage. Breitenwirkung ist bereits eine Aufgabe und Herausfor-
derung fir die Gestaltung des Prozesses, der zu einem Denkmal fithren soll
und Breitenwirkung gehort in den Bereich der Vermittlung. Vermittlung in
die Breite hat als Voraussetzung, dass etwas von der Relevanz des zu Vermit-
telnden zumindest in einem Teil der normsetzenden Schichten einer Gesell-
schaft angekommen ist. Und genau das macht den Gedenkakt im Hessischen
Landtag, bei aller Kritik im Einzelnen, auch aus. Da mag Musik gespielt wor-
den sein, die Ignoranz gegeniiber den Herkunftswelten der Menschen, um
die getrauert werden soll, zum Ausdruck bringt. Das muss man kritisieren.
Aber solche Gedenkakte sind auch Akte der Normsetzung bzw. -bekriftigung.
Sie markieren, was Recht und was Unrecht ist, sie sind auf die ganze Gesell-
schaft bezogene Akte moralischer, rechtlicher und politischer Selbstversiche-
rung und Selbstverpflichtung. Solche Akte braucht es. Sie haben eine Tendenz
zur Ritualisierung, Manchen mdgen sie nur Lippenbekenntnis sein. Zuge-

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Schlussstrich!?

spitzt: Wir kennen die Reden, wir kennen die Gesten, wir kennen die Mu-
sikstiicke, wir kennen die Griinpflanzen, mit denen die Mikrofone umstellt
werden. Trotzdem steckt darin etwas elementar Wichtiges im Sinne dieses
normbekriftigenden, normstirkenden und auch normverteidigenden Aktes.
Und dann ist da die Aufgabe der Vermittlung. Dafiir braucht man einen lan-
gen Atem. Aber wenn sich etwas dndert, dann geht das vorher itber Konflik-
te und wer sich in diesen Konflikten durchsetzt. Da ist etwa in Bezug auf
Auschwitz ein Generalstaatsanwalt wie Fritz Bauer Anfang der 1960er-Jahre
in Hessen, der gegen grofite Widerstinde die Frankfurter Auschwitzprozes-
se anstrebt, wohl einschneidender als Musik oder Filme. Auch wenn beides
ineinander spielt, auch wenn z.B. ein Film wie »Nacht und Nebel« von Alain
Resnais lange vor 68 einen grofRen Teil der jingeren Westdeutschen sensibi-
lisiert und mobilisiert. Im Endeffekt kenne ich aber auch nach 30 Jahren kein
Patentrezept. Es gilt einfach, verschiedene Formate auszuprobieren, auch in
Kombination: »Feine Sahne Fischfilet«, ich sage es einmal zugespitzt, erreicht
eine Welt. Und Beethoven erreicht eine andere Welt.

AYSE GULEG: Das mit dem normsetzenden Akt leuchtet mir ein. Aber Du
kannst die Frage nicht negieren, wer diese Norm auf welche Art und Weise
setzt. Sie wird fiir andere gesetzt und nicht mit anderen. Und das ist, glaube
ich, das Problem.

VOLKHARD KNIGGE: Dass man Menschen nicht umbringt, dass Rassismus Ver-
brechen nicht legitimiert, sondern hervorbringt, selbst eins ist, sollte eine
Norm sein, die jede und jeder bekriftigt. Bei aller Beriicksichtigung des Be-
sonderen bin ich ein Universalist. Hier geht es weniger um die Form des Den-
kens als um den Inhalt dessen, was wir daraus zu schliefSen haben. Wenn
gegen zivilisatorische Grundnormen, wenn gegen Artikel 1 Grundgesetz zum
Schaden von wem auch immer verstofRen wird, jemand — egal wer — sogar zu
Tode gebracht wird, dann trifft mich das. Und es hat mich zu treffen. Mich
und jeden anderen, der diese Verfassung ernst nimmt. Das meine ich mit
normsetzendem Akt. Andererseits und ja, dass manche Politiker iberhaupt
normsetzend bzw. -bekriftigend agieren, verdankt sich leider nicht selten
erst gesellschaftlichem Druck.

AYSE GULEG: Aber es trifft viele nicht. Ganz und gar nicht. Das ist doch das

Problem, das wir haben. Es trifft viele nicht. Viele trauern nicht. Das klingt
erst einmal toll, wenn zum ersten Gedenktag an Hanau in Berlin 3.000 Leute

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jonas Zipf, Ayse Gileg und Volkhard Knigge

auf die Strafle gehen und Aktionen machen, iiberall Menschen an Demons-
trationen oder Gedenkfeiern teilnehmen. Aber entschuldige bitte: Es ist nicht
die Mehrheit!

VOLKHARD KNIGGE: Darum kimpfe auch ich. Und damit lebe ich mein ganzes
Leben, Ayse.

AYSE GULEG: Ich auch. Da kénnen wir uns die Hand reichen.

JONAS ZIPF: Ich habe ein anderes Problem: Den Unterschied zwischen dem
normsetzenden Akt und der Vermittlung, den du machst, Volkhard. Auch ich
bin Universalist und sage: Es geht immer und tiberall um die unverhandel-
baren, unverauflerlichen Menschenrechte. Gleichzeitig verstehe ich Ayse. Da
miissten wir demokratietheoretisch ansetzen, Governancekonzepte kritisie-
ren und laut fragen: Wer reprisentiert wen? Aber wenn es jetzt darum geht,
iiber Kunstwerke zu sprechen, dann greift die Reduzierung auf den Aspekt
der Vermittlung zu kurz. Immerhin sprechen wir iiber Gedenk-Kultur, also
etwas, was in Gesellschaft, in Gemeinschaft entsteht und was andere errei-
chen, moglichst viele mitnehmen soll. Wenn das funktionieren soll, empfinde
ich die Unterscheidung zwischen dem, was top down definiert, und dem, was
erst anschliefRend vermittelt werden soll, als ausgrenzend. Genau an dieser
Stelle hat sich der Kunstbegriff doch stark gewandelt.

Nehmen wir nur mal das Format des dezentralen Denkmals. Das ist ein
durch und durch demokratisches Kunstwerk, bei dem die normsetzende
Kraft, nicht mehr allein beim Kinstler liegt — der bekannteste Fall diirften
die Stolpersteine von Gunter Demnig sein —, sondern die Realisierung
der kiinstlerischen Idee, und damit des Gedenkens, in die Hinde vieler
gelegt wird. Mir fallen einige Beispiele ein, die noch weit dariiber hinaus
gehen. Beispiele fiir Kunstwerke im offentlichen Raum, fiir Gedenken, das
tatsichlich nicht erst bei der Vermittlung, sondern mit der Partizipation
und der Beteiligung anderer Bevolkerungsschichten am Schaffensprozess
beginnt, bei denen die Beteiligung von vorn herein dem Kunstwerk und
damit dem Gedenken selbst eingeschrieben sind. Ich denke da an die un-
zihligen Formate der sogenannten Biirgerbithnen; an diverse Interventionen
im 6ffentlichen Raum, die sich hart an der Schnittstelle zwischen Kunst und
Aktivismus entlang bewegen, etwa die Arbeiten von Thomas Hirschhorn oder
Christoph Biichel bei den letzten Ausgaben der Wiesbaden Biennale; oder an
etliche Arbeiten bildender und darstellender Kiinstler von Schlingensief bis

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Schlussstrich!?

Signa; sowie, latest but not least, im Kontext unseres bundesweiten Projekts
»Kein Schlussstrich!« das Musikprojekt des Komponisten Marc Sinan, der
gemeinsam mit diversen Laien-Ensembles unter Beteiligung der Theater im
offentlichen Raum aller vom NSU-Komplex betroffenen Stidte einen »Neuen
Humanismus« einfordert.

Das ist das, was mich interessiert: ein neues Kapitel der Gedenkkultur,
ein demokratischer Ubergang, jetzt auch kommunalpolitisch gesprochen, von
Entscheidungsfindungswegen. Denn ein zunehmender Teil der Bevolkerung
ist unzufrieden mit den bisherigen Wegen und beansprucht, direkt mitzube-
stimmen. Nicht umsonst hat sich genau vor diesem Hintergrund ein Arbeits-
kreis der Kommunen gegriindet, initiiert durch die Stadtverwaltung Halle,
weil die Hallenser*innen gemerkt haben, nach dem Attentat auf die Synago-
ge vor anderthalb Jahren, dass sie nicht alleine im Kreis der Expert*innen,
Stadtrit*innen und Politiker*innen entscheiden kénnen, wie Gedenken in
dieser Stadt entsteht. Die gedenkpolitisch verantwortlichen Menschen unter-
schiedlicher Kommunen sitzen da zusammen und tauschen ihre Erfahrungen
mit Beteiligung der Zivilgesellschaft aus. Alle merken, dass wir uns in einem
sehr fluiden Ubergangsstadium befinden. Das meine ich gesellschaftspoli-
tisch, aufgrund der Einfliisse von Aktivist*innen, aber auch kiinstlerisch. Wir
erleben einen regelrechten Generationswechsel. Die Art und Weise, wie bis-
her Gedenkkultur entstanden ist — wie Kiinstler*innen dazu eingeladen wur-
den, sich alleine, im stillen Kimmerlein, Gedanken zu machen und diese bei
einem Wettbewerb einzureichen — dieser Autorenbegriff im klassischen Sin-
ne, eine stellvertretende, reprisentative Perspektive einnehmen zu kénnen,
kommt an ein Ende. An diesem Punkt der Verinderung gehe ich die Unter-
scheidung zwischen dem Kernpunkt des Normsetzens und einer ihm nachge-
ordneten Vermittlung nicht mit. Warum Inhalt und Form so stark voneinan-
der scheiden, wenn die Formate, denen der Anspruch der breiten Vermittlung
von Anfang an eingeschrieben ist, so viel wirksamer sein kénnen?

AYSE GULEC: Ich finde auch, dass sich da momentan etwas verindert. Es geht
anders. Ich war zweimal in Hanau und ich war sehr beeindruckt davon, wie
sich dort intuitives Gedenken ereignet hat. Nach den Morden sind die Biir-
ger*innen zum Marktplatz gegangen. An der Gebriider-Grimm-Statue wer-
den Blumen abgelegt. Dort wird getrauert um die Mordopfer. Dort werden
Kerzen niedergelegt. Die Marktfrau, die Blumen verkauft, wechselt, wenn sie
da ist, das Wasser, damit die Blumen linger dort sind. Der Platz ist noch
immer voll mit Blumen und mit Kerzen.

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.

417


https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jonas Zipf, Ayse Gileg und Volkhard Knigge

VOLKHARD KNIGGE: Ich predige keine Top-Down-Verordnung einer Memorial-
asthetik. Es geht um die Bekriftigung, auf welche Normen sich eine Gesell-
schaft verstindigt. Was ist Recht und was ist Unrecht? Was ist Gerechtigkeit
und was ist Ungerechtigkeit? Darum geht es. Denn wenn diese Normen nicht
bekriftigt werden, auch von der politischen Klasse nicht bekriftigt werden,
und man die politische Klasse nicht auch von unten herausfordert, diese zu
bekriftigen und sich der Verteidigung dieser Normen zu stellen, dann wiiss-
te ich nicht, wie man etwa solche Denkmalskonzepte gesellschaftlich tragen
konnte. Die von Dir beschriebene Partizipation und Interaktion, Jonas, er-
reicht doch nicht als solche und automatisch die Massen. Sie korrespondiert
mit dem Zerfall des Denkmalbegriffs, mit der Krise der Reprdsentation, das
stimmt. Das haben wir schon in den 70er, 8oer Jahren erlebt. Da wird das
Problem schon gesehen: Wer setzt fiir wen welche Denkmiler? Wer hat die
Definitionsmacht? Und kann es in einer pluralen, heterogenen, diversen Ge-
sellschaft mit vielen Perspektiven iberhaupt noch so etwas wie das eine Denk-
mal fiir alle geben? Aber gibt es nicht zivilisatorische Grundnormen, Rechte,
auf die wir alle angewiesen sind? Sind Menschwiirde, Menschen- und Biir-
gerrechte nicht communityiibergreifend? Auf der einen Seite braucht es die
berechtigterweise geforderte Vielheit, aber auf der anderen Seite sollten wir
uns bei aller Vielheit und vor jedem Anspruch an Breite in Bezug auf das einig
sein, was politisch, rechtlich, kulturell oder sozial in keinem Fall der Fall sein
darf, damit Staat und Gesellschaft ihren humanen, ihren solidarischen Atem
nicht verlieren, damit Staat und Gesellschaften nicht ins Menschenfeindliche
kippen, dafiir braucht es genau an diesem Punkt einen Grundkonsens.

AYSE GULEG: Aus wem besteht denn die Gesellschaft? Wer ist das genau? Wie
wird denn mit denen gesprochen, die sich nicht als Teil dieser Gesellschaft
fihlen, die sich aber sehr wohl von den Anschligen adressiert sehen? Wie
begegnen wir dieser Exklusion?

VOLKHARD KNIGGE: Die Gesellschaft sind die verschiedenen Menschen, die hier
zusammenleben und wie auch immer sozial miteinander interagieren. Fiir
deren Zusammenleben gibt es einige grundlegende Rechte bzw. universa-
listische Normen, die in der Verfassung bekriftigt und verbiirgt sind, auf
die gestiitzt man auch Uneingelostes und Unrecht beschreiben kann. Dass
Norm und Wirklichkeit auseinanderklaffen, dass es Machtgefille gibt, dass
Menschen- und Biirger*innenrechte politisch ausgehohlt und auch offen be-
kimpft werden kénnen und werden, ist mir klar. Trotzdem sollten wir dahin-

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Schlussstrich!?

ter nicht zuriickfallen, diese Rechte verteidigen. Andererseits, ja es stimmt: In
der Frage, was das richtige, was das gute Leben ist und seine Voraussetzun-
gen, da gibt es wahrscheinlich viele unterschiedliche Auffassungen, Diskus-
sionen, auch vor dem Hintergrund unterschiedlicher Erfahrungen mit und in
diesem Land, der Gesellschaft, der politischen Ordnung. Deshalb sollten Ge-
denkprojekte auch als Foren der Auseinandersetzung mit unterschiedlichen
Erfahrungen und Perspektiven verstanden werden. Trotzdem ist mir wichtig,
dass wir sachlich feste, nachvollziehbare, analytisch gewonnene Begriindun-
gen finden miissen. Wir sprechen iiber ein Verbrechen. Und Mord ist iiberall
ein Verbrechen — auch und gerade in der Bundesrepublik mit ihrer recht-
lichen Verfassung. Gleiches gilt fiir Diskriminierung und die Verletzung der
Menschenwiirde. Und schon deswegen geht es jeden an. Und damit meine ich
uns als Menschen und als Staatsbiirger*innen. Es ist prinzipiell egal, ob wir
Polizisten*innen oder Lehrer*innen, Bicker*innen oder Manner oder Frauen,
biodeutsch oder nicht, schwul oder hetero und was noch sind. Denn es geht
um etwas, was uns als (Mit-)Menschen betrifft und um etwas, das in diesem
Land mit seiner rechtlichen Verfassung nicht hitte stattfinden dirfen. Aber
ich will mich nicht wiederholen.

JONAS ZIPF: Dann lasst uns iiber den Fokus der Aufarbeitung und konkre-
ten Fragestellung sprechen. Miissen im Mittelpunkt einer neu entstehenden
Gedenkkultur rund um den NSU die eigentlichen Morde stehen oder eher
die nicht stattgefundene Aufklirung? Neben der von Euch eingangs disku-
tieren Frage, wie es zu den Morden kommen konnte, trotz aller Warnsignale
nach Lichtenhagen, Mélln etc., steht dieser ginzlich andere Ausgangspunkt,
der zweiten und dritten Traumatisierung, von denen etwa $imsgeks sprechen.
Mit der zweiten Traumatisierung bezeichne ich die direkte Verdichtigung
der Opferangehérigen und die jahrelang ausbleibende Ermittlung der Poli-
zei in Richtung eines rassistischen Motivs; mit der dritten Traumatisierung
den Zustand der inneren Lihmung und Ohnmacht der Opferfamilien, da die
ihnen ab 2012 zugesicherte »liickenlose« Aufklirung ausblieb. All diese verun-
sichernden Momente, die Liicken in den Ermittlungen, die Ungereimtheiten,
das Verschwinden von Akten, die nicht gestellten Fragen vor Gericht bilden
ein in Hanau bereits jetzt wiederkehrendes Muster. Um mit Volkhards For-
derung weiterzukommen, frage ich: Welchen Gegenstand soll das Gedenken
konkret einnehmen? Soll es um die Morde an und fiir sich oder um die man-
gelnde Aufarbeitung danach gehen?

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.

419


https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

420

Jonas Zipf, Ayse Gileg und Volkhard Knigge

AYSE GULEG: Fiir mich ist das klar: Wir erleben beim NSU-Komplex eine Ge-
walt nach der Gewalt, die nicht endet und nicht enden will. Erst die Gewalt
der Morde selbst. Dann aber sind die Familien selbst kriminalisiert worden,
iiber viele Jahre. Dann gab es das Versprechen nach einer liickenlosen Auf-
klarung. Das blieb aber heifie Luft! Dann kam der Prozess mit der Hoffnung,
jetzt endlich kldrt die Justiz auf. Auch das war eine Enttiuschung. Nicht nur
eine Enttiuschung, da hat sich die strukturelle Gewalt noch wiederholt, weil
dort die Angehorigen ihr Wissen, ihre Analysen iiberhaupt nicht einbringen
konnten, weil sie regelrecht gesilenced wurden in diesem in jeder Hinsicht
viel zu engen Gerichtssaal, sodass der Vater von Halit mit einem Bildplakat
auftritt, um sein Wissen wenigstens auf einer visuellen Ebene einbringen zu
konnen. Ein Beispiel: Im Abschlussbericht des Oberlandesgerichts Miinchen
taucht schlieflich 66 Mal das Wort »Siidlinder« auf. Da frage ich mich: Wo
liegt dieses »Siidland« eigentlich? Wir konnten beobachten, dass das Thema
des Otherings und der Rassismus im Prozess nicht nur nicht verhandelt, son-
dern diese Gewaltform dort auch fortgesetzt wird. Und ich kann mich nicht
daran gewdhnen und kann nicht akzeptieren, dass das die Norm sein soll.
Und wenn sie es ist, geht es in der Erinnerungsarbeit auch darum, diese ras-
sistische Norm und Normalitit oder anders gesagt den Rassismus als Norm
und Normalitdt — also Rassismus als strukturellen Teil von Institutionen — zu
thematisieren.

VOLKHARD KNIGGE: Ich will es nicht an Dich zuriickspielen, Jonas, aber es ist
auch eine Frage an den Auftraggeber solcher Denkmale. Und das bist im Falle
des bundesweiten »Kein Schlussstrich!«-Projekts nun mal Du bzw. die Stadt
Jena. Es gidbe aus meiner Sicht drei gleichwertige, miteinander verflochtene
Strange. Erstens ist es wichtig und legitim, die Vorgeschichte dieser Verbre-
chen zu thematisieren: Dass man sie lange voraussehen konnte, durch das,
was seit 1990 passiert ist. Da gibt es eine lange Vorgeschichte, nicht nur im
Sinne der Rechtsradikalisierung, sondern auch im Abschmelzen, in der De-
struktion gesellschaftlicher Solidaritit, wie etwa iiber die Verschirfung des
Asylrechts usw. Zweitens ist es genauso legitim und wichtig, sich auf die Wiir-
digung und uneingeschrinkte Solidaritit mit den Opfern, mit den unmittel-
bar Betroffenen, mit den Toten, mit den Ermordeten zu konzentrieren. Und
drittens existiert die Sachlage, die Thr beide jetzt beschrieben habt. Das ist
quasi der heiReste Teil. Es geht darum, dass sowohl Verbrechen, als auch ih-
re polizeiliche, auch rassistisch grundierte Umdefinition — Stichwort Opfer-
Titer-Umkehr — und schliefflich die verweigerte, letztlich noch ausstehen-

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Schlussstrich!?

de umfassende Aufklirung, sehr eng miteinander verbunden sind. In dieser
Hinsicht geht es um anhaltende, mehr als beschidigte Gerechtigkeit und die
Forderung nach der ganzen Wahrheit. Ich meine, deshalb muss man das Pro-
jekt in erster Linie aus dieser dritten Perspektive — mit Beriicksichtigung der
beiden anderen - denken, entwickeln. Aus der Fokussierung dieser skandalo-
sen blinden Flecken, unvollkommener Aufklirung und der damit verbunde-
nen Fortschreibung akuter Belastungen sowohl der Angehérigen, aber auch
der Demokratie, des Rechtsstaates und der demokratischen Gesellschaft ins-
gesamt.

AYSE GULEG: Hier frage ich wieder: Wen schmerzt es denn? Lange Zeit gab es
eine strukturelle Empathielosigkeit und Ignoranz gegeniiber dem Leid derer,
die um ihre Angehorigen trauerten. In der Trauer mussten sie sich zudem
gegen rassistische Ermittlungen wehren. Sie wussten gleich, dass die Tater
Nazis sind. Die Angehérigen und die Uberlebenden der Bombenanschlige
versuchten immer wieder, ihre Analysen mitzuteilen. Nur wurde ihnen nicht
zugehort. Zuhoren ist eine aktive Handlung, die lange Zeit ihnen gegeniiber
verwehrt wurde. Und eigentlich noch schlimmer: Dieses Silencing passierte
leider auch im NSU-Prozess.

VOLKHARD KNIGGE: Wir werden immer, Ayse, die finden, die politische Verbre-
chen nicht schmerzen, die sie sogar gewollt haben. Es klingt doof, aber das
zieht sich durch die Menschheitsgeschichte. Wichtig ist fir mich der andere
Strang, sind die Menschen, die sich das Leid anderer etwas angehen lassen
und die dagegen, auch politisch und institutionell angehen. Die muss man
stirken und ermutigen, Indifferente trotz allem versuchen zu sensibilisieren
und sich gegen die anderen politisch und auch mit den Mitteln des Rechts
wehren. Ich verstehe aber das Entsetzen und die Enttiuschung gut, die in
Deiner Frage zum Ausdruck kommt.

AYSE GULEG: Was ich mag und sehr gut finde an Deinen Ausfithrungen ist,
dass es einen neuen Pfad oder einen Weg beschreibt, der in die Zukunft weist.

JONAS ZIPF: Ich finde sehr gut daran, dass er den Mut erfordert, den heiflesten
Teil ...

AYSE GULEC: ... anzufassen.

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.

421


https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

422

Jonas Zipf, Ayse Gileg und Volkhard Knigge

JONAS ZIPF: Ja. Nimlich den, der wirklich noch fluide ist — also das wirklich
heifeste Stiick des Eisens zu schmieden, wihrend es noch heif ist, und zu
formen. Das berithrt vor allem die wiederholte Beschreibung von Ayse: Diese
unendliche Ohnmacht, die man spiiren muss, unweigerlich, wenn man er-
lebt, dass es erst des politischen Mordes an Liibcke bedurfte, bevor etwa ein
Innenminister Seehofer einige notwendige Mittel fir den Kampf gegen den
Rechtsextremismus freigibt und dieses stindige Schielen und Ausweichen im
Verweisen auf den hufeisenférmigen Linksextremismus wenigstens mal fir
eine Weile runterschluckt. Erst jetzt bewegt sich itberhaupt ein signifikanter
Teil der 6ffentlichen Debatte und der Mehrheits- oder Dominanzgesellschaft,
und kommt auf den ersten Hauch einer Idee, diesen Fragen auf den Grund
zu gehen. Das ist doch die Ohnmacht, die Du beschreibst, Ayse, nicht zuletzt
im Vergleich der Ereignisse in Hessen, angesichts des Wegs von Kassel bis
Hanau. Und das beriihrt der dritte von Dir genannte Punkt, Volkhard, am
meisten.

AYSE GULEC: Es ist so wichtig, genau da anzusetzen! Dazu braucht es eine kri-
tische Offentlichkeit. Es braucht uns als kritische Offentlichkeit. Ich glaube,
viele von uns haben aus dem NSU gelernt: So wie beim NSU praktisch sofort
aus dem Wort »Déner« und »Mord« ein Wort gemacht worden ist und alle
Journalist*innen dieser Republik das unreflektiert wiederholt und geschrie-
ben haben, ist es nach den ebenfalls neun Morden in Hanau nicht wieder
durchgegangen. Der Focus hatte hier ebenfalls versucht, aus »Shisha« und
»Mord« ein Wort zu machen. Jetzt wurde aber sofort dagegen agiert, dann hat
der Focus zuriickgezogen. Was ich damit sagen will: Dass es gar nicht um den
NSU, um dieses Trio selbst geht, sondern darum, die rassifizierenden gesell-
schaftlichen Blicke und Wahrnehmungen zu verindern. Darum geht es. Und
es geht auch um folgendes - ich will es gerne mit den Worten von Sara Ah-
med sagen: »Solidaritit setzt nicht voraus, dass unsere Kimpfe die gleichen
Kampfe sind, oder dass unser Schmerz der gleiche Schmerz ist, oder dass
unsere Hoffnung auf die gleiche Zukunft gerichtet ist. Solidaritit beinhaltet
Engagement und Arbeit sowie die Erkenntnis, dass wir, auch wenn wir nicht
das gleiche Gefiihl, das gleiche Leben oder den gleichen Kérper haben, auf
gemeinsamem Boden leben.«

JONAS ZIPF: »Der Schof, aus dem das kroch, ist fruchtbar noch« — so sagt es

Bertolt Brecht und damit mochte ich jetzt den Kreis unseres intensiven Ge-
sprichs schliefen. Du hast gerade fir mich etwas zusammengefasst, Ayse,

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Schlussstrich!?

was auch diesen, unseren Gesamttitel »Kein Schlussstrich!« noch mal ein-
driicklich unterstreicht und manifestiert. Und Du hast beschrieben, was sich
getan und verindert hat auf dem Weg, wohlgemerkt ohne dass dieser auch
nur anndhernd vorbei wire, ohne dass Hanau jetzt das alleinig leuchtende
Beispiel ist, bei dem nun plétzlich alles positiv laufe. Aber in der Tat: Von
»Shisha-Morden« spricht im Gegensatz zu »Déner-Morden« keiner. Genau-
so haben wir erlebt, wie am Abend der Hanauer Attentate in den Tagesthe-
men noch die Rede von neun migrantischen Mitbiirger*innen war, obwohl
alle Opfer deutsche Staatsbiirger waren, und wie dieser Eindruck in den Me-
dien dann binnen weniger Tage korrigiert wurde. Auch sprechen wir nicht
vom Titer, kaum einer kennt seinen Namen, im Gegensatz zu Bohnhardt,
Mundlos und Zschipe.

AYSE GULEG: Das haben wir den Kimpfen der Hinterbliebenen sowie den vie-
len antirassistischen, antifaschistischen sowie investigativen Journalist*in-
nen und einer kritischen Offentlichkeit zu verdanken!

JONAS ZIPF: Genau so ist. Und deswegen versuche ich, diesen Kreis zu schlie-
Ben, indem ich auf die Fragen meines Sohns zuriickkomme. Ihr werdet jetzt
lachen, ich erfinde das nicht fiir das Gesprach, aber er hat ja danach gefragt,
was mit dem Schreiber des Konigs ist. Ihr konnt Euch erinnern: Der Kénig,
der, wenn die Menschen ihn nicht mehr wollen, verjagt wird; der Koénig, der
nur einen Schreiber hat, der aufschreibt, welche Geschichte es gab. Und der
Schreiber, der ebenfalls verjagt wird von den Leuten, wenn sie nicht mehr
zufrieden sind, mit dem, was er aufschreibt. Jetzt haben wir, glaube ich, ge-
lernt, dass es sehr wohl darauf ankommt, dass es im Laufe einer zihen und
langen Geschichte unverhandelbare universalistische Werte gibt. Das ist eine
Grundlage. Und die ist normativ, diese Grundlage. Aber ganz am Ende hat
mein Sohn mich gefragt, ob es denn auch Schreiberinnen gab. Und plétzlich
bin ich mir sicher: Die Art und Weise des Schreibens, um bei meinem Sohn
zu bleiben, die sollte doch nach Moglichkeit einer Mehrheit der Menschen
so gerecht werden, dass diese den Schreiber nicht verjagen. Sonst wire auch
mein Sohn nicht zufrieden. [Ayse Giileg und Volkhard Knigge lachen.]

https://dol.org/1014361/6783839458631-031 - am 13.02.2026, 14:07:25.

423


https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/1014361/9783839458631-031 -



https://doi.org/10.14361/9783839458631-031
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

