
640 Rezensionen

Speeter-Blaudszun, Sonja: Die Expeditionen der
Familie Marshall. Eine Untersuchung zur ethnographi-
schen Erforschung der Nyae Nyae !Kung. Münster: Lit
Verlag, 2004. 380 pp. ISBN 3-8258-7726-4. (Mainzer
Beiträge zur Afrika-Forschung, 13) Preis: € 29,90

“The Expeditions of the Marshall Family” is a de-
tailed description of the documentation work carried out
by the Marshalls with Kalahari “San” or “Bushpeople”
since the 1950s. Given that San ethnography contin-
ues to be a standard feature of much anthropological
teaching, this study provides valuable background infor-
mation. Moreover, beyond regional interests, it presents
challenging problems concerning anthropological re-
search about field researchers. It also draws attention
to difficulties in the critique of ethnographic sources,
not only of texts but also of photos and films. For that
purpose Speeter-Blaudszun brings together published
and unpublished sources, as well as interviews with
members of the Marshall family and with members
of their San host families. The picture that emerges is
comprehensive but not free of problems.

What makes this study particularly interesting is that
it allows us to overcome an entrenched totalizing view
on “the Marshall expeditions,” and by implication also
“the Harvard expeditions” and other such cooperative
(and in some respects “corporative”) enterprises. What
today, in hindsight, appears to be a solid block of more
than a decade of large-scale and well-funded research
expeditions reemerges in this historical perspective as a
much more fragmented and fragile endeavour consisting
of a diverse set of journeys undertaken by a changing set
of people. In contrast to the public image, the Marshalls
did not only do stationery field research in the Nyae
Nyae area of Namibia (then South West Africa). In fact
only one of their field trips (namely the one in 1952–
53) was strictly speaking of that sort. All other expedi-
tions covered a much wider terrain (including Angola
and Botswana) and were much more exploratory and
comparative, warranting the term “expedition” rather
than fieldwork in the common anthropological sense.
Similarly, the expeditions were not simply a family
affair. Not all family members took (equal) part in all
expeditions, and – more importantly – all expeditions
involved a considerable number of nonfamily members.
This study rightly highlights the problematic participa-
tion of government officials, of necessary go-betweens,
and of academic coworkers in these expeditions and
how the Marshall family dealt with administrators and
fellow scientists who were part of the expeditions but
with whom they often did not agree.

The dynamics of an interdisciplinary and intereth-
nic expedition team to some extent emerge clearer
in Speeter-Blaudszun’s analysis than the dynamics be-
tween the four family members of the Marshall family
itself. This family constellation is no doubt a fascinating
field but maybe also the most difficult aspect to do
research on. To begin with, the various perspectives are
not accessible in the same way. Laurence Marshall, the
main initiator and manager of the expeditions, died in
1980 and left very few written documents. His wife,

Lorna, was Speeter-Blaudszun’s main informant. Her
publications are numerous and well-known but for this
study she has also allowed access to her unpublished
field diaries. The quotes from these diaries will for
many readers be the gems of this book. The Marshall
children, John, who became a filmmaker, and Elizabeth,
who became an author, seem to have at times conflicting
memories of the expeditions but on the whole draw a
similarly harmonic picture of their family relations. This
poses a dilemma for Speeter-Blaudszun. Without being
so close, especially to Lorna Marshall, many sources
would have remained closed to her. But being so close
also prevents her from discussing a number of critical
questions that a more distant observer may pose. There
are critical points raised in relation to the self-image of
the family members but mostly one needs to read them
between the lines. For instance, it is striking how the
Marshalls struggled to keep control over their project,
by restraining the translators, photographers, assistants,
and scientists who were travelling with them but also
by managing the San they took on as informants – and
ultimately also by containing the present biographer of
their expeditions.

Speeter-Blaudszun outlines the particular “corporate
strategy” that governed the Marshall expeditions, the
roles of family members and the role ascribed to non-
family members. There is enough to suggest that the
encounter between the Nyae Nyae people and the Mar-
shalls was not only a general culture contact between
“locals” and “outsiders” but a very specific one between
individual San in particular situations and a particular
corporate expedition culture with individual participants
positioned in a specific constellation. The author appro-
priately takes issue with the claim that the Marshalls
were “amateurs” and, therefore, without a theoretical
background or bias. Her detailed description on how
research was conducted in the composite practice of
the expeditions shows that working assumptions and
practices can be understood in terms of an implicit
theoretical basis for the research that was conducted.

Students and colleagues working in this ethnographic
region, or in the comparative field of biography and
ethnographic source critique, but who do not read Ger-
man will greatly regret that this book is not accessible to
them. The others will certainly wish that more German
publishers would do proper copyediting to avoid errors
found in the bibliography, duplications of text passages,
a cumbersome system of footnotes and references, the
lack of an index, and other annoying things. While some
may find the author’s take on the Marshall family too
“tame,” I find it far more stimulating to read about the
dilemmas and ambivalences of the Marshall expeditions
than about other early ethnographers in this region who
were much more blunt in their approach and, therefore,
a much simpler target for anthropological critique.

Thomas Widlok

Spencer, Paul: Time, Space, and the Unknown.
Maasai Configurations of Power and Providence. Lon-

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-640-1 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-640-1


Rezensionen 641

don: Routledge, 2003. 287 pp. ISBN 0-415-31724-X.
Price: £ 55.00

Das vorliegende Buch gehört in eine Reihe mit weite-
ren vom Autor veröffentlichten Arbeiten über die Massai
und Maa-Sprecher in Ostafrika. Im Jahr 1965 entstand
“The Samburu”, 1988 gefolgt von “The Maasai of
Matapato”. “Time, Space, and the Unknown” bildet nun
die Ergänzung und die Synthese der beiden vorherge-
henden Werke.

Ausgangspunkt war eine Feldforschung in Kenia in
den Jahren 1976/77, die in der oben genannten Mo-
nographie über die Matapato mündete und als deren
zweiter Band die Arbeit zunächst geplant war. Thema-
tisch ist die Arbeit nun breiter angelegt, insbesondere
werden vergleichende Aspekte durch die Heranziehung
und Analyse von Material unterschiedlicher Massaigrup-
pen stärker betont (xii). Da sich die Feldforschung des
Autors auf die in Kenia siedelnden nomadischen Grup-
pen beschränkte, wurden andere Massaimonographien
herangezogen, wie beispielsweise Ulrike von Mitzlaffs
“Maasai Women” aus dem Jahr 1988.

Das Buch gliedert sich in zwei Teile und 11 Kapitel,
inklusive Einleitung und Zusammenfassung. Am Bei-
spiel des Altersklassensystems (Kap. 2) und der sozialen
Konstruktion von Raum durch bestimmte Machtkon-
stellationen (Kap. 3) wird der Leser mit den Grund-
lagen der Massaisozialorganisation vertraut gemacht.
Im Mittelpunkt steht die Frage, auf welche Weise die
Massai ihre Raum-, vor allem aber ihre Zeitvorstellun-
gen strukturieren. Besondere Aufmerksamkeit widmet
der Autor dabei der Zeittheorie der Massai, die er im
Modell als eine aufsteigende Spirale beschreibt, wobei
jeder Drehung einem Abschnitt im Altersklassenzyklus
entspricht. Die folgenden Kapitel 4–6 beschäftigen sich
mit der Kosmologie und dem Gottesverständnis, den
religiösen Spezialisten – Wahrsagern und Propheten –
und den verwendeten Orakeltechniken.

Der zweite Teil des Buches stellt idealtypisch zwei
Massaigruppen einander gegenüber, deren Altersklas-
sensysteme sich deutlich unterscheiden. Das nördliche
Modell der Purko-Massai und das südliche Modell der
Kisonko-Massai werden auf ihre Differenzen untersucht.
Abgerundet wird das in der Feldforschung gewonnene
Bild durch eine kritische Würdigung älterer Ethnogra-
phien. Vom Autor wird an erster Stelle die Arbeit des
deutschen Kolonialoffiziers Moritz Merker genannt und
ausführlich im 9. Kapitel analysiert (Die Masai: Ethno-
graphische Monographie eines ostafrikanischen Semi-
tenvolkes. Berlin 1904). Merker wird für seine ethno-
graphische Arbeit gelobt (224), für seine theoretische
Ausrichtung aber kritisiert. Die These einer biblischen
Herkunft der Massai (Merker hält die Massai für einen
der verlorenen Stämme Israels und findet in ihren Glau-
bensvorstellungen Parallelen zum Alten Testament) be-
zeichnet Spencer als “bizarr” (224). Das vorletzte Ka-
pitel führt als weitere Alternative die Arusha-Massai
an, die, im Gegensatz zu anderen Gruppen, Ackerbau
treiben. Auch hier wird die Arbeit eines anderen Eth-
nologen, Philip Gullivers “Social Control in an Afri-
can Society” aus dem Jahr 1963 (London), kritisch vor

den eigenen Erfahrungen bewertet und hinterfragt. Im
Schlusskapitel fasst der Autor seinen Standpunkt noch-
mals zusammen und beleuchtet die Ergebnisse vor dem
Hintergrund der Spieltheorie (250).

Das Hauptgewicht des Bandes liegt auf den ge-
gensätzlichen Aspekten der Sozialorganisation, wie sie
in dem nördlichen und südlichen Modell durch unter-
schiedliche Massaigruppen verwirklicht sind. Insbeson-
dere die differenzierte Ausgestaltung und Bewertung des
Altersklassensystems wird vom Autor an ethnographi-
schen Fallbeispielen illustriert. Hierbei bezieht er am
Rande auch Gruppen wie die Samburu und die Para-
kuyu ein, die er nicht zu den eigentlichen Massai zählt,
die aber in einigen Aspekten enge Beziehungen zum
Massaisystem aufweisen (8). Der Hinweis auf diese am
nördlichen und südlichen Rand des Siedlungsgebietes
der Massai lebenden Ethnien ermöglicht dem Autor auch
eine Definition der Massai und die Abgrenzung zu an-
deren Gruppen. Wieder ist der bestimmende Faktor das
Altersklassensystem: Alle diejenigen, die ein gemeinsa-
mes Altersklassensystem und einen darauf ausgerichte-
ten Festzyklus aufweisen, sind zu den “echten” Massai
zu rechnen (3, 8, 59, 269). Hierzu zählen etwa die
Keekonyukie, Uasinkishu und die im Buch ausführlicher
vorgestellten Purko und Kisonko. Andere gehören zwar
zu den Maa-Sprechern, wie die Samburu und Parakuyu,
nicht aber zu den “echten” Massai (198).

Die Altersklassenordnung besteht aus einer Abfolge
von Stationen, die die männlichen Mitglieder durchlau-
fen. Frauen werden in diesem System nicht berücksich-
tigt, ihnen wird von den Informanten des Autors ein
Verständnis des Gesamtzusammenhanges abgesprochen
(64). Der Autor räumt ein, dass es ihm nicht gelang, die
Position der Frauen adäquat zu erfassen (5). Die drei Al-
tersstufen Jungen, Krieger oder Moran und Ältester wer-
den nacheinander durchlaufen, wobei Knaben im Alter
zwischen 12 und 16 Jahren in einer Altersklasse zusam-
mengefasst werden. Die Initiation einer neuen Gruppe
und deren Eintritt in den Zyklus hat ein Ausscheiden
einer Altersklasse aus dem Kriegerverband zur Folge,
die jetzt in der Generationsklasse der Ältesten aufgeht.
Diese Übergänge werden durch Feste markiert, und der
Statuswechsel ist mit neuen Aufgaben und Rechten ver-
bunden. So obliegt den Moran als Kriegern der Schutz
der Herden sowie – zumindest früher – der Viehraub
bei anderen Gruppen. Erst der Lebensabschnitt Ältester
der ungefähr mit 30 Jahren erreicht wird, erlaubt Heirat,
Familie und Kinder sowie den Aufbau einer eigenen
Herde.

Zwei Feste sind für den Zusammenhalt der Massai
als Einheit besonders wichtig: das Fest olngesher, das
die Aufnahme der Moran in die Gruppe der Ältesten
markiert, und eine Zeremonie, bei der das Horn eines
heiligen Ochsens ergriffen werden muss, worauf dann
einige der Ältesten eine neue Altersgruppe ins Leben
rufen. Der proklamierte Neuzugang setzt das zyklische
System erneut in Bewegung (150). Der entscheidende
Punkt an diesen Festen ist, dass sie aufeinander ab-
gestimmt sind und von unterschiedlichen Gruppen als
Erste ausgeführt werden. So wird der Übergang vom

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-640-1 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-640-1


642 Rezensionen

Krieger zum Ältesten zunächst bei den im Süden
ansässigen Kisonko begangen und erst dann folgen an-
dere Massaigruppen nach. Gleichzeitig ist dieses Fest
ein Fixpunkt für das 8 Jahre später im Norden veranstal-
tete Hornumfassen, das eine neue Alterklasse ankündigt
und der die Neuinitiationen in die Kriegerklasse im
gesamten Massaigebiet folgen (197).

Der Autor weist den Festen einen integrativen Aspekt
zu. Verbindende Elemente über Gruppengrenzen hinweg
sind nötig, denn die nördlichen und südlichen Massai
unterscheiden sich in der Ausgestaltung des Generati-
onssystems stark. Während im Norden die Moran in
eigenen Dörfern getrennt von den Ältesten und Frauen
leben und diese Trennung von beiden Seiten demons-
triert wird, existiert im Süden keine so strikte Segrega-
tion zwischen Ältesten und Moran und die Übergänge
sind fließender. Das nördliche Modell steht für eine Ge-
rontokratie in der sich die Generationen unversöhnlich
gegenüberstehen. Im südlichen Modell hingegen findet
sich oft eine einheitliche Vorgehensweise von Moran
und den ihnen als Paten zugewiesenen Ältesten. Diese
Solidarität geht weit über die Altersklasse hinaus, ohne
sie freilich aufzulösen (197, 269). Zusätzlich besteht
im nördlichen Altersklassenmodell eine Trennung ei-
ner Altersgruppe in zwei Hälften, die mit Verzögerung
in das System eintreten und die Zeitspirale auch zu
unterschiedlichen Zeitpunkten verlassen. Einen solchen
Altersklassendualismus kennt die südliche Variante nicht
(199). Der entscheidende Punkt ist für den Autor, dass
diese Gegensätze in den zwei Festen als sich ergänzende
“Aspekte des Alterklassensystems” zu verstehen sind,
die ohne einander nicht auskommen. So sind die Massai
unter einem rituellen Dach vereinigt, wenn die wichti-
gen Zeremonien zwischen dem Süden und dem Norden
oszillieren (269).

Um diese Kernaussage gruppiert der Autor ande-
re Themen, die er als eigenständige Komplexe behan-
delt, jedoch stellt er immer eine Verbindung zu seinen
Hauptthesen her. Die Rolle der Propheten, die einer
exklusiven Abstammungsgruppe angehören (98), und
die Darstellung ihrer Divinationstechniken (124) werden
als Spiegel der gesellschaftlichen Verhältnisse gedeutet.
So gleicht der Prophet dem Vater, der innerhalb der
Familie ähnlich agiert wie der Prophet im Verhältnis
zu den Ratsuchenden (120). Durch ihre Präsenz im ge-
samten Massaigebiet kommt der Prophetendynastie eine
integrierende Funktion zu. Das Muster, nach dem Orakel
ausgewertet werden, gibt das zyklische Zeitverständnis
wieder, wie es auch der Alterklassenordnung zu Grun-
de liegt (142). Selbst die religiösen Vorstellungen der
Massai, die von einem Hochgottglauben geprägt sind,
werden vom Autor vor dem gesellschaftlichen Hinter-
grund beschrieben. In diesem Fall wird die patriarcha-
le Familienordnung auf das religiöse Feld übertragen
und das Verhältnis Gott zu Mensch aus der Stellung
des Vaters gegenüber dem Kind abgeleitet (81, 269).
Diese durkheimsche Deutung hätte dem Gründer dieser
Zeitschrift (W. Schmidt) wohl nicht gefallen.

Das Buch schließt mit einem umfangreichen Stich-
wortregister. Insgesamt besticht die Arbeit durch ihren

Reichtum an Details, aber gerade das macht es dem
Leser nicht immer leicht, dem Gedankengang des Au-
tors zu folgen. Eine zusammenfassende Darstellung der
wichtigsten Feste wäre für den mit der Massaiethnogra-
phie nicht so vertrauten Leser eine Hilfe gewesen.

Udo Mischek

Strauss, Sarah, and Benjamin S. Orlove (eds.):
Weather, Climate, Culture. Oxford: Berg 2003. 307 pp.
ISBN 1-85973-697-1. Price: £ 17.99

Es ist also möglich, ethnologische Fragen an Themen
zu richten, die von naturwissenschaftlich szientistischen
Diskursen beherrscht werden, wie nicht zuletzt jene zu
“Wetter und Klima”. Hierzu äußern sich herkömmlicher-
weise Meteorologen und Klimatologen, die naturwis-
senschaftliche Messungen oder computergestützte Kli-
mamodellierungen vornehmen und angesichts weltweit
drohender Klimaerwärmung ihr Terrain auf internationa-
len Klimakonferenzen bestenfalls noch mit hochkaräti-
gen Beamten und politischen Entscheidungsträgern zu
teilen gewillt sind.

Kürzlich ist nun unter der Herausgeberschaft von
Sarah Strauss und Benjamin S. Orlove ein Sammelband
zum Thema “Klima, Wetter und Kultur” erschienen, der
sich weder den szientistischen Diskurs zu Eigen macht
noch sich diesem unterordnet, sondern das Augenmerk
auf kulturspezifische Wahrnehmungen und Dimensio-
nen von klimabezogenen Naturphänomenen richtet. Der
Band geht auf eine Sitzung der Sektion “Anthropology
and Environment” der American Anthropological Asso-
ciation aus dem Jahre 2001 zurück. Als Vorbild hatten
die Herausgeber die jüngere ethnologische Debatte über
Körper und Körperlichkeit vor Augen, die bekanntlich
an der Physis des menschlichen Körpers ansetzt, um
von dort zu dessen kultureller Konstruiertheit vorzu-
stoßen. Wenn Vergleichbares auch im Fall von Wetter
und Klima möglich sein sollte, dann müsste sich die
kulturelle Konstruiertheit von meteorologischen Phäno-
menen bzw. deren Wahrnehmung oder Symbolik zeigen
und diese zum Gegenstand einer breiteren Auseinander-
setzung machen lassen. Der Sammelband liefert hierfür
zahlreiche Fallbeispiele.

Neben einer Einführung und einem resummieren-
den Schlusskapitel gehen 13 Beiträge auf den Einfluss
von Wetter und Klima auf Gesellschaft und Kultur
ein sowie auf die Wahrnehmung von Wetter- und Kli-
maphänomenen innerhalb und außerhalb des westlich-
industrialisierten Welt. Einen regionalen Schwerpunkt
bildet Großbritannien. Drei Beiträge widmen sich den
britischen Wetterhältnissen als Thema höflicher Kon-
versation, als Gegenstand nationaler Obsession oder
gar als Motiv in der modernen Malerei. Thematisch
nehmen Phänomene der Trockenheit breiten Raum ein,
die für bäuerliche Gesellschaften in Burkina Faso, im
Nordosten Brasiliens, in Papua Neuguinea und Arizona
(USA) behandelt werden.

In der Tat bringt der Sammelband eine ganze Reihe
interessanter Fragen zur Sprache, die in der konventio-
nellen Klima- und Wetterforschung kaum Berücksich-

Anthropos 100.2005

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-640-1 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 03:28:13. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2005-2-640-1

