
2 Epoche der Morgenröte (1905-1913) 

»Sieh doch, es gibt doch auf der Welt noch lsadora 
Duncan!«- Kulturkritik auf Russisch 

Anfang März 1905 schrieb der symbolistische Dichter Andrej Belyj an seinen 

Dichterfreund Aleksandr Blok: 

»Mein Lieber, 
woher kommt diese Niedergeschlagenheit in Deinem Brief? Hat etwa der graue Vo­
gel mit seinem Flügeln aus Atlas über alles einen Schleier gelegt? Kann es vielleicht 
sein, dass man den Schleier der Trauer und der Schwermut vielleicht einfach weg­
nehmen kann? Ich weiß - vor uns liegt >volle Leidenschaftslosigkeit, Kälte und das 
blasse Licht der Höhe<. Die politischen Schrecken und der Krieg - diese Versu­
chungen täuschen mich jetzt nicht mehr. Kuropatkin >weiß<, wo es lang geht, und 
ich bin froh, dass er ein Verräter ist. 
An den >Japanem< liegt es nicht, sondern am >Herrn Teufel<. Und mit ihm werde ich 
es aufnehmen. Mein Lieber, lass den Kopf nicht hängen. Christus ist mit Dir. Sieh 
doch, es gibt doch auf der Welt noch Isadora Duncan. 
Dein Dich innig liebender Borja«1 

Bloks Niedergeschlagenheit, auf die Andrej Belyj in seinem Brief eingeht, 

war nicht nur eine vorübergehende Laune des Dichters. Sie war Ausdruck der 

krisenhaften Atmosphäre jener Zeit in Russland. Gesellschaftspolitische Er­

eignisse wie die blutig niedergeschlagene Revolution im Januar 1905 und der 

von Belyj erwähnte russisch-japanische Krieg von 1904/05 hatten Russland 

erschüttert; Land und Leute sollten unter deren Nachwehen noch lange zu lei-

Andrej Belyj: »Belyj- Bloku (Pervaja polovina marta 1905. Moskva)«, in: Ale­
ksandr V. Lavrov (Hg.), Andrej Belyj i Aleksandr Blok. Perepiska 1903-1919, 
Moskva 2001, S. 212. A. N. Kuropatkin war bis zum russisch-japanischen 
Krieg Kriegsminister und dann Oberkommandierender der russischen Truppen 
im russisch-japanischen Krieg. 

37 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIONYSOS IN SPARTA 

den haben. Belyj wollte sich diesen Schicksalsschlägen entgegenstellen, sie 
nicht einfach über sich ergehen lassen. Und falls er nicht vermochte, den Nie­
dergang aufzuhalten, so blieb als letzter Hoffnungsschimmer: Isadora Dun­
can. In diesem Sinne beschloss er seinen Brief mit der aufinunternden Bemer­
kung an den Trübsal blasenden Freund: »Sieh doch, es gibt doch auf der Welt 
noch Isadora Duncan.« 

Doch dieser Brief ist nicht nur Ausdruck der Freundschaft des symbolis­
tischen Dioskurenpaares, das sich dabei gefiel, symbolistische Bilder wie den 
Schleier oder den grauen Vogel zuzuspielen. 2 Er ist zugleich auch ein Aus­
schnitt aus dem Dialog zweier russischer Schriftsteller, die Kulturkritik als 
Teil ihrer gemeinsamen Mission verstanden. 3 

Kulturkritik- Reflexion in der veränderten Welt 

Kulturkritik ist ein Sammelbegriff für die zahllosen Kommentare, Einsprüche 
und Analysen, mit denen Intellektuelle das Geschehen ihrer Zeit begleiten. 
Kulturkritiker genießen einen zweifelhaften Ruf, weil sie Anstoß erregen und 
diejenigen herausfordern, die im Einverständnis mit der Welt leben. In wel­
chen Foren und in welchen Formen die Kritiker ihr Unverständnis mit der 
Welt äußern, kann sehr unterschiedlich sein und hat sich im Verlauf der Ge­
schichte immer wieder verändert. 4 Doch für alle Formen von Kulturkritik gilt: 
Sie ist eine Begleiterscheinung des Wandels, des Abbaus und der aufkom­
menden Konkurrenz überlieferter Konventionen und neu aufkommender Gel­
tungen. Sie tritt dann auf, wenn Dinge in Bewegung geraten und ihr vertrau­
tes Gesicht verändern. Kurz: »Kulturkritik ist Reflexion in der veränderten 
Welt.«5 

2 Zum russischen Symbolismus vgl. Aage A. Hansen-Löve: Apokalyptik und Ad­
ventismus im Russischen Symbolismus der Jahrhundertwende. Russische Lite­
ratur auf der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert, Amsterdam 1993; Ders.: Der 
russische Symbolismus. System und Entfaltung der poetischen Motive. Bd.1, 
Wien 1989. 

3 Vgl. Maria Deppermann: A. Belyjs ästhetische Theorie des schöpferischen Be­
wußtseins. Symbolisierung und Krise der Kultur um die Jahrhundertwende, 
München 1982, S. 71. Gudrun Langer: Kunst - Wissenschaft - Utopie. Die 
»Überwindung der Kulturkrise« bei V. Ivanov, A. Blok, A. Belyj und V. Chleb­
nikov, Frankfurt am Main 1990, S. 165-171, 220f, 231-236. J. West sprach in 
diesem Zusammenhang auch von einer »Philosophie der Kultur<<. Vgl. James 
West: Russian Symbolism. A Study of Vyacheslav Ivanov and the Symbolist 
Aethetic, London 1970, S. 1. 

4 Vgl. Ralf Konersmann: »Das kulturkritische Paradox«, in: Ders. (Hg.), Kultur­
kritik. Reflexionen einer veränderten Welt, Leipzig 2001, S. 9-37, hier S. 9f, 15, 
18. 

5 Ebd., S. 21. 

38 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHE DER MORGENRÖTE 

Um die Wende zum 20. Jahrhundert war es die Lektüre der Schriften 

Friedrich Nietzsches, die die kritischen Geister in Westeuropa anregte. Aber 
auch für Belyj und Blok wurde sie zur Offenbarung und zum Beginn einer 

Auseinandersetzung mit der entzauberten Welt. 6 Mit Nietzsche hatte eine 
neue, die moderne Phase der Kulturkritik begonnen. Von nun an trat sie mit 
dem Anspruch auf, »den diffusen Stimmungen des Unbehagens zu der Be­

stimmtheit zu verhelfen, die es von sich aus nicht hat.« 7 In ihr zeigte sich nun 
ein wacher Konstruktionsgeist, der nicht müde wurde, ein Bild vom besseren 
Leben, von der idealen Kultur zu zeichnen. 8 Wo Geschichte und die alte Kul­

tur waren, da sollte nach Nietzsche Leben sein. Leben verstand er in diesem 
Zusammenhang als neuen und höheren Begriff von Kultur. 9 Doch bevor es 
soweit ist und das Leben über die alte Kultur triumphieren kann, lenkte Nietz­

sche die Aufmerksamkeit auf den Preis, der dafür zu zahlen ist: die »ganze 
Last der Cultur«. Im Verlust des Vertrauens zur Überlieferung und einer über­

greifenden, Halt und Sicherheit versprechenden Gesamtordnung erfuhr die 
Kulturkritik ihre spezifisch moderne Ausprägung. In dieser Hintergrundsver­
schiebung liegt das begründet, was Konersmann das »kulturkritische Para­

dox« nennt: »Kulturkritik, das ist seither Kritik der Kultur im Namen der Kul­
tur.«10 Wie viele ihrer Zeitgenossen in Westeuropa, zu denen auch Isadora 

Duncan mit ihrem »Tanz der Zukunft« zählte, setzten Andrej Belyj und viele 
andere russische Intellektuelle seiner Generation gerrau an diesem Punkt an. 11 

6 V gl. Andrej Belyj: Im Zeichen der Morgenröte (1922/23 ). Erinnerungen an Ale­
ksandr Blok, Basel 1974, S. 15. Zur Rezeption Nietzsches in Russland: Maria 
Deppermann: »Nietzsche in Rußland«, in: Nietzsche Studien 21 (1992), S. 211-
254; Dies.: »Rußland«, in: HenningOttmann (Hg.), Nietzsche-Handbuch. Leben 
-Werk- Wirkung, Stuttgart/Weimar 2000, S. 514f; Bemice Glatzer Rosenthal: 
New Myth, New World. From Nietzsche to Stalinism, University Park 2002; 
Dies. (Hg.): Nietzsche in Russia, Princeton 1986. 

7 R. Konersmann: »Das kulturkritische Paradox«, S. 27. 
8 Vgl. Volker Drehsen/Walter Sparn: »Die Moderne. Kulturkrise und Konstrukti­

onsgeist«, in: Dies. (Hg.), Vom Weltbildwandel zur Weltanschauungsanalyse. 
Krisenwahrnehmung und Krisenbewältigung um 1900, Berlin 1996, S. 11-31. 
Ralf Dahrendorf schreibt in seinem Vorwort zu Fritz Sterns »Kulturpessimismus 
als politische Gefahr« über den Kulturpessimismus, er sei der Komparativ zur 
Kulturkritik. Der Superlativ - wie er im englischen Titel des Buches anklingt -
wäre »cultural dispairK RalfDahrendorf: »Vorwort«, in: Fritz Stern, Kulturpes­
simismus als politische Gefahr. Eine Analyse nationaler Ideologie in Deutsch­
land. Mit einem Vorwort von Ralf Dahrendorf, Bern/Stuttgart/Wien 1963, S. 
IX-XIII, hier S. IX. 

9 So in: Friedrich Nietzsche: »Ecce homo. Wie man wird, was man ist«, in: KSA, 
Bd. 6, S. 255-376, hier S. 316. Zu Nietzsches Lebensbegriffvgl. auch S. 90. 

10 R. Konersmann: »Das kulturkritische Paradox«, S. 27. 
11 Vgl. Andrej Belyj: Krizis zizni (1916), Berlin/Peterburg/Moskva 1923, S. 11. 

39 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIONYSOS IN SPARTA 

»Krisis der Kultur« 

Andrej Belyj und Aleksandr Blok- sie waren beide im Jahre 1880 geboren 

und begannen fast zur selben Zeit zu schreiben- hatten seit 1898/99 das neue 

20. Jahrhundert begrüßt. 12 Die »Morgenröte« (zarja) wurde zu ihrem Zau­

berwort für die Atmosphäre jener Jahre des Aufbruchs und des Neuanfangs. 13 

»Sänger der Morgenröte« wollten sie sein, Propheten des neuen Lebens. 14 

Doch die »Kinder der Grenze« zwischen den Zeiten standen überfordert vor 

Aufgaben von ungeheurer Bedeutung. Sie erschienen den beiden jungen Sym­
bolisten unlösbar. 15 Und dennoch- so erinnert sich Belyj: 

»diese Themen türmten sich vor uns hoch und blieben unverrückt bis auf den heuti­
gen Tag; ihnen wird man sich wieder zuwenden, wenn man in aller Sachlichkeit 

daran gehen wird, die Kultur Europas aus der Sackgasse, in der sie stecken geblie­
ben ist, hinauszuführen. Weder ein Plato noch ein Kant noch ein Dante hatten sich je 
der Weltprobleme geschämt; die Generation der achtziger Jahre schämte sich ihrer; 

die >schöne Klarheit< schämte sich ihrer ebenfalls und zog ihren Horizont immer en­
ger, um schließlich die >Krisis der Kultur< festzustellen, einen Zustand, den die 
Symbolisten schon längst als notwendig erkannt und sich entscheidend dazu ausge­

sprochen hatten.« 16 

Die hier erwähnte »Krisis der Kultur« war eine der Grundvoraussetzungen 

des literarischen Schaffens beider Schriftsteller. Ob als tickende Bombe oder 

12 Vgl. Ders.: Im Zeichen der Morgenröte, S. 39. 
13 Die Symbolisten verwendeten zarja in Anlehnung an Jacob Böhme, Vladimir 

Solov'jev und Friedrich Nietzsche. Vgl. Wenzel Michael Götte: »Nachwort«, in: 
Andrej Belyj, Im Zeichen der Morgenröte (1922/23). Erinnerungen an Alek­
sandr Blok, Basel 1974, S. 599-609, hier S. 602. Dabei bedeutet das Wort zarja 
für sich genommen nur »Röte«. Zur genaueren Bestimmung, ob es sich um eine 
Morgen- oder Abendröte handelt, braucht es das entsprechende Adjektiv mor­
gendlich oder abendlich. Es bleibt somit offen, ob es sich bei zarja um eine 
»Menschheitsdämmerung« handelt, die auf den Abend des Abendlandes oder 
auf den neuen Morgen einer modernen Menschheit verweist. 

14 In seinen Erinnerungen an Blok, denen die deutschen Herausgeber den Titel »Im 
Zeichen der Morgenröte« gegeben haben, setzte Belyj diesem gemeinsamen 
Traum von der Morgenröte ein Denkmal. Mehr noch: Blok war für ihn zeitle­
bens die Morgenröte. Anfangs strahlte sie seine Physiologie förmlich aus, wenn 
eine »Sonnenbräune das fest rosige Gesicht überzog« und sein Gesicht zum 
Leuchten brachte. Er nahm »die rosa-goldene Atmosphäre des Jahres 1901 [ ... ] 
in sich auf, und sie floss durch seine Adern noch im Jahre 1904, als die Morgen­
röten längst verglommen waren: er leuchtete noch nach; bis zum Jahre 1906 
leuchtete er. Und im Jahre 1906 war das Leuchten erloschen [ ... ].« A. Belyj: Im 
Zeichen der Morgenröte, S. 91f. 

15 Ebd.,S.l7,49. 
16 Ebd., S. 49. 

40 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHE DER MORGENRÖTE 

als weit aufgespannte Schere getarnt, durchzog sie ihr Werk. 17 Aber was 
verbarg sich dahinter? Gab es überhaupt die eine Krise? Gründe, um als zart­
besaiteter großstädtischer Schöngeist in Krisenstimmung zu geraten, gab es, 
wie weiter unten beschrieben wird, zur Genüge. Dennoch war die Krise vor 
allem eine Angelegenheit, die sich in den Köpfen der Intellektuellen abspielte. 
Wie westeuropäische Intellektuelle zu Beginn des 20. Jahrhunderts, waren 
auch viele Mitglieder der russischen Intelligencija von der Krise besessen. 18 

Und indem sie eine »Krisenrhetorik« oder, wie Blok und Belyj, zugleich eine 
Poetik der Krise betrieben, redeten sie zum Teil die Krise auch selbst herbei. 19 

Durch die kritische Auseinandersetzung mit dem, was in die Krise geraten zu 
sein schien, förderten sie aber auch ein beachtliches kreatives Potential zu Ta­
ge.20 Die Tragweite der Krise zu Beginn des 20. Jahrhunderts aber bestand 
darin, dass sie das »Ganze«, die »Kultur« erfasst hatte, und die damit herge­
brachten Ordnungen, Lebensweisen, die Wertvorstellungen einschließlich der 
Wissenschaften. 21 

Kulminationspunkt dieser Krisenstimmung in Russland waren, so die 
herrschende Meinung, die Jahre 1904/05. Belyj hatte aber bereits schon vor­
her, beispielsweise zwischen 1900 und 1901, das Gefühl, dass sich das Alte 
vom Neuen schied. 22 Und mit 1905 war die Krise keinesfalls beendet. Der 
Ausnahmezustand, das ewige Auf und Ab zwischen Verlust und Verheißung 
wurde zum Alltag. 23 So konnte die Krise bis mindestens zum »großen Bruch«, 

17 Vgl. M. Deppennann: A. Belyjs ästhetische Theorie; G. Langer: Kunst, S. 148-
339. 

18 Für das deutsches Kaiserreich vgl. Martin Doerry: Übergangsmenschen. Die 
Mentalität der Wilhelminer und die Krise des Kaiserreichs, Weinheim/München 
1987; Volker Drehsen/Walter Spam (Hg.): Vom Weltbildwandel zur Weltan­
schauungsanalyse. Krisenwahrnehmung und Krisenbewältigung um 1900, Ber­
lin 1996; Moritz F öllmer (Hg.): Die »Krise« der Weimarer Republik. Zur Kritik 
eines Deutungsmusters, Frankfurt am Main 2005. Als Quellen zur Kulturkrise 
vgl.: RalfKonersmann (Hg.): Kulturphilosophie, Leipzig 1998; Ders.: »Aspekte 
der Kulturphilosophie«, in: Ders. (Hg.), Kulturphilosophie, Leipzig 1998, S. 9-
24. 

19 Ebd.,S.9. 
20 Zum Zusammenhang von Krise und Kritik vgl.: Paul de Man: »Criticism and 

Crisis«, in: Ders. (Hg.), Blindness and Insight, Minneapolis 1986, S. 3-19; Rein­
hart Koselleck: Kritik und Krise. Studien zur Pathogenese der bürgerlichen 
Welt, Frankfurt am Main 1959. 

21 Vgl. Andrej Belyj: Na perevale. I. Krizis zizni. II. Krizis mysli. III. Krizis 
kul'tury, Berlin/Peterburg/Moskva 1923; R. Konersmann: »Aspekte der Kultur­
philosophie«, S. 13. 

22 V gl. A. Belyj: Im Zeichen der Morgenröte, S. 15. 
23 Vgl. Rosamund Bartlett/Linda Edmondson: »Collapse and Creation. Issues of 

Identity and the Russian Fin de Siecle«, in: Catriona Kelly/David Shepherd 
(Hg.), Constructing Russian Culture in the Age of Revolution 1881-1940, Ox­
ford 1998, S. 165-216. 

41 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIONYSOS IN SPARTA 

den Felix Philipp Ingold nach dem Epochenjahr 1913 ansetzt, gedeihen, wenn 
sie sich nicht sogar als ein »Kontinuum der Krise« bis in die frühe Sowjetuni­
on hinein fortsetzte. 24 Die dergestalt krisengeschüttelten russischen Intellektu­
ellen lebten in einer Zeit des Übergangs, einer Zeit zwischen den Epochen, an 
einer Epochenschwelle. 25 Und solche Menschen der Übergangszeit waren un­
ter anderem Belyj, Blok und Isadora Duncan. Doch was war es, was Belyj in 
der Tänzerin Isadora Duncan die Erlösung suchen ließ? 1905 immerhin 
schrieb er an Blok und andere Freunde: »Und immer und immer wieder 
kommt Duncan. Ohne sie wäre alles schlecht.«26 

Im Strudel der Zivilisationsdynamik 

Wie im Westen, so konnten sich auch in Russland Intellektuelle nicht des be­
ängstigenden Gefühls erwehren, gelebt zu werden und dem reißenden Strudel 
der Zivilisationsdynamik auf Gedeih und Verderb ausgeliefert zu sein. Denn: 
Über hundert Jahre später als im englischen Mutterland der industriellen Re­
volution hatte in Russland die Industrialisierung eingesetzt. Doch umso ver­
späteter sie ihren Anfang nahm, desto vehementer wurde sie vorangetrieben. 
Die Eliten hatten sich in den Kopf gesetzt, an dem Punkt der industriellen und 
technischen Entwicklung anzusetzen, bei dem man in Europa nach fast hun­
dert Jahren angekommen war. Während in England das Eisenbahnzeitalter am 
Ende der industriellen Revolution ausbrach, sollte in Russland der 1891 be­
gonnene Bau der Transsibirischen Eisenbahn zum Motor der Industrialisie­
rung werden. In nie dagewesener Geschwindigkeit brachen Technik und Wis­
senschaft über das russische Riesenreich ein. Alleine: Die notwendigen Pro­
jekte, mit denen der russische Koloss auf Vordermann gebracht werden sollte, 
führten einmal mehr das Zarenreich in seiner Armut, Schwerfälligkeit und 
Starre vor. Wo sich die Neuerungen in Wissenschaft und Technik dagegen 
durchsetzten konnten, schien das Leben zu pulsieren. Nur war das angeschla-

24 Vgl. Felix Philipp Ingold: Der große Bruch. Rußland im Epochenjahr 1913. 
Kultur, Gesellschaft, Politik, München 2000. Der Begriff »Kontinuum der Kri­
se« ist wiederum von Peter Holquist: Making War, Forging Revolution. Rus­
sia's Continuum ofCrisis, 1914-1921, Cambridge 2002. 

25 Vgl. Hans Blumenberg: Aspekte der Epochenschwelle. Cusaner und Nolaner, 
Frankfurt am Main 1976, S. 7. Niklas Luhman spricht von Schwellenzeit oder 
Sattelzeit Vgl. Walter Göbel: »Epochenschwelle«, in: Ansgar Nünning (Hg.), 
Metzler-Lexikon Literatur- und Kulturtheorie, Weimar 2., überarb. Auflage 
2001, S. 147; Reinhart Koselleck/Rainer Herzog: Epochenschwellen und Epo­
chenbewusstsein, München 1987. 

26 Andrej Belyj: »Belyj- Kublickoj-Piottuch (12 marta 1905. Moskva)«, in: Alek­
sandr V. Lavrov (Hg.): Andrej Belyj i Aleksandr Blok. Perepiska 1903-1919, 
Moskva 2001, S. 536f. 

42 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHE DER MORGENRÖTE 

gene Tempo auf Dauer kaum zu ertragen.27 Der russische Untertan, der vom 

sogenannten Fortschritt erreicht wurde, musste sich mit einem ungeahnten, al­

le Lebensbereiche umfassenden kulturellen Umwertungsschub auseinander­

setzten, den man versuchte, mit Begriffen wie Entwurzelung, Beschleuni­

gung, Atomisierung, Entfremdung, Entzauberung, Traditionsverlust, Orien­

tierungslosigkeit, Künstlichkeit oder Zergliederung zu beschreiben. 28 Wie in 

Westeuropa sahen sich Schwarzseher von Zeichen umzingelt, die vom »Un­

tergang des Abendlandes« kündeten. 29 Eine Modekrankheit namens Kultur­

pessimismus grassierte in der russischen Oberschicht; sie sah vor allem die fa­

tale Kehrseite des Fortschrittes. Für Blok waren das katastrophalen Erdbeben 

von Messina im Jahre 1908 und der Untergang der »Titanic« im Jahre 1912 

Anzeichen dafür, dass die Vergeltung der Natur, eine Katastrophenzeit an­

gebrochen war. 30 Weniger apokalyptisch, aber nicht minder besorgt schrieb 

Vasilij Rozanov: 31 

»Es ist bemerkenswert, dass alle Phantasien, die sich damit beschäftigen, was das 
anbrechende Jahrhundert bringen wird (und es sind ihrer viele), einen einförmig 

technischen Charakter tragen. Sind wir im 19. Jahrhundert in der Eisenbahn gefah­
ren, so werden wir im 20. Jahrhundert durch die Luft fliegen. Bewegen wir uns jetzt 

mit einer Geschwindigkeit von 60 Werst in der Stunde, werden wir im neuen Jahr­
hundert mit einer Geschwindigkeit von 160 Werst dahineilen. Alle Verbesserungen 
beziehen sich auf Dinge, die außerhalb unserer selbst liegen, uns umgeben und um­

stellen: Verbesserungen der Apparaturen, der technischen Hilfsmittel, mit denen wir 
unsere Arbeit verrichten. Aber dass der Mensch selbst besser wird, dass etwas Neues 
in seinem Herzen emporwächst und seinen Geist ergreift, davon hat niemand ge­

träumt und gerätselt. Es fehlte einfach das Bewusstsein, dass auch das einigermaßen 
notwendig sei. Dieser Charakter technologischer Phantasien deutet ebenfalls auf ei­
nen erschreckenden Seelenverlust, den wir am Ende des Jahrhunderts beobachten.«" 

27 Zur Industrialisierung in Rußland vgl. ferner: William L. Blackwell: The Begin­
nings of Russian Industrialization 1800-1860, Princeton 1968; Maleolm E. 
Falkus: The Industrialization ofRussia 1700-1914, London 1972. 

28 Vgl. Kar! Schlägel: Jenseits des Großen Oktober. Das Laboratorium der Moder­
ne. Petersburg 1909-1921, Berlin 1988, S. 114. 

29 Vgl. Oswald Spengler: Der Untergang des Abendlandes (1918/22), München 
1989. 

30 Vgl. F. Ingold: Der große Bruch, S. 24. 
31 Zu Rozanov vgl. Rainer Grübe!: An den Grenzen der Moderne. Vasilij Roza­

novs Denken und Schreiben, München 2003. 
32 Wassilj Rosanow: »Das wahre Fin de Sieeie (1899)«, in: Ders., Solitaria. Aus­

gewählte Schriften, Hamburg/München 1963, S. 37-54, hier S. 50. 

43 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIONYSOS IN SPARTA 

Im Schlamm der russischen Rückständigkeit 

Doch es war nicht der scheinbar unaufhaltsame technische Fortschritt alleine, 

der Russlands Geistesgrößen in Angst versetzte. Es war auch das Gefühl, »der 
Entwicklung der bürgerlichen Weltwirtschaft und Weltzivilisation ausgelief­

ert zu sein, während man selbst mit den Füßen noch im Schlamm der als 
>Asiatentum< verfluchten russischen Rückständigkeit feststeckte«, wie Gerd 

Koenen es so treffend formuliert hat. 33 Und die Schicht der Zivilisation in 
Russland war dünn. Dies zeigte sich vor allem in der Provinz, wo jede Stadt 
zwei Gesichter hatte. So zum Beispiel in Kisinev, wo kaiserliche Macht und 

europäische Zivilisation mit ihren eleganten neoklassizistischen Fassaden 
glänzten, während keinen Steinwurf entfernt in der Unterstadt Armut und 

Verwahrlosung »asiatischen Ausmaßes« herrschten. Die aus der Hauptstadt in 
die Provinz entsandten adligen Gouverneure empfanden denn auch ihre Er­
nennung oft als eine Art Exil. Und es kam durchaus vor, dass sie über die Re­
gion, für die sie verantwortlich waren, soviel wussten wie über Zentralaf­

rika. 34 Die Widersprüche Russlands - zwischen Industrienation und einem 
Volk, das unter mittelalterlichen Bedingungen lebte - belasteten nicht nur die 

zarten Seelen gebildeter Untertanen. Sie stellten auch eine handfeste Gefahr 
für die Herrschaft der Zaren dar, an der das alte Regime unterzugehen droh­
te.35 

Zur gleichen Zeit verhäuerlichten die Großstädte zusehends: Nach der 

Bauernbefreiung 1863 stieg in den letzten 50 Jahren des alten Regimes die 
städtische Bevölkerung von 7 auf 28 Millionen. Die meisten Neuankömm­

linge in der Stadt waren Bauern. Gerade in Moskau waren die Auswirkungen 
der Zuwanderung spürbar: Holzhäuser und frei Umherlaufendes Vieh prägten 

das Stadtbild. Vor allem die Intelligencija fühlte sich durch die aufstrebenden 
bäuerlichen Massen auf mehreren Ebenen herausgefordert. 36 Die Grenze zwi­

schen diesen zwei Schichten wurde immer durchlässiger. Die »Massen« rück­

ten näher an die alte Intelligencija heran. Sie wollten ihre eigene Intelligenz 
hervorbringen. 37 

33 Gerd Koenen: Utopie der Säuberung. Was war der Kommunismus? Berlin 1998, 
S. 126. 

34 Vgl. Orlando Figes: Die Tragödie eines Volkes. Die Epoche der russischen Re­
volution, 1891-1924, Berlin 1998, S. 60-72. 

35 Vgl. ebd., S. 33. 
36 Zur Spezifik der russischen Intelligencija vgl. K. Schlögel: Jenseits des Großen 

Oktober, S. 67-123. 
37 Darauf, dass dieser Prozess der Annäherung seine Zeit brauchte, hat unter ande­

rem Christoph Schmidt hingewiesen. Seiner Ansicht nach bedurfte es fünf Ge­
nerationen, um Bauern in Arbeiter zu verwandeln. V gl. Christoph Schmidt: Rus­
sische Geschichte 1547-1917, München 2003, S. 88f. 

44 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHE DER MORGENRÖTE 

Gerade der verlorene Krieg (1904/05) gegen Japan, den Belyj in seinem 
Brief an Blok erwähnt hatte, hatte das Selbstbewusstsein russischer Eliten bis 
aufs Mark erschüttert und ihnen ihre Rückständigkeit vor Augen geführt. Das 
Militär war kaum mit modernen Waffen ausgestattet, das Oberkommando in­
kompetent. Hinzu kamen schwerwiegende logistische Probleme. Die Nach­
richt, dass der Zar den Truppen Ikonen geschickt hatte, brachte selbst Generä­
le zum Spötteln: »Die Japanerschlagen uns mit dem Maschinengewehr- aber 
keine Angst: wir werden sie mit Ikonen schlagen.«38 Schmerz und Scham sa­
ßen tief. Und die Tatsache, dass der Feind aus dem »heidnischen« Osten kam, 
rührte an den Wurzeln russischen Selbstverständnisses. Er berührte einen tief 
sitzenden Komplex: die gemischten, eurasischen Wurzeln des russischen 
Volkes und seiner Kultur. So konnte sich selbst ein angesehener Moskauer 
Philosophieprofessor wie S. N. Trubeckoj leicht einreden, dass der russisch­
japanische Krieg nichts weniger sei, als die Verteidigung der europäischen 
Identität Russlands gegen die asiatischen Horden. 39 

Folge des Krieges und der andere große Kulminationspunkt der russischen 
Krise war die Revolution von 1905. Ihr symbolischer Höhepunkt war der »Pe­
tersburger Blutsonntag«: Im naiven Vertrauen auf den gütigen Zaren waren 
am 9. Januar 1905 unter der Führung des Geistlichen Gapon Arbeiter mit ei­
ner Petition zum Winterpalast marschiert. Doch kopflose Militärs schossen in 
die Menge, die mit ihren Ikonen, Kreuzen, Kirchenlieder singend eher an eine 
religiöse Prozession als an eine Arbeiterdemonstration erinnerte. Dem Mythos 
nach war damit die Revolution geboren, die auf dem Land begonnen hatte. 
Und der jahrhundertealte Glauben an den guten Zaren war damit gestorben. 40 

Es waren diese Tage, in die - wie zu Beginn angeführt - Duncan ihre ersten 
russischen Auftritte und ihr Erweckungserlebnis verlegte und an denen die 
Tänzerin für Andrej Belyj wie der Phönix aus der Asche emporstieg. Mit kul­
turkritischem Blick hielt Belyj in jener Zeit der sprunghaften Progression und 
gleichzeitig schroffen Regression Ausschau nach Zeichen für eine bessere 
Zukunft. Verdrossen von der im Niedergang begriffenen Gegenwart träumte 
er sich in einen zukünftigen Ort der Unschuld. In dieser Zukunftsvision war 
Russland weder von Industrierauch verhangen noch vom Schlamm der Rück­
ständigkeit verdreckt. Sein ideales Russland war eine große grüne Wiese, auf 
der statt Städten und Fabriken Blumen blühen und Kinder unbeschwert tanzen 

38 Zit. n. 0. Figes: Die Tragödie eines Volkes, S. 184. 
39 Vgl. ebd., S. 183f. 
40 Vgl. Abraham Asher: The Revolution of 1905. Russia in Disarray, Stanford 

1988; 0. Figes: Die Tragödie eines Volkes; Manfred Hildermeier: Die Rus­
sische Revolution 1905-1921, Frankfurt am Main 1989; Gerald D. Surh: 1905 in 
Petersburg. Labor, Society, and Revolution, Stanford 1989. 

45 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIONYSOS IN SPARTA 

und singen würden. Das Aroma dieser grünen Wiese verströmten für Belyj 

Isadora Duneans Körperbewegungen. 41 

»Mit jeder Faser eures Körpers [ ... ]-hört die 
Revolution!« - Krise des Körpers 

In einem Aufsatz mit dem prägnanten Titel »Die Elementarkräfte und die 

Kultur« (Stichija i kul 'tura) schrieb Aleksandr Blok über die Atmosphäre je­

ner Jahre: 

»Kurzum, es ist, als hätten die Menschen von heute eine Bombe neben sich entdeckt 
[ ... ].Dieses Geschoß hat bereits seine Wirkung getan; während wir[ ... ] über den un­
endlichen Fortschritt redeten, stellte sich heraus, dass Mensch und Natur, daß die 
einzelnen Menschen auseinandergesprengt und schließlich in jedem Menschen Seele 
und Körper, Vernunft und Willen entzweit sind. Und deshalb, ob wir es wollen oder 
nicht, ob wir es bedenken oder vergessen - wohnt uns allen ein Geflihl des Krank­
seins, der Unruhe, der Katastrophe, des Gespaltenseins inne.«42 

Die Wirkung der Bombe - Belyj sollte sie später in seinem Roman »Peters­

burg« (1912/13) zum Bild der Krise schlechthin erheben- hatte den Men­

schen und seinen Körper erfasst, ihn »auseinandergesprengt«.43 Der Mensch 

war in seinem ganzheitlichen Wesen, in seiner vermeintlichen Einheit von 

Körper und Seele, gestört worden: Er war gespalten und von einem Gefühl 

der Krankheit, der Unruhe und der Katastrophe erfasst. Wie für westeuro­

päische so war auch für russische Intellektuelle die Krise der Kultur eben und 

vor allem auch eine Krise des Körpers. 44 Gesellschaftliche Vorstellungen vom 

Körper waren ins Wanken geraten. Für Belyj war es mehr als das. Nach sei­

nem Horrorszenario drohte nicht nur ein Verschwinden des Körpers, sondern 

des Menschen an sich. Der menschliche Körper, so Belyj, sei auf dem besten 

Wege zu verkümmern, seine einzelnen Körperteile zu leblosen Extremitäten 

zu werden. Kurz: der Mensch mutiere zu einem »lebendigen Leichnam«. 45 

41 Vgl. Andrej Belyj: »Lug zelennyj«, in: Ders., Lug zelennyj. Kniga statej, 
Moskva 1910, S. 1-19, hier S. 3-5, 7, 13, 15. 

42 Alexander Blok: Die Elementarkräfte und die Kultur ( 1908), in: Ders., Ausge­
wählte Werke. Bd. 2. Hrsg. v. Fritz Mierau, Berlin 1978, S. 140-152, hier S. 
142. Und umgekehrt schilderte Blok später auch die Staatskrise als einer Kör­
perkrise, wenn er vom Staatskörper sprach, der von einer schweren Krankheit 
befallen sei. Vgl Alexander Block: Der Sturz des Zarenreichs (1921), Frankfurt 
am Main 1971, S. 9. 

43 Vgl. Andrej Belyj: Petersburg (1912/13), Frankfurt am Main 2001. 
44 Vgl. Maksimilian Volosin: »0 smylse tanca (1911)«, in: Ders., Liki tvorcestva, 

Leningrad 1988, S. 395-399,716-718, hier S. 396f. 
45 A. Belyj: Krizis zizni, S. II. Dieses Bild gebrauchen später auch M. Hork­

heimer und Th. Adorno. Vgl. Max Horkheimer/Theodor Adorno: »Aufzeich-

46 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHE DER MORGENRÖTE 

Und wieder deutete- im wahrsten Sinne des Wortes -ihm Isadora Duncan 
den Ausweg aus der Krise. Anhand ihrer Handgeste zeichnete er das Bild ei­
nes ursprünglichen, idealen Körperzustandes: Duneans Hand war ftir ihn ein 
Organ des seelischen Ausdrucks und keine tote Extremität. 46 Duncan- das 
war für ihn der beseelte Körper, in dem sich die Dichotomie zwischen Seele 
und Körper sprichwörtlich authob.47 

Abb. 2 Duneans Einsatz der Hände, hier in ihrer Orpheuschoreographie ca. 

1903/04, konnte man auch in Russland auf den Postkarten des Münchner Photostu­

dios Elvira bewundern. 

(0. Duncan: Life into Art, S. 69) 

Doch um zu verstehen, warum Belyj und vor allem der für seine Ansichten 
über körperliche Dinge nicht weniger berühmt-berüchtigte Rozanov sich ftir 
Duncan interessierten, soll zunächst ein genauerer Blick darauf geworfen 
werden, worin sich diese Krise des Körpers äußerte. 

nungen und Entwürfe: Interesse am Körper«, in: Dies.: Dialektik der Aufklä­
rung, Frankfurt am Main 1988, S. 246-250, hier S. 248. 

46 A. Belyj: Krizis zizni, S. 16f. In der Tat lag bei Duneans Tänzen eine besondere 
Konzentration auf dem Einsatz der Hände. Wie Janine Schulze nahelegt, war sie 
hierbei von Fran<;ois Delsartes' Körpertheorie beeinflusst, wonach unter ande­
rem nach außen gerichtete Bewegungen der Gliedmaßen das Leben symbolisier­
ten. Vgl. J. Schulze: Dancing Bodies, S. 67. 

47 Vgl. A. Belyj: Krizis zizni, S. 28. Für das Körper-Seele-Problem im Kontext der 
abendländischen Geistesgeschichte vgl. Dietmar Kamper: »Körper«, in: Karl­
heinz Barck/Martin Fontius/Dieter Schlenstedt u.a. (Hg.): Ästhetische Grund­
begriffe, Stuttgart/Weimar 2001, S. 426-450, hier S. 428-430. 

47 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIONYSOS IN SPARTA 

Sorge um den Körper 

In europäischen Diskursen geschulte Dichter und Kulturkritiker wie Maksi­

milian Volosin gebrauchten das Bild der Krankheit, um diesen Körperzustand 
zu umschreiben. 48 Und in der Tat: »Krankheit« als Metapher für Kulturkrise 

war und ist noch immer ein beliebtes rhetorisches Muster.49 So sprach 
Nietzsche vom Menschen als einem »Prothesengott« oder »krankem Tier«, 
der sein Dasein als »ewige Wunde« empfindet. 50 Mit der Rede von Krank­

heiten wie der »Neurasthenie« und vor allem »Hysterie« suchte man zu jener 
Zeit den modernen Zustand extremen Wandels, abmpter Umbrüche und der 

zeitgleichen Entfesselung von ungeahnten Triebkräften zu umschreiben. In 
der Hysterie schien das »Unheimliche« (Freud) der eigenen Kultur auf, das 
vermeintlich Natürliche und Irrationale, das dem weiblichen Geschlecht zu­

geordnet wurde. 51 

Doch Krankheit war nicht nur eine Metapher für die Krise, sie war auch 

auf einer anderen Ebene zu diagnostizieren: Joachim Radkau konnte für 
Deutschland in der Zeit zwischen Bismarck und Hitler aufzeigen, dass sie zu­

gleich auch echte Leidenserfahrung war. Es gab demnach verschiedene 
Krankheitsebenen - Krankheit als tatsächliche Erfahrung von Leid und 

Schmerz und Krankheit als Kulturzustand, als individuelle Erfahrung und als 
kollektive Selbstbeschreibung - die sich zu einer Nervosität der Zeit ver­
einten.52 

Ein Anzeichen dafür, dass man sich in jener Zeit des Übergangs auch in 
Russland um das Wohlergehen des Körpers sorgte, war das verstärkte Auf­

kommen von Ratgeberliteratur zum Thema Körperpflege. Und diejenigen, die 

48 Vgl. M. Volosin: »Ü smylse tanca«, S. 398f. 
49 Vgl. Susan Sontag: Krankheit als Metapher, München/Wien 1978; Volker Roel­

cke: Krankheit und Kulturkritik. Psychiatrische Gesellschaftsdeutungen im bür­
gerlichen Zeitalter (1790 bis 1914), Frankfurt am Main/New Y ork 1999. 

50 Friedrich Nietzsche: »Die Geburt der Tragödie«, in: KSA, Bd. 1, S. 9-156, hier 
S. 115. 

51 Zur Hysterie vgl. Georges Didi-Hubermann: Die Erfindung der Hysterie. Die 
photographische Klinik von Jean-Martin Charcot, München 1997; Regina 
Schaps: Hysterie und Weiblichkeit. Wissenschaftsmythen über die Frau, Frank­
furt am Main/New York 1982; Darion Weickmann: Rebellion der Sinne. Hyste­
rie - ein Krankheitsbild als Spiegel der Geschlechterordnung (1880-1920), 
Frankfurt am Main 1997. Für den russischen Kontext vgl. Igor Smimov: Psi­
chodiachronologika. Psichoistorija russkoj literatury ot romantizn1a do nasich 
dnej, Moskva 1994, S. 130-160. Zum Hysterietopos im modernen Tanz vgl. 
Kapitel 4 Fn. 88. 

52 Joachim Radkau: Das Zeitalter der Nervosität. Deutschland zwischen Bismarck 
und Hitler, München 2000, S. 13f. Für Russland vgl. Catherine Merridale: »The 
Collective Mind. Trauma and Shell-shock in Twentieth-century Russia«, in: 
Journal ofContemporary History 35, H. 1 (2000), S. 39-55. 

48 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHE DER MORGENRÖTE 

Zugang zu dieser Literatur hatten, in Russland waren dies in der Regel Über­
setzungen, entdeckten auf diesem Wege den eigenen Körper als neues Betäti­
gungsfeld. Sie wurden in die Geheimnisse der Schönheit, Gesundheit und ei­

nes langen Lebens eingeweiht und konnten sich verschiedenste Systeme zur 
Pflege des Körpers aneignen. 53 Doch die Sorge um den Körper war nicht sor­
genfrei. Im Gegenteil: Die Schattenseite jenes Hegens und Pflegens war die 
panische Angst vor Ansteckung, der Zerstörung jenes schön kultivierten Kör­
pers. Überall schienen Gefahren, wie etwa Viren, zu lauern, die den idealen 
Körper bedrohten. Und dies waren nicht nur Hirngespinste einzelner, die zu 
viel dem Körperkult gefrönt hatten. Im Zuge der russischen Industrialisie­
rungsbestrebungen sah man nun in Krankheiten in den russischen Großstädten 
ein handfestes Problem. Petersburg beispielsweise hatte sich wie die meisten 
anderen russischen Industriestädte ohne jeden Plan entwickelt: Fabriken wa­
ren in zentralen Wohngebieten gebaut worden und leiteten ihren Industrieab­
fall in Flüsse und Kanäle ab. Die städtische Wasserversorgung war eine Brut­

stätte für Typhus und Cholera, wie sogar die Tochter des Zaren, Großfürstin 
Tatjana Nikolaevna erfahren musste, als sie sich 1913 während der Dreihun­
dertjahrfeiern der Romanovdynastie damit infizierte. 54 Mit Vorliebe aber dia­
gnostizierte man körperliche Verfallserscheinungen am Körper der von der 
Industrialisierung am meisten Betroffenen - den Arbeitern. 

Doch auch durch medizinische Befunde identifizierbare Krankheiten und 
körperliche Abnutzungserscheinungen waren Konstrukte; die zeitspezifischen 
Wahrnehmungsmuster sind bislang weitgehend unbekannt. Krankheitslehren 
und -bilder waren nicht immer schon da. Sie waren je kontext- und zeitge­
bunden und konnten damit auch als Vermittler für bestimmte Körperbilder 
dienen. 55 Fest steht, dass sich Russland in jenen zwei Dekaden vor der Okto-

53 Als Ratgeber vgl. K voprosu kultur' tela, Sankt Peterburg 1912; Kul't' tela, 
Sankt Peterburg 1914; D.E. Edvards: Ideal'naja kul'tura tela, Sankt Peterburg 
1910; Ders.: Kul'tura tela, o.A. 191 0; B. Leinard: Sekrety krasoty, zdorov'ja i 
dolgovecnosti, o.A. 1909; Miller: Moja sistema, o.A. 1909; Villi Olimpiec: 
Kul't tela, Sankt Peterburg 1909. Generell zu dieser Thematik vgl. C. Kelly: Re­
fining Russia, S. 170f. 

54 Vgl. 0. Figes: Die Tragödie eines Volkes, S. 126. Auf andere Krankheiten der 
Zeit, die die Zarenfamilie befallen hatten, weist Alexander Etkind hin. So soll 
Sigmund Freud 1898 erklärt haben, er hätte schon lange beim letzten Zaren eine 
Zwangsneurose festgestellt und würde extra für ein Jahr nach Russland fahren, 
um ihn von seinem Leiden zu befreien. V gl. A. Etkind: Eros des Unmöglichen, 
S. 133. 

55 Vgl. Heinrich Schipperges: Homo Patiens. Zur Geschichte des kranken Men­
schen, München/Zürich 1985; Ders.: Krankheit und Kranksein im Spiegel der 
Geschichte, Beideiberg 1999. Zu einer Geschichte der Krankheiten in Russland 
vgl. Nancy Mandelker Frieden: »The Russian Cholera Epedemic, 1892-1893, 
and Medical Professionalization<<, in: Journal of Social History 10 (1977), S. 

49 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIONYSOS IN SPARTA 

berrevolution in einem nie dagewesenen Gesundheitswahn befand. Es ging 
dabei um nicht weniger als die Heilung und Wiederherstellung der richtigen 
Ordnung, um die »Gesundung Russlands« (ozdorovlenie Rossii). Dies war ein 
Unternehmen von großem politischem und moralischem Gewicht. 56 

Wie konnte diesem körperlichem Verfall nun Einhalt geboten werden­
diese Frage trieb so manchen russischen Intellektuellen in seiner Studierstube 
um. Während für Blok Europa den Verstand verloren hatte, weil »die Blüte 
der Menschheit« jahrelang aus Überzeugung »auf einem schmalen, tausend 
Kilometer langen Streifen, den man >Front< nennt« hockte, sollten in Russland 
die Menschen »mit jeder Faser des Körpers[ ... ] die Revolution« hören. 57 Galt 
in Deutschland der Krieg als »verbotene Nervenkur« (Radkau), so scheint für 
russische Intellektuelle die Revolution die erlösende Katastrophe gewesen zu 
sem. 

Körper-Revolution 

Bereits vor Blok hatte Vasilij Rozanov erkannt, dass eine Revolution immer 
auch eine Revolution des Körpers und seiner Säfte war. Dabei war es nicht 
nur Rozanovs körperbezogene Wahrnehmung, die ihm zu dieser Erkenntnis 
verhalf, es war auch nicht seine Besessenheit vom Thema Sex, über das er un­
erschütterlich, eigenwillig und oft widersprüchlich nachdachte und über das er 
mit einer Unmittelbarkeit schrieb, die bis heute ihresgleichen sucht. 58 Son­
dern: Der sexuell aufbegehrende Körper war ein Thema der Zeit. Die soge­
nannte »sexuelle Frage« interessierte Spezialisten aus den unterschiedlich­
sten Bereichen: aus Medizin, Recht und Politik, aus Philosophie und Pädago­
gik. Angeheizt wurden die Diskussionen durch die Veröffentlichung der 
Schriften Otto W einingers und Sigmund Freuds. In der schöngeistigen Lite­
ratur hatte Lev Tol'stoj mit seiner eigentlich recht biederen Erzählung »I<reu­
zersonate« (1891) eine Debatte über Sexualität und Moral angestoßen. Und 
»Sanin«- der Titel des Romans von M.P. Arcybasev aus den Jahre 1902/07, 
wurde zum Schlagwort für die literarische Tendenz, sexuelle Leidenschaften 
öffentlich zu thematisieren. 59 Doch die gebildete Gesellschaft verlor die Kon-

538-559; John F. Hutchinson: Politics and Public Health in Revolutionary Rus­
sia, 1890-1918, Baltimore/London 1990. 

56 Vgl. ebd., S. XV, 28; Daniel Beer: »The Medicalization of Religious Deviance 
in the Russian Orthodox Church (1880-1905)<<, in: Kritika. Explorations in 
Russian and Eurasian History 5, H. 3 (2004), S. 451-482. 

57 Alexander Blok: »Intelligenz und Revolution (1918)<<, in: Ders., Ausgewählte 
Werke. Bd. 2. Hrsg. v. Fritz Mierau, Berlin 1978, S. 170. 

58 Zu Rozanovs Ansichten über Sexualität, die eng verbunden waren mit seinem 
Antisemitismus vgl: L. Engelstein: The Keys to Happiness, S. 299-333. 

59 Vgl. K. Schlögel: Jenseits des Großen Oktober, S. 136; A. Etkind: Eros des 
Unmöglichen, S. 70. Zur Rezeption Weiningers: Alexej Zerebin: »Madonna W. 

50 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHE DER MORGENRÖTE 

trolle über die Geister, die sie rief: Libidinöse Energien trieben die revolutio­
nären Ereignisse voran- so zumindest in den Augen Vasilij Rozanovs. Für 
ilm war die Revolution von 1905 ein Ausbruch irrationaler, physischer Ener­

gien und kein Wettkampf parteipolitischer Programme. 60 Selbst die Leute, die 
solchen Parteien beigetreten wären, seien ja nicht von abstrakten Ideen gelei­
tet, sondern getrieben von >>Unbewussten und obskuren (dunklen) Motiven, 
Leidenschaften, Gefühlen und Phantasien. Eine Revolution wäre nicht voll­
ständig beziehungsweise würde gar nicht erst aufkommen ohne den mäch­
tigen Impetus dieser irrationalen Komponenten.«61 Sie konnten es drehen und 
wenden, wie sie wollten: eine Revolution war ein >>natürlicher« Impuls und 
entsprang nicht einem rationalen Design. Revolution war irrational. 62 Und 
was war für Rozanov wohl das »das irrationalste Ding auf Erden«? »Der Kör­
per, der profane menschliche Körper«. 63 

Und in der Tat: Mit der Revolution setzte ein körperlicher, vor allem sex­
ueller Kontrollverlust ein. Noch vor 1905 wurde in der offiziellen Literatur 
folgender Zusammenhang zwischen Sexualität und Klasse hergestellt: Wäh­
rend die gebildeten Eliten, eingebunden in eine säkularisierte moderne west­
liche Kultur, gut in Vernunft trainiert, sich tugendhaft gaben und ihr Verlan­
gen unterdrückten, so stand dagegen das einfache Volk für die Kraft des Irra­
tionalen, die sich in Aberglauben, religiösem Glauben und wahlloser Gewalt 
ausdrückte. Auch wenn ihr Sexualverhalten nicht durch die Vernunft geregelt 
wurde, so reflektierte es zumindest die Ordnung der Natur. Dabei konnte al­
lerdings nicht völlig ausgeblendet werden, dass jedes dieser sexuellen Klas­
senparadigmen seine Ausnahmen hatte: Die Gebildeten konnten ihre ver­
meintlich tierischen Körperinstinkte noch so sehr disziplinieren, hin und wie­
der gaben auch sie ihren sexuellen Begierden nach. Und selbst wenn »das« 
Volk vielleicht nicht in der Lage war, seine Leidenschaften zu zügeln, so 
schützte es die natürliche Ordnung, in die es eingebunden war, vor den 
schmutzigen Gedankengebäuden, die die Zivilisation ausgebrütet hatte - so 
wurde zumindest in den Fachzeitschriften argumentiert. 64 

Otto Weininger und die russische Modeme«, in: Austriaca 50 (2000), S. 119-
134; E. Naiman: Sex in Public, S. 39-42. 

60 L. Engelstein: The Keys to Happiness, S. 256. 
61 Ebd. 
62 Vgl. ebd., S. 255. 
63 Zit. n. Valerij A. Fateev: V.V. Rozanov. Zizn', tvorcestvo, licnost' , Leningrad 

1991, S. 231. 
64 L. Engelstein: The Keys to Happiness, S. 254. Zur Rolle der Sexualität in der 

russischen Kultur vgl. Igor S. Kon: The Sexual Revolution in Russia. From the 
Age of the Czars to Today, New York 1995; Ders.: »Sexuality and Politics in 
Russia«; Jane T. Costlow/Stephanie Sandler/Judith Vowles: »lntroduction<<, in: 
Dies. (Hg.), Sexuality and the Body in Russian Culture, Stanford 1993, S. 1-38. 
Als Perspektive eines deutschen Sittenforschers vgl. Bernhard Stern: Geschichte 

51 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIONYSOS IN SPARTA 

Nach 1905 schien sich die Spannung zwischen diesen Gegensätzen zu 
entladen und die alten - natürlichen und intellektuellen - Ordnungen durch­
einander zu wirbeln. In den Großstädten waren unter den Unterschichten zu­
nehmend unmotivierte Verbrechen und sogenannte sexuelle »Perversionen« 
verbreitet. Die natürliche Ordnung der bäuerlichen Lebenswelt war offen­
sichtlich nicht länger in der Lage, die elementaren Leidenschaften des Volkes 
in Schach zu halten. Die Arbeiter begannen damit in den Augen der Eliten, ih­
ren europäischen Pendants zu ähneln. Einst als Märtyrerinnen der ökono­
mischen Umstände und der moralischen Einfältigkeit der Männer stilisiert, 
wurde jetzt in Theorien über organischen Determinismus versucht, Prostitu­
ierte als eine biologische und zugleich sozialpathologische Gefahr darzustel­
len. Weiter fürchteten die Moralapostel aus den Oberschichten, die Hüter der 
kulturellen Hierarchie waren und Zugriff auf institutionelle Macht hatten, dass 
sie selbst den sexuellen Versuchungen nicht widerstehen konnten und Opfer 
ihres eigenen Verlangens würden. 65 Eine Revolution des Körpers war dem­
nach ein revoltierender Körper, der im wahrsten Sinne des Wortes aufbegehr­
te. Zugleich war sie aber auch ein Prozess, in dem Körperbilder, -konzepte 
und-inszenierungenrevolutioniert wurden. 

Körper des Denkers- Denker des Körperlichen 

Im Kampf gegen den körperlichen Verfall, für einen vitalen Körper der Zu­
kunft erkannte Belyj in Rozanov einen Mitstreiter im Geiste: Schon lange vor 
ihrem ersten Zusammentreffen 1905 hatten ihn dessen Ideen fasziniert, hatte 
er ihn für einen hochbegabten, vielleicht sogar genialen Denker gehalten, 
gleichzeitig aber auch für einen der gefährlichsten. Als er ihn nun endlich zu 
Gesicht bekam betrachtete Belyj ihn mit großer Aufmerksamkeit. Rozanov 
schien beim Denken ein nicht uninteressantes Bild abgegeben zu haben. Laut 
Belyj war es »ein intensiver physiologischer Vorgang, ein Gedanken-Verdau­
ungsprozeß«, in den ab und an auch die anderen Anwesenden mit einbezogen 
wurden. 66 Auch bei späteren Begegnungen fiel Belyj auf, dass Rozanov »sei­
ne Gedanken nicht bewusst konzipierte, sondern dass es in ihm brodelte und 
er physiologische Ausscheidungen seiner Denkvorgänge um sich verspritzte; 
er lief über - und fiel in sich zusammen: bis zum nächsten Exzess; dadurch 
lässt sich auch die Wirksamkeit dieser Aus-Scheidungen erklären: der Idee 
Rozanovs; alle anderen stellen einen abstrakten Sachverhalt hin - und er 

der öffentlichen Sittlichkeit in Russland. Bd. 2. Russische Grausamkeit, das 
Weib und die Ehe, geschlechtliche Moral, Prostitution, gleichgeschlechtliche 
Liebe, Lustseuche, folkloristische Dokumente, Berlin 1908. 

65 L. Engelstein: The Keys to Happiness, S. 1, 5f, 254f. 
66 A. Belyj: Im Zeichen der Morgenröte, S. 183. 

52 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


EPOCHE DER MORGENRÖTE 

>teilt< etwas mit: die Ausscheidungen.«67 Wie diese Ausführungen Belyjs zei­
gen, war er nicht nur fasziniert von Rozanov, sondern auch befremdet. Roza­
novs Rede erschien Symbolisten, die den hohen Ton Bloks gewohnt waren, 
der für hohe Ideen und Werte stand, welche die Sprache nur unvollkommen 
ausdrücken konnte, wie eine einzige Provokation. Während sie um Schönheit 
und Würde der Worte rangen, brachte er unverblümt das Prosaisch-Alltäg­
liche zur Sprache. 68 Doch wofür Belyj einen Blick hatte, war, wie Rozanovs 
»Hände zuckten« und seine »Knie tanzten«. 69 Denn Belyj war selber Zeit sei­
nes Lebens leidenschaftlicher Tänzer und Bewegungskünstler. Und wie bei 
Rozanov korrespondierten auch bei ihm Gedankenprozess und Bewegungsab­
lauf 70 

So verwunderte es auch kaum, dass Rozanov, ähnlich wie Belyj, Duncan 
zum einzigen Hoffnungsschimmer, den der Westen nach Russland geschickt 
hatte, stilisierte. 71 Der Westen - das war für ihn eine sich im Verfall befin­
dende Gesellschaft. 72 Und Russland? Bereits 1901 bilanzierte er die Lage und 
blickte in die Zukunft. Und es scheint, als habe Rozanov Duneans Ankunft, 
die Ankunft der nackten Tänzerin, die später für Belyj wie der Phönix aus der 

67 Ebd., S. 185. 
68 Vgl. R. Grübe!: An den Grenzen der Modeme, S. 355. 
69 Ebd., S. 183f. Auch bei seiner ersten Begegnung mit Rudolf Stein er beeindruck­

te ihn vor allem dessen körperliches RhythmusgefühL Er glaubte nicht nur, in 
ihm Nietzsches »leichtflißigen Tänzer« erkennen zu können, sandem sogar den 
Gestalt gewordenen Rhythmus. Vgl. Andrej Belyj: Verwandeln des Lebens. Er­
innerungen an Rudolf Stein er, Basel 1977, S. 14. 

70 Auch Belyj faszinierte und beängstigte seine Zeitgenossen mit seinen gedank­
lichen Höhenflügen, die mit wilden Körperbewegungen einhergingen. Belyjs 
Dichterkollegin und selbsternannte Seelenverwandte Marina Zwetajewa fand in 
ihren Erinnerungen daflir sogar eine eigene poetische Umschreibung. Vgl. Ma­
rina Zwetajewa: »Ein gefangener Geist (1934)«, in: Dies., Ein gefangener Geist. 
Essays, Frankfurt am Main 1989, S. 167-242, hier S. 170f, 175, 178. Andere 
Schriftsteller und Zeitzeugen dagegen irritierte Belyjs Bewegungsstil mehr als 
dass er sie inspirierte. Vgl. u.a. Nina Berberova: Ich komme aus St. Petersburg, 
Düsseldorf 1990, S. 194. 

71 Und Belyj und Rozanov waren hierbei nicht die einzigen. Bereits Maksimilian 
Volosin, der erste russische Autor, der lsadora Duncan erwähnte, stellte ihr 
Tanz- und Körperkonzept in den Zusammenhang der russischen Krisensituation 
und hob zugleich dessen wegweisende, zukunftsträchtige Rolle hervor. Vgl. da­
zu: Maksimilian Volosin: »Ajsedora Donkan<<, in: Rus' vom 7.5. 1904 (144), S. 
2; Ders.: »Pis'mo iz Pariza (Vystavka primitivov. Nacional'nyj salon. Isadora 
Denkan. Bai des Quat'z-arts)<<, in: Vesy 1, H. 5 (1904), S. 37-39; Ders.: »0 
smysle tanca«; Ders.: »Lico, maska i nagota<<, in: Ders., Liki tvorcestva, Le­
ningrad 1988, S. 399-404, 718-720. 

72 Vgl. Eveline Passet: »Himmel und Erde und Kopfund Zahl. Versuch, Wassili 
W. Rosanow zu folgen<<, in: Wassili Rosanow, Abgefallene Blätter. Prosa, 
Frankfurt am Main 1996, S. 301-332, hier S. 318. 

53 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIONYSOS IN SPARTA 

Asche der Revolution empor steigen sollte, erahnt, als er im übertragenen 
Sinne vom nackten Menschen der Zukunft schrieb: 

»Der Mensch ist wieder nackt. Doch was wir nicht bestreiten können, was keine 
Partei bestreiten kann, ist, dass er gut, edel und schön ist. Schauen wir auf ihn nicht 
ohne Hoffnung oder wenigstens Feindseligkeit- hoffen wir, dass nach dem Welten­
brand und nachdem der alte Phönix endlich verbrannt ist - aus der Asche der neue 
Phönix emporsteigt.«" 

Was erkannte nun Rozanov, der Denker der Revolution als körperlichem Er­
eignis, in der Revolutionärirr des Tanzes? Wie musste sie ihm erscheinen, ihm 
dem Philosophen, der von der Revolution als einer physiologischen Befreiung 
sprach? War er es doch, der die »Befreiung als eine fast biologische, fast phy­
siologische Bewegung: Unangenehmes, Unbequemes, Bedrückendes und 
Hinderliches hinwegfegend [ ... ]. [ ... ] die Freiheit als Natürlichkeit, die Frei­
heit als physiologische und psychologische Wahrheit einfordernd« prophezei­
te und damit Duneans Überlegungen nahe kam. 74 

Es war also vor allem Rozanov, der Duneans Körperkonzepte und-bilderzur 
Reflexion über den Körper, aber auch als Exempel seiner eigenen Philosophie 
aufgriff. Im Gegensatz zu Andrej Belyj, der sich in abgehobeneren, symbolis­
tischen oder theosophischen Sphären bewegte, hatte Rozanov den Anspruch, 
ein »allergewöhnlichster und allernormalster Mensch« zu sein und gleichzei­
tig Dinge zu sehen, die dem »Entweder-Oder-Blick der kämpfenden Parteien« 
verschlossen blieben und die sonst in den herrschenden Diskursen untergin­
gen.75 Und Duncan rührte gerade an solchen gut verdrängten Themen. Um 
etwas über Körperkonzepte im ausgehenden Zarenreich zu erfahren, bedarf es 
daher eher des Rozanov'schen Blicks als Belyjs. 

73 Vasilij V. Rozanov: »Homines Novi ... (1901 )«, in: Kogda nacal'stvo uslo .... 
Sobranie socinenij. T. 8, Moskva 1997, S. 16-22, hier S. 24. 

74 Ders.: »0 russkom podpole«, in: V. V. Rozanov. Izbrannoe. Hrsg. v. J. Ivask, 
New Y ork 1956, 167-172, hier S. 169f. 

75 Vgl. W. Rosanow: Abgefallene Blätter; K. Schlögel: Jenseits des Großen Okto­
ber, S. 129. 

54 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001 - am 14.02.2026, 11:24:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839408445-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

