232

Ein Bild und sein Doppelgénger

Die Bildwirkungsanalyse der Narziss-Darstellung offenbart, wie das Bild als ein »In-
demc« seiner Beziige beide Stadien als aufeinander bezogen bzw. ineinander gebrochen
zeigt.3%* Wihrend am Narziss-Mythos und an verschiedenen Narziss-Darstellungen
Ursprungsmythen der Malerei unter unterschiedlichen Paradigmen, denen des Spie-
gels und denen des Schattens diskutiert werden, so erdffnet die Bildwirkungsanalyse
eine neue Sicht: Das Spiegelstadium inkludiert das Schattenstadium. Nicht die Abls-
sung des Schattens durch den Spiegel fithrt uns somit in die »Spiegelphase der Mo-
%5 sondern eine neue Sicht auf den Spiegel, die den »Schatten« — metaphorisch
als Bild fiir einen »Anderen« oder das »Andere« im Eigenen — beinhaltet.®® Danach ver-

derne«

weist das Bild des Selbst stets auf einen >Anderen<. Es belebt den Wunsch, da mége
ein Anderer sein. Dass dies keine ginzlich neue Sicht ist und keine Entdeckung der
Moderne darstellt, offenbart der Narziss-Mythos. Er handelt von der Unméglichkeit,
sich als sich selbst zu sehen. Und diesen Kern trifft auch die Narziss-Darstellung von
Caravaggio.

Das Verhiltnis von Spiegel und Schatten wirft also die Frage nach dem Eigenen und
dem Anderen in der Spiegelerfahrung auf. So wie der Spiegel eben nicht nur die Identi-
fikation, das Erkennen im Sinne des »Ich bin es selbst!« zeigt, sondern in der Bilderfah-
rung die Gestalt des Anderen — hier stellvertretend fiir alles Abweichende, Verriickende,
Nicht-Greifbare, Zuriickliegende und Schattenhafte aufscheinen lisst — tritt das Eige-
ne als das Andere in Anschauung. Im Bilderleben stellt die Entdeckung des >Anderenc
eine tiberraschende und zentrale Bilderfahrung dar. Sie geht mit einer fundamentalen
Infragestellung des >Ich< einher.

2. Die (Spiegel-)Dimensionen des Anderen. »Je est un autre«

Das folgende Kapitel verlisst nun den Boden der Bildwirkungsanalyse und die im ers-
ten Kapitel hergestellten Zusammenhinge zum Narziss-Mythos und Narzissmus. Es
thematisiert die Frage der Ich-Identifizierung iiber >Anderes, die den philosophischen
Diskurs bei Hegel und Sartre streifen und die in Form einer Bild- und Blicktheorie Ein-
gang in die psychoanalytische Theorie von Lacan und eine morphologische Konzeption

63 Vgl. STOICHITA, VICTOR |.: Eine kurze Geschichte des Schattens, S. 35.

64  Dies widerspricht der Annahme, dass die unterschiedliche Konnotation von Spiegel und Schat-
ten in den optischen und ontologischen Voraussetzungen des Bildes liege, vgl. S. 35. Er selbst be-
schreibt, wie die Kinstler des 17. Jahrhunderts oftmals »den fliichtigen Charakter des Spiegelbil-
des« unterstrichen hatten, vgl. S.33

65  Vgl. STOICHITA,, VICTOR L.: »Introduction to the section. Pictural Mimesis before and after 1500«, Artistic
Exchange. Akten des XXVIII. Internationaler Kongress fiir Kunstgeschichte, Bd. 1, Berlin 1992.

66  Dassdiese Sichtnichtimengeren Sinne>moderncist, belegt wiederum der Narziss-Mythos und die
Darstellung von Caravaggio. Die im Teil I, Kapitel 3.2. aufgeworfene Frage nach der Kontextualitat
und Kulturabhédngigkeit eines Bildes lasst sich nun dahingehend beantworten, dass Bilder—zu-
mindest die Narziss-Darstellung —einen zeitunabhdngigen Kern im Erleben seiner Betrachter tref-
fen. Dies bedeutet umgekehrt nicht, dass sich Bilder nicht auch unter kulturellen Aspekten be-
trachten lassen. Diese Sicht ist insbesondere fiir die Kunstreflexion bedeutsam, die aber nach Ga-
damer—und diese Sicht wird hier vertreten —der Kunsterfahrung nachgeordnet ist.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

des Blicks bei Salber gefunden haben.®” Der Exkurs in diese Theorien soll, scheinwer-
ferartig, das Verstindnis der im Bilderleben untergriindig wirksamen Frage der Selbst-
gewahrwerdung des>Ich«iiber Anderes/Verriickendes vertiefen. Die Theorien tragen in-
sofern zum Verstindnis der Bildwirkung des Narziss-Bildes bei, als sie die Bedeutung
des >Sehenss, sErkennens< und der Seins-Gewahrwerdung an die Figur eines >Anderenx
kniipfen.68 Sie beleuchten jeweils verschiedene Dimensionen dieses >Anderens, die auch
im Bilderleben unterschwellig anklingen. Vorab sei erwihnt, dass sich in diesem Theo-
rievergleich bisweilen erstaunliche Analogien zum Bilderleben ergeben. Welchen Bei-
trag der Exkurs in der Beantwortung der iibergreifenden Fragestellung leistet, wird im
Anschluss an die Vorstellung erliutert.

Worin liegen die Gemeinsamkeiten der vorgestellten Theorieaspekte? Die Theori-
en verbindet, dass sie das >Ich« als eine in sich geschlossene Einheit in Frage stellen.
Sie sind allesamt um das Problem der Vollstindigkeit, um die Grenzen des reflexi-
ven Bewusstseins bzw. um die Illusion des >Ich« als einer abgrenzbaren Einheit zen-
triert: ob als immanenter Widerspruch in der Seinsbestimmung bei Hegel, im Durch-
l6chern der Welt als ontologischer Akt bei Sartre, in der Bestimmung des Menschen
als ein Mangelwesen bei Lacan oder in der Betonung einer permanenten Gestaltwand-
lung bei Salber, die die konstruktiv-verfestigenden Ziige einer »Ich«-Gewahrwerdung
bricht.®® Eine weitere Gemeinsambkeit der Theorien besteht darin, dass sie die Prozesse
der Seins-Entdeckung — ob als gedachte Konstruktion bei Hegel (Kapitel 2), in Form ei-
ner phinomenologischen Beschreibung bei Sartre (Kapitel 3), aus psychoanalytischer bei
Lacan (Kapitel 4) oder morphologischer Sicht bei Salber (Kapitel 5) in den Fokus riicken.
Der >Andere« in den Prozessbeschreibungen bei Rimbaud lisst das >Ich« (und mit ihm
das>Bildq) zu einer unhaltbaren Begleiterscheinung eines insgesamt gréfReren Vorgangs
der Seins-Entdeckung werden (Kapitel 1). Die Dekonstruktion des >Ich« geht wie bereits
auf der Ebene der Uberwindung des narzisstischen Stadiums mit einem Infragestellen
des Bildes, gleichermafen wie mit einer Dekonstruktion des reflexiven Bewusstseins
einher.

Die Blicktheorien untermauern eine Seite des Bilderlebens, die >gegen die Reflek-
tion« geht und die bereits als die Schattenhaftigkeit des Spiegels im vorherigen Kapitel
angerissen wurde. Sie verdeutlichen, wie das Versprechen auf Vollstindigkeit (im nar-
zisstischen Bildstadium) und der nach Wunsch nach Ubereinstimmung mit einem Bild
notwendig durch die Realititen eines »Anderen« durchbrochen wird. Die Transforma-
tion des Subjekts zu einem (Selbst-)Betrachter hin, der >Ich« zu sich sagen kann, lisst
das Ich als einen >Anderen« gegeniibertreten und wird zugleich durch ihn hinterfragt.
Im Fokus steht also erneut das Verhiltnis des Erblickens zum Erblickt-Seins als ein

67  Wahrend sich Sartre und Lacan in diesen Fragen auf unterschiedliche Weise auf Hegel beziehen;
grenzt sich Lacan nochmals von Sartre ab. Salber bezieht sich in seinem Aufsatz zum Blick aus-
schlielich auf Sartre.

68 Die Bildreflexionen wenden sich hier bereits dem zweiten Komplex des Narziss-Mythos, der Frage
nach dem Erkennen, zu, der in Kapitel 4 wieder aufgegriffen wird.

69  Das Problem der Vollstandigkeit wurde bereits im Kapitel 1.2.2.2. in der Erérterung des priméaren
Narzissmus behandelt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [

233


https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Ein Bild und sein Doppelgénger

Zwischenraum, wie er bereits in der Konstruktionserfahrung in seiner Beidseitigkeit
der Bild- und Betrachterabhingigkeit anschaulich wurde.

2.1 Rimbaud: Die Entgrenzung (Verflissigung) des »Ich¢
oder der unbekannte Andere

Arthur Rimbaud riickt in seinem berithmt gewordenen Satz »Je est un autre« (»Ich ist
ein Anderer«)’° einen >Anderenc in den Blick. An diesem sAnderenc lisst sich das Sein
bestimmen, wihrend das >Ich< oder das >Ich-Bewusstsein« zur Randerscheinung wird.
Der >Anderes, so wird in seinen beiden »Seher-Briefen« an Georges Izambard und Paul
Demeny deutlich, meint Titigkeiten, die denjenigen, der sie ausiibt, ganz erfassen. So
beschreibt er das Dichten als einen Vorgang, der letztlich kein >Ichs, keine sichere Gren-

ze benotigt:

»Ich bin bei der Entfaltung meines Gedankens nur zugegen: ich betrachte ihn, ich hére
ihn, ich tue einen Bogenstrich: die Symphonie wogt in den Tiefen, oder sie spricht mit
einem Satz auf die Bithne.<”’

Die intensive Auseinandersetzung mit dem Leben, so beschreibt es Rimbaud, mache
den Dichter »wissend« und »sehend, bleibe aber weiterhin auf die Welt und ihre Un-
fassbarkeit gerichtet und fithre zu einem »Ankommen im Unbekannten«.”*

In dieser Beschreibung des »Anderenc lisst sich die verfliissigende Spiegeldimensi-
on der Bilderfahrung mit der Narziss-Darstellung erkennen, in der das iiber ein Bild
konstruierte >Ich« seine sicheren Grenzen verlisst und in eine ungewisse Austauschbe-
wegung gerit. Zugleich macht Rimbaud eine Aussage iiber die Grenzen und Moglich-
keiten des Erkennens, das ebenfalls Bildthema der Narziss-Darstellung ist: Im Wissen
und Erkunden (-Sehen<) der Dinge, muss der Betrachter mit dem Unbekannten rech-
nen, sich auf dieses Unbekannte einlassen, um zu >sehenc. Er selbst (jeq) spielt dabei
eine nur randstindige Rolle. Das Absacken ins Schwarze, die Unschirfe des Bildes und
schlieRlich die unheimliche Schattengestalt entsprechen der rimbaud’schen Dimension
des Anderen als einer spannenden Reise ins Ungewisse oder ins Unbewusste, das sich
nie ganz erfassen lisst. Es zeigt die verfliissigende, aber auch magisch-phantastische
Seite des >Anderenc.

Im Sinne des »Je es tun autre« werden nun weitere Dimensionen des >Anderenc, die
das Bilderleben prigen, von Theorien beleuchtet, welche die Selbstreflexion zum Thema
haben und die sich mit den Prozessen der Ich- oder Seins-Entdeckung auseinander-
setzen. Den Blicktheorien werden zunichst erkenntnistheoretische Uberlegungen von
Hegel zum reflexiven Bewusstsein vorangestellt. Bereits auf der Ebene des Denkens
werden die »Einbruchstellen« in ein Selbst-Bewusstsein deutlich, das meint, mit sich
kongruent zu sein. Hegel gelangt zu einer logisch-dialektischen Denkfigur, wonach sich
jedwedes >So-Seins durch sein >Anders-sein¢, durch das, was es von sich unterscheidet,

70 RIMBAUD, ARTHUR: Seher-Briefe (1871), Mainz: Dieterische Verlagsbuchhandlung 1997, S.11.
71 Ebd, S 21.
72 Vgl.ebd,S. 25.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. -



https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

bestimmt.” Wenngleich Hegel nicht auf den Bildcharakter der Selbstreflexion zu spre-
chen kommt, so traktiert er an ihm doch eine Form des (bildlichen) Gegeniibertretens
der Erkennens- bzw. Erfahrungsprozesse, die Paradoxien aufwirft.

Die Analyse des Selbstbewusstseins durch Hegel, aber auch der Theorievergleich
im Ganzen zeigt eine erstaunliche Nihe zu den Bewegungen, in die die Betrachter des
Narziss-Bildes hineingeraten und die in Haupt- und Nebenfiguration in einem Ver-
schmelzen und Erstarren miinden. Das verfliissigende und das erstarrende Moment in
der Ich-Entdeckung bzw. im Selbstbewusstsein wird bei Hegel und Sartre zudem als
ein kreisférmiger Prozess des Abfliefiens und Zuriickgewinnens, des Vermischens und
des AbstofRens beschrieben.

2.2 Hegel: Die dialektische Bestimmung des Selbstbewusstseins
durch sein Anderssein

Hegel fasst das Selbstbewusstsein als eine Spezialform des Bewusstseins. Er stellt am
Bewusstsein heraus, dass dieses keine >Wahrheit< »an sich« zu behaupten vermag. Denn
das Bewusstsein unterscheide notgedrungen etwas von sich, worauf es sich zugleich
beziehe: »Beide Bestimmungen des Seins, sein Ansichsein und sein Fiir-es-Sein — fallen
in das Bewufdtsein, denn es selbst ist ja beides, das Auf-Sich-Beziehen und das Von-
Sich-Unterscheiden.«”* Die Differenzbestimmung des Bewusstseins als ein »an und fiir
sich« ist nach Hegel notwendig, weil sonst »das Bewusstsein als platte Identitit seiner
selbst mit seinem Anderen ganz bestimmungslos wire.«”>

Gleichzeitig handelt es sich bei Hegel um eine Figur, die stets die Bedingungen
und den Prozess des Erkennens als ein Bewusstwerden in das >Ergebnis< des Erken-
nens mitaufnimmt - und somit um eine fluide Gestalt: Der Weg der Erkenntnis/des
Bewusstseins bildet einen Teil der Erkenntnis, der zu keinem statischen Ende gelangt.
Mit anderen Worten: Im Bewusstsein tritt etwas in eine (beschaubare) Distanz, das
nicht mit dem Erkennen dieser sWahrheit< als Erkennensprozess und Bedingung der
Erkenntnis identisch sein kann, der Erkenntnis aber angehort. So betont Schnidelbach
mit Hegel, dass gerade »die Stadien des Erfahrungsweges, in denen das Bewuf3tsein
meint, die unterschiedslose Einheit seiner selbst mit dem Gegenstand erreicht zu ha-
ben« die »hirtesten Diskrepanzenc als »Einbruchsstellen« hervorbringe.”®

Die Inkongruenz des Prozessualen mit den Erkenntnisinhalten zeigt hier auf
der Ebene philosophischer Reflexion eine starke Nihe zur Paradoxie der Narziss-
Darstellung, welche — ebenfalls um die Frage des Erkennens zentriert — die Unhaltbar-
keit eines Bildes in ein Bild bannt. Zu einer der Unhaltbarkeiten des Bildes zihlt der
Prozess der Bildbetrachtung. Er steht in einem eigentiimlichen Gegensatz zum Bild,

73 Diesentspricht der Logik der Verdopplung, wonach der Betrachter, indem er»ich<zu sich sagt, zum
Objekt genommen hat.

74  SCHNADELBACH, HERBERT: Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1999), 6., unverandert Aufl., Hamburg:
Junius 2017, S. 54.

75 Ebd., S. 56.

76  Ebd., S.58.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. -

235


https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Ein Bild und sein Doppelganger

das einen Moment festhilt. Analog zum hegel'schen Bewusstsein zeigt die Narziss-
Darstellung das Betrachtete (Bild), ebenso wie den Vorgang des Betrachtens, der
das Bild permanent verindert.”” Es kann »>so¢, wie es in Erscheinung tritt und einen
Moment einfriert, nicht sein. Die Betrachter des Narziss-Bildes erfahren dies sowohl
als eine Verinderung des Bildes im Laufe der Betrachtung, als auch als Reflexion des
Betrachtens, das sich als ein Teil des anschaulichen Bildes erweist.”®

Neben dieser dialektischen und prozessualen Bestimmung des Bewusstseins, das
die Vollziige und Prozesse inkludiert, spezifiziert Hegel das Selbstbewusstsein als ei-
ne Unterform des Bewusstseins. Seine Wesenseigenschaft liege darin, eine Einheit mit
sich selbst zu behaupten.” Wie das Bewusstsein miisse es sich aber, um nicht ganz
bestimmungslos zu sein, auf etwas beziehen, wovon es sich unterscheidet. Und so sei
notgedrungen im Selbstbewusstsein sein Anderssein in ihm aufgehoben.®° Das Unter-
schiedene, das Uneinheitliche oder Nicht-Identische bildet somit eine Seite dessen, was
das Selbstbewusstsein auszeichnet.5!

»Das Bewusstsein hat als Selbstbewusstsein nunmehr einen gedoppelten Gegen-
stand, den einen, den unmittelbaren, den Gegenstand der sinnlichen Gewifsheit und
des Wahrnehmens, der aber fiir es mit dem Charakter des Negativen [Anderssein]
bezeichnet ist, und den zweiten, ndmlich sich selbst, welcher das wahre Wesen, und
zundchst nur erst im Gegensatze des ersten vorhanden ist. Das SelbstbewufStsein
stellt sich hierin als die Bewegung dar, worin dieser Gegensatz aufgehoben, und ihm
die Gleichheit seiner selbst mit sich wird.«®?

Diese Beschreibung erinnert stark an die Uneinheitlichkeit der Einheit, vor die sich der
Betrachter des Narziss-Bildes nicht nur >gestellt« sieht, sondern an der er sich in Form
eines Suchprozesses in Richtung einer Einheitsbildung regelrecht abarbeitet. In der
Bildbetrachtung vollzieht sich so etwas wie eine Selbsterfahrung im Prozess der Bildbe-
trachtung — denn sowohl das konstitutive Anderssein, wie das Einsseins werden als auf-
einander bezogen und die (Eigen-)Beteiligung an diesem Erfahrens-/Erkennensprozess
spiirbar. Neben dieser Kongruenz einer Erkenntnistheorie mit einer Bilderfahrung, die
ein>Auf-sich- schauen< zum Thema hat, dhneln auch die Beschreibungen Hegels zu der
Frage, in welchem Verhiltnis die beiden Seiten des Selbstbewusstseins, sein »so-seinc
und sein »anders-sein« zueinanderstehen, auf erstaunliche Weise dem Bilderleben. So

77 Genau genommen, handelt es sich nicht nur um ein bloRes Zeigen oder anders ausgedrickt: das
Bild ist nicht nur ein beschaubares Gegeniiber. Dies stellt, wie an spaterer Stelle erortert wird, eine
Grundeigenschaft von Bildern dar: sie nehmen den Betrachter in sich auf.

78  Die Differenzen in der Zuordnung des Narziss-Bildes zu einem Stadium der Blickszene liegen im
Negieren des Prozesses der Bildbetrachtung begriindet

79  HEGEL, GEORG FRIEDRICH WILHELM: Phdnomenologie des Geistes (1807), Hamburg: Meiner-Verlag
2011, S.121.

80 Vgl.ebd.

81  Der Erdrterung des Bewusstseins und des Selbstbewusstseins liegt eine grundsatzliche Dekon-
struktion von Einheit und Ganzheit bei Hegel zugrunde, die jede Einheit iiber es selbst und ihr
Gegenteil, das Uneinheitliche, bestimmt, jedem Sosein die Negation seines Andersseins zuordnet
und jede Ganzheit (iber den Ganzheitsanspruch der Teile dieses Ganzen dekonstruiert.

82  HEGEL, GEORG FRIEDRICH WILHELM: Phiinomenologie des Geistes (1807), S.121-122.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

spricht Hegel wiederholt von einem Verfliissigen (2), das einem Abstof3en (1) gegeniiber-
steht. Ins Zentrum setzt er eine Begierde (3), die der Wesenszug des Selbstbewusst-
seins sei.

In der Konstruktion des Selbstbewusstseins wird nun mit Hegel zunichst die Seite
des AbstofRens (1) im Gegensatz zum Verfliissigen beschrieben:

»Im ersten Moment ist die bestehende Gestalt; als fursichseiend, oder in ihrer Be-
stimmtheit unendliche Substanz tritt sie gegen die allgemeine Substanz auf, verleug-
net diese Flussigkeit und Kontinuitdt mit ihr und behauptet sich als nicht in diesem
Allgemeinen aufgeldst, sondern vielmehr als durch die Absonderung von dieser ihrer
unorganischen Natur, und durch das Aufzehren derselben sich erhaltend.«®3

Im Bilderleben, das uns eine mithsame Ich-Konstruktion vor Augen fithrt, kommt es
ebenfalls zu einem AbstofRen der Inkongruenzen als einer Gegenbewegung des Verfliis-
sigens. Bildlich gesprochen handelt es sich um das Moment des Gegeniibertretens. Mit
Rimbaud und Hegel wird darin die Fluiditit/Verbundenheit mit der Welt/dem Allge-
meinen geleugnet. Dies macht sich in der Bilderfahrung in diversen Strategien vom
Vergleich, bis hin zur Abgrenzung und Leugnung all dessen bemerkbar, das der Ein-
heitsbildung des >Ich< zuwiderlduft und sie doch als Gegensatz — im Bild sinnbildlich
als Gegeniiber - erfordert. Das Abstofiende in der Bestimmung des Selbstbewusstseins
ist nach Hegel eine das Leben in seinem allgemeinen »fliissigen Medium« verleugnen-
de Haltung, in der sich das Selbstbewusstsein als getrennt behauptet. Im Bilderleben
fithren die zunichst belebenden Inkongruenzen am Extrempol in ein volliges Sich-
Fremdwerden und Erstarren. Dabei lisst sich das Erstarren hier als ein Abkémmling
des nicht gelingenden Verschmelzungswunsches mit dem Bild, seiner Unberiihrbar-
keit, verstehen. Eine Entsprechung hat diese Bewegung der Bildwirkung in dem, was
Hegel als die »tautologische Bewegungslosigkeit des: Ich bin Ich« bezeichnet.8485

Das AbstofRende in der Konstruktion des Selbstbewusstseins nach Hegel wird durch
das verfliissigende (2) Element erginzt. Denn das Selbstbewusstsein bezieht, wie oben
bereits erliutert, seine Bestimmung aus dem, was es aufRerhalb seiner selbst ist — aus
der sinnlich-wahrnehmbaren Welt. Es birgt also diese Fluiditit des Lebens in sich. Die-
se Beschreibung Hegels lisst sich in Analogie zu dem Prozess des Verfliissigens der
Grenzen innerhalb der Hauptfiguration der Bildwirkung lesen. Die Fluiditit innerhalb
der Spiegelerfahrung setzt sich im Bilderleben als ein Verschmelzen und dem sinnbild-
lichen Auflgsen der Zweiteilung, also der Bildgrenzen des Bildes fort, das letztlich das
gesuchte und entdeckte >Ich« zum Verschwinden bringt. Und dies entspricht der »Ver-
kehrung« des Fliissigwerdens durch das konstitutive Andere im Selbstbewusstsein bei
Hegel:

83  Ebd., S 124.

84 Ebd.,S.121.

85  Die verflissigende Dimension des >Anderen< wurde bereits im Kapitel der Narzissmustheorien
als eine notwendige Uberschreitung des narzisstischen Stadiums deutlich. Der Vollstindigkeits-
anspruch des Bildes, (iber das das»>Ich< hergestellt wird, erwies sich als nicht lebenstauglich und
in seiner Hermetik als nicht haltbar. Bei Freud ist es die Vorstellung einer flieRenden Libido, die
in der Eingrenzung (Objektbesetzung) eine »Stauung« bewirkt und im narzisstischen Stadium auf
ein Abflieflen zum >Anderen<hin driangt.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [

237


https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Ein Bild und sein Doppelgénger

»Ich ist der Inhalt der Beziehung, und das Beziehen selbst; es ist es selbst gegen ein
anderes, und greift zugleich iiber dies andre tiber, das fiir es ebenso es selbst ist.«3®
[.]

»Diese Verkehrung aber ist darum wieder die Verkehrtheit an sich selbst; was aufge-
zehrt wird, ist das Wesen; die auf Kosten des Allgemeinen sich erhaltende, und das
Gefiihl ihrer Einheit mit sich selbst sich gebende Individualitit hebt gerade damit ih-
ren Gegensatz des Andern, durch welchensie fiirsich ist, auf; die Einheit mit sich selbst,
welche sie sich gibt, ist gerade die Flussigkeit der Unterschiede, oder die allgemeine
Auflosung.«¥

Hegel beschreibt diesen ineinander gebrochenen Prozess des Verfliissigens und Absto-
Rens als eine bestindig sich-wiederholende »Riickkehr aus dem Anderssein«.®® Neben
dem Verflissigen, das in die Auflésung miindet und dem Abstoflenden, in dem das
Selbst-Bewusstsein wie aus seinem Anderssein »zuriickkehrt« und sich im (vermeint-
lichen) Ausschluss vergegenstindlicht, findet sich in dieser Wesensbeschreibung des
Selbstbewusstseins noch ein dritter Zug. Hegel charakterisiert das Selbstbewusstsein
in seinem »Wesen« als »Begierde«. Indem es ndmlich in der Unterscheidung von sich
selbst das Anderssein — sprich die unabgrenzbare Lebensfiille — beinhaltet/beansprucht
und sich als Einheit behauptet, haftet ihm ein das Leben vereinnahmender Zug an: »Es
ist Begierde itberhaupt.«®

Die Begierde (3) ist im wahrsten Sinne des Wortes auch im Bilderleben >zentralc und
verbindet Erkenntnis (Gegeniibertreten/AbstofRen) auf eigentiimliche Weise mit Liebe
(Verfliissigen/Verschmelzen). Das Bilderleben ist von der Empfindung einer kompro-
mittierenden Nihe durchzogen, die sich auf diese Form der Einheit als Sehnsucht nach
Verschmelzung beziehen lisst. Nicht zu iibersehen ist das Begehrliche, symbolisch in
Form eines phallischen Knies in die Mitte gesetzt. Es findet sich als Verschmelzungs-
sehnsucht zudem in allen Versuchen das Hin- und Her in der Bildwirkung zwischen
auflgsenden und trennenden Bewegungen mit einem einmaligen Impuls zu durchbre-
chen und eins zu werden. Dass die »Einheit des Selbstbewusstseins mit sich selbst« ein
begehrlicher Wesenszug prigt, wird noch deutlicher, wenn man sich das Einswerden
als Impuls oder Tendenz vorstellt. Insbesondere die Theorie von Lacan bezieht diese
Tendenz (im Seelischen) auf ein urspriingliches/konstitutives Fehlen eines >Anderenc
(Objekt a) und des Begehrens, das sich insbesondere im Blickgeschehen offenbart (s.u.).

Abschliefiend sei bemerkt, dass Hegel in der Erdrterung dessen, was das Selbstbe-
wusstsein als reflexives Bewusstsein auszeichnet, weder iiber ein konkretes sich selbst
betrachten, noch iiber ein konkretes oder vorgestelltes Bild spricht, zugleich aber Ziige
in der Konstruktion des Selbstbewusstseins nennt, die dem entsprechen, was sich im
Erleben des Narziss-Bildes als ein Flissigwerden und Abstof3en vollzieht. Dies erlaubt
nun die Feststellung, dass sich das Selbstbewusstsein als ein sich selbst gewahr werden,
nicht nur bildunabhingig beschreiben lisst, sondern dariiber hinaus bildunabhingige,

86  HEGEL, GEORG FRIEDRICH WILHELM: Phinomenologie des Geistes (1807), S.120.
87 Ebd., S.124.

88 Ebd., S.121.

89  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

nicht reflexive Anteile beinhaltet. Die Seite des Abstofienden lisst sich allerdings beson-
ders gut am Gegeniibertreten eines Bildes und mithilfe eines Bildes veranschaulichen.
Eine besondere Qualitit der Narziss-Darstellung besteht in der gleichzeitigen Visua-
lisierung des Abstofienden und des Verschmelzens, das die Bildtrennung aufhebt und
das Bildliche in einem Bild tiberschreitet. So wird die Bildunabhingigkeit, die Gren-
zen des Bildes paradoxerweise ebenfalls durch das Narziss-Bild in Szene gesetzt. Seine
spezifische Negativitit im hegel'schen Sinne liegt im Anschaulichwerden des Nicht-
Sichtbaren, das als das ausgeschlossene >Andere« zu seiner Konstitution wird.

In der Einordnung der Dimension des >Anderenc< bei Hegel zeigt sich eine enge Ver-
wandtschaft zum Rimbaud’schen »Je est un autre«. Die »Riickkehr aus dem Anderssein«
bei Hegel meint das verfestigende Moment gegeniiber einer Wirklichkeit, die in einer
stindigen Veranderung begriffen ist. Sartre beschreibt in seiner Phinomenologie des
Blicks mehrere Dimensionen des >Anderenc, die sowohl das verfliissigende Element, wie
auch die Vorginge einer Objektwerdung im Blickgeschehen, das erstarrende Moment,
umfassen. Die phinomenologischen Beschreibungen Sartres lassen sich als eine Kon-
kretisierung der logisch-dialektischen Denkfigur Hegels*® lesen. Sie spezifizieren das
Selbstbewusstsein — bei Sartre eine plotzlich auftretende Ich-Entdeckung — von einer
Analyse realer Blick- bzw. Betrachtungssituationen her. Ein wesentlicher Unterschied
gegenitber dem Selbstbewusstsein bei Hegel besteht darin, dass Sartre eine initiale
Seins-Entdeckung neben der Selbstreflexion, also derjenigen, die sich selbst zum Ob-
jekt nimmt, beschreibt. An einem realen >Anderenc vollzieht sich die >Ich-Entdeckungs,
die gleichzeitig durch den anderen eine Dezentrierung/Entfremdung bewirkt.

2.3 Sartre: Ich-Entdeckung und Dezentrierung im Erblickt-Werden
durch den Anderen

Sartre beschreibt in seinen Aufsatz »Der Blick«, wie sich eine Seinserfahrung als Ich-
Entdeckung an einem realen »Anderenc, einer anwesenden Person vollzieht und diese
Person erfordert:”! »Es geniigt, dass der Andere mich anblickt, damit ich das bin, was
ich bin.«*2

Sartre hebt das Erblicken (1) von einem Erblickt-Werden (2) durch den >Anderenc ab.
Im Erblicken (1) unterscheidet er wiederum den Blick, den wir auf Gegenstinde wer-
fen, von dem Blick auf einen anderen Menschen. Danach werde ein Mensch zugleich
als Gegenstand (»Objekt-Anderer«), als auch als Mensch (»Subjekt-Anderer«) im Blick
erfasst. Im Unterschied zu den Objekten der Welt »muf es ihr Wesen sein, sich auf ei-
ne erste Beziehung meines Bewuf3tseins zu dem des Anderen zu beziehen, in der der
Andere mir direkt als Subjekt, wenn auch in Verbindung mit mir, gegeben sein muf3
und die der fundamentale Bezug, der eigentlich Typus meines Fiir-Andere-seins ist.«*?

90  Eshandeltsich bei Hegel ebenfalls um eine Phinomenologie, mit dem Unterschied zu Sartre, dass
es Hegel um das »erscheinende Wissen« und die Bedingungen von Erkenntnis geht.

91  Er bezieht sich auf Hegel, indem er dessen Begriff der Negation als eine »interne Negation« be-
zeichnet und ihr eine »externe Negation« hinzusetzt (s.u.).

92 SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), 17. Aufl., Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2012,
S. 473.

93 SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 458.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. -

239


https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Ein Bild und sein Doppelgénger

Als Gegenstand stehe der >Andere< in einer bestimmten Entfernung zum Betrach-
ter; er ist fitr ihn ein »Objekt-Anderer« wie ein jedweder Gegenstand. Ihn aber als Men-
schen, als »Subjekt-Anderen« zu sehen, bedeutet nach Sartre, diese andere Perspektive
auf die Welt und ihre Gegenstinde als >seine Welt« zu vergegenwirtigen. Das Erkennen
der Wesensgleichheit mit einem anderen Menschen bei gleichzeitiger Verschiedenheit
geht im Blickgeschehen zwangslaufig mit einer Dezentrierung desjenigen einher, der
den>Anderencerblickt. Denn der Andere als »Subjekt-Anderer« hat eine spezifische Per-
spektive auf die Welt, die weder mit der des Betrachters ganz identisch, noch dem Be-
trachter des »Subjekt-Anderen« ganz zuganglich sein kann. Der Blick auf einen anderen
Menschen als »Subjekt-Anderer« bewirkt somit eine Desintegration des Betrachters.

»Die Erscheinung des Anderen in der Welt entspricht also einem erstarrten Entgleiten
des ganzen Universums, einer Dezentrierung der Welt, die die Zentrierung, die ich in
derselben Zeit herstelle, unterminiert.«>*

Dieser Vorgang lasst sich gut auf einen zentralen Aspekt der Bilderfahrung der Narziss-
Darstellung beziehen. Die durch Sartre beschriebene Dezentrierung in der Wandlung
des »Objekt-Anderen« in einen »Subjekt-Anderen« erleben auch die Betrachter des
Narziss-Bildes. Im Hineinversetzen in den Betrachter des Bildes und Nachvollziehen
seines Blicks wird eine Zentrierung gesucht; zugleich bemerkt der Betrachter, dass er
das Bild nicht ganz aus der Warte des Betrachters im Bild, des »Subjekt-Anderen« in
Sartres Terminologie, in den Blick bekommt. Indem er das Bild im Bild aus dessen
Perspektive ergriindet, stellt er fest, dass er dies nicht genauso sehen kann, wie der
Betrachter im Bild. Es bleibt bis zuletzt unklar, wie dieser das Bild sieht.®® Die fehlende
Ubereinstimmung von Bild und Spiegelbild, die als offenkundige Differenz sogleich
vom Betrachter bemerkt wird, erhilt im Bilderleben eine Analogie in der Differenz
zwischen dem Betrachter im Bild und dem Betrachter des Narziss-Bildes. Sie lasst
sich als die Dezentrierung verstehen, die Sartre im Erblicken eines »Subjekt-Anderen«
beschreibt.

Die Konstruktionserfahrung hat fiur die Betrachter des Narziss-Bildes einen
Zwischenraum spiirbar gemacht, in der weder die Identifikation mit dem Betrach-
ter als einem »Subjekt-Anderen«, noch die Trennung vom Betrachter als einem
»Objekt-Anderen« gelingt. Der Zwischenraum lisst sich ebenfalls aus dem komplexen
Blickgeschehen bei Sartre heraus verstehen. Als »Subjekt-Anderer« unterstreicht er
die Wesensgleichheit und zeigt gleichzeitig die Ungleichheit an: als »Objekt-Anderer«
gehort er als Gegenstand (Objekt) der Welt des Betrachters an — er ist als Objekt-
Anderer in ihr enthalten. Dieser >Andere« ist nach Sartre vom Gegenstandstypus der
»Abwesenheit«, wie folgendes Beispiel veranschaulicht: In den Blick gerit ein Mann,

94  Ebd, S. 462.

95  Im Bilderleben fiihrt der Vorgang der Dezentrierung paradoxerweise durch das Hineinversetzen
in den Bildbetrachter initiiert, zu einem volligen Entgleiten und einer AufspleifRung zwischen Bild
und Betrachter. Im Bild erscheinen dieser Unterschied und die Unklarheit durch die Inkongruenz
von Bild und Abbild in Szene gesetzt. Der Betrachter im Bild und der Betrachter des Bildes (Rezi-
pient) schauen auf zwei unterschiedliche Bilder. Diese sind synonym fiir die »Welt« bei Sartre, die
jeweils eine andere, leicht verschobene ist.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

der im Park sitzt, und ganz versunken in sein Buch vertieft ist. Der Mann wirkt nach
auflen hin verschlossen. Diese Hermetik des Bildes, das sich dem Betrachter darbietet,
enthilt, so Sartre, notwendig einen »Riss«: Das Lesen eines Buches bildet einen Teil
des Universums des Betrachters — denn er kennt den Vorgang und die Situation, ohne
in diesem Moment selbst in ein Buch vertieft zu sein. Als »Objekt-Anderer« verweist
der in den Blick tretende >Andere< auf diese »Abwesenheit der Welt, die ich gerade
innerhalb meiner Wahrnehmung dieser Welt wahrnehme«®®.

Das Schattenseitige in der Selbstentdeckung am sAnderen<, wie sie die Narziss-
Darstellung in Szene setzt und wie sie unter Kapitel 1.3. beschrieben wurde, wird hier
in der Dimension des Fehlenden deutlich. Der >Andere« stellt sich als ein (momentanes)
>Nicht-Ich«dar und ist als diese Desintegration doch Teil der Welt des Betrachters.” Die
topologische Sicht Sartres auf das Blickgeschehen, in der »die Desintegration meines
Universums in den Grenzen dieses Universums selbst enthalten ist«®®, erscheint im
Narziss-Bild geradezu durch die Kreisform veranschaulicht, welche die beschriebene
Desintegration durch den >Anderen« beinhaltet. Diese »Desintegration« ist vergleichbar
mit den »Einbruchstellen« ins Ganze bei Hegel. Sartre bringt sie auf die Metapher des
»Abflussrohres«. Danach »durchbohrt« das Erblicken eines Anderen das Sein und bringt
es wie durch ein Rohr zum Abfliefen. In der Metapher des Abflussrohres bei Sartre wird
deutlich, dass der Prozess®® nicht ausschliefilich destruktiver Natur ist. Vielmehr wirkt
das Abflieflen oder Durchbohren einer Form von Erstarrung entgegen, die sich nach
Sartre ebenfalls zwischenzeitlich einstellt:

»Das Universum, das AbfliefSen und das Abflussrohr, wieder ist alles zuriickgewonnen,
wiedererfasst und zum Gegenstand erstarrt: Das alles ist fiir mich da als eine partielle
Struktur der Welt, obwohl es sich tatsdchlich um die totale Desintegration des Univer-

sums handelt.«'°°

Erstarren und Abflief3en (Verschmelzen) bilden die beiden Pole im Blickgeschehen, die
sich ineinander brechen. Sie entsprechen im Bilderleben der Erfahrung, dass Einheit
und Uneinheitlichkeit einander bedingen. Auch in psychodynamischer Hinsicht ist die
Bewegung, die Sartre beschreibt, mit den Prozessen vergleichbar, die die Betrachter
des Narziss-Bildes durchlaufen: So fithlt sich der Betrachter mal ganz involviert und
verbunden (Verfliissigen) und dann wieder wie herausgerissen, sodass er das Bild nur
noch wie von auflen, aus einer grofRtmoglichen Distanz zu betrachten (Erstarren) ver-
mag. Das Erstarren als Endpunkt der Nebenfiguration ist mit Sartre als ein »Stocken«
des AbfliefRens von Welt im Moment der Reflektion zu verstehen. Im Bilderleben wird
dies als eine Blickfixierung und Kehrseite des Blickens (auf ein Bild) erlebt, das zwar

96  Vgl. SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 463.

97  Esist nicht schwer darin die hegel'sche Figur der Identitdt zu entdecken, die zugleich identisch
und nicht-identisch zu sehen. Im Unterschied zu Hegel sind dies Verschiebungen in der Seinsbe-
stimmung, die sich jedoch erst durch einen Blick ereignen.

98  SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 462.

99  Sartre sprichtin seiner Ontologie, »das Sein und das Nichts«, davon dass das »das Sein genichtet«
wird.

100 SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 462.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [

241


https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Ein Bild und sein Doppelgénger

zu einer Vergegenstindlichung (bei Sartre Objektivierung) beitrigt, aber ein Erblickt-
Werden im Sinne von Ergriffen-Werden unterbindet und in eine nicht mehr greifbare
Distanz riicke.

Wihrend sich das Erblicken des >Anderen< zwischen Vergegenstindlichung und Ver-
flissigung bewegt und eine notwendige Desintegration des eigenen Universums be-
wirkt, verortet Sartre die Ich-Entdeckung im engeren Sinne im Moment des Erblickt-
Werdens (2). Das Erblicken des >Anderenclisst bereits das Erblickt-Werden antizipieren;
denn es erdffnet ein Moglichkeitsfeld, selbst erblickt zu werden. Nach Sartre trete das
Individuum im Erblickt-Werden aus seinem Subjektstatus heraus und werde zu einem
Objekt einer ihm unbekannten Welt dieses Anderen. Darin vollzieht sich im Betrachtet-
Werden ein Umschlag des Subjektseins in den des Objektseins in der Welt eines Ande-
ren.®* Neben dem Aspekt der Bemichtigung, die in dieser Objektwerdung durch den
Anderen liegt, bleiben die Objektqualititen des hieran entdeckten >Ich« als Objekt des
Anderen diffus. Sartre spricht hier von einer plotzlichen Sein-Vergegenwirtigung, ei-
ner Entdeckung des >Ichs, das sich mit einem Entgleiten/einem Selbstverlust verbindet.
Wihrend sich dies auch als eine freudige Entdeckung durch den Blick des Anderen ver-
stehen lieRRe, betont Sartre wie in dieser Seins-Enthiillung durch den Blick des Anderen
zugleich ein Sich-Entgehen stattfindet. Hier findet sich auch das oben im Blickgeschehen
beschriebene Phinomen des Nicht-Identischen wieder, das nun im Zusammenhang mit
einer initialen Selbstentdeckung durch den Blick des >Anderen« verbunden ist. Sartre
beschreibt, dass diese Erfahrung — »ich sehe mich, weil man mich sieht« — nicht nur
am hiufigsten vorkomme, sondern eine jeweils tiberraschende »Heimsuchung« durch
das >unreflektierte Bewusstsein« darstelle.'°* Hieraus schlief3t Sartre, dass diese (zwei-
te) Form der Seinserfahrung als Ich-Entdeckung im Gegensatz zum reflexiven Bewusst-
sein »auflerhalb« von sich begriindet liegt. Das »unreflektierte Bewuf3tsein« als das »Be-
wufdtsein von der Welt« — analog zum Unbekannten bei Rimbaud und dem Allgemein-
Weltlichen bei Hegel - bildet den Anteil des Nicht-Reflexiven in der Seins- oder Ich-
Entdeckung.

»Mein Objekt-Ich ist also weder Erkenntnis noch Erkenntniseinheit, sondern Unbeha-
gen, erlebtes Losreifien von der ek-statischen Einheit des Fir-sich, Grenze, die ich nicht
erreichen kann und die ich dennoch bin. Und der andere, durch den dieses Ich mir ge-
schieht, ist weder Erkenntnis noch Kategorie, sondern das Faktum der Anwesenheit

einer fremden Freiheit.«'®3

Die »Heimsuchung durch das nicht-reflektierte Bewusstsein« beschreibt eine Sorte des
Anderen im Bilderleben, die als ein Verriicken und Fremdwerden klassifiziert wurde.

101 Bei Sartre handelt es sich um ein reales AuRen, das der Selbstreflexion nicht immanent ist, wah-
rend Hegel die Andersheit ins Innere des Selbstbewusstseins als seinen dialektisch-logischen Ge-
genzug verlegt.

102 SARTRE, JEAN-PAUL: Das Sein und das Nichts (1943), S. 470.

103 Vgl. Ebd,, S. 494.»Das Ich bot sich als Objekt nur dem reflexiven Bewufitsein dar. Aberjetzt ist das
Ich dabei, das unreflektierte Bewufdtsein heimzusuchen. Nun ist aber das unreflektierte Bewufit-
sein Bewufdtsein von der Welt. Das Ich existiert fiir dieses auf der Ebene der Objekte der Welt;
diese Rolle, die nur dem reflexiven BewufStsein zufiel: das Gegenwartig machen des Ich, gehort
jetzt dem unreflektierten Bewufitsein an.«

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Vergleichbar mit den Vorgingen der Dezentrierung im Blickgeschehen, das Sartre be-
schreibt, kommt im Bilderleben ein Anderer, ein Fremder ins Spiel, der das Selbstbild
stort. In der Nebenfiguration fithrt dies zu einer Auseinandersetzung mit dem Blick
Anderer, der im Selbstbild als Inkongruenz reprisentiert ist oder von diesem abweicht.
Das Bilderleben offenbart, wie im Blick auf sich selbst, immer auch ein fremder Einfluss
liegt. Dieser »Andere« dezentriert und an ihm vollzieht sich zugleich eine Seinserfah-
rung. Er ist mit der Entdeckung des Anderen im Bild vergleichbar, der das (narzissti-
sche) Spiegelstadium itberwinden lisst.

Wahrend Hegel das Anderssein als dem Selbstbewusstsein innewohnend setzt, be-
schreibt Sartre dies analog in der Blickbegegnung mit einem realen Anderen. Beiden
Beschreibungen sind die Bewegungen in der Konstituierung des Selbstbewusstseins
als einer Ich-Entdeckung gemeinsam: In der Terminologie Hegels steht ein Verfliis-
sigen einer Absonderung gegeniiber; Sartre spricht hier analog von einem AbflieRen
und Erstarren. Eine Gemeinsambkeit liegt zudem in dem kreisformigen Vorgang. He-
gel beschreibt dies als eine bestindige »Riickkehr aus dem Anderssein«, wenn sich das
verfliissigende Element, aus dem es sich bildet, »absondert«, wihrend Sartre dies ana-
log als eine »Riickgewinnung« gegeniiber dem auffasst, was durch die Dezentrierung
durch den Anderen abgeflossen ist und in einer voriibergehenden »Erstarrung« zum
Gegenstand miindet.

Die Dimension des >Anderen, die bei Hegel und Rimbaud im Unbekannten, im
Weltlich-Allgemeinen und seiner Transformationslogik liegen, sind bei Sartre vielfil-
tiger: in der Mehrdimensionalitit des Blickgeschehens zihlt neben der Verfliissigung
(Dezentrierung) auch die Objektwerdung (Erstarrung) durch den Blick des >Anderen«
zu den Dimensionen des >Anderenc. Dieser >Andere« gehort allerdings wie bei Hegel
dem »nicht-reflexiven Bewufitsein, also der Welt an.°* Wihrend sich die Pole und die
Bewegungen zwischen Verschmelzen und Erstarren in der Reflexion des Selbstbewusst-
seins bei Hegel und der Ontologie des Ichs bei Sartre stark dhneln und beide Theorien
auf das Verhiltnis des Reflexiven zum Nicht-Reflexiven im Vorgang der Ich-Entdeckung
und des Selbstbewusstseins hinweisen, steht die phinomenologische Beschreibung des
Blickgeschehens bei Sartre der Sinnlichkeit der Bilderfahrung niher. Befragt man nun
die Theorien umgekehrt mit dem Bild, so fehlt bei Sartre die begehrliche Mitte, die
Hegel als Aneignungswunsch der Welt und »Begierde tiberhaupt« als zentrales Motiv
des Selbstbewusstseins begreift. Diese (phinomenologische) Liicke schliefdt Lacan, der
in einem engen Diskurs mit Sartre den Blick weniger als entmachtend als begehrlich
begreift.

2.4 Lacan: Blick als Begehren und Erfasst-Werden durch den Anderen

Noch expliziter als Sartre, der das Blickgeschehen und die Ich-Entdeckung von ei-
nem »unreflektierten Bewusstsein« ausgehend als iiberraschende »Heimsuchung«

104 Vgl. ebd., S.537ff. Sartre bestreitet gegeniiber Hegel die Moglichkeit gegeniiber der Totalitat, die
das »Ich-selbst« bedinge, einen Gesichtspunkt einnehmen zu kénnen. Es lasse sich nur erfahren,
nicht erkennen (gegeniiberstellen).

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. -

243


https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24t

Ein Bild und sein Doppelgénger

beschreibt, betont Lacan unbewusste Prozesse, die im Blickgeschehen als Seins-
Erfahrungen und Seins-Formen wirksam sind.'

Lacan hebt zwei Blickarten voneinander ab, ein »sich sich sehen sehen« (1), von ei-
nem nicht-reflexiven Erfasst-Werden von einem Blick (2). Das reflexive »sich sich sehen
zu sehen« (1) komme gegeniiber dem vorwiegend unbewussten Blickgeschehen einer
»Illusion des Bewusstseins« gleich. Lacan schreibt diesem »reflexiven« Bewusstsein die
Eigenschaften der Idealisierung und Verkennung zu. Bewusstsein hingegen sei etwas,
auf das sich das Subjekt zuriickziehe, um der Funktion des Blicks auszuweichen. Das
Schauen auf sich selbst bilde eine befriedigende Ordnung, »wo das Subjekt sich in so
tiefgreifendem Verkennen bestitigt sieht«.1°® In diesem »Taschenspielertrick« (Eska-
montage) liege eine »Umgehung der Funktion des Blicks«. Was umgangen wird, be-
schreibt Lacan als das »Begehrenc, welches im Erfasst-Sein vom Blick Anderer liege
und eine urspriingliche Abhingigkeit von Anderem anzeige.

»Heifdt es nicht Befriedigung, unter diesem Blick zu sein, von dem ich in Anschlufs an
Merleau- Ponty sprach, unter diesem Blick, der uns einkreist und der aus uns in erster

Linie zu angeschauten Wesen macht, freilich ohne das uns dies angezeigt wiirde.<'®’

Im »sich sich sehen zu sehen« (1) dagegen imaginiere sich das Subjekt als allsehend:
»Was uns zum Bewusstsein macht, das setzt uns auch mit demselben Schlag ein »als
speculum mundic«.«*°® Es stehe damit in einer philosophischen Tradition, welche die
»ldee eines absoluten Wesens« vertritt, das in der Kontemplation die Fiille erschlie-
Ren kénne, eben weil es vollkommen ist. Lacan bringt hier das cartesische Cogito mit
dem illusionistischen Charakter des narzisstischen Stadiums in einen Zusammenhang.
In beiden Kontexten tiusche sich der Mensch dariiber hinweg, sich in einem Feld des
Sehens in Abhingigkeit zu Anderem zu befinden. Dieselbe Illusion hafte zudem je-
nen Philosophien an, die von einer urspriinglichen Einheit des Subjekts ausgehen und
meinten iiber sich verfiigen zu kénnen. Das cartesische Cogito, in welchem sich »das
Subjekt als Denken begreift«, entspreche damit dem »ich sehe mich mich sehen«. Dass
das Subjekt hieriiber in den Mittelpunkt gerate, lasse — so Lacan — dann zwangsliufig
einen »Verdacht auf die Welt« fallen, diese sei nur seine Vorstellung. Tatsichlich aber
verdecke das »sich sich sehen zu sehen« den Zug des Schwindens und der Punktuali-
tit, die dem Subjekt eigen seien.’® Die Selbstreflexion des >sich sich sehen zu sehen«
sei »die Umkehrung der Struktur des Blicks«*'°. Lacan fithrt damit in seinen Blickana-
lysen den Gedanken Sartres weiter, dass eine Seinserfahrung nicht die Erfahrung be-
inhaltet, sich in Ginze zu iiberblicken. Sie besteht nach Lacan in der Unméglichkeit des

105 Seine Psychoanalyse versucht die Ergrindung des Subjekts vom Unbewussten her und setzt das
Bewusstsein, wie Freud auch, als eine Ausnahme.

106 LACAN,JACQUES: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse., 4.
Aufl., Weinheim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. 73-84, hier S. 81.

107 Ebd.

108 Ebd.

109 LACAN, JACQUES: »Die Anamorphose (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, 4. Aufl., Wein-
heim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. 85-96, hier S. 90.

110 Ebd., S. 88.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

reflexiven Bewusstseins — bildlich gesprochen in der Unméglichkeit eines dauerhaften
Gegeniibertretens des Bildes.

Gegeniiber dem illusionistischen reflexiven Bewusstsein konstatiert Lacan eine un-
bewusste Begehrensfunktion, die an den Blick (2) gekniipft ist.""" Im Blick lebe der
Mangel als Erginzungs- und Vervollstindigungssehnsucht. Der Blick bei Lacan bildet
keinen autonomen-intentionalen Akt, sondern der, der blickt, werde zugleich erblickt
und von diesem Blick »erfasst« (2)."* Das Subjekt sei in einem Feld von Begehrlichkei-
ten eingeschrieben und kein die Welt intentional erblickendes Wesen. Das Begehren
wiederum verweist auf einen Mangel, den der Andere, dessen Blick erheischt wird, zu
stillen verspricht. Der Blick symbolisiere »das Fehlen« und dieses Fehlen zeige sich im
Werben um einen anerkennenden Blick, im Wunsch nach Vollstindigkeit. Er ist auf
ein begehrtes Objekt gerichtet.””> Der Andere, der bei Sartre dezentrierend auf eine
urspriingliche Seinseinheit wirkt, diese zugleich enthiillt und entfremdet, ist bei La-
can ein begehrter, ein fehlender Anderer. Lacan legt hier also die Desintegration (des
Subjekts) an andere Stelle als Sartre."™* In seinem Aufsatz, die Spaltung von Augen und
Blick, behauptet Lacan eine »Priexistenz des Blicks, die darin liegt, dass wir zunichst
»Gesehene« sind, das heifdt vom Blick anderer erfasst werden, um diesen Blick werben
und uns (wie in der Funktion der Mimikry) in einem »Feld des Gesehenen« bewegen.
In dieser neuen Sicht auf das Subjekt liege nach Lacan eine »ontologische Wende«.

»Was einzukreisen wire auf den Bahnen des von ihm gewiesenen Weges, ist die Pra-
existenz eines Blicks —ich sehe nur von einem Punkt aus, bin aber in meiner Existenz

von iiberall her erblickt.«'"

Die »Priexistenz des Blicks« stehe zudem in einem Zusammenhang mit einer frithen
Spaltung, dem Kastrationskomplex. Der Blick habe eine »triebliche Funktion«, verweise
auf den Mangel, den nur ein Anderer — das »Objekt a« in der Terminologie Lacans — stil-
len konne. Er sei in seinem Kern phallisch."!® Die »Priexistenz des Blicks« meint ein

111 Sie lasstsich in der Bilderfahrung auf die Sehnsucht nach Vollstindigkeit und auf die Kehrseiten
der Synthesebemiihungen, also auf das Begehrliche des»sich sich sehen zu seheng, beziehen.

112 Das»Erfasst-Werden«durch den Blick erlautert Lacan ausfiithrlich am Mimikry-Phianomen und re-
kurriert auf die Studien Callois, der der Anpassungsthese als Erklarungsversuch widerspricht. Die
Auffassung des Subjekts ist bei Lacan stark durch den gestaltpsychologisch/topologischen Gedan-
ken gepragt, wonachswir<im Blick anderer erfasst zu Teilen eines Feldes werden. Der Unterschied
im Verstandnis der Mimikry als Anpassungsform oder als ein Vorgang, in welchem das Tier in
einem Feld des Sehens erfasst wird, liegt im Ausgangssignal der Transformationsbewegung. Die
Anpassungsthese geht von einer mehr oder weniger individuellen, im Lebewesen zu verorten-
den Schutz- Uberlebensfunktion aus, wihrend das »Erfasst-Werden« iiberindividuell, topologisch
gedachtist und dsthetischen Gesetzen folgt, die nicht zwangslaufig einer Uberlebensstrategie un-
terliegen. In diesen Transformationen spielt die Augenfunktion eine entscheidende Rolle.

113 LACAN, JACQUES: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 76.

114 Lacan’'s Analyse des Blicks ist eingebettetin eine Psychologie des Unbewussten. Vom Unbewussten
und nicht vom Bewussten her wird das Subjekt in seinen Determinanten/in seiner Beschaffenheit
erkundet.

115 LACAN, JACQUES: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 78.

116  Vgl. LACAN, JACQUES: »Die Anamorphose (1964)«, S. 95.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [

245


https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Ein Bild und sein Doppelgénger

urspriingliches Fehlen, das den Menschen als Mangelwesen, auszeichnet. Sie zeigt die
tiefe und unabinderliche Abhingigkeit zu anderen an.™”

Beide von Lacan beschriebenen Blickarten, das illusionistische »sich sich sehen se-
hen« (1), als auch der Blick als nicht-reflexives Erfasst-Werden (2) finden sich im Bilder-
leben. Sie sind im Bilderleben ebenfalls einander gegeniibergestellt. Der idealisierende
Zug, in der sich der Betrachter meint ganz zu erfassen, trifft auf all jenes, was fehlt
und insofern »anblickt, als dass es ersehnt wird. Das »>sich sich sehen zu sehen« (1) wird
im Bilderleben im Zug der Nebenfiguration entlarvt: Der Betrachter vermag sich im
Bild nicht ganz und schon gar nicht als ser selbst< zu sehen. Die Reflexivitit als ein
sich abbildendes Bewusstsein wird mit der Bilderfahrung, nicht sehen zu kénnen und
nicht gesehen zu werden, kontrastiert. Im Bilderleben zieht zugleich eine begehrliche
Mitte den Blick auf sich. Die Betrachter schauen auf ein phallusartiges Knie, das eigen-
tiimlich abgeschnitten, dem Kérper nicht zugehorig erscheint. Sie beschreiben, wie sie
sich wie von einem Magneten, von einer »goldenen Mitte« angezogen fithlen, die alles
um sich kreisen lasse. Dieser Bildmittelpunkt ist fiir die Probanden insofern kompro-
mittierend, als dass sie das Gefiithl haben, darauf gezogen zu werden und den Blick
nicht abwenden zu kénnen. Kompromittierend ist er in der sexuellen Konnotation als
Phallus und dadurch, dass mit ihm >unkultivierte« Handlungen assoziiert werden, die
der Betrachter am liebsten vollziehen wiirde: Durchschlagen, Sich Hineinstiirzen. Ei-
ne Probandin duflert explizit, wie sie das Gefiihl hat, da schaue sie etwas an, das wie
ein grofies Auge wirkt. Mit Lacan lieRRe sich sagen, dass der Betrachter im »Feld des
Sehens« (Bildbetrachtung) von einem Blick »erfasst« wird, dem er sich nicht entzie-
hen kann (2). Dem Blick liege eine Begehrensfunktion zugrunde, die ihn auf ein Bild
und ins Bild hineinziehe.™® Dies lisst sich mit der massiven Korperlichkeit, die sich
den Probanden aufdringt, in Verbindung bringen. Die Betrachter sind von etwas, das
sie anblickt, »erfasst« und haben Mithe sich davon zu distanzieren. Dieser Blick ist ein
anderer als der »reflexive Blick« und wird auch von den Probanden als dasjenige Bild-
moment beschrieben, das »gegen die Reflektion« geht. »Gegen die Reflektion« meint
hier den Blick, der jenseits eines Bewusstwerdungs- oder Erkenntnisprozesses liegt.
Er lieRe sich mit Lacan als Blick in seiner »trieblichen Funktion« verstehen, die Lacan
gegeniiber Sartre wie folgt argumentiert:

»Wenn man die Dialektik des Begehrens nicht in Anschlag bringt, ist nicht zu verste-
hen, weshalb der Blick des Andern das Wahrnehmungsfeld desorganisieren sollte. Es
geht eben darum, dafs das Subjekt, das hier gemeint ist, nicht das Subjekt des Refle-

xionsbewuRtseins ist, sondern das Subjekt des Begehrens.«''®

Die Bildbetrachter erfahren, dass sie nicht nur auf etwas schauen, sondern dass sie von
etwas angeblickt werden, das sie angeht, von dem sie »erfasst« werden. Die »Spaltung
von Augen und Blick« bei Lacan beschreibt, dass Anblick und Vorstellung nie in eins

117 Dagegen handelt es sich bei Sartre zunichst um eine »Fiille des Seins, die erst durch den Blick
»genichtet« wird.

118  Salber beschreibt das Verhiltnis von Bild und Blick ebenfalls vor dem Hintergrund einer immerzu
unfertigen Gestalt, die sich nach Anderem sehnt und zu ergénzen sucht.

119  LACAN, JACQUES: »Die Anamorphose (1964)«, S. 96.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

fallen. In diesem Sinne verspricht ein (jedes) Bild Ganzheit, die nicht zu haben ist. Das
Begehren, das nach Lacan den Blick lenkt, wirkt im Narziss-Bild einerseits kompro-
mittierend (phallisches Knie) und wird zudem mit einem unvertraglichen Anblick, dem
Bild im Bild kontrastiert. Das Bild zeigt (zum Teil) etwas anderes, als sich der Betrachter
vorstellt/wiinscht. In einen Zwiespalt geraten Anblick und Vorstellung in der Erfah-
rung, dass der Betrachter im Bild sehnsiichtig auf etwas schaut, das Bild aber nicht (als
zu sich gehérend) erkennen und letztlich nicht »greifen« kann.

Die Figur des Anderen stellt bei Lacan das begehrte Objekt dar, das zugleich ein
Fehlen markiert. Die Narziss-Darstellung setzt tatsichlich eine Blickbannung iiber das
Fehlende in Szene und involviert den Betrachter, der im Zuge der Betrachtung nicht
mehr aufien steht. Auch thematisch werden im Anblick der Schattengestalt (bzw. in der
Konfrontation mit dem Fragmentarischen als durchgingige Bildqualitit) insbesondere
Geschichten von Versagungen, Zuriickweisungen, einem Nicht-Zuriickblicken im bild-
lichen Sinne, belebt. Besonders die Realitit des Bildes in seiner Mittelstellung zwischen
Anschauungsobjekt und Vorstellungsbild unterstreicht die Differenz zwischen Augen
und Blick, die Sartre darin beschreibt, dass nicht beides gleichzeitig méglich ist'*° und
an der Lacan eine grundsitzliche Kluft fest macht: zwischen dem, was physisch >da< ist
(Augen) und dem was >fehlt« (Blick)."*!

Nach Lacan ist der Betrachter als ein Betrachteter nicht derjenige, der das Fehlen-
de erginzt und das Bildgeschehen intentional lenkt, sondern er wird nach Lacan zum
blinden Fleck des Bildes — einem Bild, das ihn anschaut. In dieser Umkehrung seien
nach Lacan beide Seiten des Blicks — nicht nur »daf$ es anblickt, sondern auch dafS es
zeigt« — »elidiert«**? Das gleichzeitige Eins-Sein und Uneins-Sein mit dem Bild liefRe
sich nach Lacan als ein Vorgang beschreiben, in dem der Betrachter zu einem Teil des
Bildes wird, ohne mit ihm identisch zu sein.

2.5 Salber: Der Blick in seiner Erganzungsfunktion und seinem Bildversprechen

Salber beschreibt den Blick ebenfalls in einem Gegensatz zum reflexiven Bewusstsein.
Er sieht in ihm »eine besondere Form des Sehensc, die fiir den Menschen charakteris-
tisch ist. So wie das Bewusstsein etwas von sich trenne, stehe der Blick fiir eine andere
Form des Auseinander-Gehens seelischen Erlebens. Im Blick werde etwas unwillkiirlich
beschaubar, wihrend anderes ausgeschlossen bleibe. Darin liegt nach Salber begriindet,
warum der Blick in Literatur, Kunst und im Alltagsverstindnis als michtig, wertgerich-
tet, ausgreifend und eindringlich beschrieben. Ein Blick konne andere entmachten oder
wie im Mirchen Berge versetzen.'??

Die Beschreibung des Blicks bei Salber ist dem »Erfasst-Werden« durch den Blick

bei Lacan verwandt. So wie Lacan ein grundsitzliches Begehren in den Blick legt — der

120 Die Augen zu sehen, bedeutet nach Sartre den Anderen als »Objekt-Anderen« zu sehen; den Blick
des Anderen zu sehen hingegen macht den Erblickten zu einem »Subjekt-Anderen«.

121 Als nicht zu haltender Augen-Blick verweist er auf das menschliche Dasein, wie ihn die Narziss-
Darstellung des Caravaggio einfangt.

122 LACAN, JACQUES: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 81.

123 Vgl. SALBER, WILHELM: »Der Blick (1960)«, in: Anders 36/2019, S. 33-44, hier S. 42.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. -

247


https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Ein Bild und sein Doppelgénger

Mensch will erblickt werden und ist von allen Seiten her erblickt — wird dieses Begeh-
ren bei Salber explizit an das Versprechen gekniipft, das Bilder geben. Das Begehrliche
des Blicks, das Lacan vor dem Hintergrund eines urspriinglichen Fehlens als Urphino-
men beschreibt, lisst sich mit Salber auch gestaltpsychologisch-morphologisch als ei-
ne »Entwicklungsform« verstehen, die auf Erginzung aus und insofern »gerichtet« ist.
So beschreibt Salber, wie Anblick und Erblickender in einem »bestimmten Verhiltnis

4 zueinanderstehen. In diesem Sin-

des Entsprechens bzw. des Nichtentsprechens«*
ne werden Blicke nach Salber gesucht oder gemieden. Dass der Blick eine bestimmte
Richtung findet, etwas seinen Blick auf sich zieht, hat nach Salber nicht vorrangig mit
dem »Anblick einer Sache« zu tun, sondern mit anziehenden, verlockenden Bildern, die
mit dem Anblick, der physischen Prisenz einer Sache verkniipft sind. So locken auch

Gegenstinde durch ihre Bild-Versprechen; in ihnen realisierten sich Lebensbilder:

»Der Blick wird durch diese Bilder angezogen und er ergreift sie, weil sie ihm inne-
wohnenden Entwiirfen entsprechen oder bestimmte Tendenzen zu neuen Entwiirfen

zu fithren versprechen.«'?3

Diese Lebensbilder sind richtungsweisend und sie formieren sich um Gegenstinde und
Handlungen, in die diese Gegenstinde eingebettet sind. Hieriiber vermag Salber auch
das Meiden des Blicks, verbotene Blicke etc. zu begriinden — denn der Blick sucht sich
anziehende Bilder, solche, die Erginzung und Entwicklung oder auch Wiederholung
versprechen, und meidet andere, die abstofRend wirken. Das Blickgeschehen, die Bild-
wahl sozusagen, aber auch die Genese von Bildern stehen somit in Abhingigkeit zu
personlichen Lebenswegen und itbergreifenden kulturellen Entwicklungen. Im Auffin-
den der Bilder, die unbewusst unseren Alltag durchziehen, liegt nach Salber ein hoher
Erkenntnisgewinn. Salber bringt dies auf die Formel: »In den Bildern, die der Mensch
mit seinem Blick sucht oder meidet, erkennt er vorbewusst selbst, wie er ist.«'2¢

Wihrend die Bilderwirklichkeit, die Salber beschreibt, unser Leben prigt, hebt sich
ein zweistiindiger >Blick< auf ein Gemilde wie der Narziss-Darstellung hiervon noch-
mals ab. Das Blickgeschehen im Betrachten des Narziss-Bildes ist zwiespiltig: hier
trennt sich ein Idealbild, das den Blick auf sich zieht, von Bildrealititen jenseits des
Idealen, die iibersehen werden wollen. Der Betrachter trifft mit seinem Blick auf ver-
lockende Selbstbilder, die eine wunderbare Zukunft versprechen und als solche >un-
beriihrt« bleiben sollen, und zugleich wird er mit der Verriickungsnotwendigkeit die-
ses Bildes und seinen >hisslichen«< Seiten konfrontiert, vor denen er am liebsten die
Augen verschlieflen wiirde. In diesem Blickgeschehen, das sich zwischen Vermeiden
(Wegsehen/dem Betrachter die Augen schliefen) und magnetischer Anziehung bewegt,
arbeitet sich der Betrachter — mit Salber gesprochen — an Entsprechungen und Nicht-
Entsprechungen ab. Er erlebt zudem, wie konkurrierende Bilder aufkommen, wie ein
Bild nicht rund zu kriegen ist oder in seiner Abgeschlossenheit nicht mehr greifbar
wird. Der Betrachter stellt fest, wie sich in seinem Blick ein Bild formiert oder verwei-
gert.

124 Vgl.ebd., S.38.
125 Ebd., S.39.
126 Ebd.,S. 40.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [



https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IV. Bildreflexionen

Die Theorien des >Anderen< nochmals in der Zusammenfassung: Wihrend Rim-
baud Titigkeiten als >das Andere« beschreibt, die ein Ich-Bewusstsein eriibrigen und
ein >Sehenc« jenseits von letzten Gewissheiten ermoglichen, sind es bei Sartre und La-
can reale< oder auch imaginierte >reale< Andere (Personen), die eine Selbstentdeckung
und Selbstreflexion bedingen und auf jeweils andere Weise formen. Sartre beschreibt
Seins-Erfahrungen und Seins-Wandlungen in einem Ausschlussverhiltnis des Blickens
und Erblickt-Werdens, die gleichzeitig ein Enthiillen wie ein Schwinden der Welt des
Betrachters und Betrachteten bedeuten. Die beschriebenen »Einbriiche« in das Selbst-
bewusstsein bei Hegel stehen in Analogie zu einem srealen< Anderen bei Sartre, der - in
den Blick genommen — wie ein »Abflussrohr« auf die Welt des Betrachteten einwirke,
diese »dezentriert« und erst hieriiber eine Seinserfahrung ermoglicht. Nach Lacan liegt
im Blick eine unbewusste, nicht-reflexive Seinserfahrung, in deren Mitte das >Begeh-
renc steht. Das ebenfalls begehrliche, reflexive Bewusstsein tiuscht sich iiber das Fehlen
des >Anderen< hinweg und erzeugt zwangsliufig den Schatten. Dessen Eigenschaften
liegen nicht nur in der Logik einer Einschlussgestalt begriindet, die den Ausschluss er-
fordert, sondern an ihm wird das Fehlende spiirbar. Er entspricht dem Schattenmythos
des Bildes als Sehnsuchtsfigur. Das Erblickt-Sein als Sehnsucht und Erfasst-Werden von
einem Blick formiert sich bei Lacan zu einer ontologischen Wende, die das (konstituti-
ve) Fehlen des Anderen ins Zentrum setzt. Das Begehrliche des Blicks findet sich auch
in Salbers Bestimmung des Blicks, der sich zu Anderem hin entwickeln und erginzen
mochte.'?” Er beschreibt, wie der Blick immerzu von attraktiven oder auch abstof3en-
den Bildern von Wirklichkeit geleitet wird.

Der Betrachter des Narziss-Bildes spiirt unterschwellig die Gehalte eines solch kom-
plexen Blick- und Bildgeschehens, das in seiner Ambiguitit im Alltagsgeschehen zwar
wirksam, aber nicht bewusst wird. Bisweilen erahnt und paraphrasiert er seine philoso-
phischen und erkenntnistheoretischen Implikationen. Die Begegnung des Betrachters
mit dem eigenen Blick und dem bildlichen Gegeniiber, das sowohl entspricht, als auch
widerspricht, fithrt zu einer Bild-Erfahrung und Bild-Reflexion der Bilder, die den Be-
trachter leiten oder abstofRen. In dieser Auseinandersetzung mit dem Bild scheinen die
aufgefithrten philosophischen Positionen nachzuhallen.'?® Sie verbinden die einerseits
alltidglich wirkende Szene, »unbesorgter Knabe am Tiimpel« mit den Erkenntnisfragen,
die das Bild aufwirft und es sogleich als Narziss identifizieren lisst. Der Narziss-Mythos
bringt die Realitit des >Anderen< — ob als notwendige Austauschbewegung, Verbunden-
heit, Verfliissigung — die im Theorieexkurs der Bild- und Blicktheorien beleuchtet wur-
den, wiederum auf ein anschauliches Bild.

127  Erfihrt es nicht mehr auf ein frithes Triebgeschehen zuriick; bei Lacan den Kastrationskomplex.

128 Dieswird insbesondere in der typisierenden Beschreibung deutlich und fiithrt zurtick auf das Kon-
struktionsproblem. Die Unhaltbarkeit eines Bildes stellt (nicht nur) im ibertragenen Sinne ein
epistemologisches Grundproblem dar. Es entfacht grundsitzlich das Philosophieren.

https://dol.org/10.14361/9783839485158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. - [

249


https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

