
232 Ein Bild und sein Doppelgänger

Die Bildwirkungsanalyse der Narziss-Darstellung offenbart, wie das Bild als ein »In-

dem« seiner Bezüge beide Stadien als aufeinander bezogen bzw. ineinander gebrochen

zeigt.6364 Während am Narziss-Mythos und an verschiedenen Narziss-Darstellungen

Ursprungsmythen der Malerei unter unterschiedlichen Paradigmen, denen des Spie-

gels und denen des Schattens diskutiert werden, so eröffnet die Bildwirkungsanalyse

eine neue Sicht: Das Spiegelstadium inkludiert das Schattenstadium. Nicht die Ablö-

sung des Schattens durch den Spiegel führt uns somit in die »Spiegelphase der Mo-

derne«65, sondern eine neue Sicht auf den Spiegel, die den »Schatten« – metaphorisch

als Bild für einen »Anderen« oder das »Andere« im Eigenen – beinhaltet.66 Danach ver-

weist das Bild des Selbst stets auf einen ›Anderen‹. Es belebt den Wunsch, da möge

ein Anderer sein. Dass dies keine gänzlich neue Sicht ist und keine Entdeckung der

Moderne darstellt, offenbart der Narziss-Mythos. Er handelt von der Unmöglichkeit,

sich als sich selbst zu sehen. Und diesen Kern trifft auch die Narziss-Darstellung von

Caravaggio.

Das Verhältnis von Spiegel und Schatten wirft also die Frage nach dem Eigenen und

dem Anderen in der Spiegelerfahrung auf. So wie der Spiegel eben nicht nur die Identi-

fikation, das Erkennen im Sinne des »Ich bin es selbst!« zeigt, sondern in der Bilderfah-

rung die Gestalt des Anderen – hier stellvertretend für alles Abweichende, Verrückende,

Nicht-Greifbare, Zurückliegende und Schattenhafte aufscheinen lässt – tritt das Eige-

ne als das Andere in Anschauung. Im Bilderleben stellt die Entdeckung des ›Anderen‹

eine überraschende und zentrale Bilderfahrung dar. Sie geht mit einer fundamentalen

Infragestellung des ›Ich‹ einher.

2. Die (Spiegel-)Dimensionen des Anderen. »Je est un autre«

Das folgende Kapitel verlässt nun den Boden der Bildwirkungsanalyse und die im ers-

ten Kapitel hergestellten Zusammenhänge zum Narziss-Mythos und Narzissmus. Es

thematisiert die Frage der Ich-Identifizierung über ›Anderes‹, die den philosophischen

Diskurs bei Hegel und Sartre streifen und die in Form einer Bild- und Blicktheorie Ein-

gang in die psychoanalytische Theorie von Lacan und eine morphologische Konzeption

63 Vgl. Stoichiţă, Victor I.: Eine kurze Geschichte des Schattens, S. 35.

64 Dies widerspricht der Annahme, dass die unterschiedliche Konnotation von Spiegel und Schat-

ten in den optischen und ontologischen Voraussetzungen des Bildes liege, vgl. S. 35. Er selbst be-

schreibt, wie die Künstler des 17. Jahrhunderts oftmals »den flüchtigen Charakter des Spiegelbil-

des« unterstrichen hätten, vgl. S. 33

65 Vgl. Stoichiţă,, Victor I.: »Introduction to the section. Pictural Mimesis before and after 1500«, Artistic

Exchange. Akten des XXVIII. Internationaler Kongress für Kunstgeschichte, Bd. II, Berlin 1992.

66 Dass diese Sicht nicht im engeren Sinne ›modern‹ ist, belegtwiederumderNarziss-Mythos und die

Darstellung von Caravaggio. Die im Teil I, Kapitel 3.2. aufgeworfene Frage nach der Kontextualität

und Kulturabhängigkeit eines Bildes lässt sich nun dahingehend beantworten, dass Bilder – zu-

mindest dieNarziss-Darstellung – einen zeitunabhängigenKern imErleben seiner Betrachter tref-

fen. Dies bedeutet umgekehrt nicht, dass sich Bilder nicht auch unter kulturellen Aspekten be-

trachten lassen. Diese Sicht ist insbesondere für die Kunstreflexion bedeutsam, die aber nach Ga-

damer – und diese Sicht wird hier vertreten – der Kunsterfahrung nachgeordnet ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 233

des Blicks bei Salber gefunden haben.67 Der Exkurs in diese Theorien soll, scheinwer-

ferartig, das Verständnis der im Bilderleben untergründig wirksamen Frage der Selbst-

gewahrwerdung des ›Ich‹ über Anderes/Verrückendes vertiefen.DieTheorien tragen in-

sofern zum Verständnis der Bildwirkung des Narziss-Bildes bei, als sie die Bedeutung

des ›Sehens‹, ›Erkennens‹ und der Seins-Gewahrwerdung an die Figur eines ›Anderen‹

knüpfen.68 Sie beleuchten jeweils verschiedeneDimensionen dieses ›Anderen‹, die auch

im Bilderleben unterschwellig anklingen. Vorab sei erwähnt, dass sich in diesemTheo-

rievergleich bisweilen erstaunliche Analogien zum Bilderleben ergeben. Welchen Bei-

trag der Exkurs in der Beantwortung der übergreifenden Fragestellung leistet, wird im

Anschluss an die Vorstellung erläutert.

Worin liegen die Gemeinsamkeiten der vorgestellten Theorieaspekte? Die Theori-

en verbindet, dass sie das ›Ich‹ als eine in sich geschlossene Einheit in Frage stellen.

Sie sind allesamt um das Problem der Vollständigkeit, um die Grenzen des reflexi-

ven Bewusstseins bzw. um die Illusion des ›Ich‹ als einer abgrenzbaren Einheit zen-

triert: ob als immanenter Widerspruch in der Seinsbestimmung bei Hegel, im Durch-

löchern der Welt als ontologischer Akt bei Sartre, in der Bestimmung des Menschen

als ein Mangelwesen bei Lacan oder in der Betonung einer permanenten Gestaltwand-

lung bei Salber, die die konstruktiv-verfestigenden Züge einer »Ich«-Gewahrwerdung

bricht.69 Eine weitere Gemeinsamkeit der Theorien besteht darin, dass sie die Prozesse

der Seins-Entdeckung – ob als gedachte Konstruktion bei Hegel (Kapitel 2), in Form ei-

ner phänomenologischen Beschreibung bei Sartre (Kapitel 3), aus psychoanalytischer bei

Lacan (Kapitel 4) oder morphologischer Sicht bei Salber (Kapitel 5) in den Fokus rücken.

Der ›Andere‹ in den Prozessbeschreibungen bei Rimbaud lässt das ›Ich‹ (und mit ihm

das ›Bild‹) zu einer unhaltbaren Begleiterscheinung eines insgesamt größeren Vorgangs

der Seins-Entdeckung werden (Kapitel 1). Die Dekonstruktion des ›Ich‹ geht wie bereits

auf der Ebene der Überwindung des narzisstischen Stadiums mit einem Infragestellen

des Bildes, gleichermaßen wie mit einer Dekonstruktion des reflexiven Bewusstseins

einher.

Die Blicktheorien untermauern eine Seite des Bilderlebens, die ›gegen die Reflek-

tion‹ geht und die bereits als die Schattenhaftigkeit des Spiegels im vorherigen Kapitel

angerissen wurde. Sie verdeutlichen, wie das Versprechen auf Vollständigkeit (im nar-

zisstischen Bildstadium) und der nachWunsch nach Übereinstimmung mit einem Bild

notwendig durch die Realitäten eines »Anderen« durchbrochen wird. Die Transforma-

tion des Subjekts zu einem (Selbst-)Betrachter hin, der ›Ich‹ zu sich sagen kann, lässt

das Ich als einen ›Anderen‹ gegenübertreten und wird zugleich durch ihn hinterfragt.

Im Fokus steht also erneut das Verhältnis des Erblickens zum Erblickt-Seins als ein

67 Während sich Sartre und Lacan in diesen Fragen auf unterschiedliche Weise auf Hegel beziehen;

grenzt sich Lacan nochmals von Sartre ab. Salber bezieht sich in seinem Aufsatz zum Blick aus-

schließlich auf Sartre.

68 Die Bildreflexionen wenden sich hier bereits dem zweiten Komplex des Narziss-Mythos, der Frage

nach dem Erkennen, zu, der in Kapitel 4 wieder aufgegriffen wird.

69 Das Problem der Vollständigkeit wurde bereits im Kapitel 1.2.2.2. in der Erörterung des primären

Narzissmus behandelt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Ein Bild und sein Doppelgänger

Zwischenraum, wie er bereits in der Konstruktionserfahrung in seiner Beidseitigkeit

der Bild- und Betrachterabhängigkeit anschaulich wurde.

2.1 Rimbaud: Die Entgrenzung (Verflüssigung) des ›Ich‹ 

oder der unbekannte Andere

Arthur Rimbaud rückt in seinem berühmt gewordenen Satz »Je est un autre« (»Ich ist

ein Anderer«)70 einen ›Anderen‹ in den Blick. An diesem ›Anderen‹ lässt sich das Sein

bestimmen, während das ›Ich‹ oder das ›Ich-Bewusstsein‹ zur Randerscheinung wird.

Der ›Andere‹, so wird in seinen beiden »Seher-Briefen« an Georges Izambard und Paul

Demeny deutlich, meint Tätigkeiten, die denjenigen, der sie ausübt, ganz erfassen. So

beschreibt er das Dichten als einen Vorgang, der letztlich kein ›Ich‹, keine sichere Gren-

ze benötigt:

»Ich bin bei der Entfaltungmeines Gedankens nur zugegen: ich betrachte ihn, ich höre

ihn, ich tue einen Bogenstrich: die Symphonie wogt in den Tiefen, oder sie spricht mit

einem Satz auf die Bühne.«71

Die intensive Auseinandersetzung mit dem Leben, so beschreibt es Rimbaud, mache

den Dichter »wissend« und »sehend«, bleibe aber weiterhin auf die Welt und ihre Un-

fassbarkeit gerichtet und führe zu einem »Ankommen im Unbekannten«.72

In dieser Beschreibung des ›Anderen‹ lässt sich die verflüssigende Spiegeldimensi-

on der Bilderfahrung mit der Narziss-Darstellung erkennen, in der das über ein Bild

konstruierte ›Ich‹ seine sicheren Grenzen verlässt und in eine ungewisse Austauschbe-

wegung gerät. Zugleich macht Rimbaud eine Aussage über die Grenzen und Möglich-

keiten des Erkennens, das ebenfalls Bildthema der Narziss-Darstellung ist: Im Wissen

und Erkunden (›Sehen‹) der Dinge, muss der Betrachter mit dem Unbekannten rech-

nen, sich auf dieses Unbekannte einlassen, um zu ›sehen‹. Er selbst (›je‹) spielt dabei

eine nur randständige Rolle. Das Absacken ins Schwarze, die Unschärfe des Bildes und

schließlich die unheimliche Schattengestalt entsprechen der rimbaud’schen Dimension

des Anderen als einer spannenden Reise ins Ungewisse oder ins Unbewusste, das sich

nie ganz erfassen lässt. Es zeigt die verflüssigende, aber auch magisch-phantastische

Seite des ›Anderen‹.

Im Sinne des »Je es tun autre« werden nun weitere Dimensionen des ›Anderen‹, die

das Bilderleben prägen, vonTheorien beleuchtet, welche die Selbstreflexion zumThema

haben und die sich mit den Prozessen der Ich- oder Seins-Entdeckung auseinander-

setzen. Den Blicktheorien werden zunächst erkenntnistheoretische Überlegungen von

Hegel zum reflexiven Bewusstsein vorangestellt. Bereits auf der Ebene des Denkens

werden die »Einbruchstellen« in ein Selbst-Bewusstsein deutlich, das meint, mit sich

kongruent zu sein.Hegel gelangt zu einer logisch-dialektischenDenkfigur,wonach sich

jedwedes ›So-Seins durch sein ›Anders-sein‹, durch das, was es von sich unterscheidet,

70 Rimbaud, Arthur: Seher-Briefe (1871), Mainz: Dieterische Verlagsbuchhandlung 1997, S. 11.

71 Ebd., S. 21.

72 Vgl. ebd., S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 235

bestimmt.73Wenngleich Hegel nicht auf den Bildcharakter der Selbstreflexion zu spre-

chen kommt, so traktiert er an ihm doch eine Form des (bildlichen) Gegenübertretens

der Erkennens- bzw. Erfahrungsprozesse, die Paradoxien aufwirft.

Die Analyse des Selbstbewusstseins durch Hegel, aber auch der Theorievergleich

im Ganzen zeigt eine erstaunliche Nähe zu den Bewegungen, in die die Betrachter des

Narziss-Bildes hineingeraten und die in Haupt- und Nebenfiguration in einem Ver-

schmelzen und Erstarren münden. Das verflüssigende und das erstarrende Moment in

der Ich-Entdeckung bzw. im Selbstbewusstsein wird bei Hegel und Sartre zudem als

ein kreisförmiger Prozess des Abfließens und Zurückgewinnens, des Vermischens und

des Abstoßens beschrieben.

2.2 Hegel: Die dialektische Bestimmung des Selbstbewusstseins 

durch sein Anderssein

Hegel fasst das Selbstbewusstsein als eine Spezialform des Bewusstseins. Er stellt am

Bewusstsein heraus, dass dieses keine ›Wahrheit‹ »an sich« zu behaupten vermag.Denn

das Bewusstsein unterscheide notgedrungen etwas von sich, worauf es sich zugleich

beziehe: »Beide Bestimmungen des Seins, sein Ansichsein und sein Für-es-Sein – fallen

in das Bewußtsein, denn es selbst ist ja beides, das Auf-Sich-Beziehen und das Von-

Sich-Unterscheiden.«74 Die Differenzbestimmung des Bewusstseins als ein »an und für

sich« ist nach Hegel notwendig, weil sonst »das Bewusstsein als platte Identität seiner

selbst mit seinem Anderen ganz bestimmungslos wäre.«75

Gleichzeitig handelt es sich bei Hegel um eine Figur, die stets die Bedingungen

und den Prozess des Erkennens als ein Bewusstwerden in das ›Ergebnis‹ des Erken-

nens mitaufnimmt – und somit um eine fluide Gestalt: Der Weg der Erkenntnis/des

Bewusstseins bildet einen Teil der Erkenntnis, der zu keinem statischen Ende gelangt.

Mit anderen Worten: Im Bewusstsein tritt etwas in eine (beschaubare) Distanz, das

nicht mit dem Erkennen dieser ›Wahrheit‹ als Erkennensprozess und Bedingung der

Erkenntnis identisch sein kann, der Erkenntnis aber angehört. So betont Schnädelbach

mit Hegel, dass gerade »die Stadien des Erfahrungsweges, in denen das Bewußtsein

meint, die unterschiedslose Einheit seiner selbst mit dem Gegenstand erreicht zu ha-

ben« die »härtesten Diskrepanzen« als »Einbruchsstellen« hervorbringe.76

Die Inkongruenz des Prozessualen mit den Erkenntnisinhalten zeigt hier auf

der Ebene philosophischer Reflexion eine starke Nähe zur Paradoxie der Narziss-

Darstellung, welche – ebenfalls um die Frage des Erkennens zentriert – die Unhaltbar-

keit eines Bildes in ein Bild bannt. Zu einer der Unhaltbarkeiten des Bildes zählt der

Prozess der Bildbetrachtung. Er steht in einem eigentümlichen Gegensatz zum Bild,

73 Dies entspricht der Logik der Verdopplung, wonach der Betrachter, indem er ›ich‹ zu sich sagt, zum

Objekt genommen hat.

74 Schnädelbach, Herbert: Georg Wilhelm Friedrich Hegel (1999), 6., unverändert Aufl., Hamburg:

Junius 2017, S. 54.

75 Ebd., S. 56.

76 Ebd., S. 58.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Ein Bild und sein Doppelgänger

das einen Moment festhält. Analog zum hegel’schen Bewusstsein zeigt die Narziss-

Darstellung das Betrachtete (Bild), ebenso wie den Vorgang des Betrachtens, der

das Bild permanent verändert.77 Es kann ›so‹, wie es in Erscheinung tritt und einen

Moment einfriert, nicht sein. Die Betrachter des Narziss-Bildes erfahren dies sowohl

als eine Veränderung des Bildes im Laufe der Betrachtung, als auch als Reflexion des

Betrachtens, das sich als ein Teil des anschaulichen Bildes erweist.78

Neben dieser dialektischen und prozessualen Bestimmung des Bewusstseins, das

die Vollzüge und Prozesse inkludiert, spezifiziert Hegel das Selbstbewusstsein als ei-

ne Unterform des Bewusstseins. Seine Wesenseigenschaft liege darin, eine Einheit mit

sich selbst zu behaupten.79 Wie das Bewusstsein müsse es sich aber, um nicht ganz

bestimmungslos zu sein, auf etwas beziehen, wovon es sich unterscheidet. Und so sei

notgedrungen im Selbstbewusstsein sein Anderssein in ihm aufgehoben.80 Das Unter-

schiedene, das Uneinheitliche oder Nicht-Identische bildet somit eine Seite dessen, was

das Selbstbewusstsein auszeichnet.81

»Das Bewusstsein hat als Selbstbewusstsein nunmehr einen gedoppelten Gegen-

stand, den einen, den unmittelbaren, den Gegenstand der sinnlichen Gewißheit und

des Wahrnehmens, der aber für es mit dem Charakter des Negativen [Anderssein]

bezeichnet ist, und den zweiten, nämlich sich selbst, welcher das wahre Wesen, und

zunächst nur erst im Gegensatze des ersten vorhanden ist. Das Selbstbewußtsein

stellt sich hierin als die Bewegung dar, worin dieser Gegensatz aufgehoben, und ihm

die Gleichheit seiner selbst mit sich wird.«82

Diese Beschreibung erinnert stark an die Uneinheitlichkeit der Einheit, vor die sich der

Betrachter des Narziss-Bildes nicht nur ›gestellt‹ sieht, sondern an der er sich in Form

eines Suchprozesses in Richtung einer Einheitsbildung regelrecht abarbeitet. In der

Bildbetrachtung vollzieht sich so etwas wie eine Selbsterfahrung im Prozess der Bildbe-

trachtung – denn sowohl das konstitutive Anderssein,wie das Einsseins werden als auf-

einander bezogen und die (Eigen-)Beteiligung an diesem Erfahrens-/Erkennensprozess

spürbar. Neben dieser Kongruenz einer Erkenntnistheorie mit einer Bilderfahrung, die

ein ›Auf-sich- schauen‹ zumThema hat, ähneln auch die Beschreibungen Hegels zu der

Frage, in welchem Verhältnis die beiden Seiten des Selbstbewusstseins, sein ›so-sein‹

und sein ›anders-sein‹ zueinanderstehen, auf erstaunliche Weise dem Bilderleben. So

77 Genau genommen, handelt es sich nicht nur um ein bloßes Zeigen oder anders ausgedrückt: das

Bild ist nicht nur ein beschaubares Gegenüber. Dies stellt, wie an späterer Stelle erörtert wird, eine

Grundeigenschaft von Bildern dar: sie nehmen den Betrachter in sich auf.

78 Die Differenzen in der Zuordnung des Narziss-Bildes zu einem Stadium der Blickszene liegen im

Negieren des Prozesses der Bildbetrachtung begründet

79 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Phänomenologie des Geistes (1807), Hamburg: Meiner-Verlag

2011, S. 121.

80 Vgl. ebd.

81 Der Erörterung des Bewusstseins und des Selbstbewusstseins liegt eine grundsätzliche Dekon-

struktion von Einheit und Ganzheit bei Hegel zugrunde, die jede Einheit über es selbst und ihr

Gegenteil, das Uneinheitliche, bestimmt, jedem Sosein die Negation seines Andersseins zuordnet

und jede Ganzheit über den Ganzheitsanspruch der Teile dieses Ganzen dekonstruiert.

82 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Phänomenologie des Geistes (1807), S. 121-122.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 237

spricht Hegel wiederholt von einemVerflüssigen (2), das einemAbstoßen (1) gegenüber-

steht. Ins Zentrum setzt er eine Begierde (3), die der Wesenszug des Selbstbewusst-

seins sei.

In der Konstruktion des Selbstbewusstseins wird nun mit Hegel zunächst die Seite

des Abstoßens (1) im Gegensatz zum Verflüssigen beschrieben:

»Im ersten Moment ist die bestehende Gestalt; als fürsichseiend, oder in ihrer Be-

stimmtheit unendliche Substanz tritt sie gegen die allgemeine Substanz auf, verleug-

net diese Flüssigkeit und Kontinuität mit ihr und behauptet sich als nicht in diesem

Allgemeinen aufgelöst, sondern vielmehr als durch die Absonderung von dieser ihrer

unorganischen Natur, und durch das Aufzehren derselben sich erhaltend.«83

Im Bilderleben, das uns eine mühsame Ich-Konstruktion vor Augen führt, kommt es

ebenfalls zu einem Abstoßen der Inkongruenzen als einer Gegenbewegung des Verflüs-

sigens. Bildlich gesprochen handelt es sich um das Moment des Gegenübertretens. Mit

Rimbaud und Hegel wird darin die Fluidität/Verbundenheit mit der Welt/dem Allge-

meinen geleugnet. Dies macht sich in der Bilderfahrung in diversen Strategien vom

Vergleich, bis hin zur Abgrenzung und Leugnung all dessen bemerkbar, das der Ein-

heitsbildung des ›Ich‹ zuwiderläuft und sie doch als Gegensatz – im Bild sinnbildlich

als Gegenüber – erfordert. Das Abstoßende in der Bestimmung des Selbstbewusstseins

ist nach Hegel eine das Leben in seinem allgemeinen »flüssigen Medium« verleugnen-

de Haltung, in der sich das Selbstbewusstsein als getrennt behauptet. Im Bilderleben

führen die zunächst belebenden Inkongruenzen am Extrempol in ein völliges Sich-

Fremdwerden und Erstarren. Dabei lässt sich das Erstarren hier als ein Abkömmling

des nicht gelingenden Verschmelzungswunsches mit dem Bild, seiner Unberührbar-

keit, verstehen. Eine Entsprechung hat diese Bewegung der Bildwirkung in dem, was

Hegel als die »tautologische Bewegungslosigkeit des: Ich bin Ich« bezeichnet.8485

Das Abstoßende in der Konstruktion des Selbstbewusstseins nach Hegel wird durch

das verflüssigende (2) Element ergänzt. Denn das Selbstbewusstsein bezieht, wie oben

bereits erläutert, seine Bestimmung aus dem, was es außerhalb seiner selbst ist – aus

der sinnlich-wahrnehmbarenWelt. Es birgt also diese Fluidität des Lebens in sich. Die-

se Beschreibung Hegels lässt sich in Analogie zu dem Prozess des Verflüssigens der

Grenzen innerhalb der Hauptfiguration der Bildwirkung lesen. Die Fluidität innerhalb

der Spiegelerfahrung setzt sich im Bilderleben als ein Verschmelzen und dem sinnbild-

lichen Auflösen der Zweiteilung, also der Bildgrenzen des Bildes fort, das letztlich das

gesuchte und entdeckte ›Ich‹ zum Verschwinden bringt. Und dies entspricht der »Ver-

kehrung« des Flüssigwerdens durch das konstitutive Andere im Selbstbewusstsein bei

Hegel:

83 Ebd., S. 124.

84 Ebd., S. 121.

85 Die verflüssigende Dimension des ›Anderen‹ wurde bereits im Kapitel der Narzissmustheorien

als eine notwendige Überschreitung des narzisstischen Stadiums deutlich. Der Vollständigkeits-

anspruch des Bildes, über das das ›Ich‹ hergestellt wird, erwies sich als nicht lebenstauglich und

in seiner Hermetik als nicht haltbar. Bei Freud ist es die Vorstellung einer fließenden Libido, die

in der Eingrenzung (Objektbesetzung) eine »Stauung« bewirkt und im narzisstischen Stadium auf

ein Abfließen zum ›Anderen‹ hin drängt.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Ein Bild und sein Doppelgänger

»Ich ist der Inhalt der Beziehung, und das Beziehen selbst; es ist es selbst gegen ein

anderes, und greift zugleich über dies andre über, das für es ebenso es selbst ist.«86

[…]

»Diese Verkehrung aber ist darum wieder die Verkehrtheit an sich selbst; was aufge-

zehrt wird, ist das Wesen; die auf Kosten des Allgemeinen sich erhaltende, und das

Gefühl ihrer Einheit mit sich selbst sich gebende Individualität hebt gerade damit ih-

renGegensatz desAndern, durchwelchen sie für sich ist, auf; die Einheitmit sich selbst,

welche sie sich gibt, ist gerade die Flüssigkeit der Unterschiede, oder die allgemeine

Auflösung.«87

Hegel beschreibt diesen ineinander gebrochenen Prozess des Verflüssigens und Absto-

ßens als eine beständig sich-wiederholende »Rückkehr aus dem Anderssein«.88 Neben

dem Verflüssigen, das in die Auflösung mündet und dem Abstoßenden, in dem das

Selbst-Bewusstsein wie aus seinem Anderssein »zurückkehrt« und sich im (vermeint-

lichen) Ausschluss vergegenständlicht, findet sich in dieser Wesensbeschreibung des

Selbstbewusstseins noch ein dritter Zug. Hegel charakterisiert das Selbstbewusstsein

in seinem »Wesen« als »Begierde«. Indem es nämlich in der Unterscheidung von sich

selbst das Anderssein – sprich die unabgrenzbare Lebensfülle – beinhaltet/beansprucht

und sich als Einheit behauptet, haftet ihm ein das Leben vereinnahmender Zug an: »Es

ist Begierde überhaupt.«89

Die Begierde (3) ist im wahrsten Sinne desWortes auch im Bilderleben ›zentral‹ und

verbindet Erkenntnis (Gegenübertreten/Abstoßen) auf eigentümliche Weise mit Liebe

(Verflüssigen/Verschmelzen). Das Bilderleben ist von der Empfindung einer kompro-

mittierenden Nähe durchzogen, die sich auf diese Form der Einheit als Sehnsucht nach

Verschmelzung beziehen lässt. Nicht zu übersehen ist das Begehrliche, symbolisch in

Form eines phallischen Knies in die Mitte gesetzt. Es findet sich als Verschmelzungs-

sehnsucht zudem in allen Versuchen das Hin- und Her in der Bildwirkung zwischen

auflösenden und trennenden Bewegungen mit einem einmaligen Impuls zu durchbre-

chen und eins zu werden. Dass die »Einheit des Selbstbewusstseins mit sich selbst« ein

begehrlicher Wesenszug prägt, wird noch deutlicher, wenn man sich das Einswerden

als Impuls oder Tendenz vorstellt. Insbesondere die Theorie von Lacan bezieht diese

Tendenz (im Seelischen) auf ein ursprüngliches/konstitutives Fehlen eines ›Anderen‹

(Objekt a) und des Begehrens, das sich insbesondere im Blickgeschehen offenbart (s.u.).

Abschließend sei bemerkt, dass Hegel in der Erörterung dessen, was das Selbstbe-

wusstsein als reflexives Bewusstsein auszeichnet, weder über ein konkretes sich selbst

betrachten, noch über ein konkretes oder vorgestelltes Bild spricht, zugleich aber Züge

in der Konstruktion des Selbstbewusstseins nennt, die dem entsprechen, was sich im

Erleben des Narziss-Bildes als ein Flüssigwerden und Abstoßen vollzieht. Dies erlaubt

nun die Feststellung, dass sich das Selbstbewusstsein als ein sich selbst gewahr werden,

nicht nur bildunabhängig beschreiben lässt, sondern darüber hinaus bildunabhängige,

86 Hegel, Georg Friedrich Wilhelm: Phänomenologie des Geistes (1807), S. 120.

87 Ebd., S. 124.

88 Ebd., S. 121.

89 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 239

nicht reflexive Anteile beinhaltet. Die Seite des Abstoßenden lässt sich allerdings beson-

ders gut am Gegenübertreten eines Bildes und mithilfe eines Bildes veranschaulichen.

Eine besondere Qualität der Narziss-Darstellung besteht in der gleichzeitigen Visua-

lisierung des Abstoßenden und des Verschmelzens, das die Bildtrennung aufhebt und

das Bildliche in einem Bild überschreitet. So wird die Bildunabhängigkeit, die Gren-

zen des Bildes paradoxerweise ebenfalls durch das Narziss-Bild in Szene gesetzt. Seine

spezifische Negativität im hegel’schen Sinne liegt im Anschaulichwerden des Nicht-

Sichtbaren, das als das ausgeschlossene ›Andere‹ zu seiner Konstitution wird.

In der Einordnung der Dimension des ›Anderen‹ bei Hegel zeigt sich eine enge Ver-

wandtschaft zumRimbaud’schen »Je est un autre«. Die »Rückkehr aus demAnderssein«

bei Hegel meint das verfestigende Moment gegenüber einer Wirklichkeit, die in einer

ständigen Veränderung begriffen ist. Sartre beschreibt in seiner Phänomenologie des

Blicksmehrere Dimensionen des ›Anderen‹, die sowohl das verflüssigende Element,wie

auch die Vorgänge einer Objektwerdung im Blickgeschehen, das erstarrende Moment,

umfassen. Die phänomenologischen Beschreibungen Sartres lassen sich als eine Kon-

kretisierung der logisch-dialektischen Denkfigur Hegels90 lesen. Sie spezifizieren das

Selbstbewusstsein – bei Sartre eine plötzlich auftretende Ich-Entdeckung – von einer

Analyse realer Blick- bzw. Betrachtungssituationen her. Ein wesentlicher Unterschied

gegenüber dem Selbstbewusstsein bei Hegel besteht darin, dass Sartre eine initiale

Seins-Entdeckung neben der Selbstreflexion, also derjenigen, die sich selbst zum Ob-

jekt nimmt, beschreibt. An einem realen ›Anderen‹ vollzieht sich die ›Ich-Entdeckung‹,

die gleichzeitig durch den anderen eine Dezentrierung/Entfremdung bewirkt.

2.3 Sartre: Ich-Entdeckung und Dezentrierung im Erblickt-Werden 

durch den Anderen

Sartre beschreibt in seinen Aufsatz »Der Blick«, wie sich eine Seinserfahrung als Ich-

Entdeckung an einem realen »Anderen«, einer anwesenden Person vollzieht und diese

Person erfordert:91 »Es genügt, dass der Andere mich anblickt, damit ich das bin, was

ich bin.«92

Sartre hebt das Erblicken (1) von einem Erblickt-Werden (2) durch den ›Anderen‹ ab.

ImErblicken (1) unterscheidet er wiederum den Blick, den wir auf Gegenstände wer-

fen, von dem Blick auf einen anderen Menschen. Danach werde ein Mensch zugleich

als Gegenstand (»Objekt-Anderer«), als auch als Mensch (»Subjekt-Anderer«) im Blick

erfasst. Im Unterschied zu den Objekten der Welt »muß es ihr Wesen sein, sich auf ei-

ne erste Beziehung meines Bewußtseins zu dem des Anderen zu beziehen, in der der

Andere mir direkt als Subjekt, wenn auch in Verbindung mit mir, gegeben sein muß

und die der fundamentale Bezug, der eigentlich Typus meines Für-Andere-seins ist.«93

90 Es handelt sich bei Hegel ebenfalls um eine Phänomenologie,mit demUnterschied zu Sartre, dass

es Hegel um das »erscheinende Wissen« und die Bedingungen von Erkenntnis geht.

91 Er bezieht sich auf Hegel, indem er dessen Begriff der Negation als eine »interne Negation« be-

zeichnet und ihr eine »externe Negation« hinzusetzt (s.u.).

92 Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), 17. Aufl., Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 2012,

S. 473.

93 Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 458.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240 Ein Bild und sein Doppelgänger

Als Gegenstand stehe der ›Andere‹ in einer bestimmten Entfernung zum Betrach-

ter; er ist für ihn ein »Objekt-Anderer« wie ein jedweder Gegenstand. Ihn aber als Men-

schen, als »Subjekt-Anderen« zu sehen, bedeutet nach Sartre, diese andere Perspektive

auf die Welt und ihre Gegenstände als ›seine Welt‹ zu vergegenwärtigen. Das Erkennen

der Wesensgleichheit mit einem anderen Menschen bei gleichzeitiger Verschiedenheit

geht im Blickgeschehen zwangsläufig mit einer Dezentrierung desjenigen einher, der

den ›Anderen‹ erblickt. Denn der Andere als »Subjekt-Anderer« hat eine spezifische Per-

spektive auf die Welt, die weder mit der des Betrachters ganz identisch, noch dem Be-

trachter des »Subjekt-Anderen« ganz zugänglich sein kann.Der Blick auf einen anderen

Menschen als »Subjekt-Anderer« bewirkt somit eine Desintegration des Betrachters.

»Die Erscheinung des Anderen in derWelt entspricht also einem erstarrten Entgleiten

des ganzen Universums, einer Dezentrierung der Welt, die die Zentrierung, die ich in

derselben Zeit herstelle, unterminiert.«94

Dieser Vorgang lässt sich gut auf einen zentralen Aspekt der Bilderfahrung der Narziss-

Darstellung beziehen. Die durch Sartre beschriebene Dezentrierung in der Wandlung

des »Objekt-Anderen« in einen »Subjekt-Anderen« erleben auch die Betrachter des

Narziss-Bildes. Im Hineinversetzen in den Betrachter des Bildes und Nachvollziehen

seines Blicks wird eine Zentrierung gesucht; zugleich bemerkt der Betrachter, dass er

das Bild nicht ganz aus der Warte des Betrachters im Bild, des »Subjekt-Anderen« in

Sartres Terminologie, in den Blick bekommt. Indem er das Bild im Bild aus dessen

Perspektive ergründet, stellt er fest, dass er dies nicht genauso sehen kann, wie der

Betrachter im Bild. Es bleibt bis zuletzt unklar, wie dieser das Bild sieht.95 Die fehlende

Übereinstimmung von Bild und Spiegelbild, die als offenkundige Differenz sogleich

vom Betrachter bemerkt wird, erhält im Bilderleben eine Analogie in der Differenz

zwischen dem Betrachter im Bild und dem Betrachter des Narziss-Bildes. Sie lässt

sich als die Dezentrierung verstehen, die Sartre im Erblicken eines »Subjekt-Anderen«

beschreibt.

Die Konstruktionserfahrung hat für die Betrachter des Narziss-Bildes einen

Zwischenraum spürbar gemacht, in der weder die Identifikation mit dem Betrach-

ter als einem »Subjekt-Anderen«, noch die Trennung vom Betrachter als einem

»Objekt-Anderen« gelingt. Der Zwischenraum lässt sich ebenfalls aus dem komplexen

Blickgeschehen bei Sartre heraus verstehen. Als »Subjekt-Anderer« unterstreicht er

die Wesensgleichheit und zeigt gleichzeitig die Ungleichheit an: als »Objekt-Anderer«

gehört er als Gegenstand (Objekt) der Welt des Betrachters an – er ist als Objekt-

Anderer in ihr enthalten. Dieser ›Andere‹ ist nach Sartre vom Gegenstandstypus der

»Abwesenheit«, wie folgendes Beispiel veranschaulicht: In den Blick gerät ein Mann,

94 Ebd., S. 462.

95 Im Bilderleben führt der Vorgang der Dezentrierung paradoxerweise durch das Hineinversetzen

in den Bildbetrachter initiiert, zu einem völligen Entgleiten und einer Aufspleißung zwischen Bild

und Betrachter. Im Bild erscheinen dieser Unterschied und die Unklarheit durch die Inkongruenz

von Bild und Abbild in Szene gesetzt. Der Betrachter im Bild und der Betrachter des Bildes (Rezi-

pient) schauen auf zwei unterschiedliche Bilder. Diese sind synonym für die »Welt« bei Sartre, die

jeweils eine andere, leicht verschobene ist.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 241

der im Park sitzt, und ganz versunken in sein Buch vertieft ist. Der Mann wirkt nach

außen hin verschlossen. Diese Hermetik des Bildes, das sich dem Betrachter darbietet,

enthält, so Sartre, notwendig einen »Riss«: Das Lesen eines Buches bildet einen Teil

des Universums des Betrachters – denn er kennt den Vorgang und die Situation, ohne

in diesem Moment selbst in ein Buch vertieft zu sein. Als »Objekt-Anderer« verweist

der in den Blick tretende ›Andere‹ auf diese »Abwesenheit der Welt, die ich gerade

innerhalb meiner Wahrnehmung dieser Welt wahrnehme«96.

Das Schattenseitige in der Selbstentdeckung am ›Anderen‹, wie sie die Narziss-

Darstellung in Szene setzt und wie sie unter Kapitel 1.3. beschrieben wurde, wird hier

in der Dimension des Fehlenden deutlich. Der ›Andere‹ stellt sich als ein (momentanes)

›Nicht-Ich‹ dar und ist als diese Desintegration doch Teil derWelt des Betrachters.97 Die

topologische Sicht Sartres auf das Blickgeschehen, in der »die Desintegration meines

Universums in den Grenzen dieses Universums selbst enthalten ist«98, erscheint im

Narziss-Bild geradezu durch die Kreisform veranschaulicht, welche die beschriebene

Desintegration durch den ›Anderen‹ beinhaltet. Diese »Desintegration« ist vergleichbar

mit den »Einbruchstellen« ins Ganze bei Hegel. Sartre bringt sie auf die Metapher des

»Abflussrohres«.Danach »durchbohrt« das Erblicken eines Anderen das Sein und bringt

es wie durch ein Rohr zumAbfließen. In derMetapher des Abflussrohres bei Sartre wird

deutlich, dass der Prozess99 nicht ausschließlich destruktiver Natur ist. Vielmehr wirkt

das Abfließen oder Durchbohren einer Form von Erstarrung entgegen, die sich nach

Sartre ebenfalls zwischenzeitlich einstellt:

»Das Universum, das Abfließen und das Abflussrohr, wieder ist alles zurückgewonnen,

wiedererfasst und zum Gegenstand erstarrt: Das alles ist für mich da als eine partielle

Struktur derWelt, obwohl es sich tatsächlich um die totale Desintegration des Univer-

sums handelt.«100

Erstarren und Abfließen (Verschmelzen) bilden die beiden Pole im Blickgeschehen, die

sich ineinander brechen. Sie entsprechen im Bilderleben der Erfahrung, dass Einheit

und Uneinheitlichkeit einander bedingen. Auch in psychodynamischer Hinsicht ist die

Bewegung, die Sartre beschreibt, mit den Prozessen vergleichbar, die die Betrachter

des Narziss-Bildes durchlaufen: So fühlt sich der Betrachter mal ganz involviert und

verbunden (Verflüssigen) und dann wieder wie herausgerissen, sodass er das Bild nur

noch wie von außen, aus einer größtmöglichen Distanz zu betrachten (Erstarren) ver-

mag. Das Erstarren als Endpunkt der Nebenfiguration ist mit Sartre als ein »Stocken«

des Abfließens von Welt im Moment der Reflektion zu verstehen. Im Bilderleben wird

dies als eine Blickfixierung und Kehrseite des Blickens (auf ein Bild) erlebt, das zwar

96 Vgl. Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 463.

97 Es ist nicht schwer darin die hegel’sche Figur der Identität zu entdecken, die zugleich identisch

und nicht-identisch zu sehen. Im Unterschied zu Hegel sind dies Verschiebungen in der Seinsbe-

stimmung, die sich jedoch erst durch einen Blick ereignen.

98 Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 462.

99 Sartre spricht in seiner Ontologie, »das Sein und das Nichts«, davon dass das »das Sein genichtet«

wird.

100 Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 462.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 Ein Bild und sein Doppelgänger

zu einer Vergegenständlichung (bei Sartre Objektivierung) beiträgt, aber ein Erblickt-

Werden im Sinne von Ergriffen-Werden unterbindet und in eine nicht mehr greifbare

Distanz rückt.

Während sich das Erblicken des ›Anderen‹ zwischen Vergegenständlichung undVer-

flüssigung bewegt und eine notwendige Desintegration des eigenen Universums be-

wirkt, verortet Sartre die Ich-Entdeckung im engeren Sinne im Moment des Erblickt-

Werdens (2).Das Erblicken des ›Anderen‹ lässt bereits das Erblickt-Werden antizipieren;

denn es eröffnet ein Möglichkeitsfeld, selbst erblickt zu werden. Nach Sartre trete das

Individuum im Erblickt-Werden aus seinem Subjektstatus heraus und werde zu einem

Objekt einer ihm unbekanntenWelt dieses Anderen. Darin vollzieht sich im Betrachtet-

Werden ein Umschlag des Subjektseins in den des Objektseins in der Welt eines Ande-

ren.101 Neben dem Aspekt der Bemächtigung, die in dieser Objektwerdung durch den

Anderen liegt, bleiben die Objektqualitäten des hieran entdeckten ›Ich‹ als Objekt des

Anderen diffus. Sartre spricht hier von einer plötzlichen Sein-Vergegenwärtigung, ei-

ner Entdeckung des ›Ich‹, das sich mit einem Entgleiten/einem Selbstverlust verbindet.

Während sich dies auch als eine freudige Entdeckung durch den Blick des Anderen ver-

stehen ließe, betont Sartre wie in dieser Seins-Enthüllung durch den Blick des Anderen

zugleich ein Sich-Entgehen stattfindet.Hier findet sich auch das oben im Blickgeschehen

beschriebene Phänomen desNicht-Identischenwieder, das nun imZusammenhangmit

einer initialen Selbstentdeckung durch den Blick des ›Anderen‹ verbunden ist. Sartre

beschreibt, dass diese Erfahrung – »ich sehe mich, weil man mich sieht« – nicht nur

am häufigsten vorkomme, sondern eine jeweils überraschende »Heimsuchung« durch

das ›unreflektierte Bewusstsein‹ darstelle.102 Hieraus schließt Sartre, dass diese (zwei-

te) Form der Seinserfahrung als Ich-Entdeckung imGegensatz zum reflexiven Bewusst-

sein »außerhalb« von sich begründet liegt. Das »unreflektierte Bewußtsein« als das »Be-

wußtsein von der Welt« – analog zum Unbekannten bei Rimbaud und dem Allgemein-

Weltlichen bei Hegel – bildet den Anteil des Nicht-Reflexiven in der Seins- oder Ich-

Entdeckung.

»Mein Objekt-Ich ist also weder Erkenntnis noch Erkenntniseinheit, sondern Unbeha-

gen, erlebtes Losreißen von der ek-statischen Einheit des Für-sich, Grenze, die ich nicht

erreichen kann und die ich dennoch bin. Und der andere, durch den dieses Ich mir ge-

schieht, ist weder Erkenntnis noch Kategorie, sondern das Faktum der Anwesenheit

einer fremden Freiheit.«103

Die »Heimsuchung durch das nicht-reflektierte Bewusstsein« beschreibt eine Sorte des

Anderen im Bilderleben, die als ein Verrücken und Fremdwerden klassifiziert wurde.

101 Bei Sartre handelt es sich um ein reales Außen, das der Selbstreflexion nicht immanent ist, wäh-

rend Hegel die Andersheit ins Innere des Selbstbewusstseins als seinen dialektisch-logischen Ge-

genzug verlegt.

102 Sartre, Jean-Paul: Das Sein und das Nichts (1943), S. 470.

103 Vgl. Ebd., S. 494. »Das Ich bot sich als Objekt nur dem reflexiven Bewußtsein dar. Aber jetzt ist das

Ich dabei, das unreflektierte Bewußtsein heimzusuchen. Nun ist aber das unreflektierte Bewußt-

sein Bewußtsein von der Welt. Das Ich existiert für dieses auf der Ebene der Objekte der Welt;

diese Rolle, die nur dem reflexiven Bewußtsein zufiel: das Gegenwärtig machen des Ich, gehört

jetzt dem unreflektierten Bewußtsein an.«

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 243

Vergleichbar mit den Vorgängen der Dezentrierung im Blickgeschehen, das Sartre be-

schreibt, kommt im Bilderleben ein Anderer, ein Fremder ins Spiel, der das Selbstbild

stört. In der Nebenfiguration führt dies zu einer Auseinandersetzung mit dem Blick

Anderer, der im Selbstbild als Inkongruenz repräsentiert ist oder von diesem abweicht.

Das Bilderleben offenbart,wie imBlick auf sich selbst, immer auch ein fremder Einfluss

liegt. Dieser »Andere« dezentriert und an ihm vollzieht sich zugleich eine Seinserfah-

rung. Er ist mit der Entdeckung des Anderen im Bild vergleichbar, der das (narzissti-

sche) Spiegelstadium überwinden lässt.

Während Hegel das Anderssein als dem Selbstbewusstsein innewohnend setzt, be-

schreibt Sartre dies analog in der Blickbegegnung mit einem realen Anderen. Beiden

Beschreibungen sind die Bewegungen in der Konstituierung des Selbstbewusstseins

als einer Ich-Entdeckung gemeinsam: In der Terminologie Hegels steht ein Verflüs-

sigen einer Absonderung gegenüber; Sartre spricht hier analog von einem Abfließen

und Erstarren. Eine Gemeinsamkeit liegt zudem in dem kreisförmigen Vorgang. He-

gel beschreibt dies als eine beständige »Rückkehr aus dem Anderssein«, wenn sich das

verflüssigende Element, aus dem es sich bildet, »absondert«, während Sartre dies ana-

log als eine »Rückgewinnung« gegenüber dem auffasst, was durch die Dezentrierung

durch den Anderen abgeflossen ist und in einer vorübergehenden »Erstarrung« zum

Gegenstand mündet.

Die Dimension des ›Anderen‹, die bei Hegel und Rimbaud im Unbekannten, im

Weltlich-Allgemeinen und seiner Transformationslogik liegen, sind bei Sartre vielfäl-

tiger: in der Mehrdimensionalität des Blickgeschehens zählt neben der Verflüssigung

(Dezentrierung) auch die Objektwerdung (Erstarrung) durch den Blick des ›Anderen‹

zu den Dimensionen des ›Anderen‹. Dieser ›Andere‹ gehört allerdings wie bei Hegel

dem »nicht-reflexiven Bewußtsein«, also der Welt an.104Während sich die Pole und die

Bewegungen zwischen Verschmelzen und Erstarren in der Reflexion des Selbstbewusst-

seins bei Hegel und der Ontologie des Ichs bei Sartre stark ähneln und beide Theorien

auf das Verhältnis des Reflexiven zumNicht-Reflexiven imVorgang der Ich-Entdeckung

und des Selbstbewusstseins hinweisen, steht die phänomenologische Beschreibung des

Blickgeschehens bei Sartre der Sinnlichkeit der Bilderfahrung näher. Befragt man nun

die Theorien umgekehrt mit dem Bild, so fehlt bei Sartre die begehrliche Mitte, die

Hegel als Aneignungswunsch der Welt und »Begierde überhaupt« als zentrales Motiv

des Selbstbewusstseins begreift. Diese (phänomenologische) Lücke schließt Lacan, der

in einem engen Diskurs mit Sartre den Blick weniger als entmachtend als begehrlich

begreift.

2.4 Lacan: Blick als Begehren und Erfasst-Werden durch den Anderen

Noch expliziter als Sartre, der das Blickgeschehen und die Ich-Entdeckung von ei-

nem »unreflektierten Bewusstsein« ausgehend als überraschende »Heimsuchung«

104 Vgl. ebd., S. 537ff. Sartre bestreitet gegenüber Hegel die Möglichkeit gegenüber der Totalität, die

das »Ich-selbst« bedinge, einen Gesichtspunkt einnehmen zu können. Es lasse sich nur erfahren,

nicht erkennen (gegenüberstellen).

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 Ein Bild und sein Doppelgänger

beschreibt, betont Lacan unbewusste Prozesse, die im Blickgeschehen als Seins-

Erfahrungen und Seins-Formen wirksam sind.105

Lacan hebt zwei Blickarten voneinander ab, ein »sich sich sehen sehen« (1), von ei-

nem nicht-reflexiven Erfasst-Werden von einem Blick (2). Das reflexive »sich sich sehen

zu sehen« (1) komme gegenüber dem vorwiegend unbewussten Blickgeschehen einer

»Illusion des Bewusstseins« gleich. Lacan schreibt diesem »reflexiven« Bewusstsein die

Eigenschaften der Idealisierung und Verkennung zu. Bewusstsein hingegen sei etwas,

auf das sich das Subjekt zurückziehe, um der Funktion des Blicks auszuweichen. Das

Schauen auf sich selbst bilde eine befriedigende Ordnung, »wo das Subjekt sich in so

tiefgreifendem Verkennen bestätigt sieht«.106 In diesem »Taschenspielertrick« (Eska-

montage) liege eine »Umgehung der Funktion des Blicks«. Was umgangen wird, be-

schreibt Lacan als das »Begehren«, welches im Erfasst-Sein vom Blick Anderer liege

und eine ursprüngliche Abhängigkeit von Anderem anzeige.

»Heißt es nicht Befriedigung, unter diesem Blick zu sein, von dem ich in Anschluß an

Merleau- Ponty sprach, unter diesem Blick, der uns einkreist und der aus uns in erster

Linie zu angeschauten Wesen macht, freilich ohne das uns dies angezeigt würde.«107

Im »sich sich sehen zu sehen« (1) dagegen imaginiere sich das Subjekt als allsehend:

»Was uns zum Bewusstsein macht, das setzt uns auch mit demselben Schlag ein ›als

speculum mundi‹.«108 Es stehe damit in einer philosophischen Tradition, welche die

»Idee eines absoluten Wesens« vertritt, das in der Kontemplation die Fülle erschlie-

ßen könne, eben weil es vollkommen ist. Lacan bringt hier das cartesische Cogito mit

dem illusionistischen Charakter des narzisstischen Stadiums in einen Zusammenhang.

In beiden Kontexten täusche sich der Mensch darüber hinweg, sich in einem Feld des

Sehens in Abhängigkeit zu Anderem zu befinden. Dieselbe Illusion hafte zudem je-

nen Philosophien an, die von einer ursprünglichen Einheit des Subjekts ausgehen und

meinten über sich verfügen zu können. Das cartesische Cogito«, in welchem sich »das

Subjekt als Denken begreift«, entspreche damit dem »ich sehe mich mich sehen«. Dass

das Subjekt hierüber in den Mittelpunkt gerate, lasse – so Lacan – dann zwangsläufig

einen »Verdacht auf die Welt« fallen, diese sei nur seine Vorstellung. Tatsächlich aber

verdecke das »sich sich sehen zu sehen« den Zug des Schwindens und der Punktuali-

tät, die dem Subjekt eigen seien.109 Die Selbstreflexion des ›sich sich sehen zu sehen‹

sei »die Umkehrung der Struktur des Blicks«110. Lacan führt damit in seinen Blickana-

lysen den Gedanken Sartres weiter, dass eine Seinserfahrung nicht die Erfahrung be-

inhaltet, sich in Gänze zu überblicken. Sie besteht nach Lacan in der Unmöglichkeit des

105 Seine Psychoanalyse versucht die Ergründung des Subjekts vom Unbewussten her und setzt das

Bewusstsein, wie Freud auch, als eine Ausnahme.

106 Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«,Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse., 4.

Aufl., Weinheim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. 73-84, hier S. 81.

107 Ebd.

108 Ebd.

109 Lacan, Jacques: »Die Anamorphose (1964)«, Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, 4. Aufl., Wein-

heim, Berlin: Quadriga 1996 (, Das Seminar Buch XI), S. 85-96, hier S. 90.

110 Ebd., S. 88.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 245

reflexiven Bewusstseins – bildlich gesprochen in der Unmöglichkeit eines dauerhaften

Gegenübertretens des Bildes.

Gegenüber dem illusionistischen reflexiven Bewusstsein konstatiert Lacan eine un-

bewusste Begehrensfunktion, die an den Blick (2) geknüpft ist.111 Im Blick lebe der

Mangel als Ergänzungs- und Vervollständigungssehnsucht. Der Blick bei Lacan bildet

keinen autonomen-intentionalen Akt, sondern der, der blickt, werde zugleich erblickt

und von diesem Blick »erfasst« (2).112 Das Subjekt sei in einem Feld von Begehrlichkei-

ten eingeschrieben und kein die Welt intentional erblickendes Wesen. Das Begehren

wiederum verweist auf einen Mangel, den der Andere, dessen Blick erheischt wird, zu

stillen verspricht. Der Blick symbolisiere »das Fehlen« und dieses Fehlen zeige sich im

Werben um einen anerkennenden Blick, im Wunsch nach Vollständigkeit. Er ist auf

ein begehrtes Objekt gerichtet.113 Der Andere, der bei Sartre dezentrierend auf eine

ursprüngliche Seinseinheit wirkt, diese zugleich enthüllt und entfremdet, ist bei La-

can ein begehrter, ein fehlender Anderer. Lacan legt hier also die Desintegration (des

Subjekts) an andere Stelle als Sartre.114 In seinem Aufsatz, die Spaltung von Augen und

Blick, behauptet Lacan eine »Präexistenz des Blicks«, die darin liegt, dass wir zunächst

»Gesehene« sind, das heißt vom Blick anderer erfasst werden, um diesen Blick werben

und uns (wie in der Funktion der Mimikry) in einem »Feld des Gesehenen« bewegen.

In dieser neuen Sicht auf das Subjekt liege nach Lacan eine »ontologische Wende«.

»Was einzukreisen wäre auf den Bahnen des von ihm gewiesenen Weges, ist die Prä-

existenz eines Blicks – ich sehe nur von einem Punkt aus, bin aber in meiner Existenz

von überall her erblickt.«115

Die »Präexistenz des Blicks« stehe zudem in einem Zusammenhang mit einer frühen

Spaltung, demKastrationskomplex.Der Blick habe eine »triebliche Funktion«, verweise

auf denMangel, den nur ein Anderer – das »Objekt a« in der Terminologie Lacans – stil-

len könne. Er sei in seinem Kern phallisch.116 Die »Präexistenz des Blicks« meint ein

111 Sie lässt sich in der Bilderfahrung auf die Sehnsucht nach Vollständigkeit und auf die Kehrseiten

der Synthesebemühungen, also auf das Begehrliche des ›sich sich sehen zu sehen‹, beziehen.

112 Das »Erfasst-Werden« durch den Blick erläutert Lacan ausführlich amMimikry-Phänomen und re-

kurriert auf die Studien Callois, der der Anpassungsthese als Erklärungsversuch widerspricht. Die

Auffassung des Subjekts ist bei Lacan stark durch den gestaltpsychologisch/topologischen Gedan-

ken geprägt, wonach ›wir‹ im Blick anderer erfasst zu Teilen eines Feldes werden. Der Unterschied

im Verständnis der Mimikry als Anpassungsform oder als ein Vorgang, in welchem das Tier in

einem Feld des Sehens erfasst wird, liegt im Ausgangssignal der Transformationsbewegung. Die

Anpassungsthese geht von einer mehr oder weniger individuellen, im Lebewesen zu verorten-

den Schutz- Überlebensfunktion aus, während das »Erfasst-Werden« überindividuell, topologisch

gedacht ist und ästhetischen Gesetzen folgt, die nicht zwangsläufig einer Überlebensstrategie un-

terliegen. In diesen Transformationen spielt die Augenfunktion eine entscheidende Rolle.

113 Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 76.

114 Lacan’s Analyse des Blicks ist eingebettet in eine Psychologie desUnbewussten. VomUnbewussten

und nicht vom Bewussten her wird das Subjekt in seinen Determinanten/in seiner Beschaffenheit

erkundet.

115 Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 78.

116 Vgl. Lacan, Jacques: »Die Anamorphose (1964)«, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Ein Bild und sein Doppelgänger

ursprüngliches Fehlen, das den Menschen als Mangelwesen, auszeichnet. Sie zeigt die

tiefe und unabänderliche Abhängigkeit zu anderen an.117

Beide von Lacan beschriebenen Blickarten, das illusionistische »sich sich sehen se-

hen« (1), als auch der Blick als nicht-reflexives Erfasst-Werden (2) finden sich im Bilder-

leben. Sie sind im Bilderleben ebenfalls einander gegenübergestellt. Der idealisierende

Zug, in der sich der Betrachter meint ganz zu erfassen, trifft auf all jenes, was fehlt

und insofern ›anblickt‹, als dass es ersehnt wird. Das ›sich sich sehen zu sehen‹ (1) wird

im Bilderleben im Zug der Nebenfiguration entlarvt: Der Betrachter vermag sich im

Bild nicht ganz und schon gar nicht als ›er selbst‹ zu sehen. Die Reflexivität als ein

sich abbildendes Bewusstsein wird mit der Bilderfahrung, nicht sehen zu können und

nicht gesehen zu werden, kontrastiert. Im Bilderleben zieht zugleich eine begehrliche

Mitte den Blick auf sich. Die Betrachter schauen auf ein phallusartiges Knie, das eigen-

tümlich abgeschnitten, dem Körper nicht zugehörig erscheint. Sie beschreiben, wie sie

sich wie von einem Magneten, von einer »goldenen Mitte« angezogen fühlen, die alles

um sich kreisen lasse. Dieser Bildmittelpunkt ist für die Probanden insofern kompro-

mittierend, als dass sie das Gefühl haben, darauf gezogen zu werden und den Blick

nicht abwenden zu können. Kompromittierend ist er in der sexuellen Konnotation als

Phallus und dadurch, dass mit ihm ›unkultivierte‹ Handlungen assoziiert werden, die

der Betrachter am liebsten vollziehen würde: Durchschlagen, Sich Hineinstürzen. Ei-

ne Probandin äußert explizit, wie sie das Gefühl hat, da schaue sie etwas an, das wie

ein großes Auge wirkt. Mit Lacan ließe sich sagen, dass der Betrachter im »Feld des

Sehens« (Bildbetrachtung) von einem Blick »erfasst« wird, dem er sich nicht entzie-

hen kann (2). Dem Blick liege eine Begehrensfunktion zugrunde, die ihn auf ein Bild

und ins Bild hineinziehe.118 Dies lässt sich mit der massiven Körperlichkeit, die sich

den Probanden aufdrängt, in Verbindung bringen. Die Betrachter sind von etwas, das

sie anblickt, »erfasst« und haben Mühe sich davon zu distanzieren. Dieser Blick ist ein

anderer als der »reflexive Blick« und wird auch von den Probanden als dasjenige Bild-

moment beschrieben, das »gegen die Reflektion« geht. »Gegen die Reflektion« meint

hier den Blick, der jenseits eines Bewusstwerdungs- oder Erkenntnisprozesses liegt.

Er ließe sich mit Lacan als Blick in seiner »trieblichen Funktion« verstehen, die Lacan

gegenüber Sartre wie folgt argumentiert:

»Wenn man die Dialektik des Begehrens nicht in Anschlag bringt, ist nicht zu verste-

hen, weshalb der Blick des Andern das Wahrnehmungsfeld desorganisieren sollte. Es

geht eben darum, daß das Subjekt, das hier gemeint ist, nicht das Subjekt des Refle-

xionsbewußtseins ist, sondern das Subjekt des Begehrens.«119

Die Bildbetrachter erfahren, dass sie nicht nur auf etwas schauen, sondern dass sie von

etwas angeblickt werden, das sie angeht, von dem sie »erfasst« werden. Die »Spaltung

von Augen und Blick« bei Lacan beschreibt, dass Anblick und Vorstellung nie in eins

117 Dagegen handelt es sich bei Sartre zunächst um eine »Fülle des Seins«, die erst durch den Blick

»genichtet« wird.

118 Salber beschreibt das Verhältnis von Bild und Blick ebenfalls vor demHintergrund einer immerzu

unfertigen Gestalt, die sich nach Anderem sehnt und zu ergänzen sucht.

119 Lacan, Jacques: »Die Anamorphose (1964)«, S. 96.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 247

fallen. In diesem Sinne verspricht ein (jedes) Bild Ganzheit, die nicht zu haben ist. Das

Begehren, das nach Lacan den Blick lenkt, wirkt im Narziss-Bild einerseits kompro-

mittierend (phallisches Knie) und wird zudemmit einem unverträglichen Anblick, dem

Bild im Bild kontrastiert. Das Bild zeigt (zum Teil) etwas anderes, als sich der Betrachter

vorstellt/wünscht. In einen Zwiespalt geraten Anblick und Vorstellung in der Erfah-

rung, dass der Betrachter im Bild sehnsüchtig auf etwas schaut, das Bild aber nicht (als

zu sich gehörend) erkennen und letztlich nicht »greifen« kann.

Die Figur des Anderen stellt bei Lacan das begehrte Objekt dar, das zugleich ein

Fehlen markiert. Die Narziss-Darstellung setzt tatsächlich eine Blickbannung über das

Fehlende in Szene und involviert den Betrachter, der im Zuge der Betrachtung nicht

mehr außen steht. Auch thematisch werden im Anblick der Schattengestalt (bzw. in der

Konfrontation mit dem Fragmentarischen als durchgängige Bildqualität) insbesondere

Geschichten von Versagungen, Zurückweisungen, einem Nicht-Zurückblicken im bild-

lichen Sinne, belebt. Besonders die Realität des Bildes in seiner Mittelstellung zwischen

Anschauungsobjekt und Vorstellungsbild unterstreicht die Differenz zwischen Augen

und Blick, die Sartre darin beschreibt, dass nicht beides gleichzeitig möglich ist120 und

an der Lacan eine grundsätzliche Kluft fest macht: zwischen dem, was physisch ›da‹ ist

(Augen) und dem was ›fehlt‹ (Blick).121

Nach Lacan ist der Betrachter als ein Betrachteter nicht derjenige, der das Fehlen-

de ergänzt und das Bildgeschehen intentional lenkt, sondern er wird nach Lacan zum

blinden Fleck des Bildes – einem Bild, das ihn anschaut. In dieser Umkehrung seien

nach Lacan beide Seiten des Blicks – nicht nur »daß es anblickt, sondern auch daß es

zeigt« – »elidiert«122 Das gleichzeitige Eins-Sein und Uneins-Sein mit dem Bild ließe

sich nach Lacan als ein Vorgang beschreiben, in dem der Betrachter zu einem Teil des

Bildes wird, ohne mit ihm identisch zu sein.

2.5 Salber: Der Blick in seiner Ergänzungsfunktion und seinem Bildversprechen

Salber beschreibt den Blick ebenfalls in einem Gegensatz zum reflexiven Bewusstsein.

Er sieht in ihm »eine besondere Form des Sehens«, die für den Menschen charakteris-

tisch ist. So wie das Bewusstsein etwas von sich trenne, stehe der Blick für eine andere

Form des Auseinander-Gehens seelischen Erlebens. Im Blick werde etwas unwillkürlich

beschaubar,während anderes ausgeschlossen bleibe.Darin liegt nach Salber begründet,

warum der Blick in Literatur, Kunst und im Alltagsverständnis als mächtig, wertgerich-

tet, ausgreifend und eindringlich beschrieben. Ein Blick könne andere entmachten oder

wie im Märchen Berge versetzen.123

Die Beschreibung des Blicks bei Salber ist dem »Erfasst-Werden« durch den Blick

bei Lacan verwandt. So wie Lacan ein grundsätzliches Begehren in den Blick legt – der

120 Die Augen zu sehen, bedeutet nach Sartre den Anderen als »Objekt-Anderen« zu sehen; den Blick

des Anderen zu sehen hingegen macht den Erblickten zu einem »Subjekt-Anderen«.

121 Als nicht zu haltender Augen-Blick verweist er auf das menschliche Dasein, wie ihn die Narziss-

Darstellung des Caravaggio einfängt.

122 Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blick (1964)«, S. 81.

123 Vgl. Salber, Wilhelm: »Der Blick (1960)«, in: Anders 36/2019, S. 33-44, hier S. 42.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Ein Bild und sein Doppelgänger

Mensch will erblickt werden und ist von allen Seiten her erblickt – wird dieses Begeh-

ren bei Salber explizit an das Versprechen geknüpft, das Bilder geben. Das Begehrliche

des Blicks, das Lacan vor dem Hintergrund eines ursprünglichen Fehlens als Urphäno-

men beschreibt, lässt sich mit Salber auch gestaltpsychologisch-morphologisch als ei-

ne »Entwicklungsform« verstehen, die auf Ergänzung aus und insofern »gerichtet« ist.

So beschreibt Salber, wie Anblick und Erblickender in einem »bestimmten Verhältnis

des Entsprechens bzw. des Nichtentsprechens«124 zueinanderstehen. In diesem Sin-

ne werden Blicke nach Salber gesucht oder gemieden. Dass der Blick eine bestimmte

Richtung findet, etwas seinen Blick auf sich zieht, hat nach Salber nicht vorrangig mit

dem »Anblick einer Sache« zu tun, sondernmit anziehenden, verlockenden Bildern, die

mit dem Anblick, der physischen Präsenz einer Sache verknüpft sind. So locken auch

Gegenstände durch ihre Bild-Versprechen; in ihnen realisierten sich Lebensbilder:

»Der Blick wird durch diese Bilder angezogen und er ergreift sie, weil sie ihm inne-

wohnenden Entwürfen entsprechen oder bestimmte Tendenzen zu neuen Entwürfen

zu führen versprechen.«125

Diese Lebensbilder sind richtungsweisend und sie formieren sich umGegenstände und

Handlungen, in die diese Gegenstände eingebettet sind. Hierüber vermag Salber auch

das Meiden des Blicks, verbotene Blicke etc. zu begründen – denn der Blick sucht sich

anziehende Bilder, solche, die Ergänzung und Entwicklung oder auch Wiederholung

versprechen, und meidet andere, die abstoßend wirken. Das Blickgeschehen, die Bild-

wahl sozusagen, aber auch die Genese von Bildern stehen somit in Abhängigkeit zu

persönlichen Lebenswegen und übergreifenden kulturellen Entwicklungen. Im Auffin-

den der Bilder, die unbewusst unseren Alltag durchziehen, liegt nach Salber ein hoher

Erkenntnisgewinn. Salber bringt dies auf die Formel: »In den Bildern, die der Mensch

mit seinem Blick sucht oder meidet, erkennt er vorbewusst selbst, wie er ist.«126

Während die Bilderwirklichkeit, die Salber beschreibt, unser Leben prägt, hebt sich

ein zweistündiger ›Blick‹ auf ein Gemälde wie der Narziss-Darstellung hiervon noch-

mals ab. Das Blickgeschehen im Betrachten des Narziss-Bildes ist zwiespältig: hier

trennt sich ein Idealbild, das den Blick auf sich zieht, von Bildrealitäten jenseits des

Idealen, die übersehen werden wollen. Der Betrachter trifft mit seinem Blick auf ver-

lockende Selbstbilder, die eine wunderbare Zukunft versprechen und als solche ›un-

berührt‹ bleiben sollen, und zugleich wird er mit der Verrückungsnotwendigkeit die-

ses Bildes und seinen ›hässlichen‹ Seiten konfrontiert, vor denen er am liebsten die

Augen verschließen würde. In diesem Blickgeschehen, das sich zwischen Vermeiden

(Wegsehen/dem Betrachter die Augen schließen) undmagnetischer Anziehung bewegt,

arbeitet sich der Betrachter – mit Salber gesprochen – an Entsprechungen und Nicht-

Entsprechungen ab. Er erlebt zudem, wie konkurrierende Bilder aufkommen, wie ein

Bild nicht rund zu kriegen ist oder in seiner Abgeschlossenheit nicht mehr greifbar

wird. Der Betrachter stellt fest, wie sich in seinem Blick ein Bild formiert oder verwei-

gert.

124 Vgl. ebd., S. 38.

125 Ebd., S. 39.

126 Ebd., S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Bildreflexionen 249

Die Theorien des ›Anderen‹ nochmals in der Zusammenfassung: Während Rim-

baud Tätigkeiten als ›das Andere‹ beschreibt, die ein Ich-Bewusstsein erübrigen und

ein ›Sehen‹ jenseits von letzten Gewissheiten ermöglichen, sind es bei Sartre und La-

can ›reale‹ oder auch imaginierte ›reale‹ Andere (Personen), die eine Selbstentdeckung

und Selbstreflexion bedingen und auf jeweils andere Weise formen. Sartre beschreibt

Seins-Erfahrungen und Seins-Wandlungen in einem Ausschlussverhältnis des Blickens

und Erblickt-Werdens, die gleichzeitig ein Enthüllen wie ein Schwinden der Welt des

Betrachters und Betrachteten bedeuten. Die beschriebenen »Einbrüche« in das Selbst-

bewusstsein bei Hegel stehen in Analogie zu einem ›realen‹ Anderen bei Sartre, der – in

den Blick genommen – wie ein »Abflussrohr« auf die Welt des Betrachteten einwirkt,

diese »dezentriert« und erst hierüber eine Seinserfahrung ermöglicht. Nach Lacan liegt

im Blick eine unbewusste, nicht-reflexive Seinserfahrung, in deren Mitte das ›Begeh-

ren‹ steht. Das ebenfalls begehrliche, reflexive Bewusstsein täuscht sich über das Fehlen

des ›Anderen‹ hinweg und erzeugt zwangsläufig den Schatten. Dessen Eigenschaften

liegen nicht nur in der Logik einer Einschlussgestalt begründet, die den Ausschluss er-

fordert, sondern an ihm wird das Fehlende spürbar. Er entspricht dem Schattenmythos

des Bildes als Sehnsuchtsfigur.Das Erblickt-Sein als Sehnsucht und Erfasst-Werden von

einem Blick formiert sich bei Lacan zu einer ontologischen Wende, die das (konstituti-

ve) Fehlen des Anderen ins Zentrum setzt. Das Begehrliche des Blicks findet sich auch

in Salbers Bestimmung des Blicks, der sich zu Anderem hin entwickeln und ergänzen

möchte.127 Er beschreibt, wie der Blick immerzu von attraktiven oder auch abstoßen-

den Bildern von Wirklichkeit geleitet wird.

Der Betrachter desNarziss-Bildes spürt unterschwellig die Gehalte eines solch kom-

plexen Blick- und Bildgeschehens, das in seiner Ambiguität im Alltagsgeschehen zwar

wirksam, aber nicht bewusst wird. Bisweilen erahnt und paraphrasiert er seine philoso-

phischen und erkenntnistheoretischen Implikationen. Die Begegnung des Betrachters

mit dem eigenen Blick und dem bildlichen Gegenüber, das sowohl entspricht, als auch

widerspricht, führt zu einer Bild-Erfahrung und Bild-Reflexion der Bilder, die den Be-

trachter leiten oder abstoßen. In dieser Auseinandersetzung mit dem Bild scheinen die

aufgeführten philosophischen Positionen nachzuhallen.128 Sie verbinden die einerseits

alltäglich wirkende Szene, »unbesorgter Knabe am Tümpel« mit den Erkenntnisfragen,

die das Bild aufwirft und es sogleich als Narziss identifizieren lässt.DerNarziss-Mythos

bringt die Realität des ›Anderen‹ – ob als notwendige Austauschbewegung, Verbunden-

heit, Verflüssigung – die imTheorieexkurs der Bild- und Blicktheorien beleuchtet wur-

den, wiederum auf ein anschauliches Bild.

127 Er führt es nicht mehr auf ein frühes Triebgeschehen zurück; bei Lacan den Kastrationskomplex.

128 Dies wird insbesondere in der typisierenden Beschreibung deutlich und führt zurück auf das Kon-

struktionsproblem. Die Unhaltbarkeit eines Bildes stellt (nicht nur) im übertragenen Sinne ein

epistemologisches Grundproblem dar. Es entfacht grundsätzlich das Philosophieren.

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014 - am 14.02.2026, 11:21:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465158-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

