
AUFSATZ

Daniel Loick

Wir Flüchtlinge

Überlegungen zu einer Bürgerschaft jenseits des Nationalstaats1

»Vor allem mögen wir es nicht, wenn man uns ›Flüchtlinge‹ nennt. Wir selbst
bezeichnen uns als ›Neuankömmlinge‹ oder als ›Einwanderer‹.«2 Im Jahr 1943 ver-
öffentlichte Hannah Arendt in der jüdischen Zeitschrift The Menorah Joural einen
kurzen Essay, der den Titel »We refugees« trägt. Sie beschreibt darin die Weigerung
vieler den Nazis entkommener Jüdinnen und Juden, den Status des »Flüchtlings« zu
akzeptieren. Nachdem sie alles – ihren Beruf, ihre Sprache, ihre Familienangehöri-
gen – verloren hatten, waren sie bemüht, sich so schnell wie möglich ihrer jeweiligen
Ankunftsgesellschaft anzupassen und »normale« Staatsbürgerinnen und Staatsbür-
ger zu werden. Dieser Wunsch ist verständlich: Staatenlose sind nicht nur aller poli-
tischen und sozialen Rechte entkleidet, sondern sehen sich auch einer elementaren
Handlungsfähigkeit beraubt und sind beständig darauf angewiesen, von anderen
»gerettet« zu werden. Der Mensch ist ein soziales Wesen und braucht einen gesell-
schaftlichen Kontext, um sich verwirklichen zu können. Zugleich aber, so Arendt
weiter, liege in der Strategie der Assimilation auch eine »hoffnungslose Traurig-
keit«. Denn die Situation, in der sich die geflüchteten Jüdinnen und Juden wieder-
fänden, ist überhaupt erst von einem bestimmten Modell der politischen Mitglied-
schaft fabriziert worden. Das europäische Konzept der Staatsbürgerschaft ist
strukturell auf die Fabrikation von Staatenlosen und Vogelfreien angewiesen, wie
gerade Jüdinnen und Juden immer wieder am eigenen Leib erfahren haben. Statt
sich um eine vollständige Integration in das Ankunftsland zu bemühen und »Super-
Patrioten« zu werden, so Arendt weiter, sollten sie sich daher darauf besinnen, was
sie gerade als Flüchtlinge allen anderen voraushaben. Flüchtlinge seien, wie Arendt
schreibt, die »Avantgarde ihrer Völker«, weil die Geschichte für sie »kein Buch mit
sieben Siegeln« mehr ist.3 Als »bewusste Parias« hätten sie Zugang zu einer Erkennt-
nis, die allen anderen verschlossen bleibe: die Fragilität, Gewaltförmigkeit und his-
torische Überholtheit eines territorialen Verständnisses von Staatsbürgerschaft.

Arendt kann mit Recht darauf verweisen, dass häufig gerade die am meisten
benachteiligten oder ausgeschlossenen Gruppen besondere Erkenntnisse über Dyna-
miken und Funktionsweisen gesellschaftlicher Unterdrückung und Diskriminierung

 
1 Eine frühere, sehr viel kürzere Version dieses Textes erschien zunächst im September 2015

in EUtopia. Ideas for Europe, die englische Übersetzung dann im Mai 2016 auch auf dem
Blog Public Seminar; siehe www.publicseminar.org/2016/05/we-refugees/ (Zugriff vom
17.09.2017).

2 Arendt 1989, S. 7.
3 Ebd., S. 22.

Leviathan, 45. Jg., 4/2017, S. 574 – 591, DOI: 10.5771/0340-0425-2017-4-574
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


erlangen. Arendts Essay stellt aber nicht nur eine Reflexion über das politische
Bewusstsein von Geflüchteten dar. Er enthält auch eine grundlegende Einsicht in die
Struktur und Funktionsweise moderner Nationalstaatlichkeit. Staatenlosigkeit als
Massenphänomen stellt grundlegend die Fiktion infrage, nach der die Geburt auf
dem Gebiet eines Staates einem Menschen in diesem Staat politische Teilhaberechte
garantiert. Die Aufteilung des Globus in verschiedene Nationen und die Einteilung
der Menschheit in unterschiedliche Völker basieren vielmehr auf Grenzziehungen,
die regelmäßig großen Gruppen von Menschen jegliche Form politischer Teilhabe
vorenthält. Solange die Menschheit nicht mit dem konventionellen Konzept politi-
scher Mitgliedschaft in Nationalstaaten bricht, wird sie die latent katastrophale
Struktur der modernen Souveränität weiter perpetuieren. Die Einsicht ernst zu neh-
men bedeutet dann, dass die Überwindung von Exklusion nie einfach in Inklusion,
die Lösung des Problems der Staatenlosigkeit nie in Staatlichkeit liegen kann. Es gilt
daher, neue Modelle der politischen Selbstbestimmung zu finden, die über die tra-
ditionellen Vorstellungen von Assimilation und Integration hinausweisen. Wie
Arendt argumentiert hat, können hierfür gerade die Erfahrungen und das Wissen
der Geflüchteten leitend sein: Es ist der Zustand der Staatenlosigkeit, nicht der
Staatsbürgerschaft, den es zu universalisieren gilt. Dass Geflüchtete, wie Arendt
schreibt, die »Avantgarde ihrer Völker« sind, heißt, dass sich nicht die Geflüchteten
an die Staaten mit ihren Gewaltapparaten anpassen müssen, sondern die Staaten so
umgestaltet werden müssen, dass sie den Praktiken der Geflüchteten gerecht werden
können: Aus »normalen« Staatsbürgerinnen und Staatsbürgern müssen demnach
Flüchtlinge werden.4

Im Folgenden möchte ich diese grundlegende Idee zum Ausgangspunkt nehmen,
um zu fragen, wie Formen der politischen Selbstbestimmung jenseits des National-
staates aussehen könnten. Es geht mir also keinesfalls darum, die realen Leidenser-
fahrungen von Geflüchteten zu leugnen, zu heroisieren oder zu romantisieren. Ich
will mich vielmehr von Arendts Einsicht leiten lassen, dass es gerade die Praktiken
diasporischer Gemeinschaften sind, die uns Auskunft über Möglichkeiten und For-
men einer aterritorialen Kohabitation und mobile Formen von Bürgerschaft (citi-
zenship) geben können. Zunächst werde ich noch einmal kurz auf Arendt zurück-
kommen, indem ich einen Vorschlag dazu unterbreite, wie angesichts dieser
grundlegenden Kritik am nationalstaatlichen Territorialitätsprinzip Arendts
berühmte Forderung nach einem »Recht, Rechte zu haben« verstanden werden
muss: Das Recht auf Rechte ist kein Recht auf Mitgliedschaft in einem traditionellen
Nationalstaat, sondern im Gegenteil ein Recht auf Teilhabe in einer nichtstaatlichen
politischen Gemeinschaft (1). Daran anschließend werde ich drei Ideen vorstellen,
die jeweils einen Aspekt bereits existierender diasporischer Praktiken explizieren:
Paul Gilroys Begriff der Konvivialität (2.1), Aihwa Ongs Konzept der flexiblen
 
4 Diese Figur weist Parallelen zu Marx’ Verständnis der Emanzipation des Proletariats auf.

Für Marx ist das Proletariat deshalb eine »universelle Klasse«, weil in ihm auf negative
Weise bereits antizipativ die Befreiung vergegenständlicht ist: Befreiung besteht nicht
darin, dem Proletariat das zu geben, was die Kapitalisten schon haben – Privateigentum
an Produktionsmitteln –, sondern umgekehrt in der Universalisierung der Existenzweise
des Proletariats – der Negation des Privateigentums; vgl. Marx 1976, S. 391.

Wir Flüchtlinge 575

Leviathan, 45. Jg., 4/2017
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


Staatsbürgerschaft (2.2) und ein zuerst von Franz Rosenzweig ausgearbeitetes und
dann von Andreas Fischer-Lescano als Interlegalität bezeichnetes jüdisches Rechts-
verständnis (2.3). Zusammengenommen vermitteln uns die realen Praktiken mobi-
ler Menschen somit eine Vorstellung über eine post-territoriale Lebensweise, Poli-
tik und Rechtsform und geben uns also zumindest eine Ahnung davon, wie
politische Teilhabe jenseits des Nationalstaats aussehen könnte (2.4). Daraus lassen
sich einige Implikationen dieser Idee für die politische Philosophie nennen und lässt
sich eine neue Idee der Bürgerschaft als einer Politik der Zuflucht formulieren (3).

Das Recht auf Politik

Unmittelbar nach dem Ende des Nationalsozialismus hat Arendt ihre Überlegungen
zur Staatenlosigkeit wieder aufgegriffen und theoretisch weiter ausgearbeitet. Die
Ergebnisse ihrer Überlegungen sind in ihr politisches Hauptwerk Elemente und
Ursprünge totaler Herrschaft eingegangen, das 1951 zum ersten Mal in Englisch,
1955 dann in deutscher Sprache erschienen ist. Die Flüchtlingsfrage stellt sie hier in
den Kontext der Menschenrechte. Die Menschenrechte, wie sie in der amerikani-
schen und französischen Menschenrechtserklärung deklariert worden waren, so
Arendts grundlegende Diagnose, versagen genau in dem Augenblick, in dem zum
ersten Mal in großem Maßstab Menschengruppen auftauchen, die tatsächlich nichts
anderes als ihr schieres Menschsein vorzuweisen haben. Der Grund für dieses (bis
heute anhaltende) dramatische Versagen der Menschenrechte liegt für Arendt darin,
dass die Menschenrechte genau dasjenige zur Grundlage von Rechtlichkeit erheben,
was die Staatenlosen als ihre größte Gefahr erleben: ihr Nichts-als-Menschsein, ihr
nacktes Leben. Sie beruhen auf einem rein biologischen Begriff des Menschlichen,
der das Wesentliche an der conditio humana aber gerade verkennt.5 Arendt bezieht
sich auf die aristotelische Bestimmung des Menschen als zoon politikon, als politi-
sches Tier. Was den Menschen demnach jenseits seines nackten, biologischen
Lebens ausmacht, ist sein »Standort in der Welt«:6 »in einem Bezugssystem zu leben,
in dem man aufgrund von Handlungen und Meinungen beurteilt wird«.7 Damit ist
der Mensch von vornherein zum Zusammenleben und somit zur öffentlichen, das
heißt originär politischen Gestaltung seiner Verhältnisse disponiert. Statt also die
Menschenrechte gewissermaßen als Mindestrechte zu definieren, die noch Staaten-
losen und Flüchtlingen zukommen, welche all ihre sozialen und kommunikativen
Bezüge verloren haben beziehungsweise ihrer entkleidet worden sind, gibt es für
Arendt nur ein einziges Menschenrecht: das Recht, einer Polis anzugehören, das
heißt das Recht auf Politik.

Arendts Postulat vom Recht auf Mitgliedschaft in politischen Gemeinschaften
wird in der Arendt-Rezeption meistens mit einem »Recht, Rechte zu haben« gleich-

1.

 
5 Vgl. zum Folgenden Loick 2017, S. 303-306.
6 Arendt 1986, S. 461.
7 Ebd., S. 462.

576 Daniel Loick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


gesetzt.8 Diese Formulierung versteht das Recht auf Politik als eine Art Menschen-
recht auf Bürgerrechte. Staatenlosigkeit ist dieser Lesart zufolge ein Defizit, das
durch die Vergabe einer Staatsbürgerschaft kuriert werden muss. Diese Interpreta-
tion greift jedoch zu kurz. Arendt geht es gerade darum, zu zeigen, dass Staaten die
Verursacher von Staatenlosigkeit sind; solange wir Politik nationalstaatlich denken,
wird die Entrechtung und Exklusion unzähliger Menschen fortgeschrieben. Das
Recht auf Politik müsse darum etwas anderes heißen als ein Recht, Mitglied in einem
traditionellen Nationalstaat zu sein.9 Arendt weist selbst – an der einzigen Stelle
ihres Buchs, an der sie die Formel vom »Recht, Rechte zu haben« überhaupt ver-
wendet – darauf hin, dass die Gleichsetzung von Politik und Staatlichkeit spezifisch
modern ist. »Daß es so etwas gibt wie ein Recht, Rechte zu haben«, schreibt sie,
»wissen wir erst, seitdem Millionen von Menschen aufgetaucht sind, die dieses
Recht verloren haben [...] Bevor sich dies ereignete, wurde das, was wir heute als
ein ›Recht‹ zu betrachten gelernt haben, eher als ein allgemeines Kennzeichen des
Menschseins angesehen, und die Rechte, die hier verloren gehen, als menschliche
Fähigkeiten.«10 Es ist also möglich – und war während eines Großteils der bisherigen
Menschheitsgeschichte der Fall –, die menschliche Fähigkeit zur kollektiven Selbst-
bestimmung anders als rechtlich und anders als nationalstaatlich zu realisieren.
Arendt geht es um mehr als um die Gelegenheit des Menschen, Teil eines traditio-
nellen Nationalstaats zu sein: Die Art, wie politische Gemeinschaften vorzustellen
sind, muss selbst verändert werden. Zugespitzt könnte man sagen: Das Recht auf
Politik heißt nicht Recht auf Staat, sondern im Gegenteil Recht auf Politik ohne
Staat – das heißt Recht auf die Überwindung des Staates.11

Am deutlichsten hat diese Konsequenz 50 Jahre nach Erscheinen von Arendts
ursprünglicher Diagnose ein Text von Giorgio Agamben formuliert, der den Titel
»Jenseits der Menschenrechte« trägt. Der zeitliche Abstand, der zwischen den bei-
den Analysen liegt, hat nicht zu einer Lösung des Problems geführt: Staatenlosigkeit
stellt nicht eine – etwa durch Faschismus oder Stalinismus bedingte – historische
Ausnahme, sondern eine neue Normalität dar. Für Agamben zeigen sich die euro-
päischen Staaten immer weniger dazu in der Lage, das Territorialitätsprinzip als
Grundlage moderner Souveränität aufrechtzuerhalten. Staaten würden fortan nie
wieder die Masse der Geflüchteten absorbieren können. Sie würden daher ver-
suchen, so seine düstere Diagnose, dieser Herausforderung Herr zu werden, indem
sie Geflüchtete räumlich konzentrieren und so das Unlokalisierbare der Migration

 
8 Siehe exemplarische Benhabib 2008.
9 Sehr konzise argumentiert in eine ähnliche Richtung Gundogdu 2015.

10 Arendt 1986, S. 462.
11 Nicht anders ist auch Arendts Hinweis zu verstehen, das Phänomen der Staatenlosigkeit

habe gerade nichts mit den »aus der Geschichte bekannten Übeln von Unterdrückung,
Tyrannei oder Barbarei« zu tun, sondern sei nur dadurch ermöglicht worden, dass es
»keinen ›unzivilisierten‹ Flecken Erde mehr gibt« (Arendt 1986, S. 462), dass es also auf
der ganzen Welt keine Möglichkeit mehr gibt, außerhalb eines Nationalstaates nach
europäischem Vorbild zusammenzuleben. Für eine ausführliche und überzeugende
Begründung dieses Arguments vgl. Hamacher 2014.

Wir Flüchtlinge 577

Leviathan, 45. Jg., 4/2017
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


lokalisieren. Dies gelinge durch die Einrichtung verräumlichter Ausnahmezustände,
das heißt Lagern: Orten, in denen nacktes, jeglicher politischer Qualifizierung ent-
kleidetes Leben produziert werde, das dem Recht nur noch passiv unterliege, ohne
es selbst je aktiv in Anspruch nehmen zu können.12 Auch für Agamben kann die
Lösung dieses Problems daher nicht in der Wiedereingliederung von Geflüchteten
in Nationalstaaten liegen. Statt am überkommenen Nationalstaatsmodell festzu-
halten, so Agamben mit Arendt, gelte es, die Schlüsselkategorien des Politischen,
ausgehend von den Erfahrungen von Geflüchteten, völlig neu zu denken.

Agamben nennt in seinem kurzen Text nur ein Beispiel, wie das geschehen könnte:
den Vorschlag, die Stadt Jerusalem zur gleichzeitigen Hauptstadt sowohl Palästinas
als auch Israels zu machen. Ein solches Konstrukt hätte zur Folge, dass sich mehrere
politische Gemeinschaften ein und dasselbe Gebiet teilten, sodass die Mitglieder
dieser Gemeinschaften sich beständig im Exil der anderen befänden, eine, wie
Agamben sagt, »paradoxe Lage wechselseitiger Extraterritoralität«.13 Agamben
schlägt das Refugium des Einzelnen als Leitbegriff eines solchen post-territorialen
Raums vor. Diese Idee sieht er auch als dritte Alternative für die Zukunft der euro-
päischen politischen Institutionen an: Weder ein europäischer Super-Nationalstaat
noch ein Rückfall in nationale Einzelstaaten, sondern nur ein entschlossenes
Bekenntnis zur Zuflucht unabhängig von Geburt und Herkunft vermag die kata-
strophale Rationalität konventioneller Staatlichkeit zu durchbrechen. Die europäi-
schen Städte würden damit, so Agamben weiter, zugleich an ihre antike Berufung
als Welt-Städte erinnert.

Agamben hat in seiner kurzen Intervention eine plausible Reformulierung von
Hannah Arendts ursprünglicher Analyse und Kritik geliefert. Sein Vorschlag ist
jedoch noch nicht konkret genug, um auf der Suche nach alternativen Formen der
politischen Gemeinschaft weiterzuführen. Diese lassen sich nicht am Reißbrett ent-
werfen. Arendts Einsicht von den Flüchtlingen als »Avantgarde« ernst zu nehmen
muss vielmehr bedeuten, realexistierende diasporische Praktiken als Wissensres-
sourcen zu konsultieren. Die Geschichte, so hatte Arendt geschrieben, ist für
Geflüchtete kein Buch mit sieben Siegeln mehr: Sie wüssten etwas, was die »nor-
malen« Staatsbürgerinnen und Staatsbürger nicht wissen – zuerst, dass deren »Nor-
malität« nicht normal ist. Geflüchtete lebten bereits inmitten anderer und mit ande-
ren Kulturen, politischen Systemen und Rechtsordnungen. Sie bemühten sich
darum, die eigenen normativen Regeln auch in einer fremden Umgebung aufrecht-
zuerhalten, ohne dabei auf einen staatlichen Gewaltapparat als Durchsetzungsin-
strument zurückgreifen zu können. Zugleich haben sie begriffen, dass Kulturen und
Lebensweisen nichts Homogenes oder Abgeschlossenes sind, sondern einem bestän-
digen Austausch und einer beständigen Wandlung ausgesetzt sind. Hierzu werden
im Folgenden drei Vorschläge gemacht, von denen der erste sich auf die Lebens-
weise, der zweite sich auf die Politik und der dritte sich auf das Recht post-territo-
rialer Gemeinschaften bezieht. Nicht in jedem dieser Fälle geht es dabei um Geflüch-
tete, sondern auch um andere Formen der regulären und irregulären Migration
 
12 Zur Darstellung des Arguments von Agamben vgl. Loick 2011; Schulze-Wessel 2017.
13 Agamben 2001, S. 31.

578 Daniel Loick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


– damit soll die Situation beider Personengruppen nicht gleichgesetzt werden, sie
haben aber gemeinsam, die konventionelle Vorstellung von Sesshaftigkeit als Bedin-
gung politischer Partizipation infrage zu stellen.

Konvivialität, flexible Staatsbürgerschaft und Interlegalität – drei Aspekte post-
territorialer Bürgerschaft

Konvivialität

In seinem Buch After empire (2004) setzt sich der Kulturwissenschaftler Paul Gilroy
mit den Schwierigkeiten einer nationalen Identitätsformierung im postkolonialen
Großbritannien auseinander. Gilroy diagnostiziert dem Vereinigten Königreich eine
kollektive Melancholie, die sich nach der Größe imperialer Zeiten zurücksehnt. Die
Ursache für diese Melancholie identifiziert er mit Alexander und Margarete Mit-
scherlich als Unfähigkeit, zu trauern. Betrauert werden müsste eigentlich der Verlust
der groß-britischen Omnipotenzphantasie, die sich nach dem Ende des Kolonialis-
mus nicht mehr ungebrochen aufrechterhalten ließ. Dieser Verlust stellte eine gra-
vierende Kränkung des nationalen Narzissmus dar. Statt sich mit der eigenen his-
torischen Schuld am Kolonialismus auseinanderzusetzen, hält der offizielle britische
Diskurs am Bild einer homogenen Identität fest. Damit wird der real existierende
Multikulturalismus verdrängt und entwertet, der in den urbanen Zentren des Lan-
des längst praktiziert wird (und ja vom britischen Kolonialismus überhaupt erst
ermöglicht wurde).

Als Alternative zu dieser Melancholie, die sich sowohl in persönlichem als auch
in institutionellem Rassismus äußert, führt Gilroy den Begriff der conviviality ein,
der Konvivialität. Man könnte diesen Begriff vielleicht am besten als »Multikultu-
ralismus von unten« definieren, er ist kein Ergebnis irgendeines Regierungspro-
gramms, sondern des kulturellen Drucks gelebter Alltagspraxis. Konvivialität finde
bereits statt, jenseits aller offiziellen Planungen oder eines staatlichen Interesses,
überall zwischen den Bewohnerinnen und Bewohnern der Metropolen. Konviviali-
tät, so Gilroy, beschreibt

»die Prozesse der Kohabitation und Interaktion, die das Multikulturelle zu einem normalen
Bestandteil des sozialen Lebens gemacht haben. Es beschreibt nicht die Abwesenheit von
Rassismus oder den Triumph der Toleranz. Stattdessen schlägt es ein anderes Konzept für
ihre leeren zwischenmenschlichen Rituale vor. Konvivialität führt ein Maß der Distanz
gegenüber dem grundlegenden Konzept der Identität ein, das sich als eine so doppeldeutige
Ressource bei der Analyse der Rasse, Ethnizität und der Politik erwiesen hat. Die radikale
Offenheit, die Konvivialität ins Leben bringt, zeigt den Unsinn von geschlossenen, festen
und verdinglichten Identitäten und wendet die Aufmerksamkeit hin zu den stets unvorher-
sagbaren Mechanismen der Identifizierung.«14

Das Konzept der Konvivialität beschreibt eine Form des Zusammenlebens, die nicht
auf Zugehörigkeit oder einer Gemeinsamkeit basiert, sondern auf Zusammenheit,
dem gemeinsamen Leben an ein und demselben Platz. Popkulturelle Repräsentanten
wie der Rapper Mike Skinner von den Streets oder die Satirefigur Ali G. bringen für

2.

2.1

 
14 Gilroy 2004, S. xi.

Wir Flüchtlinge 579

Leviathan, 45. Jg., 4/2017
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


Gilroy genau das zum Ausdruck (wobei man sich durchaus fragen kann, warum
Gilroy ausgerechnet zwei weiße Männer auswählt, um das Konzept der Konvivia-
lität zu veranschaulichen). Die aus dem multikulturellen Zusammenleben resultie-
renden Begegnungen bieten schon deshalb eine Alternative zur postkolonialen
Melancholie, weil sie sich gegen den grassierenden Rassismus wenden, der die
Menschheit in fragmentierte Gruppen einteilt. An die Stelle eines neuen Groß-
machtstrebens setzen die genannten Figuren Werte wie Offenheit, Bescheidenheit
und Humor. Konviviale Kultur leistet aber noch mehr: Sie kreiert einen kollektiven
Diskurs, der sich nicht länger phobisch gegenüber Fremdheit und Andersheit
abschottet.15 Sie dekonstruiert damit ganz grundlegend die Dichotomie zwischen
Gastgeber und Gast, zwischen Alteingesessenen und Neuankömmling. Konvivialis-
mus zeigt somit etwas auf, das nicht nur für die Bewohnerinnen und Bewohner
multikultureller Metropolen gilt, sondern konstitutiv für jede menschliche Subjek-
tivität ist: die Unabgeschlossenheit und unhintergehbare Prekarität jeder Identitäts-
formierung.16

Die diasporischen Communities, die sich in den Städten des postkolonialen Groß-
britannien versammeln, sind keine Exklaven ihrer Heimatländer inmitten einer
Mehrheitsgesellschaft, sondern hybride Gebilde, die stets zusammen, mit- und
ineinander verschränkt sind. Obwohl es sich bei ihren Mitgliedern nicht immer um
Geflüchtete handelt, gilt für sie, was Hannah Arendt für die jüdischen Geflüchteten
behauptet hat: Die Geschichte ist für sie kein Buch mit sieben Siegeln mehr. Sie
haben die Einsicht in die Bedingungen des menschlichen Zusammenlebens allen
»normalen« Staatsbürgerinnen und Staatsbürger voraus. Indem er von den Erfah-
rungen von Migrantinnen und Migranten anstatt von denen der sesshaften Bevöl-
kerung ausgeht, kann Gilroy so Erkenntnisse über die Möglichkeiten eines Zusam-
menlebens jenseits nationaler Zugehörigkeiten gewinnen, ohne sie dabei zu
romantisieren.

Flexible Staatsbürgerschaft

Einen ähnlichen methodischen Zug unternimmt die Anthropologin Aihwa Ong mit
ihrem Konzept der flexiblen Staatsbürgerschaft (flexible citizenship). In ihrem
gleichnamigen Buch untersucht sie die Migrationspraktiken südostasiatischer und
chinesischer Eliten zwischen China und den USA.17 Als Migrationsgruppe, die über
vergleichsweise hohen Wohlstand und viele wirtschaftliche, politische und kultu-
relle Mittel verfügt, eignet sich Ongs Untersuchungsobjekt nicht besonders für eine
Idealisierung oder Heroisierung. Die Geschäftsleute, die sie in ihrem Buch behan-
delt, reisen häufig zwischen verschiedenen Orten hin und her und verfügen in vielen
Fällen über mehrere Pässe oder Visa, eine Möglichkeit, die gerade die von Hannah
Arendt beschriebenen Geflüchteten nicht haben. Sie sind dennoch für den vorlie-

2.2

 
15 Vgl. ebd., S. 108.
16 Für den deutschen und internationalen Kontext vgl. hierzu auch die Beiträge in Charim,

Borea 2014.
17 Ong 1999.

580 Daniel Loick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


genden Kontext von genuinem Interesse, weil sie das konventionelle Verständnis
von Zugehörigkeit und politischer Selbstregierung grundlegend infrage stellen.
Diese Migrantinnen und Migranten, argumentiert Ong, entwickeln eine spezifische,
nichtterritoriale Akkumulation von Ressourcen, zu denen auch Staatsbürgerrechte
gehören. Dabei wägen sie situativ ihre verschiedenen Interessen und Verpflichtun-
gen gegeneinander ab, wobei sie zentral durch die Regime des Nationalstaats, der
Familie und des Marktes geprägt werden. In der Aushandlung dieser unterschied-
lichen und sich widersprechenden Felder entscheiden die Subjekte strategisch, wel-
che Aufenthalts- oder Teilhabetitel sie verwenden oder zu verwenden versuchen.
Flexible Staatsbürgerschaft definiert Ong nüchtern als »kulturelle Logik der kapi-
talistischen Akkumulation, Mobilität und Verdrängung, die es Subjekten ermög-
licht, problemlos und opportunistisch auf sich wandelnde politisch-ökonomische
Bedingungen zu reagieren«.18

Diese Praxis der flexiblen Staatsbürgerschaft ist historisch neu. Zwar haben Men-
schen immer schon abgewogen, welcher Wohnsitz und welche politische Zugehö-
rigkeit ihnen die meisten Vorteile bieten, und sind entsprechend von einem in ein
anderes Land migriert. Bedingt durch die ökonomische, politische und kulturelle
Globalisierung, hat dieses strategische Auswählen aber exponentiell zugenommen.
Zum einen ermöglichen neue Kommunikations- und Informationswege leichteren
Zugang zu Wissen über verfügbare Optionen (wie Bildungsressourcen oder Jobs),
zum anderen erlauben auch durchlässigere Grenzen und ausdifferenzierte Rechts-
statussysteme die Entstehung neuer transnationaler Mobilität. Flexible Staatsbür-
gerschaft ist dabei allerdings nicht einfach Resultat einer »frei«, im luftleeren Raum
herausgebildeten Präferenz der Migrantinnen und Migranten. Der globale Kapita-
lismus ermöglicht zwar die weltweite Zirkulation von Waren, dies gilt für die Ware
Arbeitskraft jedoch nur in begrenztem Maße. Migration wird von staatlichen und
wirtschaftlichen Akteuren nicht einfach verhindert und unterdrückt, sondern
ermöglicht, kanalisiert, reguliert, produktiv gemacht oder eben auch erzwungen.
Die Ermöglichung transnationaler Bewegung ist also nicht Ergebnis eines kosmo-
politischen Fortschritts, sondern eines wirtschaftlichen Ausbeutungsinteresses.
Zugleich erzeugt dies jedoch vielfach eine eigene Handlungsfähigkeit bei den
Migrantinnen und Migranten, und zwar sowohl bei den gewünschten, gut ausge-
bildeten und oft wohlhabenden »Elite-Migrant/innen«, welche selektiv ihre
gewünschten Staatsbürgerrechte auswählen können, als auch bei den schlecht oder
gar nicht ausgebildeten Unterschichts-Migrant/innen, die sich im Rahmen ihrer spe-
zifischen Möglichkeiten ebenfalls strategisch ihre Wege suchen. Der in der kritischen
Migrationssoziologie geprägte Begriff der Autonomie der Migration eignet sich gut,
um diese migrantische Fähigkeit zu bezeichnen, sich kenntnisreich und strategisch
zwischen verschiedenen politischen, kulturellen und rechtlichen Systemen zu bewe-
gen, was explizit auch proletarische Arbeitsmigration mit einschließt.19 Das Theo-
rem der Autonomie der Migration untergräbt zum einen die liberale kosmopoliti-
sche Phantasie der »einen Welt«, zum anderen aber auch viktimisierende
 
18 Ebd., S. 6.
19 Vgl. exemplarisch Transit Migration 2007; Bojadzijev 2008; Mezzadra, Neilson 2013.

Wir Flüchtlinge 581

Leviathan, 45. Jg., 4/2017
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


Sichtweisen, wonach Migrantinnen und Migranten immer nur als passive Opfer
gesehen werden.

Rechtlich drückt sich die Praxis der flexiblen Staatsbürgerschaft in Form einer
Hierarchisierung von Staatsbürgerrechten aus, die unterschiedlichen Statusgruppen
unterschiedliche Teilhaberrechte einräumt. Typisch dafür ist es zum Beispiel,
Migrantinnen und Migranten gewisse Arbeitnehmerrechte einzuräumen, ihnen
jedoch politische Teilhaberechte vorzuenthalten. Ong nennt dies ein »System diffe-
renzierter Staatsbürgerschaften«, das es einem Staat ermöglicht, fremde Arbeits-
kräfte in seinen Arbeitsmarkt zu integrieren, sie jedoch gleichzeitig von der Politik
zu exkludieren. Sie bezeichnet als »abgestufte Souveränität« (graduaded sover-
eignty) eine neue Formation von Staatlichkeit, die sich weder einfach als Bedeu-
tungsverlust des Nationalstaats noch einfach als Intensivierung nationaler Herr-
schaft beschreiben lässt, sondern als Fragmentierung und Neukonfigurierung
gouvernementaler Machtstrategien verstanden werden muss. Bei den migrantischen
Akteurinnen und Akteuren schlage sich diese veränderte Form von Staatlichkeit
auch in Form einer neuen politischen Subjektivierung nieder: An die Stelle einer
stabilen Loyalität zu einem festen politischen Gebilde oder einer fixen kollektiven
Identität und eines Patriotismus als Verwurzeltheit in einer lokalen Kultur trete eine
beständige, situativ bedingte praktische und mentale Neuausrichtung.

Es handelt sich, noch einmal, bei den von Aihwa Ong untersuchten Business-Eliten
nicht um Geflüchtete. Ihre Praxis der flexiblen Staatsbürgerschaft lässt sich auch
nicht direkt als ein utopisches Projekt beschreiben, das die Zwänge nationaler
Exklusion überwindet. Aber dennoch zeigt auch die flexible Staatsbürgerschaft,
dass gerade diejenige Gruppe, deren staatsbürgerlichen Status man oft als Defizit
beschreibt, weil sie an keinem Ort je ganz »da« sind, in Wirklichkeit dem als Nor-
malität behaupteten Sesshaftigkeitsmodell etwas voraushat. Denn die Globalisie-
rung unterminiert faktisch auch die staatsbürgerlichen Privilegien der weißen euro-
päischen oder US-amerikanischen Mittelschichten. Die Angehörigen dieser Klasse
sind ebenso betroffen von der kapitalistischen Globalisierung – etwa in Form von
Werkschließungen und Jobverlagerungen –, ohne sich jedoch dazu bewusst verhal-
ten zu können. Die mobilen Nomadinnen und Nomaden, wie Ong sie beschreibt,
können in diesem Sinn tatsächlich als »Avantgarde« verstanden werden. Sie bewei-
sen, dass mit der zunehmenden Flexibilität der Staaten, Migration zu kanalisieren,
um Arbeitskräfte in Wert zu setzen, auch eine zunehmende Flexibilität der Indivi-
duen einhergeht, an verschiedenen und multiplen Orten ein »Zuhause« zu finden.
Von der bereits etablierten Praxis der flexiblen Staatsbürgerschaft lässt sich so viel-
leicht auch eine befreiende Perspektive auf neue Formen politischer Partizipation
entwickeln, die es Menschen ermöglichen würde, gemäß ihren eigenen Interessen
und Bedürfnissen zu entscheiden, welchen und wie vielen Gemeinschaften sie in
welcher Intensität angehören möchten.

Interlegalität

Die größte Nachbarschaft zu der von Arendt beschriebenen Gruppe der jüdischen
Geflüchteten weist die dritte diasporische Gemeinschaft auf, die einen Aspekt einer

2.3

582 Daniel Loick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


post-territorialen Demokratie verkörpert: das jüdische Verständnis von Recht und
Gesetz. Im Vergleich zu den postkolonialen Migrantinnen und Migranten in den
urbanen Zentren Großbritanniens, die Paul Gilroy anführt, und den chinesischen
Geschäftsleuten, die Aihwa Ong untersucht hat, ist die jüdische Diaspora beträcht-
lich älter; ja, sie gibt sogar das Paradigma für den Begriff der Diaspora insgesamt
ab. Seit langer Zeit gibt es darum auch Stimmen, die versuchen, gerade die Merk-
male des jüdischen Rechts, das sich über Jahrhunderte hinweg ohne staatliche
Durchsetzungsinstanzen und oft in einer feindseligen Umgebung konservieren
konnte, als Vorteile gegenüber den konventionellen, auf Grenzschützer und Polizei
angewiesenen Nationalstaaten hervorzuheben.20

Eine der pointiertesten Ausarbeitungen dieses Arguments findet sich bereits in
Franz Rosenzweigs religionsphilosophischem Hauptwerk Der Stern der Erlö-
sung.21 Rosenzweig kontrastiert darin die geschichtliche Situation der mehrheitlich
christlichen europäischen Staaten mit der Existenzweise der Jüdinnen und Juden.
Für Rosenzweig ist die Stellung der Jüdinnen und Juden wesentlich eine des Nicht-
Dazugehörens, der Heimatlosigkeit und der Ausgeschlossenheit. Der Ursprung die-
ser Position des Außerhalb findet sich in der zweiten Zerstörung des Jerusalemer
Tempels im Jahre 70 vor unserer Zeitrechnung durch die Römer und der daraus
resultierenden Zerstreuung: Anders als alle anderen Völker sind die Juden ein Volk
ohne territoriale Bindung. Diese Diaspora-Existenz geht in so gut wie allen Staaten,
in denen Jüdinnen und Juden leben, mit Diskriminierungen und Exklusionen einher.
Rosenzweig stimmt mit Max Webers Diagnose überein, sie seien innerhalb der
westlichen Staaten ein »Paria-Volk«.22 Die Pointe Rosenzweigs ist es nun, diese
Situation des Außerhalb nicht als Mangel oder Defizit anzusehen, sondern positiv
zu interpretieren. Ihm geht es nicht um eine »Emanzipation« in dem Sinne, dass
Jüdinnen und Juden endlich das bekommen, was die anderen schon haben. Im
Gegenteil: Durch die diasporische Existenz außerhalb der von Gewalt durchzogenen
Weltgeschichte sind es gerade die Jüdinnen und Juden, die eine Erfahrung vorweg-
nehmen, welche die anderen Völker erst noch erstreben.

Die positive Kraft der diasporischen Existenzweise liegt zunächst darin, dass sie
sich strukturell allen Problemen entsagt, die sich aus territorialen Vergemeinschaf-
tungsformen ergeben. Das ist vor allem die Angewiesenheit auf Gewaltmittel wie
des Krieges und des Staates: Wer keine anderen Bindungsressourcen zugrunde legen
kann als den Boden, so Rosenzweig, wird diesen mit dem Schwert gegen äußere und
innere Feinde beständig verteidigen müssen. Mit der Gewaltförmigkeit geht einher,
dass eine solche auf Territorialität beruhende Form der Bindung auch ethisch pro-
blematisch ist, denn sie hat den Mitgliedern keine andere Motivation zur Gemein-
schaft anzubieten als die der Gewohnheit. Der Grund, warum die Erfahrung des
Außerhalb eine erlösende Erfahrung vorwegnimmt, ist also, dass sie eine andere

 
20 Vgl. hierzu Loick 2012, Kapitel III.
21 Rosenzweig 1988 [1921].
22 Vgl. Weber 2005.

Wir Flüchtlinge 583

Leviathan, 45. Jg., 4/2017
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


Form der »Treue« ermöglicht. Die Loyalität zur politischen Gemeinschaft ist nicht
über ein Gebiet vermittelt, sondern Ergebnis der gemeinsamen Erfahrung.23

Rosenzweig hat im Stern der Erlösung durch die Konfrontation der geschichtli-
chen Existenzweise des Judentums und der des Christentums (also der Staaten)
gezeigt, dass für all jene, die aus einer Rechtsordnung und damit aus der Gesellschaft
ausgeschlossen sind, die Lösung nicht im Eintritt in die Geschichte und damit in die
Welt des Staates und der Kriege bestehen kann. Dies korrespondiert mit einer
Erkenntnis, die neben den Juden auch andere ausgeschlossene Gruppen gemacht
haben: Die Überwindung von Exklusion besteht nie einfach in Inklusion. Dies würde
die im Rahmen ihrer subalternen Traditionen gemachten Erfahrungen der Ausge-
schlossenen entwerten und so die Privilegierung der hegemonialen Gruppen implizit
perpetuieren. Vielmehr kompromittiert die Exklusionsstruktur des Nationalstaats
auch die Subjektivität der Inkludierten: Ihnen entgeht, was an den Erfahrungen der
subalternen Existenzweisen bereits antizipativ die universelle Freiheit aufscheinen
lässt. Statt in der Inklusion kann die Überwindung der Exklusion aus dem Recht
daher nur in einer Veränderung der Struktur des Rechts selbst liegen.

In den Augen einiger zeitgenössischer Interpretinnen und Interpreten lässt die
aktuelle weltpolitische Lage das jüdische Recht gerade aufgrund dieser Inkompati-
bilität mit konventionellen Vorstellungen politischer Herrschaft als ein interessantes
Integrationsmodell der Weltgesellschaft erscheinen.24 Gerade weil Jüdinnen und
Juden über Jahrhunderte hinweg aus den klassischen Nationalstaaten und ihren
etablierten Repräsentationsinstitutionen ausgeschlossen waren, so lautet diese Intui-
tion, befanden sie sich schon in einer Situation, die für die meisten Menschen erst
heute, im Zeitalter des Endes der Westfälischen Weltordnung und damit einherge-
hend des allgemeinen Niedergangs nationalstaatlicher Institutionen, erfahrbar wer-
den. Das jüdische Recht, das ohnehin seit 1.900 Jahren dem Paradigma eines – in
den Worten des Bremer Rechtswissenschaftlers Andreas Fischer-Lescano – »exter-
ritorialen Weltrechts«25 unterliegt, bietet sich somit besonders an, weil es ganz
andere, nicht auf Zwang gestützte Konfliktschlichtungsverfahren hat entwickeln
können.

Das jüdische Recht bietet somit zudem eine vielversprechende Alternative zu
unitarisierenden, kosmopolitischen Entwürfen, die auf die Errichtung eines Welt-
staats zielen. Statt plurale Rechtsquellen auf diese Weise zu vereinheitlichen, könn-
ten Konflikte legaler Normordnungen kollisionsrechtlich geschlichtet werden, was
dem Faktum polyzentrischer und heterogener Rechtsproduktion durch ein Konzept
von »Interlegalität«26 Rechnung tragen könnte.27 Interlegalität bringt zum Aus-

 
23 Vgl. Rosenzweig 1988 [1921], S. 333.
24 Für ein ausführlicheres Argument für die Aktualität der jüdischen Rechtstradition im

Rahmen einer zukünftigen Transformation des Rechts vgl. Loick 2017, S. 313-329.
25 Fischer-Lescano 2014, S. 165.
26 Ebd., S. 176.
27 Susan Buck-Morss hat die Auffassung vertreten, dass dies nicht nur für das jüdische,

sondern auch für das islamische Recht zutrifft (weshalb der Begriff »islamischer Staat«
auch ein Widerspruch in sich ist); vgl. Buck-Morss 2016; ferner Hallaq 2013.

584 Daniel Loick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


druck, dass bereits in der heutigen Weltgesellschaft mit ihrer unendlichen Vielzahl
von Rechtsquellen, die sich nicht territorial voneinander trennen lassen, strittige
Normkonflikte nicht durch einen Bezug auf ein autoritatives, letztinstanzliches
Urteil geschlichtet und auch nicht durch Referenz auf eine gemeinsame Grundnorm
neutralisiert werden können, sondern in Form horizontal erzielter, pragmatischer
Kompromisse aufgelöst werden.28 Es gibt dabei keinen Grund, solche Modelle nur
im internationalen Recht anzuwenden und an der gegenwärtigen Weltordnung als
Ordnung souveräner Einzelstaaten festzuhalten. Auch innerhalb des Territoriums
eines bestehenden Staates können heterogene Rechtsquellen polyzentrisch mitein-
ander verbunden werden, ohne sie nach Vorbild einer in europäischen Rechtssys-
temen verankerten Instanzenhierarchie zu vereinheitlichen. Das entspricht der Tat-
sache, dass, sachlich gesehen, nur einige Rechtsgehalte einen territorialen Bezug
benötigen, andere hingegen ortsunabhängig sind.

Konturen einer post-territorialen Bürgerschaft

Konvivialität, flexible Staatsbürgerschaft, Interlegalität – diese Entwicklungen deu-
ten an, was es heißen könnte, politische Grundbegriffe, ausgehend von den Erfah-
rungen mobiler Menschen, neu zu konzipieren. Die Verbindung dieser drei Begriffe,
die jeweils bereits etablierte Praktiken von Diaspora-Gemeinschaften beschreiben,
lässt vielleicht ein utopisches Bild aufscheinen und beweist so zumindest die prin-
zipielle Möglichkeit eines gewaltfreien Zusammenlebens, einer ortsungebundenen
politischen Partizipation und einer Koexistenz pluraler Rechtsquellen. Auf diese
Weise lässt sich Agambens Begriff von der »wechselseitigen Extraterritorialität«
zumindest etwas mehr Plastizität verleihen: Mehrere Gemeinschaften, die sich durch
kulturelle Zugehörigkeit und freien Entschluss konstituiert haben, teilen sich ein
und dasselbe Territorium, haben aber unterschiedliche Formen politischer Selbst-
bestimmung und juristischer Konfliktschlichtung. An die Stelle nationaler Exklusion
und als Alternative zu einem vereinheitlichenden Kosmopolitismus tritt die Koha-
bitation auf unserem geteilten Planeten durch horizontale und transversale Rela-
tionen zwischen einer Vielzahl von Gemeinschaften.

Erste Fingerzeige, welche institutionelle Form eine solche post-territoriale Bür-
gerschaft annehmen könnte, bieten die gegenwärtigen Diskussionen um Migration
und Stadt, wie sie in der kritischen Migrationssoziologie geführt werden.29 Das
Problem der post-territorialen Bürgerschaft aus der Perspektive der Stadt anzugehen
ermöglicht es, die Frage des Zugangs zu Ressourcen und politischen Teilhaberechten
konkret und auf lokaler Ebene zu stellen, ohne sie von vornherein an ein national-
staatliches Konzept der Mitgliedschaft zu koppeln. Agambens Vision der europäi-
schen Weltstädte wird auf diese Weise zudem aus der Perspektive realer migranti-
scher Kämpfe reformuliert. Ganz im Sinne Arendts ermöglicht es zum einen, diese
Rückbindung utopischer Konzepte an die tatsächliche Lebensrealität von Migran-
tinnen und Migranten und deren »Avantgarde«-Rolle bei der Konstruktion post-

2.4

 
28 Fischer-Lescano, Teubner 2006, S. 35.
29 Für einen hervorragenden Überblick über die Diskussion vgl. Hess, Lebuhn 2014.

Wir Flüchtlinge 585

Leviathan, 45. Jg., 4/2017
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


territorialer Formen von Bürgerschaft ernst zu nehmen, zum anderen die Mitglied-
schaft in politischen Gemeinschaften als Ergebnisse eminent politischer
Selbstermächtigungen zu verstehen.

Kampagnen wie No Borders, Kein Mensch ist illegal und Don’t ask don’t tell
treten dafür ein, die Möglichkeit der Nutzung materieller und politischer Ressour-
cen von einer Eruierung des Aufenthaltsstatus der Beteiligten zu entkoppeln.30 Öko-
nomisch ginge das etwa durch ein Commoning von materiellen (medizinische Ver-
sorgung, soziale Grundsicherung, öffentliche Plätze, Zugang zu Bildung und Kultur,
Sport und Unterhaltung) und immateriellen (Wissen und Kommunikation) Res-
sourcen, das heißt ihre Überführung aus der privaten oder staatlichen Verfügungs-
gewalt in die Allmende. Die gemeinsame Nutzung öffentlicher Infrastrukturen
macht die Frage der Zugangsberechtigung tendenziell überflüssig, was bereits in
einem direkten Gegensatz sowohl zu bürgerlichen Konzepten von Staatsbürger-
schaft steht, die Partizipation an Papiere knüpft, als auch zu Konzepten autoritärer
Wohlfahrtstaatlichkeit, die Sozialleistungen an eine Mitwirkung der Empfängerin-
nen und Empfänger knüpft. Das Recht auf Politik im Arendt’schen Sinne umfasst
allerdings nicht nur die Möglichkeit des Zugangs zu bereits bestehenden Ressour-
cen, sondern ebenso das Recht ihrer aktiven Gestaltung. Es gilt daher, Alternativ-
konzepte auch zu den gegenwärtigen Formen der politischen Partizipation zu fin-
den. Ongs Begriff der flexiblen Staatsbürgerschaft könnte so möglicherweise aus
ihrer realexistierenden kapitalistischen Form gelöst und für eine demokratische
Selbstorganisation in Anschlag gebracht werden. Dies würde es Menschen ermög-
lichen, mehreren Gemeinschaften in unterschiedlicher Intensität anzugehören: einer
familiären oder freundschaftsbasierten Gemeinschaft; einer selbstgewählten, etwa
religiösen oder politischen Wertgemeinschaft, die nicht örtlich begrenzt sein muss;
und einer lokalen Allmende, die wesentliche materielle Güter bereitstellt und die mit
einigen anderen Sub-Kollektiven geteilt wird. Dies würde es notwendig machen,
neue Formen der nichtterritorial gebundenen Regierung und der transnationalen
Meinungsbildung und Deliberation zu konzipieren, wozu das Internet bereits die
technischen Voraussetzungen bereitstellen könnte.31 Konflikte zwischen den ein-
zelnen Gemeinschaften lassen sich mithilfe des Konzepts der Interlegalität kollisi-
onsrechtlich schlichten. Das gemeinsame Bewohnen ein und desselben Ortes wird
durch eine konviviale Hintergrundkultur ermöglicht.32

 
30 Vgl. Nyers, Rygiel 2014.
31 Die Ideen einer mobilen postterritorialen Form des citizenship entwickelt Vicki Squire

anhand der bereits existierenden Strukturen der EU, die ebenfalls sowohl Bürgerschaft
als auch Mobilität zu ihren normativen Grundprinzipien zählt; vgl. Squire 2009, Kapitel
8.

32 Empirische Studien belegen, dass es zur Herausbildung konvivialer Einstellungen und
politischer Solidarisierungen von sesshaften Bürgerinnen und Bürgern mit Geflüchteten
und Migrantinnen und Migranten durch den Austausch im Rahmen politischer Kampa-
gnen faktisch auch kommt. Dies zeigt etwa für die englische Strangers into Citizens- und
die Sanctuary Cities-Kampagne Squire 2011, für den deutschen Kontext im Rahmen des
»Sommers der Migration« im Jahr 2015 siehe Hamann, Karakayali 2016.

586 Daniel Loick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


Für eine Politik der Zuflucht

Aus der Inversion des hegemonialen Verständnisses von Flucht und Sesshaftigkeit
– nicht den Status der Geflüchteten, sondern den der »normalen« Staatsbürgerinnen
und Staatsbürger als defizitär zu verstehen – lassen sich einige Konsequenzen ziehen.
Für unser Verständnis politischer Gemeinschaft und kollektiver Selbstbestimmung
hat diese Inversion die Gefahr jeder Fiktion der Reinheit und Integrität von Kulturen
demonstriert, die unmittelbar in einen völkischen Rassismus münden können. Hier-
gegen lehren die Erfahrungen der migrantischen Diaspora, die Möglichkeit der kul-
turellen Hybridität, der politischen Inklusion und des rechtlichen Pluralismus wert-
zuschätzen und zu fördern. Diese Idee liegt jenseits der Alternative von Weltstaat
versus Staatenwelt: Das universelle Recht auf Politik kann weder in einem konven-
tionellen Nationalstaat noch in einem nach dem Modell des Nationalstaats model-
lierten Weltstaat realisiert werden. Stattdessen bedarf es transversaler Verbindungen
zwischen pluralen Gemeinschaften, die neben und ineinander koexistieren. Für
unser Verständnis von Flucht und Migration bedeutet die von Arendts Intervention
inspirierte Idee einer Bürgerschaft jenseits des Nationalstaats, dass Geflüchtete und
Migrantinnen und Migranten weder heroisiert noch viktimisiert werden sollten.
Menschen, denen die (volle) Staatsbürgerschaft vorenthalten wird, sind zwar
Objekte massiver Entrechtung, Ungleichheit, Ausbeutung und Demütigung. Das
heißt aber nicht, dass sie unpolitische Figuren sind,33 die auf einen rein passiven
Status zurückgeworfen sind und nur des Mitleids oder der humanitären Hilfe der
Staatsbürgerinnen und Staatsbürger bedürften. In der Autonomie ihrer Wege, ihrer
Fähigkeit zum Knüpfen transversaler Verbindungen und der Aufrechterhaltung
einer Kollektivität in heterogener Umgebung verkörpern gerade sie eine Existen-
zweise, die Formen einer alternativen globalen Bürgerschaft antizipiert. Dabei sind
es oft die mobilen Subjekte selbst, die sich explizit als politische Akteure begreifen.
Nicht zuletzt lässt sich aus diesen Überlegungen auch eine methodische Konse-
quenz für die politische Philosophie und Theorie ziehen. Ein philosophisches Nach-
denken über Begriffe wie Staat, Souveränität, Migration und Flucht kommt nicht
ohne Austausch mit den Sozialwissenschaften aus. Für das kritische Hinterfragen
unserer politischen Grundbegriffe – Grundbegriffe immerhin, die an der Fabrikation
der gegenwärtigen Flüchtlingskrise nicht unschuldig sind – ist es unerlässlich, die

3.

 
33 Vgl. hierzu exemplarisch Bojadzijev 2008; Nyers, Rygiel 2014; Schulze-Wessel 2017.

Wir Flüchtlinge 587

Leviathan, 45. Jg., 4/2017
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


realen, bereits existierenden Praktiken der Akteurinnen und Akteure zu betrach-
ten.34 Es ist daher auch kein Wunder, dass die Konzepte der Konvivialität, der fle-
xiblen Staatsbürgerschaft und der Interlegalität, die im philosophischen Diskurs
noch so gut wie keine Beachtung gefunden haben, in der Soziologie, Anthropologie
oder den Kulturwissenschaften bereits seit langem ausgiebig diskutiert werden.

Ist es jedoch für kritische Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler möglich,
neben den genannten begrifflichen Konsequenzen auch eine praktische Konsequenz
zu ziehen? Was lässt sich unternehmen, solange diese weitreichenden, utopisch
anmutenden Transformationen fundamentaler Grundbegriffe des Politischen noch
nicht vollzogen sind? In Reaktion auf den Wahlsieg Donald Trumps haben ver-
schiedene amerikanische Großstädte, darunter New York, Boston, Chicago und Los
Angeles, ihr Selbstverständnis als sanctuary cities bekräftigt, als Städte der
Zuflucht.35 Diese Städte verweigern die Befolgung bundesbehördlich angeordneter
Deportationen illegaler Immigrantinnen und Immigranten und die Herausgabe per-
sonenbezogener Daten. Zum Teil sind auch andere politische Maßnahmen mit die-
ser Selbstbeschreibung verbunden, wie die Bereitstellung materieller Güter oder das
Bekenntnis zur konsequenten Verfolgung rassistischer hate crimes. Die Idee der
Zufluchtstätten geht auf das Alte Testament zurück, das sogenannte Asylstädte
benennt, in die sich sogar Schwerverbrecher zurückziehen konnten, ohne verfolgt
zu werden.36 In Anlehnung an die sanctuary city-Bewegung hat sich in den USA in
jüngster Zeit auch eine sanctuary campus-Bewegung herausgebildet. Als sanctuary

 
34 Der Hang, über die Legitimität von Grenzen und die »Ethik der Migration« zu philoso-

phieren, ohne die realen Praktiken der Akteurinnen und Akteure zur Kenntnis zu neh-
men, ist ein frappantes Problem der gegenwärtigen politischen Philosophie. Diese metho-
dische Grundanlage führt regelmäßig zu einer fatalen Blindheit in Bezug auf die
politischen Prämissen, Implikationen und Konsequenzen der eigenen Theoriebildung.
Die politische Philosophie akzeptiert zumeist unhinterfragt den nationalstaatlichen Rah-
men, arbeitet mit individualisierenden Analogisierungen zu moralischen Dilemmata, legt
passivierende und entpolitisierende Bilder von »Flüchtlingen« zugrunde etc. So enthält
etwa die Preisfrage der »Gesellschaft für analytische Philosophie« von 2015 beinahe so
viele problematische Unterstellungen wie Wörter: »Welche und wie viele Flüchtlinge sol-
len wir aufnehmen?« (vgl. Grundmann, Stephan 2016). Diese Frage unterstellt ein homo-
genes »Wir«, ein Bild des Nationalstaats als Schwamm, der Menschen »aufnehmen«
könne, ein Bild des »Flüchtlings«, der keine eigene Handlungsfähigkeit besitzt und von
»uns« gerettet werden muss, die Möglichkeit der Unterscheidung zwischen verschiedenen
Arten von Flüchtlingen (»welche«), die Möglichkeit der zahlenmäßigen Begrenzung von
Migration (»wie viele«) etc. Ein ebenso deprimierendes Bild gibt die internationale poli-
tische Debatte zur »Ethik der Migration« ab; vgl. die Versammlung von Schlüsseltexten
bei Cassee, Goppel 2012 sowie neuerdings Dietrich 2017.

35 Für instruktive theoretische Reflexionen der cities of sanctuary-Kampagne vgl. Nyers
2008; Squire, Bagelman 2012. Für den vorliegenden Kontext ist es dabei wesentlich,
Zufluchtsstädte nicht im Sinne passivierender »Gastfreundschaft« zu verstehen, die eine
Asymmetrie zwischen dem »Gast« und dem »Gastgeber« aufrechterhält und diese Asym-
metrie zugleich entpolitisiert. Vielmehr muss es im Sinne Arendts darum gehen, Zuflucht
von vornherein politisch zu verstehen: Zuflucht bedeutet immer auch die Möglichkeit
der Wortergreifung und Partizipation; vgl. besonders prononciert Bagelman 2016.

36 Zur Geschichte von Asyl und Freistätten vgl. Bianchi 1988.

588 Daniel Loick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


campus werden solche Universitäten bezeichnet, die sich weigern, die Daten von
Studierenden an die Bundespolizei und Immigrationsbehörden herauszugeben.
Einige Universitäten haben damit begonnen, ihre Veranstaltungen auch für Geflüch-
tete zu öffnen oder Stipendien für bedrohte Wissenschaftlerinnen und Wissenschaft-
ler anzubieten. Jenseits dieses wichtigen unmittelbaren Schutzes vor Deportation
und der materiellen Unterstützungen hat die Deklaration als Stätten der Zuflucht
jedoch auch noch eine weitere wesentliche Bedeutung, die nicht mehr nur die Asyl-
suchenden, sondern ebenso die Staatsbürgerinnen und Staatsbürger betrifft. Der
Begriff der Zuflucht trägt dem einfachen Faktum Rechnung, dass alle Menschen
Schutz brauchen – in Form von Obdach, Nahrung und Kleidung, aber auch in Form
von Arbeits- und Kommunikationsmöglichkeiten, und zwar unabhängig davon, an
welchem Ort sie sich befinden. Von dieser Einsicht ausgehend, ließe sich aus den
Stätten der Zuflucht vielleicht die Keimzelle einer politischen Struktur schaffen, die
der universellen Aterritorialität, der ontologischen Ortsungebundenheit des zoon
politikon, Gerechtigkeit widerfahren lassen könnte.

Literatur

Agamben, Giorgio 2001. »Jenseits der Menschenrechte«, in Giorgio Agamben: Mittel ohne
Zweck. Noten zur Politik, S. 21-30. Freiburg, Berlin: Diaphanes.

Arendt, Hannah 1986. Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Antisemitismus, Imperialis-
mus, Totale Herrschaft. München: Piper.

Arendt, Hannah 1989. »Wir Flüchtlinge«, in Zur Zeit. Politische Essays, hrsg. v. Knott, Marie
Luise, S. 7-21. Berlin: dtv.

Bagelman, Jennifer 2016. Sanctuary city. A suspended state. London: Palgrave Macmillan.
Bianchi, Herman 1988. Alternativen zur Strafjustiz. Biblische Gerechtigkeit, Freistätten, Täter-

Opfer-Ausgleich. München: Kaiser.
Benhabib, Seyla 2008. Die Rechte der Anderen. Ausländer, Migranten, Bürger. Berlin: Suhr-

kamp.
Bojadzijev, Manuela 2008. Die windige Internationale. Rassismus und Kämpfe der Migration.

Münster: Westfälisches Dampfboot.
Buck-Morss, Susan 2016. Stasis. Unveröffentlichtes Vortragsmanuskript.
Cassee, Andreas; Goppel, Anna. Hrsg. 2012. Migration und Ethik. Münster: Mentis.
Charim, Isolde; Borea, Gertraud Auer. Hrsg. 2014. Lebensmodell Diaspora. Über moderne

Nomaden. Bielefeld: transcript.
Dietrich, Frank 2017. Ethik der Migration. Philosophische Schlüsseltexte. Berlin: Suhrkamp.
Fischer-Lescano, Andreas 2014. »Regenbogenrecht. Transnationales Recht aus den ›Quellen des

Judentums‹«, in Menschenrechte. Demokratie. Geschichte. Transdisziplinäre Herausforde-
rungen an die Pädagogik, hrsg. v. König, Julia; Seichter, Sabine, S. 163-181. Weinheim: Beltz
Juventa.

Fischer-Lescano, Andreas; Teubner, Gunther 2006. Regime-Kollisionen. Zur Fragmentierung des
globalen Rechts. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Gilroy, Paul 2004. After empire. Melancholia or convivial culture? London, New York: Rout-
ledge.

Grundmann, Thomas; Stephan, Achim. Hrsg. 2016. Welche und wie viele Flüchtlinge sollen wir
aufnehmen? Philosophische Essays. Stuttgart: Reclam.

Gundogdu, Ayten 2015. Rightlessness in an age of rights. Hannah Arendt and the contemporary
struggles of migrants. Oxford: Oxford University Press.

Hallaq, Wael B. 2013. The impossible state. Islam, politics, and modernity’s moral predicament.
New York: Columbia University Press.

Hamacher, Werner 2014. »The right to have rights. Human rights; Marx and Arendt«, in The
New Centennial Review 14, 2, S. 169-214.

Wir Flüchtlinge 589

Leviathan, 45. Jg., 4/2017
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


Hamann, Ulrike; Karakayali, Serhat 2016. »Practicing Willkommenskultur: migration and soli-
darity in Germany«, in Intersections. East European Journal of Society and Politics 2, 4,
S. 69-86.

Hess, Sabine; Lebuhn, Henrik 2014. »Politiken der Bürgerschaft. Zur Forschungsdebatte um
Migration, Stadt und citizenship«, in Sub/urban. Zeitschrift für kritische Stadtforschung 2, 3,
S. 11-34.

Loick, Daniel 2011. »Rechtsvorenthaltende Gewalt«, in Der Nomos der Moderne. Die Politische
Philosophie Giorgio Agambens, hrsg. v. Loick, Daniel, S. 9-20. Baden-Baden: Nomos.

Loick, Daniel 2012. Kritik der Souveränität. Frankfurt a. M.: Campus.
Loick, Daniel 2017. Juridismus. Konturen einer kritischen Theorie des Rechts. Berlin: Suhr-

kamp.
Marx, Karl 1976. »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Einleitung«, in Marx-Engels-

Werke 1, S. 379-391. Berlin: Dietz.
Mezzadra, Sandro; Neilson, Brett 2013. Border as method, or the multiplication of labor. Dur-

ham: Duke University Press.
Nyers, Peter 2008. »Community without status: non-status migrants and cities of refuge«, in

Renegotiating community: interdisciplinary perspectives, global contexts, hrsg. v. Coleman,
William; Brydon, Diana, S. 123-138. Vancouver: University of British Columbia Press.

Nyers, Peter; Rygiel, Kim 2014. »Citizenship, migrantischer Aktivismus und Politiken der Bewe-
gung«, in Grenzregime II. Migration, Kontrolle, Wissen. Transnationale Perspektiven, hrsg.
v. Heimeshoff, Lisa-Marie et al., S. 197-217. Berlin, Hamburg: Assoziation A.

Rosenzweig, Franz 1988 [1921]. Der Stern der Erlösung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Ong, Aihwa 1999. Flexible citizenship. The cultural logics of transnationality. Durham: Duke

University Press.
Schulze-Wessel, Julia 2017. Grenzfiguren. Zur politischen Theorie des Flüchtlings. Bielefeld:

transcript.
Squire, Vicki 2009. The exclusionary politics of asylum. London: Palgrave Macmillan.
Squire, Vicki 2011. »From community cohesion to mobile solidarities: the city of sanctuary

network and the strangers into citizens campaign«, in Political Studies 59, S. 290-307.
Squire, Vicki; Bagelman, Jennifer 2012. »Taking not waiting: space, temporality and politics in

the city of sanctuary movement«, in Migration and citizenship: migrant activism and the
politics of movement, hrsg. v. Nyers, Peter; Rygiel, Kim, S. 146-164. Abingdon: Routledge.

Transit Migration. Hrsg. 2007. Turbulente Ränder. Neue Perspektiven auf Migration an den
Grenzen Europas. Bielefeld: transcript.

Weber, Max 2005. »Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Das antike Judentum«, in Max
Weber: Gesamtausgabe, Band 21. Tübingen: Mohr Siebeck.

590 Daniel Loick

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574


Zusammenfassung: Dieser Artikel interpretiert Hannah Arendts Formulierung von den
Flüchtlingen als »Avantgarde ihrer Völker« als eine grundsätzliche Infragestellung moderner
Nationalstaatlichkeit. Das macht es nötig, ihre Forderung nach dem »Recht, Rechte zu
haben« anders als ein Recht auf Mitgliedschaft in einem Nationalstaat zu verstehen. Mit
Arendt lässt sich stattdessen ein diasporisches Verständnis menschlicher Sozialität entwi-
ckeln. Es werden drei Modelle nichtnationalstaatlicher Formen der Gemeinschaft diskutiert:
Paul Gilroys Begriff der Konvivialität, Aihwa Ongs Idee der flexiblen Staatsbürgerschaft und
Andreas-Fischer Lescanos Verständnis von Interlegalität. Abschließend wird dafür plädiert,
diese Ideen im Sinne einer post-territorialen Bürgerschaft miteinander zu verbinden, wobei
die realen Praktiken mobiler Menschen leitend sein sollten.

Stichworte: Arendt, Menschenrechte, Flüchtlinge, Agamben, Konvivialität, flexible Staats-
bürgerschaft, Interlegalität

We refugees. Towards a citizenship beyond the national state

Summary: In her early essay »We refugees«, Hannah Arendt called refugees »the vanguard
of their people«. This article interprets this as a fundamental questioning of modern nation-
hood. This interpretation makes it necessary to understand that Arendt’s demand for a right
to have rights is not the same as a right to be a member in a conventional nation state. With
Arendt, we can rather develop a fundamentally diasporic understanding of human sociality.
Three models of non-nation based community are discussed: Paul Gilroy’s notion of con-
viviality, Aihwa Ong’s concept of flexible citizenship and Andreas Fischer-Lescano’s under-
standing of interlegality. These three concepts, it is argued, can be combined in order to
conceptualize a post-territorial citizenship, based on the real struggles of mobile people.

Keywords: Arendt, human rights, refugees, Agamben, conviviality, flexible citizenship, inter-
legality

Autor

Daniel Loick
Goethe-Universität Frankfurt am Main
Fachbereich 03 Gesellschaftswissenschaften
Theodor-W.-Adorno-Platz 6
60323 Frankfurt a. M.
loick@em.uni-frankfurt.de

Wir Flüchtlinge 591

Leviathan, 45. Jg., 4/2017
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 17:38:39. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte

Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2017-4-574

