
Kathrin Braun/Svea L. Herrmann/
Ole Brekke

Zwischen Gesetz und Gerechtigkeit

Staatliche Sterilisationspolitiken und der Kampf
der Opfer um Wiedergutmachung1

Am 8. November 2011 verkündete der Europäische Gerichtshof für Menschen-
rechte (ECHR) in Straßburg sein Urteil im Fall V.C. v. Slovakia,2 sein erstes
Urteil zum Thema Sterilisation. Geklagt hatte eine slowakische Staatsbürgerin,
die im Jahr 2000 in einem öffentlichen slowakischen Krankenhaus sterilisiert
worden war. Die Sterilisation erfolgte während der Kaiserschnittentbindung von
ihrem zweiten Kind. Die junge Frau hatte bereits heftige Wehen, als sie die Zu-
stimmung zur Sterilisation unterzeichnen sollte. In ihrer Patientinnenakte war
unter der Rubrik „medizinische Vorgeschichte“ ohne weiteren Kommentar ver-
merkt: „die Patientin ist Roma.“3

Der Gerichtshof erkannte, dass die Sterilisation nicht erforderlich gewesen war,
um das Leben oder die Gesundheit der Frau zu retten, auch wenn es bereits ihr
zweiter Kaiserschnitt war. Er stellte fest, dass sie nur aufgrund einer Fehlinfor-
mation – nämlich dass sie ohne den Eingriff bei der nächsten Entbindung sterben
würde – unterschrieben hatte. Darin sah das Gericht einstimmig eine Verletzung
von Art. 3 (Verbot unmenschlicher oder erniedrigender Strafe oder Behandlung)
und Art. 8 (Recht auf Achtung des Privat- und Familienlebens) der Europäischen
Menschenrechtskonvention. Eine gezielte, systematische Politik der Zwangsste-
rilisierung von Roma-Frauen sei jedoch weder im slowakischen Teil der dama-
ligen CSSR noch in der Slowakei seit 1993 nachweisbar. Es gebe aber, so das
Gericht, seit den 1970er Jahren zahlreiche Berichte und Studien, die darauf hin-
weisen, dass es bei der Umsetzung der 1972 in der Tschechoslowakei erlassenen
Sterilisationsrichtlinie in großem Stil zu unfreiwilligen Sterilisationen von Roma
gekommen sei. Der slowakische Staat, so das Gericht, kannte diese Berichte und
hätte Maßnahmen ergreifen müssen, um diese Übergriffe zu verhindern, zumal
die Roma eine besonders verletzbare Bevölkerungsgruppe sind. Das Gericht
entschied, dass der Staat für die Sterilisation der Klägerin mitverantwortlich ist
und ihr eine Entschädigung von 31.000 EUR zu zahlen hat.
Auf eine Verletzung von Art. 14 der Konvention (Verbot der Diskriminierung)
erkannte das Gericht jedoch mehrheitlich nicht. Dagegen argumentiert die Rich-
terin Ljiljana Mijović in einem Sondervotum, dass gerade Art. 14 den Kern des

1 Michaela Kopalová, Radka Sustrova und Ondřej Cinkajzl haben Daten in Form von Interviews bzw.
Dokumentenanalysen in Tschechisch beigetragen. Der vorliegende Artikel basiert auf einer
Antrittsvorlesung von Kathrin Braun als Dorothea-Erxleben-Gastprofessorin im Januar 2012. Für die
Möglichkeit dieser Gastprofessur sei der Otto-von-Guericke-Universität Magdeburg herzlich gedankt.

2 The European Court of Human Rights, Sterilisation of 20-year old Roma woman in a public hospital
without her informed consent violated her human rights. ECHR 229 (2011), Press Release 8.11.2011,
http://cmiskp.echr.coe.int (abgerufen 23.5.2012).

3 The European Court of Human Rights (Former Section IV), Case of V.C. v. SLOVAKIA (Application
no. 18968/07). JUDGMENT. Strasbourg 8 November 2011, Abs. 17, http://www.ieb-eib.org/en/pdf/
cedh-slovaquie-sterilisation.pdf (abgerufen 23.5.2012).

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


Falls ausmache und dass durchaus eine Verletzung des Diskriminierungsverbotes
vorläge:

"Die Feststellung, allein Artikel 3 und 8 seien verletzt worden, reduziert den Fall
meiner Meinung nach auf die individuelle Ebene, obwohl offensichtlich ist, dass es
unter dem kommunistischen Regime eine allgemeine staatliche Politik gab (reguliert
durch die Sterilisationsrichtlinie von 1972), Roma-Frauen zu sterilisieren, und dass
die Wirkungen dieser Politik bis zum Zeitpunkt jener Fakten zu spüren sind, die zu
dem hier verhandelten Fall führten. (…) Meiner Ansicht nach wurde die Antrag-
stellerin nur wegen ihrer Herkunft ‚ausgesondert’ und als zu sterilisierende Patien-
tin geführt, denn es war offensichtlich, dass es keine medizinisch relevanten Gründe
für ihre Sterilisation gab."4

Sterilisation: die doppelte Verletzung

Das Urteil wird für Betroffene und Bürgerrechtsgruppen in der Slowakei, aber
auch in Tschechien von großer Bedeutung sein, bestätigt es doch nicht nur, dass
eine unfreiwillige Sterilisation eine Verletzung elementarer Menschenrechte dar-
stellt, sondern vor allem auch, dass der slowakische Staat für diese Praxis min-
destens eine Mitverantwortung trägt. Diese Verantwortung und die sich daraus
ergebenden Ansprüche der Betroffenen auf Entschädigung hatten die slowaki-
sche und die tschechische Regierung immer bestritten.
Die Slowakei und Tschechien sind nicht die einzigen europäischen Staaten, die
sich für Sterilisationspolitiken zu verantworten haben, in deren Zusammenhang
Menschen massenhaft ohne oder gegen ihren Willen sterilisiert wurden. Eine
Reihe europäischer Staaten führte zwischen den 1920er und 40er Jahren Gesetze
ein, die es ausdrücklich erlaubten, Menschen unter bestimmten Bedingungen
auch ohne eigene Zustimmung zu sterilisieren. Solche Sterilisationsgesetze gab
es in Schweden, Norwegen, Finnland, Dänemark und Estland und bekannter-
maßen in Nazi-Deutschland.5 Mit Ausnahme Nazi-Deutschlands und Estlands
verstanden sich alle diese Staaten zum Zeitpunkt der Gesetzesverabschiedung als
Demokratien. Die Notwendigkeit solcher Maßnahmen wurde in der Regel mit
der vermeintlichen Vermehrung der „Degenerierten“, „Schwachsinnigen“ oder
schlicht „Minderwertigen“ begründet, die wiederum eine Reihe sozialer Proble-
me mit sich bringe oder verschärfe, wie Armut, Alkoholismus, Prostitution, Kri-
minalität u.a.m. Aus dieser Sicht stellen Sterilisationspolitiken Mittel zur Verfü-
gung, um die Zahl derjenigen zu dezimieren, deren bloße Existenz als Problem
angesehen wird. In Ausmaß und Gewaltförmigkeit unterscheiden sich die Steri-
lisationspolitiken erheblich, und nirgendwo war die Zahl der Opfer so hoch und
die Anwendung von Zwang und Gewalt so exzessiv wie im Nationalsozialismus.
Gemeinsam ist diesen Politiken allerdings, dass sie Menschen in Kategorien ver-
schiedenen Werts einstufen, und zwar durch die Entscheidung darüber, ob je-
mand sterilisiert werden soll, um die Geburt weiterer Menschen wie ihn oder sie
zu vermeiden. Der Akt des Entscheidens selbst beinhaltet unweigerlich ein Wert-
urteil über diesen Menschen. Über den körperlichen Übergriff und die Zerstö-
rung der Fruchtbarkeit hinaus liegt die Verletzung der Person in diesem Un-

4 CASE OF V.C. v. SLOVAKIA (s. FN 2), Dissenting Opinion of Judge Mijović. (Übersetzung S.L.H. und
K.B.).

5 Auf kantonaler Ebene gab es ein solches Gesetz auch im Kanton Waadt in der Schweiz, außerhalb Europas
außerdem in den meisten Staaten der USA, den kanadischen Provinzen Alberta und British Columbia und
in Japan. Für einen Überblick siehe V. Mottier, Eugenics and the State: Policy-Making in Comparative
Perspective, in: A. Bashford/P. Levine (Eds.), Oxford Handbook of the History of Eugenics, New York,
2010, S. 134-153.

299

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


werturteil. Eine unfreiwillige Sterilisation stellt also eine operative Verletzung im
doppelten Sinne dar: Sie beinhaltet den chirurgischen Eingriff, der den Körper
verletzt und die Unwerterklärung, die die Achtung der Person verletzt. Das Un-
recht der unfreiwilligen Sterilisation ist diese zweifache Verletzungshandlung:
die körperliche Verstümmelung und das ihr zugrunde liegende Unwerturteil.
Sterilisationspolitiken stellen ein Unrecht dar, weil sie solche Verletzungen er-
möglichen, und der Staat ist in dem Umfang für dieses Unrecht verantwortlich,
in dem er für diese Politiken verantwortlich ist. Geht man von der Verletzungs-
handlung als solcher aus, dann ist ein Sterilisationsurteil oder eine Sterilisations-
entscheidung über eine andere Person schon dadurch ein Unrecht, dass darin ein
Unwerturteil ausgesprochen wird – und zwar unabhängig von den subjektiven
Motiven und Intentionen der Entscheidenden, unabhängig von den jeweiligen
politischen Ideologien, in die die Entscheidung eingebettet war, unabhängig da-
von, aufgrund welcher Merkmale und/oder Zuschreibungen sie erfolgte, und
unabhängig davon, ob die Entscheidung zum damaligen Zeitpunkt gesetzeskon-
form war oder nicht.

Rahmungsprozesse und Unrechtskonzeptionen

In unserer Forschung haben wir die politischen Auseinandersetzungen über die
Frage der Entschädigung für unfreiwillige Sterilisationen in Norwegen, Tsche-
chien und der Bundesrepublik Deutschland untersucht.6 In diesen Auseinander-
setzungen manifestieren sich überwiegend andere Unrechtskonzeptionen als die
oben genannte. Vielmehr dominierten verschiedene Varianten solcher Vorstel-
lungen, die das Unrecht dieser Praxis an bestimmten Bedingungen festmachen;
vor allem an der Frage, gegen wen sie sich richtete und ob sie gesetzeskonform
gewesen war oder nicht.
In allen drei Ländern hat es, bei aller Verschiedenheit, in der Vergangenheit
staatliche Sterilisationspolitiken gegeben, und in allen dreien entwickelte sich zu
einem bestimmten Zeitpunkt eine politische Debatte darüber, wie mit dieser
Vergangenheit umzugehen sei und ob die Betroffenen gegenüber dem Staat einen
Anspruch auf Entschädigung und moralische Rehabilitation haben sollten. Die
Auswahl der drei Länder für unsere Untersuchung soll dabei deutlich machen,
dass sich Sterilisationspolitiken in äußerst unterschiedlichen politischen Kon-
texten entwickelt haben: im totalitären, rassistischen NS-Staat, im norwegischen
Wohlfahrtsstaat und in der staatssozialistischen Tschechoslowakei. Angefangen
bei den ersten öffentlichen Problematisierungen dieser Politik haben wir auf der
Basis von Interviews und Dokumentenanalyse die politischen und zivilgesell-
schaftlichen Auseinandersetzungen um die jeweilige Sterilisationspolitik der ei-
genen Vergangenheit nachgezeichnet.7 Im Folgenden beziehen wir uns jedoch
nur auf eine Frage dieser Untersuchung: inwiefern und aus welchen Gründen die
Sterilisationspolitik des eigenen Staates als historisches Unrecht gedeutet und was
genau an dieser Politik als Unrecht verstanden wurde – sofern diese Politik über-

6 ”Eugenics and Restorative Justice. The Politics of Reparations for Involuntary Sterilizations in Germany,
the Czech Republic and Norway”. Wir danken der Deutschen Forschungsgemeinschaft für die dreijährige
Förderung (Förderkennzeichen BR 2054/5-1).

7 Die Datenerhebung wurde Ende 2010 abgeschlossen, in einzelnen Fällen später noch ergänzt.

300

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


haupt als Unrecht verstanden wurde.8 Wir verwenden dabei das Konzept der
interpretativen Rahmungen (interpretative frames), um deutlich zu machen, dass
es sich um Deutungen handelt, die sich in einem bestimmten historischen Kon-
text herausbilden, aufgegriffen werden, mit anderen konkurrieren, sich durch-
setzen oder nicht, sich verändern und durch andere Deutungen abgelöst werden
können.9 Interpretative Rahmen sind unweigerlich selektiv; sie ordnen die Wirk-
lichkeit, indem sie bestimmte Aspekte einschließen und andere nicht. Da solche
interpretativen Rahmen immer aus dem jeweiligen historischen, politischen und
kulturellen Kontext erwachsen, fallen sie in den drei Ländern unterschiedlich aus.
Es zeigt sich jedoch auch ein gemeinsames Muster: Zwei Rahmungen erweisen
sich in allen drei Fällen als dominant, die wir im Folgenden den Gesetzwidrig-
keits-Rahmen und den Gruppendiskriminierungs-Rahmen nennen und die auch
im eingangs zitierten Urteil des ECHR zu finden sind. Teilweise existieren sie
parallel und konkurrieren miteinander, teilweise treten sie auch zu verschiedenen
Zeitpunkten oder in verschiedenen institutionellen Zusammenhängen auf. Der
Punkt, auf den es uns ankommt, ist nicht, ob einer dieser Rahmen zutreffender
ist als der andere. Vielmehr wollen wir zeigen, dass beide Rahmen selektiv sind:
Sie heben bestimmte Dinge hervor und blenden andere aus und erlauben die
Problematisierung bestimmter Fragen, während andere ausgeblendet bleiben.
D.h. die beiden im öffentlichen Diskurs dominanten Rahmungen der Gesetz-
widrigkeit und der Gruppendiskriminierung haben jeweils bestimmte Leerstel-
len und Engführungen und setzen damit der Aufarbeitung und Wiedergutma-
chung bestimmte Grenzen. Bestimmte Probleme fallen aus den Rahmen heraus,
bestimmte Opfer bleiben stumm.

„Differenzierungen hinsichtlich des Personenkreises“: Die
Entschädigungspolitik der Bundesrepublik und die Ausgrenzung der
Zwangssterilisierten

Das nationalsozialistische "Gesetz zur Verhütung erbkranken Nachwuchses"
(GzVeN) von 193310 postulierte, dass Personen, die "erbkrank" waren oder an
„schwerem Alkoholismus“ litten, auf eigenen Antrag oder auf Antrag eines Vor-
munds, Arztes oder Leiters einer Anstalt sterilisiert werden sollten. Das Gesetz
nennt, neben Alkoholismus, acht Indikationen, von denen „angeborener
Schwachsinn“ (§ 1 GzVeN) die am häufigsten verwendete Kategorie war. Eine
Indikation aus Gründen der „Rasse“ enthielt das Gesetz nicht.
Hatten die sog. „Erbgesundheitsgerichte“ die Sterilisation verfügt, so musste sie
vollstreckt werden, und zwar ggf. unter Anwendung von Zwang (§ 12 Abs. 1
GzVeN). Die Anwendung von Zwang war in der Praxis, wie Gisela Bock zeigt,
eher die Regel als die Ausnahme.11 Von 1934 bis 1945 wurden mindestens

8 Wir konzentrieren uns hier also nicht auf solche Diskurse, die den Unrechtscharakter dieser Politik
gänzlich abstritten, wie sie vor allem in den 1950er und 60er Jahren in der Bundesrepublik vorherrschend
waren. Siehe dazu S. L. Herrmann/K. Braun, Das Gesetz, das nicht aufhebbar ist. Vom Umgang mit
den Opfern der NS-Zwangssterilisation in der Bundesrepublik, Kritische Justiz 3/2010, S. 338-352 und
H. Tümmers, Spätes Unrechtsbewußtsein. Über den Umgang mit den Opfern der NS-Erbgesundheits-
politik, in: N. Frei/J. Brunner/C. Goschler (Hrsg.), Die Praxis der Wiedergutmachung. Geschichte, Er-
fahrung und Wirkung in Deutschland und Israel, Göttingen 2009, S. 494-530.

9 Für einen Überblick zu diesem Konzept in der Policy Analyse siehe M. Hajer/D. Laws, Ordering
through Discourse, in: M. Moran/M. Rein/R. E. Goodin (Hrsg.), The Oxford Handbook of Public
Policy. Oxford, 2006, S. 251-268.

10 Es wurde am 14.7.1933 beschlossen und trat am 1.1.1934 in Kraft.
11 G. Bock, Zwangssterilisation im Nationalsozialismus. Studien zur Rassenpolitik und Frauenpolitik,

Opladen 1986, S. 254ff..

301

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


360.000 Männer und Frauen auf dieser gesetzlichen Grundlage zwangssterilisiert.
5000 bis 6000 Frauen und 500 bis 600 Männer starben an dem Eingriff.12 Dazu
kamen diejenigen, die außerhalb des Gesetzes sterilisiert wurden, wie mehrere
Hundert afrodeutsche Jugendliche und Erwachsene13 und Tausende Jüdinnen
und Juden, Sinti und Roma, Polen und Polinnen, die in Konzentrationslagern14

in Menschenexperimenten sterilisiert wurden.15 Nach 1945 wurden die Erb-
gesundheitsgerichte abgeschafft, so dass keine neuen Sterilisationen mehr verfügt
werden konnten. Offiziell außer Kraft gesetzt wurde das Gesetz jedoch nur in
der sowjetischen Besatzungszone.16 Auch in der Bundesrepublik wurde es zu-
nächst nicht für ungültig geschweige denn für verfassungswidrig erklärt.17 Erst
1969 wurden wesentliche Teile des Gesetzes als nicht mehr fortgeltend festge-
stellt, der Rest wurde im Zuge der 5.Strafrechtsreform 1974 außer Kraft ge-
setzt.18 Die geisterhafte Fortgeltung des GzVeN einerseits sowie das Bundes-
entschädigungsgesetz (BEG) von 1953 andererseits bildeten das Gerüst, anhand
dessen die Zwangssterilisierten versuchten, Entschädigungsansprüche zu errich-
ten. Dabei bildeten sich im Wesentlichen zwei Strategien heraus, eine juridische
und eine politische. Erstere mobilisierte im Wesentlichen den Gesetzwidrig-
keitsrahmen, während letztere sich darauf konzentrierte, den durch das System
der bundesdeutschen Entschädigungspolitik gegebenen engen Gruppenverfol-
gungs-Rahmen zu erweitern.

Härtefall oder Gesetzesverstoß?

Die juridische Strategie bezog sich notgedrungen auf die Institution der sog.
Wiederaufnahmeverfahren, die von den Betroffenen unmittelbar nach Kriegsen-
de angestrengt werden konnten. Dazu mussten sie darlegen, dass die Sterilisation
in ihrem individuellen Fall unrechtmäßig gewesen war, da z.B. die Diagnose
falsch war oder Verfahrensfehler vorlagen. Dabei kamen die alten Dokumente
und Gutachten, die bereits den Erbgesundheitsgerichten vorgelegen hatten, er-
neut zum Einsatz, manchmal sogar die damaligen Richter und Gutachter.19 Er-
kannte das Gericht auf die Gesetzwidrigkeit der Sterilisation, so konnten die
Betroffenen grundsätzlich einen Härteausgleich erwirken20 und manchmal auch
den Versuch, die Sterilisation medizinisch rückgängig zu machen. Die Entschei-
dungsgrundlage für die Gerichte bildete dabei das NS-Sterilisationsgesetz selber.
Der Unrechtscharakter des Gesetzes konnte somit in diesem Rahmen systema-
tisch nicht thematisiert werden. Im Gegenteil: Das Gesetz wurde operativ, durch
das Handeln der Akteure, immer wieder als gültig bestätigt. Die Wiederaufnah-
meverfahren setzten sich in der Bundesrepublik bis in die 1980er Jahre hinein
fort.

12 Ebd.S.380f..
13 R. Pommerin, "Sterilisierung der Rheinlandbastarde". Das Schicksal einer farbigen deutschen Minder-

heit 1918-1937, Düsseldorf 1979.
14 Auf der Basis einer gesonderten Durchführungsverordnung, siehe H. Friedlander, The Origins of Nazi

Genocide. From Euthanasia to the Final Solution, Chapel Hill 1995, S.143.
15 A. Mitscherlich/F. Mielke, Das Diktat der Menschenverachtung. Der Nürnberger Ärzteprozess und

seine Quellen, Heidelberg 1947; E. Klee, Auschwitz, die NS-Medizin und ihre Opfer, Frankfurt 2001,
S. 436 ff.

16 H.Tümmers (Fn. 8), S. 499.
17 Erst 1986 stellte ein bundesdeutsches Gericht, das Kieler Amtsgericht, fest, das GzVeN habe dem

Grundgesetz widersprochen (FamR 1986, S. 990).
18 BGBl. 1974 I, S.1297.
19 H.Tümmers, Wiederaufnahmeverfahren und der Umgang deutscher Juristen mit der nationalsozialis-

tischen Erbgesundheitspolitik nach 1945. Juristische Zeitgeschichte Nordrhein-Westfalen, 17/2009, S.
173-193, hier S.173 ff.

20 R. Hebenstreit, Härteausgleich nach § 171 BEG, in: BMF (Hrsg.), Das Bundesentschädigungsgesetz.
Zweiter Teil, München 1983, S. 467 ff.

302

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


Die politische Strategie betraf zwar auch die Interpretation eines Gesetzes, des
Bundesentschädigungsgesetzes (BEG), war jedoch insofern eine politische und
keine juridische Strategie, als versucht wurde, die politischen Verfassungsorgane
dazu zu bewegen, das GzVeN für „nichtig“ zu erklären. Eine solche Nichtig-
keitserklärung, so die Annahme, hätte dazu führen müssen, die Zwangssterili-
sierten als Verfolgte im Sinne des BEG anzuerkennen. Das "Bundesgesetz zur
Entschädigung für Opfer der Nationalsozialistischen Verfolgung" (BEG) er-
setzte 1956 das bis dahin geltende Bundesergänzungsgesetz rückwirkend zum
1. Oktober 1953.21 Es gewährt denjenigen einen Entschädigungsanspruch, die als
"Verfolgte des Nationalsozialismus" galten, wenngleich auch diesen nur in einem
durch das Territorialitätsprinzip beschränkten Rahmen.22 In dieser engen, an
bestimmten Gruppen orientierten Definition gilt als Verfolgter im Sinne des
BEG,

"wer aus Gründen politischer Gegnerschaft gegen den Nationalsozialismus oder aus
Gründen der Rasse, des Glaubens oder der Weltanschauung durch nationalsozia-
listische Gewaltmaßnahmen verfolgt worden ist."23

Die Opfer von Zwangssterilisation und Krankenmord, ebenso wie Homosexu-
elle und viele andere Opfer des NS-Regimes, waren explizit aus dieser Kategorie
und damit von BEG-Entschädigungen ausgeschlossen.24 Diese Tatsache wurde
erst Mitte der 1980er Jahre im Zuge der Debatte um die sog. vergessenen Opfer
politisch problematisiert. 1987 gründete sich auch der Bund der "Euthanasie"-
Geschädigten und Zwangssterilisierten (BEZ). Der BEZ und seine Unter-
stützerInnen forderten von der Politik die Anerkennung als "rassisch Verfolgte"
im Sinne des BEG und gleichzeitig die Nichtigkeitserklärung des Gesetzes zur
Verhütung erbkranken Nachwuchses wegen seiner Unvereinbarkeit mit dem
Grundgesetz. Die Nichtigkeitserklärung, so ihre Annahme, müsste zwingend die
Anerkennung der Zwangssterilisierten als Verfolgte des Nazi-Regimes und da-
mit einen Entschädigungsanspruch nach dem BEG nach sich ziehen. Erst da-
durch wäre für die Betroffenen der Eindruck getilgt worden, sie seien „Opfer
2. Klasse“. Beide Forderungen, die der Nichtigkeitserklärung und der Anerken-
nung und Entschädigung als Verfolgte des Nationalsozialismus im Sinne des
BEG, wurden jedoch letztlich nicht erfüllt. Zwar wurden in den 1980er Jahren
neue Härtefonds für die sogenannten „vergessenen Opfer“ eingeführt, in deren
Rahmen auch Zwangssterilisierte einen Antrag auf Leistungen stellen kön-
nen.25 Allerdings werden diese Fonds im Rahmen des Allgemeinen Kriegsfol-
gengesetzes (AKG) geregelt, dessen Zweck nicht die Wiedergutmachung staat-
lichen Unrechts, sondern der Ausgleich unspezifischer „durch Krieg und den
Zusammenbruch des Deutschen Reiches entstandene[r] Schäden“ war. Eine An-
erkennung des Unrechts sowie eine Übernahme von Verantwortung seitens des

21 BGBl. I, S. 559.
22 Nach § 4 BEG haben nur diejenigen Entschädigungsansprüche, die im Sinne des BEG als Verfolgte des

Nationalsozialismus gelten und innerhalb bestimmter Zeiten und Fristen einen räumlichen Bezug zum
Deutschen Reich bzw. zur Bundesrepublik hatten, siehe N. Frei/J. Brunner/C. Goschler (Hrsg.), Die
Praxis der Wiedergutmachung in Deutschland und Israel, Göttingen 2009.

23 § 1 Abs. 1 BEG.
24 Vgl. hierzu u.a. Ev. Akademie Bad Boll (Hrsg.), Vergessene Opfer. Wiedergutmachung für die Betrof-

fenen der Zwangssterilisation und des nationalsozialistischen Euthanasie-Programms, Bad Boll 1987;
Chr. Reimesch, Vergessene Opfer des Nationalsozialismus? Zur Entschädigung von Homosexuellen,
Kriegsdienstverweigerern, Sinti und Roma und Kommunisten in der Bundesrepublik Deutschland,
Berlin 2003 sowie C. Goschler, Schuld und Schulden: Die Politik der Wiedergutmachung für NS-Ver-
folgte seit 1945. Göttingen 2005, S.345 ff.

25 Ausführlicher siehe Herrmann/Braun (Fn.8) und Tümmers (Fn.8).

303

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


Staates und eine entsprechende moralische Rehabilitation der Opfer waren damit
nicht verbunden.
Erst im Jahr 2007 beschloss der Deutsche Bundestag eine Erklärung, in der das
GzVeN "als Ausdruck der menschenverachtenden nationalsozialistischen Auf-
fassung vom 'lebensunwerten Leben'" bezeichnet wurde und der Bundestag den
Opfern und Angehörigen "Achtung und Mitgefühl" aussprach.26 Erst damit er-
klärte ein hochrangiges deutsches Verfassungsorgan, dass das Gesetz selber, und
nicht nur seine Anwendung, ein staatliches Unrecht darstellte. Dennoch dauerte
es vier weitere Jahre, bis der Bundestag im Januar 2011 entschied, die monatlichen
Härteleistungen für Zwangssterilisierte auf den Betrag anzuheben, den Jüdinnen
und Juden erhalten, die in Lagern oder Ghettos interniert waren, aber aus ver-
schiedenen Gründen keine Ansprüche nach BEG haben.27 Diese Anhebung –
von 120 auf 291 EUR monatlich – kann als Gleichstellung mit anerkannten Ver-
folgten des Nationalsozialismus verstanden werden, stellt jedoch nicht die ex-
plizite Anerkennung der Zwangssterilisierten als NS-Verfolgte dar, die diese sich
erhofft hatten. Eine Aufnahme der Zwangssterilisierten in das BEG erfolgte
nicht.

Entschädigungsansprüche, Unrechtskonzeption und Grundwertekompatibilität

Zusammenfassend gab es für die Opfer der NS-Zwangssterilisation also grund-
sätzlich zwei Wege, um Entschädigungsleistungen zu erhalten: den gerichtlichen
Weg – um den Preis, die jeweils individuelle Sterilisation als problematische Ver-
letzung einer unproblematischen Regel zu deklarieren – sowie den Antrag auf
Härteleistungen – um den Preis, die eigene Verletzung als Schaden und nicht als
Unrecht zu kategorisieren. An dieser Situation hat sich im Prinzip bis heute
nichts geändert. Der durch das BEG gegebene Rahmen sah und sieht das Recht
auf Entschädigung für erlittenes Unrecht nur für Angehörige von Gruppen vor,
die als Gruppen verfolgt wurden, und auch das nur, wenn deren Verfolgung aus
Gründen geschah, die die neue Bundesrepublik mit ihren Grundwerten nicht
vereinbaren konnte – oder wollte. Die Betroffenen der Zwangssterilisation haben
seit den 1980er Jahren darum gekämpft, das Unrecht, das sie erlitten haben, in
den Rahmen der Gruppenverfolgung einzufügen – und blieben damit erfolglos.
Die Möglichkeit, für die Zwangssterilisierten ein separates politisches Entschä-
digungsprogramm außerhalb des BEG einzurichten, stand in der Bundesrepublik
nie zur Debatte.28 Mit einem solchen Programm hätte der Staat ausdrücken kön-
nen, dass er die Politik der Zwangssterilisation generell als ein Unrecht begreift,
das mit den Grundwerten der Bundesrepublik nicht vereinbar ist, unabhängig
davon, ob es unter die im BEG genannten Verfolgungstatbestände fällt oder
nicht. Eine solche Erweiterung der Entschädigungspolitik war jedoch politisch
nicht gewollt: „Jede Korrektur des geltenden Rechts würde das gesamte System
des Wiedergutmachungs- und Kriegsfolgenrechts gefährden.“29

26 BT-Drs. 16/5450; BT-Prot.16/100.
27 BT-Drs. 17/4543; BT-Prot. 17/87.
28 Pablo De Greiff diskutiert die jeweiligen Stärken und Schwächen eines juridischen Ansatzes einerseits

und von Reparationen als politische Programme andererseits. Der juridische Ansatz, der auf Fall-zu-
Fall Beurteilung durch die Gerichte basiert, so De Greiff, sei für Situationen entwickelt worden, in denen
Menschenrechtsverletzungen die Ausnahme von einer existierenden Regel darstellen. Dieser Ansatz sei
im Falle massenhafter und systematischer Menschenrechtsverletzungen eher ungeeignet. In solchen
Fällen seien politische Reparationsprogramme u.U. sinnvoller, obwohl die Entschädigung im Einzelfall
hier meist niedriger ausfällt, siehe P. De Greiff, Justice and Reparations, in: P. De Greiff (Hrsg.), The
Handbook of Reparations, Oxford 2006, S. 451-477.

29 Bericht des BMF zitiert nach N.N., Wiedergutmachung. Vergessene Nachhut, in: Der Spiegel,
46/1986, S. 108-111.

304

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


In der Tat sind die Einschränkungen im Bundesentschädigungsgesetz nicht durch
Nachlässigkeit zustande gekommen, sondern waren ausdrücklich politisch ge-
wollt. Die „vergessenen Opfer“ wurden eben nicht „vergessen“ sondern sind
explizit ausgeschlossen worden. So heißt es in einem Bericht der Bundesregierung
von 1986, es sei für den Gesetzgeber von Anfang an notwendig gewesen, "Dif-
ferenzierungen hinsichtlich des Personenkreises, der Art und des Umfangs der
Leistungen" vorzunehmen, weil eine Entschädigung des Unrechts "in vollem
Umfang" unmöglich sei.30

Wie wurde diese Differenzierung vorgenommen? Für einen Entschädigungsan-
spruch nach BEG war nicht primär das Leid maßgeblich, das jemand erlitten hat.
Entscheidend war vielmehr zweierlei: erstens ob jemand in eine Kategorie von
Personen fiel, bei denen vom Tatbestand einer gruppenspezifischen Verfolgung
im NS ausgegangen wurde und zweitens, ob der Verfolgung Motive zugrunde
lagen, die mit dem Selbstverständnis des neuen Staates nicht vereinbar waren. Die
erste Bedingung allein genügte nämlich de facto nicht, wie die Beispiele der Ho-
mosexuellen und der Kommunisten zeigen. Allgemein formuliert: Mit der Ge-
währung von Entschädigung sendet der Staat die Botschaft aus, dass die Gründe,
aus denen jemand in der Vergangenheit diskriminiert oder verfolgt wurde, für
den aktuellen Staat nicht mehr akzeptabel sind. Andersherum: Wenn der Staat
für einen von ihm oder dem Vorgängerstaat zu verantwortenden Übergriff, wie
Internierung, Körperverletzung oder Tod, der in anderen Fällen durchaus einen
Entschädigungsanspruch konstituiert hätte, keine Entschädigung gewährt, so
bringt er damit zum Ausdruck, dass er die Tatsache des Übergriffs vielleicht als
solche anerkennt, aber die Gründe, die ihn motiviert haben, nicht für nicht kom-
patibel mit seinen heutigen Grundwerten hält. Dies geschah im Falle der Kom-
munisten, der Homosexuellen, der sog. Asozialen, der Deserteure und eben auch
der Zwangssterilisierten: Die Organe der Bundesrepublik bestritten nicht (un-
bedingt), dass diese Menschen Gewaltakte erlitten hatten, und zwar Gewaltakte,
die im Falle von Angehörigen anderer Gruppen durchaus als Verfolgung aner-
kannt worden wären. Dennoch konstituierten die gleichen oder ähnliche Ge-
walterfahrungen im Falle der „vergessenen“ Opfer keinen Entschädigungsan-
spruch. Das Unterscheidungskriterium ist weder die Gewalt noch das Leid, son-
dern die Logik, aus der die Gewalt geschah, und die Vereinbarkeit dieser Logik
mit den Grundwerten des aktuellen Staates. Dabei wird die Frage, ob eine solche
Vereinbarkeit vorliegt oder nicht, nicht durch Dritte entschieden, sondern durch
den Staat selber. Mit der Anerkennung oder Verweigerung eines Entschädi-
gungsanspruchs manifestiert der Staat seine Auffassung in bezug auf die Verein-
barkeit oder Unvereinbarkeit der jeweiligen Verletzungslogik mit seinen jetzigen
Werten und seinem Selbstverständnis. Dies zeigt sich auch in den Entschädi-
gungsdebatten in Norwegen und Tschechien, wie wir im Folgenden zeigen wer-
den.

Politik der Anerkennung im Nachhinein: die Debatte um Entschädigungen
für Sterilisationsopfer in Norwegen

Das norwegische Sterilisationsgesetz wurde 1934 mit nur einer Gegenstimme
vom norwegischen Storting beschlossen.31 Es blieb bis 1977 in Kraft, mit einer

30 BT-Drs. 10/6287, S. 10 f.
31 N. Roll-Hansen, Norwegian Eugenics: Sterilization as Social Reform, in: G. Broberg/N. Roll-Hansen

(Eds.), Eugenics and the Welfare State: Sterilization Policy in Denmark, Sweden, Norway, and Fin-
land, East Lansing 1996, S. 151-194 hier S. 171.

305

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


Unterbrechung in der Zeit der deutschen Besatzung von 1942 bis 1945, als es
durch ein nationalsozialistisches Gesetz nach dem Vorbild des GzVeN ersetzt
wurde.32 Die Verabschiedung des Gesetzes von 1934 entsprang der allgemeinen
Überzeugung, dass es vernünftig und in der Tat notwendig sei, die Zahl der „ge-
netisch Minderwertigen“ oder „Degenerierten“ in der Gesellschaft zu reduzie-
ren.33 So erklärte ein sozialdemokratischer Abgeordneter in der damaligen Par-
lamentsdebatte, das Gesetz entspräche einem tieferen Verständnis der Interessen
der Gesellschaft und der Verantwortlichkeit gegenüber zukünftigen Generatio-
nen.34 Das Gesetz sah drei Kategorien von Sterilisationen vor:
– § 3-1: solche, die von einer geistig voll befähigten und rechtlich kompetenten

Person selbst beantragt wurde,
– § 3-2: solche, die von der betroffenen Person selbst beantragten wurden, aber

der Zustimmung eines Vormunds bedurften. Dies betraf vor allem Menschen,
die als geistig zurückgeblieben oder leicht geistig behindert galten,

– § 4: Sterilisationen auf Antrag eines Vormunds oder einer zuständigen Be-
hörde ohne Zustimmung der betroffenen Person. Diese Kategorie bezog sich
auf Personen, die aufgrund einer Geisteskrankheit oder geringer Intelligenz
(das Kriterium war ein IQ von unter 56) nicht in der Lage waren, selber einen
Antrag zu stellen.35

Alle Anträge mussten vom Gesundheitsdirektor oder einer zentralen Sterilisa-
tionskommission bewilligt werden. Per Haave stellt fest, dass in der Praxis vor
allem Personen mit leichter geistiger Behinderung häufig Druck und Drohungen
ausgesetzt wurden, um sie zur Beantragung einer Sterilisation zu bewegen. Die
Zustimmung eines Vormunds, die dann erforderlich war, wurde meist nicht von
Angehörigen, sondern von Anstaltsleitern oder Behörden abgegeben. Ebenso
wie das GzVeN enthielt das norwegische Sterilisationsgesetz keine Indikation
aufgrund von Rasse oder Ethnie.
1950 wurden die Kriterien für die Anwendung von § 4 verschärft,36 und insge-
samt gingen seit dieser Zeit die Sterilisationen ohne persönliche Zustimmung
zurück. Insgesamt wurden von 1934 bis 1977 nach Haaves Untersuchungen 1201
Personen nach § 3-2 und 922 nach § 4 nach dem Gesetz von 1934 sterilisiert –
drei Viertel davon aufgrund der Diagnose „Schwachsinn“. Zusätzlich zu den 502
Personen, die nach dem Gesetz von 1942 sterilisiert wurden, sind zwischen dem
1. Januar 1943 und dem 8. Mai 1945 244 Personen auf Basis eines Antrages an
den medizinischen Direktor sterilisiert worden.37

Anders als in Deutschland betraf die Sterilisationspraxis mehr Frauen als Männer,
insbesondere die Sterilisation ohne persönliche Zustimmung. Von den 922 Per-
sonen, die auf Antrag eines Vormunds oder einer Behörde (§ 4) sterilisiert wur-
den, waren 813 Frauen. Unter den 1201 Personen, die auf eigenen Antrag, aber
mit Zustimmung eines Vormundes (§ 3-2) sterilisiert wurden, waren 1087 Frau-
en. Die Gründe für diese Diskrepanz sind noch nicht umfassend erforscht. Eine
Untersuchung von Joar Tranøy zur Sterilisationspraxis in psychiatrischen An-

32 Ebd.
33 Diese Meinung vertrat auch der Sozialdemokrat und spätere Direktor des norwegischen Gesundheits-

wesens, Karl Evang in seinem Buch Rasepolitikk og reaksjon von 1934, s. Evang zit.n. Roll-Hansen
(Fn. 31), S. 174.

34 Stortingsforhandlinger 1934 vol 8, Lov om sterilisering (8.5.1934), S. 159.
35 Veiledning i behandling av steriliseringssaker 1938, abgedruckt in P.Haave, Sterilisering av tatere

1934-1977. En historisk undersøkelse av lov og praksis. Oslo: Norges forskningsråd 2000, S. 394-396.
36 Veiledning i behanlding av steriliseringssaker 1950, abgedruckt in Haave (Fn.35), S. 397-400.
37 Haave (Fn.35), S. 154.

306

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


stalten legt nahe, dass weibliche Insassen leichter als sexuell abweichend einge-
stuft und deswegen sterilisiert wurden.38

Neben den genannten Kategorien gab es allerdings auch die Möglichkeit der Ste-
rilisierung aus medizinischen Gründen. Medizinische Sterilisationen fielen je-
doch in Norwegen nicht unter das Sterilisationsgesetz, bedurften keiner Geneh-
migung durch den Gesundheitsdirektor oder die Sterilisationskommission und
wurden nicht gesondert dokumentiert. Bis heute gibt es in Norwegen keine ge-
sicherten Daten über das Ausmaß und die Gründe von medizinischen – oder als
medizinisch deklarierten – Sterilisationen. Per Haaves Untersuchung deutet je-
doch darauf hin, dass in der Praxis vielfach soziale, sozialmedizinische und an-
fangs auch eugenischen Gründe unter der Rubrik „medizinische Indikation“
subsumiert wurden. Rein medizinische Sterilisationen, d.h. solche zum Schutz
von Leib und Leben der Frau, waren eher selten.39

Sterilisation als Dimension der rassistischen Minderheitenpolitik

Die Problematisierung der historischen norwegischen Sterilisationspolitik be-
gann Anfang der 1990er Jahre im Kontext einer öffentlichen Debatte über die
Politik der Diskriminierung, Disziplinierung und zwangsweise Norwegisierung
der Tatere im 20. Jahrhundert. Sterilisationspraxis und Sterilisationspolitik wur-
den als Bestandteil einer rassistischen, auf Assimilierung, wenn nicht Eliminie-
rung ausgerichteten Minderheitenpolitik problematisiert. Wer oder was die
Tatere sind, ob sie eine eigenständige ethnische Gruppe außereuropäischen Ur-
sprungs bilden oder ob die Gruppe eher durch soziohistorische Ausgrenzungs-
und Stratifizierungsprozesse entstanden ist, ist umstritten.40 Die Bezeichnungen
Romanifolket, Tatere und Reisende werden im Norwegischen häufig synonym
gebraucht, obwohl sie unterschiedliche Akzente setzen: Romanifolket betont die
kulturelle Differenz zur Mehrheitsgesellschaft, Reisende verweist auf die histo-
rische Lebensweise, während Tatere eine offensive Umdeutung eines ehemals
pejorativen Terminus darstellt. Alle drei Termini dienen heute als Selbstbezeich-
nung und/oder als offizielle Bezeichnung einer anerkannten nationalen Minder-
heit.
Im Verlauf der Debatte in den 1990er Jahren geriet vor allem die Kolonie Svan-
viken in den Fokus der Kritik. Svanviken war ein Arbeits- und Umerziehungs-
lager für Tatere unter der Trägerschaft der „Mission für die Heimatlosen“ (Norsk
misjon blant hjemløse), einer Organisation der norwegischen Staatskirche. Der
damalige Leiter der Mission unterstützte das Sterilisationsgesetz. Aus seiner Sicht
stellte die Sterilisation eine Option für diejenigen Tatere dar, die nicht zu nütz-
lichen Mitgliedern der Gesellschaft erzogen werden konnten.41

In den 1990er Jahren wurde bekannt, dass ein erheblicher Teil der Bewohnerin-
nen von Svanviken, oft junge Mädchen, ohne ihre Zustimmung sterilisiert wor-
den waren. Über ein Drittel (37 %) der Bewohnerinnen von Svanviken im Zeit-
raum 1949-1970 wurden sterilisiert, während sie dort lebten.42 In seiner späteren
Untersuchung kommt Per Haave auf mindestens 128 Romani/Tater, die gesetz-

38 J. Tranøy, Usedelighet og samfunnsfare. Seksuelt utfordrende atferd og medisinske inngrep innen åndss-
vakeomsorgen i 1940- og 1950-årene. Oslo 2003.

39 Haave (Fn.35).
40 R. Halvorsen, The Paradox of Self-Organisation among Disadvantaged People: A Study of Marginal

Citizenship. Dr.polit. avhandling i sosiologi 2002. NTNU Trondheim, ntnu.diva-portal.org/smash/get/
diva2:125299/FULLTEXT01 (abgerufen 25.5.2012).

41 I.B. Carlsen, «Moderne slektshygiene og kristen livsoppfatning, i Kirke og kultur 40/1933, S. 401-414;
auch P.Haave, Sterilisierung av tatere – kirurgi på 'rasemessig' grunnlag?, in: B. Hvinden (Hrsg.), Ro-
manifolket of det norske samfunnet, S. 32-73, Bergen 2000, hier S. 42 f.

42 Haave (Fn.35), S. 188.

307

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


lich sterilisiert worden sind. Hinzu kommen seiner Schätzung nach etwa 230
Sterilisationen aus offiziell medizinischen Gründen.43 Es kam außerdem heraus,
dass der damalige Leiter der Kolonie, Reverend Myhre, deren Arbeit wie folgt
begründet hatte:

“Was wir tun, ist die Vernichtung des spezifischen Charakters eines Volkes. Wir
versuchen sie von jeder Verbindung zu ihrer Verwandtschaft zu trennen.“44

Die Problematisierung der Sterilisationspolitik erhielt neuen Schwung durch
Norwegens Ratifizierung des Rahmenübereinkommens des Europarats zum
Schutz nationaler Minderheiten im Jahr 1998. Der Beitritt zu diesem Abkommen
beinhaltete u.a. die Anerkennung der Tatere bzw. Romanifolket als nationale
Minderheit sowie verschiedene Verpflichtungen in bezug auf Berichterstattung
und Monitoring. Die Ratifizierung der Minderheitenkonvention bildete auch
den politischen Anlass für die Regierung, in Gestalt der Ministerin für Regionale
Angelegenheiten, Ragnhild Queseth Haarstad, eine erste Entschuldigung für
Übergriffe gegen die Tatere/Romanifolket in der Vergangenheit abzugeben. In
diesem Zusammenhang erwähnte sie auch die Sterilisationspraxis in Svanvi-
ken.45

Praktisch alle weiteren Schritte der Aufarbeitung und Wiedergutmachung bezo-
gen sich auf die Sterilisation der Tatere/Romanifolket. Die Regierung richtete ein
Forschungsprogramm ein46 und gab eine historische Untersuchung in Auf-
trag.47 Im Kontext der aus der Minderheitenkonvention resultierenden Ver-
pflichtungen entschuldigte sich die Regierung ein zweites Mal.48 Zudem richtete
die Regierung ein Zentrum zur Pflege der Geschichte und Kultur der Romani-
folket ein49 sowie einen speziellen Fonds zum Schutz und zur Förderung ihrer
Sprache und Kultur.
In diesem politischen Diskurs, der sich seit Anfang der 1990er entwickelt hatte,
galt die unfreiwillige Sterilisation als Unrecht, wenn und weil sie gegen eine eth-
nische Minderheit gerichtet war und weil diese Form der Minderheitenpolitik
mit den Prinzipien des aktuellen norwegischen Staates nicht mehr vereinbar war.
Was in diesem Rahmen nicht thematisiert wurde, waren die Sterilisationen der-
jenigen, die als geistig zurückgeblieben oder behindert eingestuft und aus diesem
Grund sterilisiert worden waren. Auch die Kategorie der medizinischen Sterili-
sationen und deren Hintergründe wurden im Diskurs kaum problematisiert. Die
Problematisierung erfolgte also ganz überwiegend innerhalb des Gruppendis-
kriminierungs-Rahmens.
Gleichzeitig spielte auch der Gesetzwidrigkeits-Rahmen eine große Rolle. Denn
in der Frage, ob ein Programm zur Entschädigung der Betroffenen eingerichtet
werden sollte, ging es immer um „Fälle“, in denen das damalige Sterilisationsge-

43 Haave, (Fn.35) S. 389.
44 Interview mit Reverend Myhre im Magazin ’Aktuell’ 1963:3; 20-23. (Übersetzung O.B., S.L.H. und

K.B.).
45 Interview O. Brekke mit Ministerin Queseth Haarstad, 25.8.2009; siehe auch Ministry of Local and

Regional Affairs, Statsråd Ragnhild Queseth Aarstad: “Møte med Romanifolket” 11.2.1998, http://
www.regjeringen.no/nb/dokumentarkiv/Regjeringen-Bondevik-I/krd/Taler-og-artikler-arkivert-in-
dividuelt/1998/mote_med_romanifolket.html?id=262666 (abgerufen 25.5.2012).

46 Der Norwegische Forschungsrat richtete 1995 ein Programm zu Erforschung der Politik gegenüber den
Reisenden, einschließlich der Sterilisationspolitik, ein, das mit drei Mio. NOK ausgestattet wurde. Das
Programm lief über drei Jahre, von 1996-1998.

47 Die Untersuchung wurde ebenfalls von Per Haave durchgeführt.
48 Stortingsmelding 15 (2000-2001), Nasjonale minoritetar i Noreg – om statleg politikk verfor jødar, kve-

ner, rom romanifolket og skogfinnar. Oslo: Kommunal- og regionaldepartementet, S.14.
49 Das Zentrum ist am Glomdal Museum in Elverum angesiedelt, siehe Glomsdal Museet, Latjo Drom –

Romanifolkets/Taternes Kultur og Historie, Elverum 2009.

308

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


setz falsch angewendet oder umgangen worden war. Allerdings schlug eine von
der Regierung eingesetzte Arbeitsgruppe vor, den Begriff der unrechtmäßigen
Sterilisation weit auszulegen, um den Zugang zu Entschädigungen nicht zu sehr
zu erschweren.50 Eine unrechtmäßige Sterilisation lag nach dem Vorschlag dieser
Arbeitsgruppe dann vor, wenn die betroffene Person unter Druck gesetzt oder
manipuliert worden war oder wenn die Diagnose der geistigen Unterentwicklung
falsch gewesen war.51 Im Umkehrschluss bedeutet dies, dass die Sterilisationen
geistig Behinderter, sofern die Diagnose korrekt gewesen war, nicht als wieder-
gutmachungsbedürftiges Unrecht eingestuft wurde.

Härteausgleich als Wiedergutmachung

In der Frage individueller Entschädigungen entschied man sich letztlich dazu,
nicht, wie in Schweden, ein gesondertes politisches Entschädigungsprogramm
für Sterilisationsopfer einzurichten,52 um nicht weitere Gruppen zu ermutigen,
ebenfalls gesonderte Entschädigungsprogramme zu fordern. Die oben genannte
Arbeitsgruppe erklärte:

"Aus der Sicht der Arbeitsgruppe würde eine gesonderte Regelung den Druck er-
höhen, auch für andere Gruppen eine Sonderregelung zu schaffen, die sich in der
einen oder anderen Weise angegriffen oder diskriminiert fühlen."53

Stattdessen entschied man sich, ein schon länger etabliertes Instrument – den
parlamentarischen Härtefonds (Billighetserstatning) – zu nutzen. Dieser war ein-
geführt worden, um Schäden auszugleichen, für die keine andere Stelle zuständig
ist. Systematisch gesehen handelt es sich dabei, ähnlich wie bei den Härtefonds
des AKG in Deutschland, um ein Instrument, dessen Zweck nicht spezifisch die
Wiedergutmachung von Unrecht, sondern der Ausgleich von Schäden ist. Im
norwegischen Fall wurde allerdings eine gewisse Anerkennung eines geschehe-
nen Unrechts dadurch ausgedrückt, dass bestimmten Personengruppen der Zu-
gang zur Billighetserstatning erleichtert wurde, indem z.B. auf die Vorlage
schriftlicher Dokumente verzichtet werden konnte. Das Parlament verstand die-
se Erleichterungen ausdrücklich als Politik der nachträglichen Anerkennung und
Versöhnung gegenüber dem Romanifolket:

"Es ist die Verantwortung der Regierung, das Vertrauen und den Dialog im Ver-
hältnis zum Volk der Romani wieder aufzubauen. Ein leichterer Zugang zu indi-
viduellen Kompensationen wird ein konkreter Ausdruck des Bedauerns und der

50 Der Auftrag dieser interministeriellen Arbeitsgruppe war es, Vorschläge für die Gestaltung von Repa-
rationsmaßnahmen für eine Reihe von Gruppen zu erarbeiten. Dabei ging es neben den sterilisierten
Tatere unter anderem auch um die sog. Kriegskinder – Kinder norwegischer Frauen und deutscher
Soldaten – sowie um Sami und Kvens, denen eine angemessene Schulbildung vorenthalten worden war.

51 Stortingsmelding (2003-2004) 44: Erstatningsordninger for krigsbarn og erstatningsordninger for ro-
manifolk/tatere og elder utdanningsskadelidende samer og kvener. Oslo: Justis- og
Politidepartementet: S.55, http://www.regjeringen.no/nb/dep/jd/dok/regpubl/stmeld/20032004/
stmeld-nr-44-2003-2004-.html?id=198295 (abgerufen 30.3.2012).

52 1997 erschien in der schwedischen Tageszeitung Dagens Nyheter eine Artikelserie von Maciej Zaremba
zur schwedischen Sterilisationspolitik von 1935 bis 1975, die weit über Schweden hinaus eine Debatte
um die Vergleichbarkeit dieser Politik mit den eugenischen Maßnahmen des Nationalsozialismus aus-
löste. Im Kontext dieser Debatte wurde im Mai 1999 ein Entschädigungsgesetz verabschiedet, auf dessen
Basis Personen, die ohne ihr Wissen oder ihre Zustimmung sterilisiert worden waren, eine Kompensa-
tionszahlung von 175.000 Schwedischen Kronen beantragen konnten. Zwischen 1999 und 2002 erhiel-
ten knapp 1600 Betroffene diese Zahlung, rund 2100 Anträge waren gestellt worden, siehe T.Barow,
Die Entschädigung von Zwangssterilisierten in Schweden. Nordeuropaforum, 2/2003, S. 49-60, hier
S. 58 ff. Im norwegischen Storting wurde die Möglichkeit, dem schwedischen Modell zu folgen, kurz
diskutiert, schließlich aber verworfen (Innst.S.nr. 145, 2000-2001).

53 Stortingsmelding (2003-2004) 44, (Fn. 51), S. 56 (Übersetzung O.B., S.L.H. und K.B.).

309

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


Wiedergutmachung sein. Dies wird eine große symbolische Bedeutung haben und
ein Weg sein, mit der Vergangenheit zurecht zu kommen – für beide Seiten."54

In den Beratungen des zuständigen parlamentarischen Ausschusses wurde der
Vorschlag der Arbeitsgruppe schließlich doch dahingehend abgeändert, dass der
erleichterte Zugang zum Härtefonds nicht von der ethnischen Zugehörigkeit ab-
hängig gemacht werden sollte.
Ein Problem der Billigkeitserstattung besteht darin, dass zwar die Anzahl der
eingereichten und bewilligten Anträge festgehalten wird, nicht jedoch, wofür die
Zahlungen gewährt werden. Daher kann die Statistik dieses Fonds keinen Hin-
weis geben, wie viele Menschen von der Praxis der unfreiwilligen Sterilisierung
betroffen waren, so dass er nicht gleichzeitig als historisches Aufklärungsinstru-
ment wirken kann.
Zusammenfassend lässt sich sagen, dass die Praxis der unfreiwilligen Sterilisie-
rung in Norwegen als Verletzung einer kulturellen Minderheit gerahmt und pro-
blematisiert wurde. Sie wurde als Unrecht begriffen, weil sie auf die Eliminierung
ethnischer bzw. als ethnisch verstandener Gruppen gerichtet gewesen war. Der
Zugang zu Wiedergutmachungsleistungen in Form der erleichterten Billigkeits-
erstattung wurde zwar letztlich doch nicht an die Zugehörigkeit zu einer diskri-
minierten ethnischen Gruppe geknüpft, wohl aber daran, dass das damalige Ste-
rilisationsgesetz falsch angewendet worden war. Die Sterilisation ohne das Wis-
sen oder die Zustimmung der Betroffenen wurde also als Unrecht eingestuft,
wenn die Zustimmung der Betroffenen nach dem damaligen Gesetz vorgeschrie-
ben war. Dabei bleiben all diejenigen unerwähnt, die als „schwachsinnig“ oder
„zurückgeblieben“ kategorisiert und auf Grund dieser Kategorisierung sterili-
siert worden waren und deren Zustimmung nicht vorgeschrieben war. Dass das
Sterilisationsgesetz überhaupt die Möglichkeit der Sterilisierung von Menschen
ohne deren persönliche Zustimmung vorsah, blieb im Diskurs außen vor; die
Geschichten dieser Menschen wurden nicht erzählt.

(K)Eine Frage von Rassismus? Der Diskurs um Sterilisationspraxis und
Bürgerrechte in Tschechien

Anders als in Deutschland und Norwegen ging die Sterilisationspolitik in der
Tschechoslowakei nicht aus einem explizit eugenischen Diskurs hervor. Die Ste-
rilisationsdirektive von 197255 hatte nicht den Zweck, die Sterilisation der „Min-
derwertigen“ zu legalisieren, sondern sollte angesichts niedriger Geburtenraten
– der ethnischen Tschechen – die Schwelle zur freiwilligen Sterilisation erhöhen.
Damit das zuständige Sterilisationskomitee eine Sterilisation bewilligt, musste
eine Indikation vorliegen. Die umfangreiche Indikationsliste war Teil der Richt-
linie und reichte von Epilepsie, Alkoholismus, Schwachsinn, „Geisteskrankheit
mit asozialem und wiederholt kriminellem Verhalten“ und „schweren sexuellen
Abweichungen“ über verschiedene Krankheiten bis zum Vorhandensein bereits

54 Stortingsmelding (2003-2004)44, (Fn.51), S. 56 (Übersetzung O.B., S.L.H. und K.B.).
55 Eine englische Fassung der Sterilisationsdirektive findet sich in: Public Defender of Rights: Final State-

ment of the Public Defender of Rights in the Matter of Sterilisations Performed in Contravention of the
Law and Proposed Remedial Measures, 23.12.2005, http://www2.ohchr.org/english/bodies/cerd/docs/
ngos/Public-defender-rights.pdf (abgerufen 25.5.2012), S. 73 ff.

310

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


mehrer Kinder.56 Frauen über 35 Jahre konnten sich sterilisieren lassen, wenn sie
bereits vier Kinder hatten. Grundsätzlich war die informierte und persönliche
Zustimmung der betroffenen Person erforderlich, aber bei rechtlich Unmündi-
gen reichte die Zustimmung eines Vormunds und bei rechtlich Mündigen, aber
psychisch kranken Personen die eines gerichtlich ernannten Vormunds. Ähnlich
wie in Norwegen bedurften Sterilisationen aus medizinischen Gründen keiner
Genehmigung.
1973 wurde die Sterilisationsdirektive durch eine Umsetzungsbestimmung er-
gänzt, die es erlaubte, Bürgerinnen und Bürgern einmalig eine bestimmte Summe
Geld auszuzahlen, damals 2.000 Kronen, um sie zu medizinischen Behandlungen
zu motivieren, die „im Interesse einer gesunden Bevölkerung“ lagen.57 Diese
Einmalzahlungen wurden 1988 auf 10.000 Kronen erhöht (das durchschnittliche
Monatseinkommen lag damals bei ca. 3.000 Kronen).58 Sowohl die Sterilisati-
onsrichtlinie als auch die Bestimmungen zur Einmalzahlung waren in einer eth-
nisch neutralen Sprache abgefasst.59

Ein Genozid an den Roma?

Seit Ende der 1970er Jahren kursierten bereits Vorwürfe von Bürgerrechts- und
Menschenrechtsgruppen über eine exzessive, rassistisch motivierte Praxis der
unfreiwilligen Sterilisation von Roma-Frauen. Bereits 1978 wurden diese Vor-
würfe von der Charta 77 erhoben.60 Ende der 1980er folgte ein erster auf Feld-
forschung basierender Bericht, der von Ruben Pellar und Zbyněk Andrš erstellt
wurde.61 Pellar und Andrš hatten Befragungen in überwiegend von Roma be-
wohnten Städten und Stadtvierteln durchgeführt und stießen dabei auf zahlreiche
Berichte, dass es bei der Handhabung der Einmalzahlungen in Roma-Siedlungen
zu Manipulation, Missinformation und Ausübung von Druck gekommen war.
Hunderte von Frauen berichteten, dass sie der Sterilisation nur aufgrund dieser
Manipulationen „zugestimmt“ hatten.62 In vielen Fällen fehlte jedoch auch die
formelle Zustimmung. Helsinki Watch legte 1992 einen weiteren Bericht vor,

56 Eine englische Fassung der Indikationsliste findet sich in Helsinki Watch, Struggling for Ethnic Identity.
Czechoslovakia's Endangered Gypsies. New York, Washington, Los Angeles, London 1992, S 142ff.
Dieser Bericht enthält ebenfalls eines englische Übersetzung der Sterilisationsdirektive (S. 139ff.), aber
in dieser Fassung wurde Art. 7 ausgelassen, der sich auf die Sterilisation von rechtlich unmündigen oder
als einwilligungsunfähig eingestuften Personen bezieht. Diese Sterilisationen wurden von Helsinki
Watch nicht problematisiert.

57 Decree of the Ministry of Health of the Czech Socialist Republic No. 152/1988 Coll., implementing the
Act on Social Security and Czech National Council Act on the Mandate of Czech Socialist Republic
Authorities in Social Security, Sektion 35), zitiert nach Public Defender of Rights (Fn. 55), S. 25. Eine
ähnliche Direktive existierte auch im slowakischen Teil der CSSR. Von Januar 1969 bis März 1990
bestand die Tschechoslowakei aus zwei politischen Entitäten, der Tschechischen Sozialistischen Repu-
blik ( Česká socialistická republika, ČSR) und der Slowakischen Sozialistischen Republik. Die Sterilisa-
tionsdirektive und die dazu gehörigen Umsetzungsbestimmungen waren in beiden Republiken nahezu
deckungsgleich. Im Jahr 1990 wurde die ČSR in Tschechische Republik umbenannt, die 1993 ein ei-
genständiger Staat wurde.

58 http://www.czso.cz/csu/dyngrafy.nsf/graf/mzdy_1985_ (abgerufen 20. 6. 2011.).
59 Věra Sokolová stellt jedoch dar, dass der gesundheitspolitische und bevölkerungspolitische Diskurs, in

den die Direktive eingebettet war und der sich in Ausführungsbestimmungen, Expertisen, Handbüchern
u.a.m. niederschlug, häufig Ausdrücke verwendete, die im damaligen Sprachgebrauch praktisch syno-
nym mit „Roma“ waren, siehe V. Sokolova, Cultural Politics of Ethnicity. Discourses on Roma in Com-
munist Czechoslovakia. Stuttgart 2008.

60 Charta 77, Communiqué on the status of Gypsies in Czechoslovakia, 13 December 1978, in: Blanka
Císařovská/Vilém Prečan (Hrsg.), Charta 77. Dokumenty 1977-1989, Bd.1, Prag 2007.

61 R.Pellar/Z.Andrš, Report on the Examination in the Problematics of Sexual Sterilization of Romanies
in Czechoslovakia, 1989. In P.Öfner und B. de Rooij (Hrsg.), Het Afkopen van vruchtbaarheid: Een
onderzoek naar sterilisatiepraktijec ten aanzien van Romavrouwen in Tsejchoslowakije, uitgevoerd door
Paul Ofner en Bert de Rooij in opdracht van de Verenging Lau Mazeril en de Stichting Informatie over
Charter 77. Amsterdam 1990, Anhang ohne Seiten.

62 Interview K. Braun und S. Herrmann mit R. Pellar, 4.10.2010 in Prag; siehe auch Pellar/Andrš (Fn.61).

311

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


ebenfalls mit Zeugnissen von Roma-Frauen, die ähnliche Erfahrungen gemacht
hatten.63 Das European Roma Rights Centre erstellte 2004 in Zusammenarbeit
mit der Tschechischen Liga für Menschenrechte (Liga lidských práv – LIGA)
und IQ Roma Servis (IQRS), einer Bürgerrechtsorganisation von und für Roma,
einen weiteren Bericht auf der Basis von Feldforschungen.64 In vielen Fällen, so
ihre Recherchen, wurden die Frauen gar nicht gefragt, oder die Information war
mangelhaft oder schlicht falsch, oder die Frau lag bereits in den Wehen als sie
gefragt wurde, oder eine Kombination von allem. Manche Frauen berichteten,
dass ihnen mit dem Entzug von Sozialleistungen gedroht worden war, für den
Fall, dass sie dem Eingriff nicht zustimmten. Auch die Einmalzahlungen wurden
immer wieder, so die Berichte, als Druckmittel eingesetzt. Einen systematischen
Bericht legte dann im Jahr 2005 der tschechische Ombudsmann Otakar Motejl
vor.65 Dieser basierte ebenfalls auf Zeugnissen betroffener Frauen, darüber
hinaus aber auch auf offiziellen Akten und Dokumenten, zu denen das Büro des
Ombudsmannes, im Unterschied zu den bisherigen zivilgesellschaftlichen Ak-
teuren, Zugang hatte.66 Die Einmalzahlung wurde 1991 abgeschafft, aber der Be-
richt des Ombudsmanns enthält auch Zeugnisse von Roma, die nach 1991 ohne
ihr Wissen und/oder ihre Zustimmung sterilisiert wurden.
Trotz dieser Berichte gibt es bis heute kaum gesicherte systematische Daten über
Ausmaß und Zielgruppe der Einmalzahlungen und die in diesem Zusammenhang
praktizierten Manipulationen. Eine der wenigen verfügbaren quantitativen An-
gaben ist die des Tschechischen Gesundheitsministeriums, der zu Folge im Jahr
1989 in der Tschechischen Sozialistischen Republik 803 Frauen eine Einmalzah-
lung für eine Sterilisation erhalten haben. Von diesen 803 Frauen waren 419 Ro-
ma, 394 nicht.67 Im öffentlichen Diskurs zu diesem Thema ist praktisch durch-
gehend von Roma-Frauen die Rede. Allerdings sagte uns Ruben Pellar, dass er
auch von zwei Männern wisse, die unfreiwillig sterilisiert worden waren, und von
mindestens zwei Frauen, die nicht Roma sind, aber auch eine Einmalzahlung
erhalten hatten.68 Verlässliche Daten über Geschlechterverteilung und Zugehö-
rigkeit zu bestimmten ethnischen Bevölkerungsgruppen gibt es jedoch nicht.
Das Wenige, was man über die Sterilisationspraxis in der Tschechoslowakei bzw.
in Tschechien weiß, basiert entweder auf einigen wenigen offiziellen Angaben
über die Praxis der Einmalzahlung oder auf Zeugnissen betroffener Roma. Da-
gegen liegt die Praxis der Sterilisation von Menschen, die als rechtlich unmündig
oder psychisch krank kategorisiert worden waren, und daher legal ohne persön-
liche Zustimmung sterilisiert werden konnten, sowie die Praxis medizinischer
Sterilisationen, die keiner Genehmigung bedurften, völlig im Dunkeln. Zu den
Erfahrungen und Geschichten dieser Menschen gibt es nicht einmal anekdotische
Beweise und, bis auf einen Bericht des European Committee for the Prevention
of Torture and Inhuman or Degrading Treatment or Punishment (CPT), keine
Untersuchungen. Das CPT schrieb im Jahr 2007, dass es bis heute in Tschechien
legal ist, nicht rechtsfähige Personen nur mit Zustimmung eines Vormundes zu
kastrieren oder zu sterilisieren. Zudem sei es bei Personen in Einrichtungen

63 Interviews mit Sozialarbeitern in Helsinki Watch (Fn.56), S. 19 ff.
64 C. Cahn, "Breakthrough: Challenging Coercive Sterilization of Romani Women in the Czech

Republic", 15 Dec 2004, http://www.errc.org/cikk.php?cikk=2071 (abgerufen 10.3.2011); ERRC with
LIGA, Life Together, IG Roma Service, press release of 16 Sept 2004: "Clarifying positions: Coercive
Sterilization of Romani Women in the Czech Republic", http://www.errc.org/cikk.php?cikk=2014
(abgerufen 10.3.2011).

65 Public Defender of Rights, (Fn.55), 2005.
66 Interview K. Braun und S. Herrmann mit Anna Šabatová, Stellvertreterin von Ombudsmann Otakar

Motejl, am 7.10.2010 in Prag.
67 Zitiert in Public Defender of Rights (Fn.55), S. 29.
68 Interview K. Braun und S. Herrmann mit Ruben Pellar, 4.10.2010 in Prag.

312

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


üblich, dass Einrichtungsmitarbeiter als Vormund agieren.69 Der Bericht sowie
die Aufforderung des Komitees, die Praxis zu überdenken, hatte allerdings bis
heute keine Folgen. Auch über diejenigen, die eine Einmalzahlung für eine Ste-
rilisation erhalten haben, aber keine Roma waren, weiß man praktisch nichts.

Systematischer Rassismus oder individuelles Schicksal?

Ähnlich wie in Norwegen konzentrierte sich der politische Diskurs auf das The-
ma Rassismus und Minderheitenpolitik. Bereits Charta 77 hatte im Zusammen-
hang mit der Sterilisationspraxis von einem Genozid an den Roma gesprochen,
und auch in den folgenden Berichten und Debatten ging es zentral um die Frage,
ob die Sterilisierungen rassistisch motiviert gewesen waren oder nicht. Die Frage
des unterliegenden Rassismus wurde zur entscheidenden Frage in der politischen
Auseinandersetzung um die Gewährung oder Nicht-Gewährung von Entschä-
digungen durch die Regierung. So lehnte die damalige Regierung die Forderung
des tschechischen Ombudsmanns, mindestens für Sterilisationen vor 1991, also
bis zur Abschaffung der Einmalzahlungen, ein Entschädigungsprogramm auf-
zulegen, entschieden ab, mit dem Argument, weder die Sterilisationsrichtlinie
noch die Politik der Einmalzahlung hätten eine rassistische Stoßrichtung gehabt.
Falls es zu Gesetzesübertretungen gekommen sei – das Gesetz schrieb ja für
mündige Personen die persönliche Zustimmung vor – so sei dies ein Problem
ärztlichen Fehlverhaltens -, und dafür sei der Staat nicht verantwortlich. Ein Ar-
tikelaustausch aus dem Jahr 2004 zwischen Claude Cahn, dem damaligen Leiter
des European Roma Rights Center, und Jan Jařab, dem damaligen Menschen-
rechtsbeauftragten der tschechischen Regierung, kann als exemplarisch für diese
Konfliktkonstellation gelten: Jařab hatte in einem Zeitungsartikel erklärt, das
wirkliche Problem sei der noch aus Zeiten des Kommunismus stammende Pa-
ternalismus im tschechischen Gesundheitswesen,70 woraufhin Cahn erwiderte,
es gebe ein rassistisches, gegen die Roma gerichtetes Ressentiment in der tsche-
chischen Gesellschaft, und dieses sei das wahre Motiv hinter der Sterilisierungs-
praxis.71 Darauf erwiderte Jařab:

"Die tschechische Republik betreibt KEINE Politik der zwangsweisen Sterilisation
gegenüber irgendjemandem, und sie führt die Versuche des kommunistischen Re-
gimes, die Geburtenraten der Roma zu regulieren NICHT fort. Sie ist außerdem
entschlossen, solche Gewaltakte auf individueller Basis nicht zu tolerieren und die-
jenigen, die sie verüben, für ihre Taten verantwortlich zu machen. Schlussendlich
anerkennt die Tschechische Republik, dass dem Problem ein systematischer Aspekt
inne liegt. Aber dieser liegt nicht in irgendeiner Anti-Roma-Gesetzgebung oder
Politik, sondern in der unzulänglichen Gesetzgebung, die die rechtliche Kategorie
der 'Zustimmung' in der medizinischen Behandlung regelt." 72

Die Regierung blieb im Prinzip bei dieser Haltung, auch wenn Ministerpräsident
Jan Fischer im November 2009 sein Bedauern über die öffentlich gewordenen
Fälle unfreiwilliger Sterilisation ausdrückte – nicht ohne zugleich zu erklären, es

69 Report to the Czech Government on the visit to the Czech Republic carried out by the European
Committee for the Prevention of Torture and Inhumane or Degrading Treatment of Punishment from
27 March to 7 April 2006 and from 21 to 24 June 2006, CPT/Inf (2007) 32, S. 65.

70 Jan Jařab, Zbraň proti nedobrovolné sterilizaci, 3.10.2004, Respekt 41/2004, S. 20.
71 C. Cahn, Dejte Romům odškodné, 31.10. 2004, Respekt 45/2004, S. 20.
72 Response of the Czech Government Commissioner for Human Rights to ERRC Action on Coercive

Sterilisations of Romani Women in the Czech Republic, 15.10.2004, http://www.errc.org/cikk.php?
cikk=2072 (abgerufen 10.3.2011), Herv. i.O. (Übersetzung S.L.H und K.B.).

313

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


werde vom Staat keine Entschädigung geben.73 Der damalige Menschenrechts-
beauftragte der Regierung, Jan Litomiský, stellte dazu umgehend klar, diese Er-
klärung des Bedauerns sei nicht mit einer Entschuldigung zu verwechseln: "Dies
ist keine Entschuldigung, denn die Regierung lehnt es ab, die Verantwortung für
individuelle Fehler zu übernehmen."74

Parallel zur Auseinandersetzung um ein politisches Entschädigungsprogramm
hatten Menschen- und Bürgerrechtsgruppen eine juridische Strategie verfolgt
und mehrere Roma-Frauen in ihren individuellen Klagen gegen die jeweiligen
Krankenhäuser unterstützt. Das Hauptproblem ist hier, dass eine dreijährige
Verjährungsfrist für Sterilisation in Tschechien eine gerichtliche Aufarbeitung
praktisch unmöglich macht.75 Darüber hinaus sind mit der juridischen Strategie
weitere Probleme verbunden: Die Klägerinnen brauchen eine Anwältin, und die-
se muss bezahlt werden, jeder Fall wird einzeln verhandelt, jedes Mal muss der
Zwangscharakter der Sterilisation bewiesen werden, die Betroffenen müssen ihr
individuelles Leid glaubhaft machen und dabei ihre Demütigung neu durchleben,
und sie müssen damit rechnen, dass die Gegenseite versucht, ihre Glaubwürdig-
keit in Zweifel zu ziehen. Diese Verfahren haben daher unvermeidlich einen in-
dividualisierenden Charakter und sind kaum geeignet, den systematischen Cha-
rakter der Sterilisationspraxis aufzuklären und zu problematisieren.
Zusammenfassend lässt sich also festhalten, dass sich in Tschechien, ähnlich wie
in Norwegen, der öffentliche Diskurs auf die Frage konzentrierte, ob und in
welchem Maße es in der historischen Sterilisationspraxis der jeweiligen Länder
zu Gesetzesbrüchen gekommen war und ob diese Brüche sich systematisch gegen
eine bestimmte ethnische Bevölkerungsgruppe gerichtet hatten und als Ausdruck
eines gegen diese Gruppe gerichteten Ressentiments zu verstehen sind.
Dieser Rahmen macht viele Opfer sichtbar und gibt ihnen eine Stimme, andere
jedoch bleiben unbeachtet, nämlich diejenigen, die legal ohne ihre Zustimmung
sterilisiert wurden, weil sie als unmündig, geistig behindert oder psychisch krank
galten, sowie diejenigen, die zwar in Übertretung des Gesetzes sterilisiert wur-
den, weil sie für abweichend, problematisch oder minderwertig erachtet wurden,
ohne jedoch einer ethnischen Minderheit anzugehören, und diejenigen, die, aus
welchen Gründen auch immer, nicht die entsprechende Sprecherposition als
Roma oder Tater einnehmen möchten.

Schluss

Bereits im eingangs erwähnten Urteil des Europäischen Menschenrechtsgerichts-
hofes finden sich zwei Auffassungen darüber, worin genau das Unrecht der in
Frage stehenden Sterilisationspolitik liegt: einerseits darin, dass die Bestimmun-
gen des damaligen Sterilisationsgesetzes nicht eingehalten wurden und die Ste-
rilisation somit in diesem Fall gesetzwidrig war. Andererseits die Auffassung,

73 R. Cameron, Current Affairs – PM expresses regret over Roma sterilization but activists say practice
continues, 24 Nov 2009, Czech Radio Prague: http://old.radio.cz/pdf/pdf?articleid=122513 (abgerufen
17.11.2010).

74 BBC News, 24.11.2009, "Czech regret over sterilisation", http://news.bbc.co.uk/2/hi/europe/
8375960.stm (abgerufen 22.6. 2012, Übersetzung S.L.H. und K.B.). Siehe auch Vláda, Litujeme sterilizací
Romek, Lidové noviny, 24 Nov 2009, Vláda se omluvila za sterilizaci Romek. K odškodnění jim to ale
nepomůže; Taj: Litujeme toho, vzkázala vláda nedobrovolně sterilizovaným ženám; MfDnes,
23.11.2009.

75 Bis August 2011 gab es nur einen Fall, in dem ein Gericht auf Entschädigung für eine erlittene Sterili-
sation erkannt hatte. Im November 2009 entschied ein Gericht in Nordböhmen, dass eine Klägerin
200.000 Kronen Entschädigung erhalten müsse (ca. € 8.000). Dieser Fall fiel nicht unter die Verjäh-
rungsfrist, da die Klage innerhalb von drei Jahren nach der Sterilisation eingereicht worden war.

314

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298


diese individualisierende Betrachtung verdecke die eigentliche Problematik,
nämlich die systematische Diskriminierung einer bestimmten ethnischen Min-
derheit, die bis zur Sterilisation reicht. Beide Deutungen finden sich in verschie-
denen Varianten auch in den öffentlichen Diskursen in Deutschland, Norwegen
und Tschechien und beide, so unser Argument, haben ihre Grenzen und blenden
bestimmte Aspekte der Sterilisationspolitik aus. In keinem dieser beiden Rahmen
wird die legale unfreiwillige oder zwangsweise Sterilisierung – etwa wenn die
Betroffenen als geistig behindert oder psychisch krank galten – als ein Unrecht
problematisiert. Im Schatten des Rassismusthemas bleibt auch die Frage, ob und
in welchem Ausmaß Menschen in eine Sterilisation gedrängt wurden, weil sie in
Einrichtungen lebten, von Sozialfürsorge abhängig waren und/oder von be-
stimmten Normvorstellungen abwichen, z.B. in bezug auf Sexualität, Arbeits-
disziplin oder Kinderzahl. Kurz, die Dimensionen 'Klasse' und Normkonfor-
mität werden von den dominanten Rahmungen ausgeblendet. In Norwegen und
Tschechien weiß man zwar im Prinzip, dass es solche Sterilisationen gegeben
haben muss, aber diese Opfer haben keine Stimme und ihre Geschichten werden
nicht erzählt. Die Bundesrepublik hat zwar mit der Erklärung von 2007 die Be-
grenzung dieser beiden Rahmen überschritten, indem sie die Zwangssterilisatio-
nen auch dann politisch geächtet hat, wenn sie nicht gesetzwidrig, sondern ge-
setzeskonform abgelaufen waren und auch dann, wenn sie nicht gegen Angehö-
rige einer bestimmten Rasse oder Ethnie angewendet wurden, sondern gegen
diejenigen, die als „minderwertiges Leben“ stigmatisiert wurden. Mit dieser
Ächtung hat der Bundestag das Stigma von den Betroffenen genommen, nur lei-
der gab es kaum noch Betroffene, die dies noch erleben konnten.
Es hätte Alternativen gegeben. Man hätte die Sterilisationspolitik in allen drei
Ländern in Form einer offiziellen politischen Entschuldigung ächten und für
Unrecht erklären können und sich dabei nicht auf gesetzwidrige und/oder ras-
sistisch motivierte Sterilisationen einschränken müssen. Man hätte diese Un-
rechtserklärung durch Auflegung eines gesonderten Entschädigungsprogramms
für die Betroffenen unterstreichen und dabei den Zugang einfach und unbüro-
kratisch halten können, um auch Sterilisationen in der Grauzone zwischen
Zwang, Manipulation und Druck entschädigen zu können. Flankierend hätte
man Mittel zur umfassenden unabhängigen Erforschung der Sterilisationspraxis
mit all ihren Grauzonen bereitstellen können. Die Inanspruchnahme eines sol-
chen Reparationsprogramms hätte, wenn es früh genug, d.h. zu Lebzeiten der
Betroffenen, aufgelegt worden wäre, selbst als Datenquelle dienen können. Al-
lerdings hätte man für eine solche politische Lösung zweierlei in Kauf nehmen
müssen: dass es im Einzelfall auch mal Trittbrettfahrer gibt, und dass das Beispiel
Schule macht und weitere historische Unrechtspraktiken problematisiert werden
und weitere Ansprüche geltend gemacht werden. Beides war politisch nicht ge-
wollt.

315

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 15:26:37. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-3-298

