
2.  
Bildung und Islam 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Politik, Ideologie und Bildung:  
Die Soziopolitik des Islam in der Türkei 

Ramazan Günlü 

Einleitung  

Die Brüche in den politischen, ideologischen und pädagogischen Prozessen in 
der Türkei der letzten Jahre tragen sowohl Spuren der Vergangenheit als auch der 
Gegenwart. Die mit den Entwicklungen der letzten dreißig Jahre sowie mit der 
Globalisierung aufgetretene Kräfteverschiebung in der inneren Struktur der Län-
der hat historische und soziopolitische Spaltungen aktualisiert. Die soziopoliti-
schen Kräfte haben mit politischen und kulturell-ideologischen Entwicklungen 
die Zivilgesellschaft überrollt. Der Wandel eng ineinander verwobener vergange-
ner und aktueller Entwicklungen hat sich im Handeln seiner Akteure etabliert. 

Die sozioökonomischen Umwälzungen der 1980er Jahre erschütterten die poli-
tischen, pädagogischen und ideologischen Entwicklungen der türkischen Moder-
nisierung zutiefst. Mit dem Putsch von 1980 kam ein autoritäres Regime an die 
Macht. In den Schichten der Bevölkerung, deren Ansprüche dadurch unter Druck 
gerieten, ließ dieses Regime einen Fatalismus weiter an Boden gewinnen, der so-
wieso mit jeder Periode der Diktatur auftritt. Gleichzeitig ging man zur Politik der 
freien Wirtschaft über; dies eröffnete neue Möglichkeiten und verhalf zahlreichen 
neuen Akteuren zu Reichtum. In den 1980er Jahren wurde als Folge der regime-
seitigen politischen Spannungen der Begriff der Demokratie zum Hauptthema 
der politischen Tagesordnung. Mit dem Putsch von 1980 machte die Armee den 
physischen und ideologischen Druck auf die Linke zum System. Sowohl der ma-
terielle als auch der ideologische Spielraum der türkischen Politik verengte sich. 
Konkret fand dies Ausdruck im Verbot aller politischen Aktivitäten der zivilen 
Vereine. Sogar der aktivste Gewerkschaftsverband des Landes, die linksgerichtete 
Konföderation der revolutionären Arbeitergewerkschaften (Devrimci İşçi Sendikaları 
Konfederasyonu, DİSK), wurde 1980 verboten, ihr Besitz wurde beschlagnahmt 
und die Verantwortlichen ins Gefängnis geworfen. Dabei blieb es nicht. 1983 
wurden politische Parteien zwar kontrolliert wieder zugelassen, jedoch ohne Frau-
en- und Jugendgruppen. Studierenden und BeamtInnen wurde die Mitgliedschaft 
in einer politischen Partei untersagt. Die Mitgliedschaft in Vereinen wurde gene-
rell von der Einwilligung durch die Machthaber abhängig gemacht. Das autoritäre 
Regime und das Fehlen jeglicher politischer Alternative führten zu einer verstärk-
ten Hinwendung der Bevölkerung zu spirituellen Werten.  

Daneben hatten auch die westliche Kritik an der Missachtung der Menschen-
rechte und der strukturelle Umbau der westlichen Ökonomie einen Einfluss auf 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 148 

die türkische Wirtschaft. Von einer importorientierten Politik ging man zu einer 
Exportorientierung. Die in den Ländern des Mittleren Ostens angehäuften Petro-
dollars eröffneten den Weg für eine Handelspartnerschaft jener Länder mit der 
Türkei. Jede neue Gelegenheit rief neue Kräfte auf den Plan. Der alte Block war 
aufgebrochen; die dadurch eingeleitete Routenänderung führte zur Bereicherung 
der wirtschaftlichen Akteure in der Provinz. Diese hatten in den islamischen Län-
dern Partner gefunden. Im ökonomischen und sozialen Bereich wurden Dynami-
ken aktiviert, welche die islamischen Kanäle der Politik öffneten. Dazu gehören in 
erster Line das islamische Bankenwesen (Faisal Finans, Bank Mellat, Küveyt-Türk, 
İhlas Finans, Asya Finans, Albaraka Türk und weitere Banken und Finanzinstitute) 
und die islamischen Medien.  

Die wachsenden wirtschaftlichen und sozialen Beziehungen mit der islami-
schen Welt fanden Ausdruck in der türkischen Mitgliedschaft bei der Islamischen 
Konferenz (İslam Konferansı). In der Folge verstärkte das Präsidium für Religions-
angelegenheiten seine Aktivitäten zugunsten der türkischen Staatsbürger im Aus-
land. Der Staat ging von einer auf Bedürfnisse antwortenden Religionspolitik zu 
einer aktiven Angebotspolitik über. So wurden religiöse Dienste immer mehr auch 
ohne Bedarf verordnet. Man baute beispielsweise Moscheen in Dörfern mit mehr-
heitlich alevitischer Bevölkerung. Sowohl die Putschisten als auch die auf sie fol-
genden Regierungen unter dem zivilen Ministerpräsident Özal wurden von zahl-
reichen laizistisch ausgerichteten Intellektuellen kritisiert. Sie beschuldigten sie, 
von der modernistisch-laizistischen Politik abzuweichen. Die türkisch-islamische 
Synthese,1 eine von den Putschisten getragene Ideologie, wurde der Bevölkerung 
aufgedrängt. Islamische Inhalte wurden nun in die Medien, die Erziehung, die 
Hochschulen, die Forschungs- und Sprachinstitutionen gepumpt. Die Durchdrin-
gung des Türkentums mit islamischen Werten wurde zum Weg, dieses stark zu er-
halten, vergleichbar etwa der „japanischen Kultur“. Den Islam in jedem Lebensbe-
reich wirksam werden zu lassen, wurde zum Weg, in einer sich wandelnden Welt 
die Technologie zwar zu übernehmen, das Eigentliche aber zu bewahren. Diese 
türkisch-islamische Synthese, die nun dem türkischen Volk eingeimpft wurde, soll-
te es sicher durch den Wandel führen. 

Anstelle der verbotenen politischen Parteien wurden neue Parteien gegründet. 
So folgte auf die islamistische Partei des nationalen Wohls (Milli Selamet Partisi, 
MSP)2 die Wohlfahrtspartei (Refah Partisi, RP). Unter der Führung ihres geistigen 

1  1962 wurde der gegen Links gerichtete und anti-sozialdemokratische Intellektuellen-Klub 
gegründet, der sich nach 1970 der Hort der Intellektuellen nannte. Er vereinigte Geschäfts-
leute, Politiker und UniversitätsprofessorInnen (Öztemiz 1997: 117). 

2  Necmettin Erbakan, Führer der Bewegung Milli Görüş („Nationale Sicht“), gründete als er-
stes die Partei der Nationalen Ordnung (Milli Nizam Partisi, MNP). Diese wurde mit der 
Begründung, sie betreibe religiöse Propaganda, 1971 vom Verfassungsgericht verboten. Zu 
jener Zeit bezeichneten türkische laizistische Intellektuelle die religiöse Politik als islami-
sche Politik. Der Islamismus wurde als politische Strömung Thema politikwissenschaftli-
cher Forschungen (Şaylan 1992). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 149 

Vaters Necmettin Erbakan wurde sie vom Volk mit wachsendem Interesse wahrge-
nommen. Vor allem in den Gecekondus der großen Städte hatte sie großen Zulauf 
und wurde bald an Stelle der Linken zur Stimme der Unterdrückten. Die Verliere-
rInnen der freien Marktwirtschaft wurden mit Slogans wie „im Islam ist innere Ru-
he“, „für eine gerechte Ordnung“ und anderen unter den Schirm der RP gerufen.  

Der kapitalistische freie Markt hatte aber auch neue Reiche geschaffen. Diese 
nannte man auf dem Land die „anatolischen Tiger“, unter laizistischen Intellek-
tuellen hingegen „das grüne Kapital“. Sie versuchten nicht nur, sich in der Wirt-
schaft einen Platz zu verschaffen, sondern auch in der Politik und im gesellschaft-
lichen Leben präsent zu sein. Özal war mit seinen Maßnahmen zugunsten dieser 
Kreise ihr Vorkämpfer. Diese neuen Reichen suchten nun in der Sorge um die Si-
cherung und Mehrung ihres Vermögens auch auf die Politik Einfluss zu nehmen. 
Beide Kreise fanden im Projekt der „gerechten Ordnung“ der RP zusammen. 
Auch das islamische Verlagswesen erlebte in den 1980er Jahren ein explosionsar-
tiges Wachstum; es trug den islamischen Gedanken in die Türkei und schaffte es 
auch, die islamische Politik auf die Tagesordnung zu setzen. Özal umgab sich mit 
einem Kader, welches das politische und soziale Leben in einer islamischen3 Op-
tik sah und den laizistischen Kreisen gegenüber eine distanzierte Politik verfolg-
te. So gewann ein islamisches Politikverständnis an Boden. Der Staat zog sich aus 
der Wirtschaft zurück, was dazu führte, dass die Zivilgesellschaft in den Vorder-
grund trat. Zudem wurde von den islamischen Medien die Zivilgesellschaft mit 
einem islamischen Lebensstil gleichgesetzt.  

Im Verlauf dieses Prozesses entwickelte sich rasch eine Parallelgesellschaft und 
bereitete einer islamischen Politik den Boden. Eine ganze Reihe von Phänome-
nen wurde Ausdruck davon, dass sich die Türkei von der kemalistischen Revolu-
tion abgekoppelt hatte. Dazu gehörten eine in den islamischen Medien auftre-
tende islamische Intelligenz, ein islamischer Kleidungsstil, das rasante Anschwel-
len islamischer Veröffentlichungen, die zunehmende sichtbare Präsenz an den 
Universitäten von Studentinnen mit dem islamischen Kopftuch, das Anwachsen 
der Vorbeter- und Predigerschulen (İmam-Hatip-Liseleri) zu einem Massenphä-
nomen im Bildungswesen, das Sichtbarwerden islamischer Gewerkschaften, ein 
immer ausgedehnteres Netz von zivilen Vereinen, eine starke Zunahme der Zahl 
der Moscheen und Koranschulen, zahlreiche Tötungen von laizistischen Intellek-
tuellen. All diese sozialen Spaltungen sind Ausdruck der tiefen ideologischen 
Krise, in welche die Gesellschaft geraten war.  

1992 wurde die MÜSİAD (Müstakil Sanayici ve İş Adamları Derneği) gegründet, 
die Vereinigung unabhängiger Industrieller und Geschäftsleute. Initiiert hatten sie 
die Kreise, die von sich sagten, sie vertreten, im Gegensatz zum Istanbuler Kapital, 
das anatolische Kapital. Die MÜSİAD arbeitete wie eine Gegenorganisation zur 

                                                                                          
3  Die politische Deutung des Islam kann als Versuch gelesen werden, auf politische Fragen 

islamische Antworten zu finden. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 150 

TÜSİAD (Türk Sanayicileri ve İş Adamları Derneği), der Vereinigung türkischer Indus-
trieller und Geschäftsleute, welcher die großen Unternehmen angehören. Dabei er-
innerte die MÜSİAD an eine Formulierung, welche 1970 in den Statuten der Partei 
der Nationalen Ordnung (Milli Nizam Partisi, MNP) aufgetaucht war: „Kein Zutritt 
für Freimaurer, Zionisten und Kommunisten“. Denn die großen Unternehmen 
vertraten ihrer Meinung nach den verlängerten Arm des westlichen Kapitalismus, 
nämlich die Freimaurer, Zionisten und den Klassenkampf. 1990 veröffentlichte die 
TÜSİAD einen Bericht zur Lage der Bildung in der Türkei und brachte mit kom-
promisslosen Formulierungen die Lyzeen für Prediger und Vorbeter auf die politi-
sche Tagesordnung. Dies entzündete vorerst die Diskussion zwischen laizistischen 
und antilaizistischen Kreisen, in Wirklichkeit aber die Diskussion um das Regime.  

Für die MÜSİAD bedeutete die Unterstützung der Lyzeen für Prediger und 
Vorbeter einmal die Verbreitung einer islamischen Erziehung in der Bevölkerung, 
dann aber auch eine Garantie für hohe Gewinne, eine Legitimierung ihrer Ge-
schäftsbeziehungen und eine Basis für ihre Vormachtstellung in der Bevölkerung. 
Ihrer Auslegung nach fanden die Vorbeter- und Predigerschulen im Volk Akzep-
tanz, weil sie Menschen erzogen, die Moral und Traditionen verbunden waren. 
In zahlreichen anatolischen Städten hielten die Vereine für Bau und Unterhalt 
von Vorbeter- und Predigerschulen ein wirtschaftliches Geflecht am Leben, auf 
das sich auch die MÜSİAD abstützte, und bildeten ein Solidaritätsnetzwerk für 
Geschäftsleute, die einen religiösen Jargon pflegten. 

In allen Bereichen des öffentlichen Lebens gab es Spuren einer Polarisierung 
des Lebensstils. Zahlreiche Gefechte um den richtigen Lebensstil wurden ausge-
tragen, in Wirtschaft und Politik, im kulturellen Leben, in Bildung und Schulall-
tag sowie im gesellschaftlichen Leben. Medien und akademische Kreise sahen die 
Spaltungen als Normalisierung oder aber als Gefahrenpotential an und analysier-
ten es. Vamık Volkan, ein bekannter türkischer Akademiker, der in den USA Kar-
riere gemacht hatte, verglich diese Polarisierung mit dem Schattenspiel von Kara-
göz und Hacıvat. Auf der einen Seite stand Atatürk, auf der anderen der Prophet 
des Islams. Der Ausgang eines solchen Spiels stand von Beginn an fest; der Sterb-
liche würde verlieren. 

Der Gründer der Türkischen Republik, Atatürk, hatte die moderne Zivilisation 
als Ziel vorgegeben; das Ziel der islamisch ausgerichteten Kreise lag klar außer-
halb von deren Grenzen. Dies konnte von den Vertretern der Macht nicht akzep-
tiert werden. Das neue politische Projekt, welches VerliererInnen und Gewinne-
rInnen des neuen Liberalismus zusammenbringen wollte, durfte vom türkischen 
politischen Leben indessen keine Unterstützung erwarten. Bis heute sind das Ge-
zänk und die Diskussionen zu dieser Frage in der Türkei nicht ausgestanden. Im 
Fokus der Auseinandersetzungen steht die Bildung; an den Lyzeen für Prediger 
und Vorbeter lässt sich die soziale Spaltung zurückverfolgen. Dabei wird deut-
lich, dass die Lyzeen für Prediger und Vorbeter Ausdruck eines parallelen Bil-
dungssystems sind. Hat nicht der Anführer der islamischen Bewegung Milli Görüş 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 151 

(„Nationale Sicht“), Necmettin Erbakan, die Lyzeen für Prediger und Vorbeter als 
„unseren Hintergarten“ bezeichnet? In den Satzungen seiner 1970 gegründeten 
MNP wird zum ersten Mal erklärt, man stütze sich auf eine islamische Politik. 
Milli Görüş gilt daher als Hauptströmung der islamischen Politik.  

Eine zentrale Dimension innerhalb der in den Jahren nach 1980 zu beobach-
tenden Polarisierung kommt dem Bereich der Zivilgesellschaft zu. Im zuneh-
mend erbitterten Kampf innerhalb der Zivilbevölkerung zwischen dem moderni-
stisch-kemalistischen und dem traditionalistisch-konservativen Block geht es um 
die Kontrolle, welche nach wie vor über die zivilen Vereine ausgeübt wird. Der in 
den Stadtverwaltungen errungene politische Sieg der islamischen Parteien nach 
1994 steigerte den Einfluss der islamischen zivilen Vereine. Vor allem nach dem 
Erdbeben von 1999 konnten sich die Vereine weiter etablieren: Dies geschah auf 
Grund von Verfassungsrevisionen, welche den Spielraum für politische Aktionen 
ausweiteten. Die ideologischen Grundlagen des politischen Kampfes und der Po-
larisierung auf der Achse von Laizismus und Antilaizismus gewannen entschei-
dende Bedeutung; der Kemalismus und die Praxis der türkischen Moderne wur-
den von Grund auf in Frage gestellt.  

Im Diskurs der islamischen Kreise wurde die Zivilgesellschaft dem Staat gegen-
übergestellt; Staat und Zivilgesellschaft wurden als miteinander unvereinbar defi-
niert. Die Zivilgesellschaft setzte man gleich mit Demokratie und Freiheiten, den 
Staat mit Verhinderung und Druck. Gegen diesen autoritären Staat zu sein und auf 
der Seite der Zivilgesellschaft zu stehen wurde zum Codex der islamischen Politik. 
Ebenfalls von diesem Code aus operierend, traf sich der Neoliberalismus mit der 
Ausweitung der Freiheiten in der Zivilgesellschaft. Denn in jeder Periode, die einen 
Zuwachs an Demokratie brachte, wuchs der Einfluss des Islams auf die Muster der 
Alltagskommunikation. So begann sich in der Beziehung zwischen Demokratie 
und Islam ein paralleles Entwicklungsmuster herauszubilden. Seit 1923 war es dem 
Regime nicht gelungen, mit der Bevölkerung in Einklang zu kommen; das Land 
entbehrte des inneren Friedens, der ausgleichenden Ruhe; Regime und Zivilbevöl-
kerung standen in einem widersprüchlichen Verhältnis zueinander. In den Argu-
menten der laizistischen Parteien wurde nun zunehmend der Laizismus betont; im 
Angesicht des Terrorismus hielt man die Lösung der Einheit des Staates und der 
Unteilbarkeit des Landes hoch. Der Politik gelang es in dieser Zeit dennoch nicht, 
das islamische Bezugssystem zu überwinden. In der unruhigen Periode von 1993 
bis 2002 fuhr die islamische Politik fort, der Zivilbevölkerung die offizielle Politik 
aufzudrängen. Gleichzeitig prallten die Forderungen nach der Verbreitung einer is-
lamischen öffentlichen Politik am 28. Februar 1997 am Veto des Nationalen Si-
cherheitsrates (Milli Güvenlik Kurulu, MGK)4 ab. Dieser handelte unter der Einwir-
kung einflussreicher Militärs und erklärte die religiös-reaktionäre Bedrohung des 

                                                                                          
4  Mit der Reformpolitik, die die AKP seit 2003 verfolgte, wurde dem MGK die Kompetenz 

entzogen, die politische Agenda des Landes zu bestimmen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 152 

laizistischen Regimes zum obersten Problem des Landes. Im Verlauf dieser Ausein-
andersetzungen verlor die größere Partei der Koalitionsregierung (zwischen Juni 
1996 und Juni 1997 unter dem Vorsitz von Necmettin Erbakan als Ministerpräsi-
denten), die islamische RP, die sich die Partei des politischen Islams nannte, die 
Macht. Im Juni 1997 wurde eine neue Regierung gegründet und holte Bildung und 
öffentliches Leben unter den Einfluss der laizistischen Politik zurück. So versuchte 
man, die antilaizistische Politik zu stoppen, bevor sie sich weiter ausbreiten konnte. 
In Wahrheit aber wurde als Folge der wirtschaftlichen Situation, in der sich das 
Land befand, die Unterstützung für das Regime schwächer und die Perspektiven, in 
der Hand der Koalitionsparteien, verengten sich. Nach den Wahlen vom April 
1999 übernahm eine Dreierkoalition die Macht. Sie bestand aus einer demokrati-
schen Linken (Partei der demokratischen Linken, Demokratik Sol Partisi, DSP), einer 
konservativ-liberalen (Mutterlandspartei, Anavatan Partisi, ANAP) und einer natio-
nalistischen Partei (Partei der nationalistischen Bewegung, Milliyetçi Hareket Partisi, 
MHP). Diese Regierung richtete sich nach dem Erdbeben vom 17. August 1999 
und später während der Finanzkrise zwischen November 2000 und Februar 2001 
stark auf die Europäische Union aus und realisierte eine ganze Reihe von demokra-
tischen Reformen. Wegen der wirtschaftlichen Disziplin, die sie verfolgte, sowie 
inneren Zwistigkeiten wurden vorzeitige Wahlen ausgerufen. Diese ebneten der is-
lamisch-liberalen Partei für Gerechtigkeit und Entwicklung (Adalet ve Kalkınma Par-
tisi, AKP5) den Weg an die Macht. Die AKP führte die EU-Reformen zunehmend 
weiter und erhielt von der EU im Jahr 2004 schließlich einen Termin für die Auf-
nahme von Verhandlungen. Dem Volk wurden diese Beitrittsverhandlungen als 
Sieg und als Anzeichen für einen bevorstehenden Aufschwung vermittelt.  

Demokratie und Wirtschaft, wie man sie dem Volk versprochen hatte, fanden 
mit der Aufnahme von Verhandlungen mit der EU eine realistische Ausrichtung. 
Damit war bewiesen, dass die Politik der AKP keine islamische war. Als Regime an 
Stärke zu gewinnen und mit der EU auf den gleichen Kurs einzuschwenken wurde 
damit zu zwei gleichwertigen Optionen. Mit der Machtübernahme der AKP waren 
die Parteien der vorherigen Regierungskoalition aus dem Parlament gedrängt wor-
den. Nur die laizistische Republikanische Volkspartei (Cumhuriyet Halk Partisi, 
CHP) konnte ins Parlament einziehen. Der Vorsitzende der CHP, Deniz Baykal, 
trat nach einem Skandal im Mai 2010 vom Parteivorsitz zurück. Auch er hatte bis 
zu diesem Zeitpunkt dazu beigetragen, dass die hauptsächlichen Spannungen in-
nerhalb des Regimes sich stets auf die Frage des Laizismus konzentrierten.  

Im Verlauf der Parteigründung der AKP behauptete Tayyip Erdoğan, es gebe 
keine Verbindungen mehr zur RP, welche am 28. Februar 1997 unter dem Druck 
des Militärs von der Regierung entfernt wurde, und zu Milli Görüş. Er verkündete 

5  Mit dem Abschied von Milli Görüş wurde ihnen zwar das islamische Etikett angeheftet, 
aber die neoliberale Politik und die Parteinahme für Privatisierungen machte sie zu einer 
liberalen Partei. Sie selbst bezeichneten sich allerdings als konservativ-demokratisch und 
verglichen sich mit den europäischen Christdemokraten. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 153 

es als das Hauptanliegen seiner Partei, die Unverträglichkeit zwischen dem politi-
schen Zentrum, dem Staat, und dem gesellschaftlichen Zentrum, der Zivilgesell-
schaft, zu überwinden. Die politischen Eliten verständen das Volk nicht und gin-
gen nicht auf dessen Bedürfnisse ein. Die AKP würde die Ansprüche des Volkes 
dem politischen Zentrum übermitteln und die zivile Gesellschaft mit dem Staat 
versöhnen. Mit Hilfe öffentlicher Reformen würde der Staat der Zivilgesellschaft 
zugänglich gemacht.  

Dieser politische Kontext bleibt aber weiterhin ein heikles Feld für diejenigen 
Kreise innerhalb der Türkei, die die AKP im Hinblick auf das Regime nicht für 
vertrauenswürdig halten. In der Anklageschrift des Prozesses, der am Verfassungs-
gericht gegen die AKP angestrengt wurde, findet sich die Aussage, es seien die an-
tilaizistischen Aktivitäten der Partei, welche in den Brennpunkt ihrer Politik ge-
rückt seien. Im Ausgang des Prozesses wurde der AKP als Strafe der Zuschuss aus 
der Staatskasse gestrichen. Aber der Übergang vom Rechtlichen zum Politischen, 
der im Prozess des Wandels erzwungen worden war, konnte damit nicht gestoppt 
werden. Denn wenn das Recht nicht auf dem Amboss der Politik gehämmert 
wird, wie im Vorwort der türkischen Verfassung steht, wenn sich das Volk nicht 
aus freiem Willen und ganz konkret hinter die Gesetze stellt, dann würde es un-
ausweichlich, auf die Politik zurückzugreifen. 

Das Verfassungsgericht und der Hohe Rat der Richter und Staatsanwälte galten 
nach der Armee als die fundamentalsten Stützen und Hüter des laizistischen Re-
gimes. Nach 1999 wurden jedoch Gesetzesänderungen vorgenommen, um das 
Regime einem Wandel zu unterziehen und den Einfluss von Militär, Verfassungs-
gericht und Staatsrat auf das öffentliche Leben zu begrenzen. Beim Staatsrat, der 
Verwaltungsjustiz, betraf dies vor allem dessen Befugnis zur Eindämmung der 
staatlichen Privatisierungspolitik. Der Prozess zum Verbot der AKP ließ die Partei 
dann in Eile einige gesetzliche Änderungen vornehmen; schließlich wurde über 
diese Maßnahmen zur Abschaffung der Gewaltentrennung in einer Volksabstim-
mung entschieden. Die militärische Befehlsgewalt und die Justiz, die von Perso-
nen aus dem Umfeld der AKP in der Türkei und von einigen linken Kreisen als 
„Oligarchie“ bezeichnet werden, schützen Armee und Justiz dadurch, dass sie ihre 
eigenen Mitglieder wählen. Am 12. September 2010 führte die AKP eine Volksab-
stimmung zur Verfassungsrevision durch. Sie wurde angenommen; dies brach den 
Status Quo des Regimes. Der Übergang vom Juristischen zum Politischen kann 
dahingehend gedeutet werden, dass das Politische zu einem kritischeren Wert ge-
worden ist.  

Alle diese Entwicklungen haben sich vermischt: Die islamische und geistliche 
Politik, unter deren Einfluss der öffentliche Raum seit den 1980er Jahren geraten 
ist, mit Liberalismus, Zivilgesellschaft und Demokratie. Heute wird in der Türkei 
mit der Aburteilung des politischen Blocks unter dem Namen „Ergenekon-
Prozess“ das alte Regime zur Diskussion gestellt. Diesen Prozess kann man als 
Ausdruck eines Wandels in der politischen Struktur der Türkei verstehen. (Unter 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 154 

dem Namen Ergenekon kursiert in der Kulturpolitik der Republik eine mytholo-
gische Erzählung, die als Gründungsmythos der Türken verstanden wird.) Die 
Anklageschrift des Ergenekon-Prozesses wird als eine Initiative gesehen, die das al-
te Regime zu seiner eigenen Verteidigung angestrebt hat und die von unten illega-
le terroristische Aktivitäten unterstützt.  

Auch wenn die Wahrnehmung der laizistischen, gebildeten Mittelschicht, das 
Regime sei in Gefahr, ihre alte Schärfe verloren hatte, geriet die türkische Bevölke-
rung während der Propaganda im Vorfeld des Verfassungs-Referendums vom 12. 
September 2010 in einen ernsthaften Spaltungsprozess. Diese Polarisierung ver-
tiefte sich noch mit der neuen Lage nach dem Referendum. Mit der Volksbefra-
gung war das alte System außer Kraft gesetzt worden, mit welchem sich das politi-
sche Regime mit Hilfe von Militär und Justiz geschützt hatte. Die Politik spaltete 
sich nun in zwei Hauptgruppen, die Republik und die Demokratie; die laizistische 
CHP und die nationalistische MHP auf der einen, die konservativ-demokratische 
AKP auf der anderen Seite. Hand in Hand mit der Außerkraftsetzung starker, zen-
traler gesellschaftlicher Einrichtungen durch den Neoliberalismus vertieft sich 
auch die Krise der türkischen Modernisierung. Die gebildete Mittelschicht gleitet 
nun schnell von der Alternative „Militärregime oder Scharia“ in Richtung der 
Wahl des Politischen. Oder umgekehrt, weil sie in der Politik keine echte Chance 
für eine Wahl sieht, kann sie sich rasch in Richtung Militarismus bewegen.  

Politik, Zivilgesellschaft und Ideologie:  
Die islamische Soziopolitik  

Mit der republikanischen Reform wurde das republikanische Regime errichtet, 
welches die alten Gegensätze der osmanischen politischen Ordnung wie medrese – 
säkulare Schule, geistliche Justiz – weltliche Justiz oder militärisch gebildet – zivil 
gebildet aufhob. An ihre Stelle trat der Gegensatz zwischen alter und neuer Ord-
nung (Taşçı-Günlü 2005). Das republikanische Regime konstituierte sich als neu-
er Gegensatz zwischen diesen beiden Ordnungen. Damit wurde die islamische, 
reaktionäre Politik mit der alten Ordnung identifiziert. Aufstände wie der Şeyh 
Said-Aufstand von 1925 oder der Vorfall von Menemen 1930 wurden mit dem 
Etikett der Sehnsucht nach einer Rückkehr dieser Ordnung und einer reaktionä-
ren Bewegung versehen. Der Islam war insofern ein wichtiger Faktor im türki-
schen politischen Leben, als er zur politischen Stimme der Opposition und des 
Protestes wurde. Als politisches Konstrukt lag er weit ab von der religiösen Glau-
benswelt des Individuums; er wurde in der Türkei als Gegenbewegung zur Tech-
nologie, zur Entwicklung, zur modernen Zivilisation und zum Fortschrittsglau-
ben gesehen. Begrifflich standen sich somit die Bindung an die westliche Zivilisa-
tion, die Universalität der Moderne einerseits und die Front der Rückständigkeit 
und der Antimoderne des Islamismus andererseits gegenüber (Toprak 1990: 239; 
Turan 1993: 54; Akşit 1993: 112–114). 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 155 

Die korporatistische Logik der republikanischen Ideologie hatte den Diskurs 
der geeinten und unverfälschten Nation produziert; dieser Diskurs verlor an 
Kraft in dem Moment, in dem die Spannungen im Inneren der Gesellschaft auf-
brachen und sichtbar wurden. Mit der vorzeitig ausgerufenen Demokratie wurde 
offensichtlich, dass das modernistische Verständnis, auf dem die Republik auf-
baute, vom Volk nicht genügend verinnerlicht worden war. 1950 kam die Demo-
kratische Partei an die Macht; sie hatte die Unterstützung des Volkes mit einem 
Jargon gewonnen, der religiöse Anteile enthielt. Dessen Lack bröckelte nun 
schnell ab (Parla 1989; Mardin 1997: 163). 

Der Antagonismus zwischen Intellektuellen und Volk, der Bruch zwischen 
Staat und Volk, die Symptome dafür, dass das Volk sich mit dem Regime nicht 
identifizierte, wurden als Gegensätze erklärt. Dies wiederum führte zur Kritik an 
den laizistisch-modernistischen Eliten. Diese verstünden die Sorgen und Bedürf-
nisse des Volkes nicht und kümmerten sich auch gar nicht darum. Aus einer is-
lamischen Perspektive sieht dies im Nachhinein so aus, als sei das Volk das Echte 
und die politischen Eliten davon abgetrennt. Dieser ahistorische Blickwinkel ver-
sucht nicht nur zu erklären, wie es gekommen sei, dass die Eliten und Intellektu-
ellen des neuen Staates sich über das Volk erhoben, die islamischen Kreise ver-
suchten damit auch zu beweisen, dass sie eigentlich dem Volk angehören. Dem-
gegenüber formulierte das laizistisch-modernistische Verständnis seine historisch-
soziale Kritik in der Logik der alten Ordnung, legitimierte sich selber als neue 
fortschrittliche Ordnung, die aus der alten Ordnung herausgewachsen war, und 
verwies auf die Reaktion, die dies behindern wollte. Dieser Gegensatz hat sich als 
Denkschema ins Vokabular des politischen Kampfes des türkischen politischen 
Lebens eingeschrieben. 

Aber auch weniger thematisierte Analyseformen und Handlungspunkte kann 
man als wirtschaftlich-politische begreifen. Denn die sozialpolitische Wende der 
1930er und 1940er Jahre war Vorläuferin der Neuerungen der 1950er Jahre (Bora-
tav 1988: 242–243; Pamuk 1988: 100, 107–108: Yerasimos 1990: 88–89; Keyder 
1990: 63–65; Timur 2003: 28–31; Turan 2007: 326). Die klassenspezifischen Ent-
wicklungen im Angelpunkt der soziopolitischen Realität skizzieren den allgemei-
nen Rahmen für den Wandel; alles entwickelte sich dann scheinbar so, wie es sein 
sollte.  

Auf der anderen Seite gilt es auch, diejenigen nicht zu vergessen, die sich be-
tont mit der Wirkung der Denkweise auf den sozialen Wandel befassen (Gökaçtı 
2005: 288–299). Denn die Sättigung dieser Gedankenwelt setzt die Verbindung 
in Bewegung, mit der die Massen in den Bannkreis der Intellektuellen geraten. 
Die, die sich in dieser Art und Weise damit beschäftigen, sind der Ansicht, dass 
die Linke in den 1960er Jahren die Bedürfnisse der Gesellschaft nicht vollständig 
abzudecken vermochte. Die ForscherInnen der islamischen Welt haben unter 
diesen Vorzeichen eine stringente Kapitalismuskritik entwickelt; ihre Arbeiten 
haben auch die Türkei erreicht und sind durch die Vermittlung ihrer türkischen 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 156 

BerufskollegInnen in die Gedankenwelt des Volkes eingedrungen. Die islami-
schen Intellektuellen der ersten und zweiten Generation haben die republikani-
sche Revolution hinsichtlich Politik und Identität in Frage gestellt; sie haben mit 
dieser Kritik eine Brücke zur prachtvollen osmanischen Vergangenheit geschla-
gen; diese wurde zur Quelle ihres intellektuellen Kampfes. 

Andererseits haben nach 1965 die Demirel-Regierungen die islamische und die 
nationalistische Jugend im Verborgenen unterstützt. Damit haben sich einige Au-
torInnen befasst, die dann auch auf deren besondere Rolle in der Organisation 
der islamischen Philosophie und Politik hingewiesen haben (Eroğul 1990: 152–
153; Yavuz 2005: 93–95). Andere AutorInnen befassen sich mit der Vermittlerrol-
le der schnellen kapitalistischen Wende der 1960er Jahre beim Aufbau einer is-
lamischen Politik und Identität und stellen die reaktive Rolle der VerliererInnen 
und die Opposition zum westlichen Kapitalismus ins Zentrum einer islamischen 
Ideologie und Politik (Keyder 1990: 70; Toprak 1990: 353–254; Parlar 1997: 302–
305; Ahmad 2005: 171–173). 

Daneben gibt es AutorInnen, die auf die Bedeutung der Übereinstimmung 
unter den Intellektuellen hinweisen. Denn das Ende des kemalistischen Konsen-
ses unter den Intellektuellen nach dem Putsch von 1960, etwa zu Fragen des poli-
tischen Kurses oder seiner Umsetzung, hatte zentrale Bedeutung für die Entwick-
lung neuer Bewegungen, darunter auch der islamischen Bewegungen (Turan 
1993: 62–65). Was man im Zusammenhang mit der Losung „der Islamismus ist 
das Gegengift des Kommunismus“ beobachten konnte, zeigte sich auch bei der 
türkischen NATO-Politik. Diese Politik rief bei den VerfechterInnen einer türki-
schen Unabhängigkeit heftige Kritik hervor (Günlü 2009a: 729). Ein Teil dieser 
Entwicklung betrifft den Putsch von 1980, mit dem die militante Linke ausgerot-
tet wurde. Dies wurde als ein Paradigmenwechsel in der Fragestellung gewertet 
und hat die politische Karte der Türkei zugunsten einer islamischen Politik ver-
ändert (Yavuz 2005: 93–95; Tuğal 2007: 2–3). 

Ein Faktor der Ausbreitung der islamischen Bewegung war auch die Besetzung 
der staatlichen Ämter gemäß der türkisch-islamischen Synthese der Özal-
Regierungen in den 1980er Jahren. Hier wird besonders die Rolle eines unterstüt-
zenden politischen Klimas deutlich. Ein interessantes Beispiel für die Beeinflus-
sung der Meinung durch offizielle Organe des Staates bildet das Urteil eines Mili-
tärgerichtes: „Das fundamentale Gesetz der Bildung, nämlich die Liebe zu Gott 
und dem Propheten zu lehren, dient auch dazu, den Studierenden moralische 
Werte einzuprägen. Und diese Werte generieren die Liebe zur Heimat, zum Staat 
und zur Familie“ (Günlü 2009a: 732). 

Die islamischen Werte und Verhaltensformen hatten innerhalb des Systems die 
Politik geprägt; dazu gehört auch der Vorwurf des takiyecilik, des nur zum Schein 
Handelns. Die zentralen politischen Kräfte disziplinieren mit der Beschuldigung 
des takiyecilik die Demokratie der Bevormundung und setzen ihre eigenen Kräfte 
wieder ein (Timur 2003: 150–151). Seit dem Übergang zum Mehrparteiensystem 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 157 

läuft der Prozess der Demokratisierung parallel zum Prozess der Ausweitung des 
islamischen Einflussbereiches in Politik und Gesellschaft. Dabei wurde die takiye 
zu einer politischen Maske innerhalb der Demokratie. Jedoch hat takiye hier einen 
doppelten Charakter: Zum einen meint der Begriff die Islamisierung der Politik 
durch Islamisten, die ihre wahre Absicht verleugnen, zum anderen die Behaup-
tung der islamischen Eliten, das türkische politische System sei Religion und 
Gläubigen verschlossen. Diese beiden Bedeutungen, die sich gegenseitig generie-
ren, verbergen jedoch, dass in der Türkei die Islamisierung der Politik sowie die 
Demokratie als takiye funktionieren.  

Aber jenseits all dieser Auslegungen und Analysen hatte die islamistische politi-
sche Bewegung oder der politische Islam, den in der Türkei die RP vertrat, ihren 
Ort auch in der „gerechten Ordnung“, die aus dem Zusammengehen von geistiger 
Entwicklung oder Westfeindlichkeit einerseits und materieller Entwicklung oder 
Industrialisierung andererseits resultierte (Yıldız 2003: 189–197). Es war nicht zu 
übersehen, dass es nicht möglich war, eine Ideologie eines islamischen Men-
schenmodells zu entwerfen, das mit Demokratie zu vereinbaren war (Çınar 2005: 
42–44). Diese politischen Argumente der RP haben jedoch die Problematik De-
mokratie und islamische Zivilgesellschaft in der öffentlichen Politik ans Tageslicht 
gebracht.  

Der Verlauf des politischen Islams vom Ende der 1960er Jahre bis heute wird 
als eine Ablösung von der Tradition bezeichnet. Die islamistische Politik in der 
Linie der MNP, MSP, RP, Partei der Tugend (Fazilet Partisi, FP) hat sich in Tradi-
tionalisten (Partei der Glückseligkeit, Saadet Partisi, SP) und Reformisten (AKP) 
geteilt (Küçükcan 2003: 499; Yıldız 2003: 198–199). In diesem Wandlungspro-
zess bezeichnet sich die AKP als „konservativ-demokratisch“ (Akdoğan 2004) 
und hat sich damit einem ähnlichen Legitimierungsversuch unterworfen, wie die 
christlich demokratischen Parteien.  

Islam und Zivilgesellschaft 

Die Zivilgesellschaft kann man als Experimentier- und Proberaum zur Entwick-
lung des subjektiven Potenzials begreifen. In diesem Sinn ist sie der Ursprung der 
politischen Gesellschaft. Andererseits ist sie aber auch Arena für die Hegemonie-
kämpfe polarisierter, aktivierter politischer Subjekte. Eine gesamtheitliche Zivil-
gesellschaft ist daher allenfalls als Fiktion möglich. Ökonomische und kulturelle 
Grenzen spalten die Zivilgesellschaft; diese trägt in sich dauerhaft die Widersprü-
che eines auf der politischen Bühne Dargestellten und Vertretenen. Mit Gramsci 
halten wir die Zivilgesellschaft für einen Raum, in dem politische Subjekte unter 
einer auf Zwang und Gewalt bauenden moralischen und intellektuellen Führung 
transformiert oder neu produziert werden. Dieser Prozess wiederum hängt zu-
sammen mit der Regierungsform und dem Verständnis der jeweiligen Staatsbür-
gerschaft. Der erwähnte Kampf ist der Kampf des Individuums um seine Auto-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 158 

nomie; er legitimiert sich im Prozess der Beweisführung der politischen Subjekte 
hinsichtlich ihrer Benachteiligung beziehungsweise ihrer Machtstellung. Diese 
Beweisführung leisten sie in der ihnen eigenen politischen Sprache und mit Be-
zugnahme auf die ewig gültige „Menschlichkeit“ beziehungsweise die „Men-
schenrechte“. Dabei konstituiert sich in diesem Kampf zwischen Hegemonie und 
Gegenhegemonie auch der Existenzstil der politischen Subjekte innerhalb der 
Zivilgesellschaft (Günlü 2009b: 4). 

In der Türkei kam die Zivilgesellschaft nach dem Putsch vom 12. September 
1980 erstmals auf die Tagesordnung; die individuellen Möglichkeiten der politi-
schen Subjekte waren unter Druck geraten. Mitten aus einem unterdrückerischen 
Umfeld heraus nahmen sie den Kampf auf um die Realisierung ihres politischen 
und intellektuellen Potenzials. Der Prozess, den zuvor die Vereine und Beamten-
gewerkschaften langsam angeschoben hatten, wurde nun zu einem Prozess des 
Kampfes der Zivilgesellschaft um ihre Existenz und ihre Hegemonie. Die Demo-
kratisierung, die mit der Aufnahme der Harmonisierungsverhandlungen mit der 
EU und dem acquis communautaire begonnen hatte, bot nun zwar verbesserte 
Möglichkeiten zur politischen Betätigung gemäß der geltenden Regelungen. Den-
noch blieb die politische Partizipation der BürgerInnen kraftlos. Die Kämpfe von 
Jungen, Frauen und Angestellten im öffentlichen Dienst und anderen Gruppie-
rungen lockerten zwar die Einschränkungen, welche die Verfassung von 1982 der 
politischen Partizipation auferlegt hatte. Indessen waren es nach wie vor die Be-
ziehungen des persönlichen Vorrangs oder der gemeinsamen Herkunft, welche in 
sozialen, wirtschaftlichen und politischen Vereinigungen maßgebend waren. Da-
bei sind es diese Vereinigungen, die der Zivilgesellschaft Dynamik verleihen. Für 
diese strukturelle Schwäche der türkischen Zivilgesellschaft (Kalaycıoğlu 2001: 59–
61) ist das protektionistische Verständnis verantwortlich, bei dem Kriterien wie Re-
ligionszugehörigkeit, Verwandtschaft, gemeinsame Herkunft, Mitgliedschaft einer 
konfessionellen Vereinigung und so weiter zum Tragen kommen. Der Protektio-
nismus ist es, der dem Problem der mangelnden Demokratisierung zu Grunde 
liegt. 

Zwischen 1923 und 1950 hat die CHP-Regierung auf dem Fundament der Be-
ziehung zwischen Zentrum und Peripherie eine Klasse der „happy few“ geschaf-
fen, die nun durch die Demokratie erschüttert wird. Die Besitzlosen aus Stadt 
und Land bilden die Peripherie; ihr Bedürfnis nach Demokratie stellt für den Le-
bensstil des Zentrums mit seinen laizistisch-modernen Werten eine Bedrohung 
dar und führt dazu, dass sich dieses zusehends autoritär verhält (Kalaycıoğlu 
2001: 64–66). Zentrum und Peripherie wurden, in die Begriffe Demokratie und 
Autoritarismus gefasst, zu den beiden Seiten einer Medaille.  

Der Laizismus hatte das öffentliche Leben in der Türkei unter Kontrolle ge-
nommen und war damit zur Quelle modernistischer Praktiken geworden. Nach 
1946 lockerte sich die strenge Politik der Jahre zwischen 1923 und 1946. Die De-
mokratie trug dazu bei, den Islam in der Öffentlichkeit sichtbar zu machen. Denn 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 159 

die türkische Republik verlieh in ihrem Gründungsprozess den gut ein Jahrhun-
dert zuvor schon eingesetzten Säkularisierungsversuchen ein juristisches Funda-
ment und institutionalisierte sie. Die Erziehung wurde am 3. März 1924 mit dem 
Gesetz der Einheit der Bildung dem Monopol des Bildungsministeriums unter-
stellt. Das Zivilgesetz von 1926 brachte hinsichtlich Religion und Tradition größe-
re individuelle Freiheiten. Die Schriftreform löste das Türkische aus der arabi-
schen Kultur und befreite es von den osmanischen Eliten. Damit sicherte der Lai-
zismus nicht nur die Loslösung der Politik von der Religion; er sicherte auch die 
Gleichheit der Geschlechter und beseitigte den religiösen Druck, der auf der Er-
ziehung lastete (Arat 2005: 109–110; Kadıoğlu 2005: 24–27; Göle 2009: 115–119). 
Die zunehmende Sichtbarkeit des Islams in der Öffentlichkeit seit 1950, die Prä-
senz des islamischen Kopftuchs seit 1980, die Einrichtung von Gebetsräumen in 
den Ministerien, der Zugang zu den Universitäten für Absolvierende der Vorbe-
ter- und Predigerschulen, der Zugang zu Beamtenstellen im Sicherheitsdienst für 
Absolvierende des Hohen Islamischen Institutes (Yüksek İslam Ensitüsü), alle diese 
Entwicklungen machten den Islam zu einem zentralen Problem in der Öffentlich-
keit. Der politische Islam schürte die Spannungen in der demokratischen Vertre-
tung; Instrument dazu war das breite Fundament, das er dank der RP gewonnen 
hatte. 

Das Militärregime von 1980 ebnete den Weg für den wilden Kapitalismus und 
radierte die linke Opposition aus. Mit ihrem Protest gegen Ungleichheit und Un-
terdrückung gewann die islamische Politik in diesem Umfeld Attraktivität. Mit der 
Entwicklung des Kapitalismus hätte die islamische Politik das Feld dem politi-
schen Kampf der modernen sozialen Klassen überlassen können (Ahmad 2005: 
260). Ja, es wird sogar behauptet, der türkische Kapitalismus stärke die Linke (Ra-
mazanoğlu 1987: 236–242). Die Politik entwickelte sich aber in die Gegenrichtung 
und bereitete den Islamisten den Boden; damit wandelten sich auch die Klassen-
gegensätze in eine Polarisierung zwischen laizistischen und religiösen Kräften 
(Poulton 1999: 238–239). Als Reaktion auf den seit den 1980er Jahren zur An-
wendung gelangenden Neoliberalismus wurde aber nicht nur die islamische Poli-
tik entwickelt; mit der Gerechtigkeits- und Entwicklungspartei AKP wurde 2002 
diese Politik bereits zum zweiten Mal an die Macht befördert. Über die Provinz-
bourgeoisie breitete sich der Kapitalismus in der Türkei mit Privatisierungen und 
Liberalisierungen stark aus. Auf der anderen Seite fand er in der Islamisierung der 
Zivilgesellschaft seinen bedeutendsten Ort. 

Der Neoliberalismus leistete dem Individualismus Vorschub; mit dem Wandel 
konfrontiert, geriet das Individuum indessen in Schwierigkeiten, worauf sich die 
Gemeinschaft einschaltete und Hilfe anbot. Auf diese Weise breitete sich die Ba-
sisgemeinde der islamischen Politik aus. In den Bereichen, aus denen sich der 
Staat zurückgezogen hatte, kamen die Gemeinschaften und die religiöse Zivilge-
sellschaft schnell zum Blühen; protektionistische Beziehungsformen institutiona-
lisierten sich. In den 1980er Jahren schaffte es die neue zugewanderte städtische 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 160 

Bevölkerung weitgehend dank Herkunftsvereinen, Sekten und gemeinschaftli-
chen Gründungen, sich dem sozialen Wandel anzupassen (Atacan 1990: 96–116). 
Die Anschuldigung, die türkisch-islamische Synthese als offizielle Ideologie des 
Militärputsches vom 12. September 1980 habe es nicht geschafft, der Ausbrei-
tung des Islams entgegenzutreten, und die eigentlichen Schuld liege bei den In-
tellektuellen, machte den Weg frei für islamische Bewegungen und Sekten; diese 
wiederum küssten das Militärregime aus dem Schlaf.  

Das Schritthalten der Sekten mit dem Wandel führte dazu, dass die islamische 
Identität sich der Öffentlichkeit bemächtigte und die laizistische öffentliche Identi-
tät zurückdrängte. Damit ging in der Türkei, welche das westliche Modell über-
nommen hatte, eine Schwächung der universellen modernen Identität einher. Dies 
ist ein globaler Trend; der Neoliberalismus hat weltweit bei der Zerstörung der 
modernen Identität seine Rolle gespielt. Damit machte die Spannung zwischen 
dem für die Moderne zentralen Begriff des Laizismus und der Demokratie den Is-
lam zu einem der grundlegenden Probleme des politischen Regimes (Göle 2009: 
112–113). Dies zwang auch die zentrale öffentliche Politik zu einem Wandel.  

Das kemalistische Experiment, das im öffentlichen Raum über die Frauen- 
und die Bildungspolitik geführt wurde, traf nun mit der Frage des türban, des is-
lamischen Kopftuches, wieder im Bereich von Frauen- und Bildungspolitik auf 
Schwierigkeiten. In ihrer Studie „Rethinking Islam and Liberal Democracy“ 
kommt Yeşim Arat zu dem Schluss, dass die islamische Frauenfigur der türki-
schen Politik vom säkularen Experiment des Islams in den 1980er Jahren geschaf-
fen worden sei. Mit Bezug auf Thomas Franck’s The Empowered Self kommt sie 
zum Schluss, dass der Individualismus ein modernes Phänomen sei, bei dem die 
Person „die Komponenten ihrer eigenen einzigartigen Identität wählt und sich 
erschafft“ (2005: 49–52). In diesem Rahmen entstand im Wandel biografischer 
Prozesse in den 1980er Jahren und aus dem Phänomen der individuellen Einzig-
artigkeit der Moderne die türkische islamische Frauenfigur. Arat untersucht die 
RP, die durch einen Beschluss des Verfassungsgerichtes vom 16. Januar 1998 ver-
boten wurde, und stellt fest, dass die Frauen der Frauenkommission mit zwei 
Ausnahmen laizistische öffentliche Schulen durchlaufen hatten. Demnach trat 
das Kopftuchproblem nicht nur in laizistischen öffentlichen Schulen auf, es kam 
auch aus laizistischen, meist kemalistisch-modern eingestellten Familien. Arat er-
klärt dies mit dem Phänomen der Moderne, welche dem Individuum die Schaf-
fung seiner eigenen Identität ermöglicht. Die Diskontinuität zwischen der mo-
dernen Erziehung der Kopftuchträgerinnen und ihrer Rolle in der neu zu erwer-
benden islamischen Identität kann mit der Moderne erklärt werden. Die RP hat 
von dieser Disharmonie profitiert und besetzte ihre Kaderstellen mit gut ausge-
bildeten Frauen. Diese passten weder ins Bild der qualifizierten berufstätigen 
Frau, das man von den gut ausgebildeten Frauen der Republik erwartete, noch in 
das der Hausfrau, die keine ordentliche Ausbildung genossen hat. Die Kopftuch-
trägerinnen verwendeten ihre Ausbildung und ihre Begabungen schließlich dazu, 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 161 

dem etatistischen Verständnis des Islams und dem Laizismus entgegenzutreten. 
Es wäre nicht möglich gewesen, vom Experiment der islamischen Politik mit den 
Frauen nur zum Einsatz der Frauen in der islamischen Politik zu profitieren.  

In dem Maß, wie der Islam in die Politik ging, vereinigte er sich mit den libera-
len Werten. Eine sich an liberalen Werten orientierende islamische Weltanschau-
ung kann wohl gezwungen sein, sich mit einer reichen liberalen Demokratie zu 
versöhnen. Die gegenseitige Beeinflussung von Islam und Liberalismus kann so-
wohl den Liberalismus als auch den Islam bereichern. Auch wenn die Frauen der 
RP sich den Protesten der laizistischen Feministinnen nicht anschlossen, positio-
nierten sie sich mit ihren autonomen Präferenzen auf der Seite einer politischen 
Partizipation der Frauen und kämpften gegen die Prinzipien der Verwestlichung 
der türkischen Kultur und des laizistischen Etatismus (Arat 2005: 113–115). Diese 
ihre Positionierung kann, über die Partizipation der Frauen, einen Beitrag an die 
Demokratie leisten. Andererseits fallen bei einer genauen Betrachtung islamischer 
ziviler Vereine die allumfassenden Eigenschaften der Beziehung zwischen Zivilge-
sellschaft, Islam und Demokratie auf (Çınar 2005; Kadıoğlu 2005: 37–38). 

Hier kommt dem Diskurs türkischer islamischer Intellektueller Wichtigkeit zu. 
In ihrem Verständnis der islamischen Zivilgesellschaft können sie auch mal die An-
sicht vertreten, die laizistische Struktur des zentralistischen Staates und der islami-
sche Charakter der Zivilgesellschaft stehen sich in der Demokratie frontal gegen-
über; der Laizismus vertrage sich nicht mit der Demokratie. So kann von der Har-
monie zwischen Demokratie und Zivilgesellschaft gesprochen werden. Diese starre 
Auffassung von Zivilgesellschaft hat ihren Ursprung in einem traditionellen ländli-
chen Verständnis des Islams und einem das tägliche Leben bestimmenden Regio-
nalismus (Aktay 2006: 230). Nicht in einem „doktrinären Islam“, sondern in einem 
„gesellschaftszentrierten Islam“ tritt dieses Verständnis zu Tage (Yavuz 2005: 128–
129); hier hat das Problem des politischen Regimes seinen Ursprung, welches Tayy-
ip Erdoğan symbolisch zwischen dem sozialen Zentrum und dem politischen Zen-
trum angesiedelt hat. Bei der Entwicklung der islamischen Zivilgesellschaft war ne-
ben der politischen Kontrolle auch wirkungsvoll, dass man im Alltag islamische 
Verhaltensmuster verfolgen konnte. Erleichterungen für die religiösen Stiftungen 
während der Özal-Ära, die Aufhebung der Artikel 141, 142 und 163 des türkischen 
Strafgesetzes im Jahr 1989, laut denen Islamismus und Kommunismus strafbar wa-
ren, der zunehmende private Religionsunterricht, die Entwicklung einer islami-
schen Mode, die Publikation islamischer Zeitschriften und die Produktion geistli-
cher Musik verliehen der islamischen Zivilgesellschaft neue Impulse. Privatisierun-
gen, Menschenrechte und die EU-Politik erweiterten das Feld der liberalen Politik 
und stärkten den privaten Bereich (Küçükcan 2003: 506; Yavuz 2005: 109–110).  

Politik und Zivilgesellschaft islamisierten sich, die historische Polarisierung zwi-
schen modern-alevitisch und traditionell-sunnitisch kristallisierte sich nun in der 
Polarisierung zwischen laizistisch und antilaizistisch. Damit verlor der laizistisch-
moderne Bereich sein Potenzial, die kurdische Bevölkerung anzusprechen. Mit 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 162 

dem Putsch von 1980 verloren auch die Aleviten die in ihrer Gemeinschaft weit 
verbreitete sozialistische Identität. Am 2. Juli 1993 entzündete eine Menge aus fa-
natischen Gläubigen das Madımak-Hotel in Sivas. Die staatlichen Organe waren 
informiert und sahen zu. Der Tod von 35 Intellektuellen und zwei Hotelangestell-
ten in dem Brand politisierte die Identität der Aleviten und wurde zum Wende-
punkt in ihrer Haltung zum Staat und der islamischen Bewegung gegenüber. Ab-
wehr und Widerstand gegen den Einfluss des sunnitischen Islams auf den Staat 
verstärkten sich (Yavuz 2005: 111–114). Mit dem Ende der Sowjetunion be-
schleunigte sich der Wandel; nebst dem Gegensatz zwischen laizistisch und anti-
laizistisch trat nun die kurdische Frage in den Vordergrund. Als Konsequenz die-
ser Verschiebungen wurden die politischen Identitäten auf der Basis der politi-
schen Parteien neu aufgebaut, und zwar die Religiosität durch die Parteien der 
Milli Görüş, der RP, der FP, der SP und der AKP. Den Nationalismus vertrat die 
Türkismus-Partei MHP, den Laizismus die kemalistische Partei CHP und die se-
paratistische Bewegung die kurdische Partei, die ehemalige Partei der demokrati-
schen Gesellschaft (Demokratik Toplum Partisi, DTP), neu nun die Partei für Frieden 
und Gerechtigkeit (Barış ve Demokrasi Partisi, BDP) (Tachau 2000: 144). 

Die Bildung der Koalitionsregierung durch die RP im Juni 1996, nach den Lo-
kalwahlen von 1994 und den allgemeinen Wahlen von 1995, vertiefte die Span-
nungen. Die Note des Nationalen Sicherheitsrates vom 28. Februar 1997 beschnitt 
die „soziale Partizipation“ der islamischen Kreise am modernen Leben. Die acht-
jährige Primarschule, welche die Schließung der Sekundarstufe der Lyzeen für 
Prediger und Vorbeter nach sich zog, die Schließung der illegalen Korankurse, die 
strikte Begrenzung, die der islamischen Bildung auferlegt wurde, sowie das Kopf-
tuchverbot an den Universitäten setzten die islamische Zivilgesellschaft unter 
Druck. Zudem wurden in Mediendiskussionen und in der Organisation der isla-
mischen Zivilgesellschaft die islamische öffentliche Politik und der Kampf in der 
Zivilgesellschaft zu einem Feld für Massenmobilisierungen. Islamische Vereine 
und Stiftungen wurden zu Sammelbecken und Organisatoren sozialer Forderun-
gen aus der Zivilgesellschaft. Der Islam führte im täglichen Leben die Bereiche 
Identität und Politik an. Er wurde auch Anführer im Kampf um die Rechte in der 
Öffentlichkeit und gegen die Beschneidung des Rechtes auf Bildung, welche des 
Kopftuchverbotes an Schulen und Universitäten wegen speziell Schülerinnen und 
Studentinnen traf. Einerseits stand die Behinderung der „Teilnahme der Frauen 
am gesellschaftlichen Leben“ im Widerspruch zum modernistischen Aspekt der 
kemalistischen Politik. Andererseits wurde die „gesellschaftliche Teilnahme der 
Frauen“ auch mit Hinblick auf die „Demokratieprobe“ und das Problem der 
„Doppelzüngigkeit“ der islamischen Politik diskutiert (Göle 1992: 138–174; Çar-
koğlu 2004: 129; Kadıoğlu 2005: 37–39; Özdalga 2006: 197). Der politische Islam 
breitete sich über politische Netze aus, und je mehr die Zivilgesellschaft erstarkte, 
desto stärker wurden Politik und Zivilgesellschaft islamisiert. Mit diesem Wandel 
trat die zivilgesellschaftliche, „gesellschaftszentrierte“ Version der islamischen Poli-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 163 

tik auf den Plan. Die meistgestellte Frage an die islamische Politik wurde nun, ob 
sich der Islam in dieser Probe mit der Demokratie liberalisieren würde. Der Tanz 
der politischen Orientierung mit der Demokratie gewinnt mit den sich wandeln-
den Bedingungen neue Formen. Die Religiosität ist kein direkter Gegenpart zur 
Demokratie (Tessler/Altınoğlu 2004: 45). Dennoch bleibt die grundlegende Sorge 
der laizistischen Intellektuellen um das politische Regime weiterhin die islamische 
Politik, die sie für nicht demokratisch halten. Aus diesem Grund wurde Recep 
Tayyip Erdoğan des takiyecilik, der Scheinheiligkeit bezichtigt, als er vor den Wah-
len 2002 behauptete, er habe sich verändert. Und wie wenn er dies noch bestär-
ken würde, behauptete er, zwischen laizistischem Zentrum und gesellschaftlichem 
Zentrum bestehe eine Unverträglichkeit; seine (religiöse) Mission, so definierte er 
sie, sei es, das (religiöse) „gesellschaftliche Zentrum“ dem (laizistischen) „politi-
schen Zentrum“ zu übersetzen (Akdoğan 2004: 137). Die Bezeichnung der islami-
schen Politik durch laizistische Intellektuelle als antidemokratisch kann man um-
gekehrt auch hinterfragen als eine paradoxe Suche nach eigener Legitimität durch 
die anti-demokratische Politik. Daher ist nach wie vor die demokratische Politik 
selbst ein ernsthafter Problembereich im türkischen politischen Leben. Denn 
wenn die durch Argumente in Frage gestellte Wahrheit darin besteht, gegen eine 
blockierende Initiative einen Damm zu errichten, dann sind die Grenzen des Re-
gimes auch die Grenzen der Demokratie.  

Allumfassende Erklärungsmodelle schaffen immer auch ihre eigenen Lücken. 
So hat der Neoliberalismus mit den Verfahren des freien Marktes diesen Weg ge-
ebnet. Özals antibürokratisches und marktwirtschaftliches Verständnis lässt sich 
problemlos mit einem islamischen kulturellen Diskurs zusammenführen. Die is-
lamische Politik stellt sowohl im kulturellen als auch im politischen Bereich ihre 
neuen Eliten gegen die alten Eliten auf. In der Özal-Ära wurde dazu die Rede-
wendung „Özals Prinzen“ kreiert, in der Erbakan-Ära hingegen der Ausdruck der 
„gläubigen Eliten“. Immer aber treten die neuen, aus den islamischen Netzwer-
ken rekrutierten neuen Eliten gegen die Akteure des öffentlichen Bereiches an 
(Yavuz 2005: 126–127). Mit dem Verbot der RP wird sichtbar, dass der politische 
Islam den Kampf gegen den Staat dem „sozial ausgerichteten“ Islam, der zivilge-
sellschaftlichen Ausrichtung überlassen hat. Die AKP führt ihre Reformpolitik 
auf der Linie der islamischen Zivilgesellschaft weiter und macht damit sichtbar, 
wie sehr sich der sich liberalisierende Islam verändert hat. 

Auch islamische AutorInnen weisen auf diesen Wandel hin. Bei einem Vor-
trag, den er nach den Ereignissen des 28. Februar 1997 hielt, hat der islamische 
Autor Ali Bulaç (1999: 176–177) die Stiftungen, die in der Türkei Tradition ha-
ben, die Sekten, die Konfessionen und so weiter als einen zivilen Bereich be-
zeichnet. Damit, so meinte er, sei dies ein Bereich, in dem sich der Staat nicht in 
die Angelegenheiten der Individuen einzumischen habe. Dies weist darauf hin, 
dass man die im Prozess des 28. Februar durch den Staat eingegrenzte Freiheit 
nun im Bereich der Zivilgesellschaft suchte. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 164 

Dass der Islam in der Zivilgesellschaft seinen Ort fand, erhielt zusätzliche 
Wichtigkeit mit der Betonung des Lokalen durch die AKP. Die öffentliche Reform 
sah Privatisierungen und Dezentralisierungen vor und stellte den öffentlichen 
Raum der islamischen Identität zur Verfügung. Im Kampf um den Lebensstil do-
minierte Kritik am Laizismus und eine zunehmend steigende Spannung mit der 
Militärführung. Diese Spannung steigerte sich in den Jahren 2004 und 2005 und 
erreichte ihren Höhepunkt im April 2007 (Cizre/Çınar 2007: 20). Auf den Diskurs 
der „Demokratisierung“ folgte die Beschuldigung der Doppelzüngigkeit. Denn die 
AKP schwächte im Rahmen ihrer Demokratisierungspolitik die zentralen staatli-
chen Kräfte, stärkte hingegen im Rahmen ihres populistischen Diskurses die peri-
pheren und lokalen Verwaltungen. Dies hatte zur Folge, dass man die Existenz der 
Partei mit der Demokratisierung gleichsetzte (Timur 2004: 152, 163; Cizre/Çınar 
2006: 4; Çarkoğlu 2004: 130–131; Kösebalaban 2005: 33–35; Dağı 2006: 101). 

Diese unlösbare Situation, im gespannten Verhältnis von Regierung und Ar-
mee greifbar, verstärkte sich in den letzten Jahren noch. Im Prozess der EU-
Anpassungen stehen Demokratisierung und Liberalisierung als Präferenzen im 
Vordergrund. Dies ist ein positiver Verlauf. In dem Maß, wie die Regierung sich 
von Anordnungen fernhielt, welche den Laizismus bedrohen, wie zum Beispiel, 
dass die Identitäten in der Öffentlichkeit sichtbar werden, und in dem Maß, wie 
die zivilen Vereine und das Volk die Ausbreitung des politischen Islams verhin-
derten, näherte sich die Beziehung zwischen Zivilbereich und Armee dem libera-
len Modell an. Dies weist auf die ausgleichende Rolle der Zivilgesellschaft im 
türkischen Demokratisierungsprozess hin (Günlü 2009b: 9). 

Die AKP lässt sich im Bereich von Pragmatismus und einem transformierten 
Islamismus lokalisieren (Dağı 2006: 101–103; Çınar 2006: 470–483). Mit der Un-
terstützung des in Anatolien und Istanbul breit gestreuten Kapitals der Klein- 
und Mittelbetriebe hat sich die AKP auf die Linie der Milli Görüş ausgerichtet; 
mit ihrer liberalen und antibürokratischen Haltung näherte sie sich den Mitte-
Rechts-Parteien wie der ANAP an. Auch die Unterstützung der EU war der AKP 
gewiss, denn mit der erwähnten liberalen und antibürokratischen Haltung passte 
sie sich der EU-Politik problemlos an und machte sich auch den Demokratisie-
rungsdiskurs zu Eigen. Damit und mit der Unterstützung aus den Kreisen der 
kleinen und mittleren Betriebe, zudem mit dem Ansehen einer islamischen Par-
tei und der Betonung der Zivilgesellschaft versetzte sie nach wie vor die gebilde-
ten mittelständischen Kreise in Unruhe. Mit ihrer Reformpolitik, den kurdischen 
Sprachkursen und dem kurdischen Fernsehen entfernte sie sich vom Annan-Plan 
(Annan Planı) und der allgemeinen Ausrichtung des Regimes (Cizre/Çınar 2007: 
6–10; Kösebalaban 2005: 30–32; Tepe 2005: 80–81).  

Die Wahlen von 2007 machten in der Wählerschaft der laizistischen CHP, 
konservativ-demokratischen AKP, nationalistischen MHP und kurdischen BDP 
eine politische Spaltung sichtbar (Cumhuriyet 25. Juli 2007: 7). Die neue Zusam-
mensetzung des Parlamentes kann man als ethnopolitische Transformation des 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 165 

politischen Feldes unter dem Einfluss des Liberalismus in den Jahren nach 1980 
bis heute sehen. In diesem Prozess haben sich die Parteien regionalisiert und die 
nationale Einigung hat sich ins zivilgesellschaftliche Verständnis der konservativ-
demokratischen AKP eingeschrieben. 

Wie man sich der AKP gegenüber verhalten solle, diskutierte auch die TÜSI-
AD. Nach einer Aussage von Murat Dural, dem Vertreter des amerikanischen 
Waffenherstellers Lockheed, ist der türban, das islamische Kopftuch, mit der Scha-
ria gleichzusetzen. Arzuhan Yalçındağ, die damalige Vorsitzende dieser größten 
türkischen Industrie- und Geschäftsleutevereinigung, antwortete darauf, dass sich 
die TÜSIAD nicht in diese Frage einmische und zudem das Volk nicht gering-
schätze. Einige TÜSIAD-Mitglieder hielten zur Zeit der Wahlen die Sicherheit für 
das oberste Gebot und kritisierten die laue Haltung der AKP in der Frage der 
Maßnahmen gegen die PKK. Von dieser Besorgnis einmal abgesehen, die Erklä-
rung Yalçındağs zeigt, wie die Kopftuchfrage aus Angst, das Volk geringzuschät-
zen, Immunität erlangte und wie der damit zusammenhängende Diskurs kraftlos 
geworden war. 

Die Wahlresultate banden das Volk mit der AKP noch enger zusammen und 
versetzten die Bevölkerung in eine „alternativlose“ Lage. Als eine weitere Konse-
quenz der Wahlen wurde die Normalisierung des religiösen Standpunktes in der 
Bevölkerung gewertet (Cumhuriyet 25. Juli 2007). Einer während des Wahlgangs 
durchgeführten Befragung gemäß begaben sich 78,3% aus Sorge um die Wirt-
schaft und wirtschaftlicher Erwartungen wegen in die Wahllokale, 38,9% aus Sor-
ge um die Korruption, 14,7% aus Sorge um die Sicherheit, 13,9% aus Sorge um 
die Demokratie und 10,3% aus Sorge um den Laizismus (Radikal 25. Juli 2007). 
Die Sorge um den Laizismus ist hier ausdrücklich lokalisiert, während die von 
der Regierung verfolgte Politik legitimiert erscheint. Die neue Lage zeigt, dass der 
politische Kampf in der Zivilgesellschaft noch empfindlicher geworden ist. Es ist 
daher unentbehrlich, den Zustand der Zivilgesellschaft auch mit Hinblick auf die 
politischen Konkurrenten unter die Lupe zu nehmen. 

Bildung 

Die Frage der islamischen Bildung trat mit den Vorbeter- und Predigerschulen auf 
den Plan der öffentlichen Politik. Zu Beginn verhielten sich die mit der islami-
schen Bildung betrauten Personen dem staatlichen Religionsunterricht gegenüber 
distanziert. Sie sahen dann aber bald, dass hier ein großes Potenzial vorhanden 
war. Das Solidaritätsnetz, das sich über die Vorbeter- und Predigerschulen bildete, 
stärkte auch das Potenzial des städtischen Kleinkapitals, sich zu organisieren. 
Denn speziell in den 1960er Jahren entwickelte sich der Kapitalismus zugunsten 
der großen Unternehmen; zu den Verlierern gehörten die ländlichen Besitzenden. 
Dies kam deren ideologischen und politischen Bedürfnissen entgegen. Nach dem 
Zweiten Weltkrieg waren die monetären Fonds ohne Anwendung geblieben. Sie 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 166 

wurden nun einerseits in den Dienst der Wirtschaft gestellt, andererseits zur Fi-
nanzierung der als Folge der staatlichen Wohlfahrtspolitik zunehmenden Aufga-
ben eingesetzt. Die Bildung, von der Grundschule über die Sekundarstufe bis zur 
Universität, wurde an die Spitze dieser Massenmobilisierung gestellt. Die Frage 
der islamischen Bildung in der Türkei war eine Folge der kapitalistischen Entwick-
lung. Diese Entwicklung hatte zur Massenmigration und damit zum Wandel der 
traditionellen Beziehung der ländlichen Bevölkerung führte. Der Widerstand und 
die Opposition gegen diesen Wandel in Kreisen des Kleinkapitals, die aufsteigen-
de Arbeiterbewegung, sowie der Zuwachs an Respekt den gebildeten Kreisen ge-
genüber, wurden als Folge von Modernisierung und Demokratisierung der Bil-
dung umgeformt. Die Ökonomie der unabhängigen Haushalte ging im Vergleich 
mit dem Kapitalismus der großen Unternehmen zurück, während die Kluft zwi-
schen Beschäftigung und Bildung zunahm. Der Religionsunterricht fand indessen 
bis 1948 keinen Platz im System der öffentlichen Bildung. 

Die CHP, die bis 1950 an der Macht blieb, vertrat die Akteure des Befreiungs-
krieges und die Kräfte, die 1923 die Republik gegründet hatten. 1947 fasste sie 
am Siebten Parteitag liberale Beschlüsse und passte sich dem Wandel an. So be-
stand sie die Demokratieprobe auf Kosten des inneren Gleichgewichtes der Kräf-
te, auf die sie sich eigentlich stützte. Einer der Beschlüsse betraf die Frage, ob der 
Staat in einer sich liberalisierenden Welt den Religionsunterricht zu organisieren 
habe. Der Auftritt der religiösen Bildung im autoritären öffentlichen Bereich 
fand dann erstmals im Jahr 1948 statt; in der Grundschule wurde der Religions-
unterricht zu einem Wahlfach. Als Folge der liberalen Beschlüsse der CHP wurde 
durch die neu gebildete Regierung 1949 in Ankara eine Theologische Fakultät 
eröffnet und der Ankara-Universität unterstellt. Ab dem Schuljahr 1948–1949 
wurden Predigerkurse durchgeführt. Am 14. Mai 1950 kam eine Koalition aus 
Grundbesitzern und Geschäftsmännern an die Macht; sie wendete sich in einem 
liberal-religiösen politischen Jargon ans Volk. Konkreter Ausdruck davon war, 
dass die Demokratische Partei, kaum war sie an der Macht, die Predigerkurse in 
einen siebenjährigen regulären Unterricht umwandelte. In der Grundschule war 
das Angebot nun nicht mehr, auf Wunsch den Religionsunterricht besuchen zu 
können, sondern auf Wunsch dem Religionsunterricht fernbleiben zu können. 
Die Demokratische Partei eröffnete zusätzliche Vorbeter- und Predigerschulen; 
das Hohe Islamische Institut wurde eröffnet; 1959 wurde im Bildungsministeri-
um die Abteilung für religiöse Bildung eröffnet (Yavuz 2005: 173–175). Die Zahl 
der Vorbeter- und Predigerschulen, wie aus der Tabelle im Anhang ersichtlich ist, 
stieg zwischen 1960 und 1970 an. Im Regierungsprogramm der Regierung Demi-
rel für das Jahr 1965 wird zur Bildungspolitik angemerkt, dass auch den Absol-
ventInnen der Vorbeter- und Predigerschulen, der Sekundarstufe der Berufsschu-
len und der technischen Schulen die Hochschulen offen stehen; dies diene der 
Förderung der Begabungen. Nach der Militärintervention von 1971 wurden an 
den Vorbeter- und Predigerschulen zwei wichtige Neuerungen eingeführt. Die er-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 167 

ste war die Schließung der Sekundarstufe der Vorbeter- und Predigerschulen, die 
zweite regelte das Grundgesetz der Nationalen Bildung 1739 aus dem Jahr 1973 
und beförderte die Vorbeter- und Predigerschulen auf den Stand von Lyzeen 
(Çakır et al. 2004). Nach dem Putsch von 1980 eröffnete sich den Vorbeter- und 
Predigerschulen zudem der Übertritt in die Universität. So fingen diese Schulen, 
die als Internatsschulen angelegt waren, den explosionsartig wachsenden Bedarf 
der ländlichen Bevölkerung nach Bildung auf. Sowohl in der Stadt als auch auf 
dem Land stieg dieser Bedarf an und löste in den Lyzeen für Prediger und Vorbe-
ter, mit der Unterstützung der Vorbeter- und Predigerschulen-Hilfsvereine, eine 
wahre Massenmobilisierung aus. Mit diesem zahlenmäßigen Anstieg sowie der 
von ihnen aufgebauten Gegenkultur zum kemalistischen Laizismus wurden diese 
Schulen zu einem parallelen Schulsystem (Akşit 1993: 105).  

Während der Rechts-Links-Konfrontationen der 1960er Jahre sah man die Ly-
zeen für Prediger und Vorbeter als ausgleichende Kraft und ließ sie unangetastet. 
Nach der Verlautbarung des Nationalen Sicherheitsrates vom 28. Februar 1997 
waren die Tage der RP-DYP-Regierung, der Koalition aus RP und Partei des Rech-
ten Weges (Doğru Yol Partisi, DYP), gezählt. Im Juni 1997 trat die Regierung von 
Ministerpräsident Erbakan zurück in der Hoffnung, eine Koalition gründen zu 
können. Staatspräsident Süleyman Demirel beauftragte indessen den Vorsitzen-
den der ANAP, Mesut Yılmaz, mit der Regierungsbildung. Unter seinem Vorsitz 
wurde eine Koalitionsregierung gebildet; sie führte die vom Nationalen Sicher-
heitsrat auf die Tagesordnung gesetzten laizistischen Reformen durch. Die Sekun-
darstufe der achtjährigen Vorbeter- und Predigerschulen wurde geschlossen und 
die allgemeine Schulpflicht auf acht Jahre angehoben. Die privaten Korankurse 
wurden geschlossen, obwohl sie der staatlichen Kontrolle unterstellt waren.  

Der Übertritt aus den Lyzeen für Prediger und Vorbeter an die Universität wur-
de mit der Einführung eines Punkteabzuges bei der Wahl von fachfremden Studi-
engängen aufgehoben. Damit ging das Interesse der Bevölkerung an den Lyzeen 
für Prediger und Vorbeter stark zurück: Im Schuljahr 1997–1998 meldeten sich nur 
noch 2000 Personen an, während es 1995 noch 35 000 gewesen waren. 1998 betrug 
die Gesamtzahl der SchülerInnen 396 667, bis 2002 sank sie auf 71 583 (siehe dazu 
Tabelle 1 im Anhang). Trotz diesem zahlenmäßigen Rückgang blieben die Vorbe-
ter- und Predigerschulen und die religiöse Bildung aber weiterhin auf der Tages-
ordnung. Erst zur Zeit der AKP-Regierung, im Schuljahr 2003–2004, verkehrte sich 
der Rückgang in einen Zuwachs und erreichte im Schuljahr 2009–2010 den Wert 
von 198 581. Seit Beginn der AKP-Regierungen wurden fortlaufend Versuche un-
ternommen, den Lyzeen für Prediger und Vorbeter beim Eintritt in die Universitä-
ten auch die Wahl von fachfremden Studiengängen zu ermöglichen. 2010 waren 
diese Bemühungen von Erfolg gekrönt und den Lyzeen für Prediger und Vorbeter 
wurde fortan der Punkteabzug bei der Wahl fachfremder Studiengängen auf ein 
Minimum zurückgestuft. Die erwähnten Abzüge werden bei den Eintrittsprüfun-
gen zur Universität einem bestimmten Koeffizienten entsprechend vorgenommen. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 168 

Dank dieser Frage der Zurückstufung des Koeffizienten blieben die Lyzeen für Pre-
diger und Vorbeter stets auf der politischen Agenda präsent und waren auch Teil 
der Diskussionen über grundlegende regimepolitische Fragen.  

Dieses Phänomen wurde auch in den Kreisen des Kapitals zu einem wichtigen 
Diskussionsthema. Die erste Diskussion, welche die Vorbeter- und Predigerschulen 
als politisches Problem auf die Tagesordnung brachte, war der 1990 publizierte Bil-
dungsbericht der TÜSIAD, der 1970 von den großen Kapitalkräften ins Leben ge-
rufenen Vereinigung türkischer Industrieller und Geschäftsleute. Damit fand die 
Diskussion auch in Kapitalkreisen Parteigänger. Sie wurde auch von der 1992 von 
islamisch ausgerichteten Geschäftsleuten gegründeten Vereinigung unabhängiger 
Industrieller und Geschäftsleute MÜSIAD aufgenommen (Günlü 2008: 120).  

In jeder Diskussion um Bildung kam von da an indirekt oder direkt die Islami-
sierung der Bildung oder die Aufhebung fachfremder Studienmöglichkeiten von 
AbsolventInnen der Vorbeter- und Predigerschulen beim Eintritt in die Universi-
täten zur Sprache. Unter dem Einfluss des neuen, von der AKP ernannten Vorsit-
zenden des Hochschulrates (Yüksek Öğretim Kurulu, YÖK) sowie der weiteren Mit-
glieder hat der Rat den Koeffizienten in einem neuen Beschluss von 2009 ganz 
abgeschafft. Der Staatsrat hat jedoch diesen Beschluss wieder aufgehoben. Darauf 
sah der Hochschulrat vor, den Punkteabzug bei der Wahl fachfremder Studien-
gänge zu vermindern. Der daraufhin angestrebte Prozess endete am 17. März 2010 
mit einem Staatsratsbeschluss (Hürriyet 18. März 2010), der dem Hochschulrat die 
Befugnis erteilte, den Lyzeen für Prediger und Vorbeter den Weg zwar nicht voll-
ständig zu ebnen, ihnen aber immerhin entgegenzukommen. Die AKP-Regierung 
misst der Frage des Koeffizienten großen Wert bei; sie versucht auch damit zu er-
reichen, dass islamische Motive stets sichtbar und aktuell bleiben. Die Medien 
bemerkten dazu, dass der Beschluss über den Koeffizienten Anlass für einen neu-
en Prozess zur Parteischließung gegen die AKP bieten könnte. Dieses Thema des 
Koeffizienten bei den Zulassungsprüfungen zur Universität bleibt auch weiterhin 
für das Regime eine kritische Frage. Indessen fällt auf, dass die AKP dauerhaft 
bemüht ist, islamische Themen und Motive zur Sprache zu bringen.  

Die Koç-Gruppe, der Zusammenschluss der größten Industriellen der Türkei, 
hat das Projekt „Berufsschulen sind eine Angelegenheit des Vaterlandes“ ins Le-
ben gerufen. An einer Rede, die er im Rahmen dieses Projektes hielt, sagte Mu-
stafa Koç, es sei Populismus, die Berufs-Lyzeen im Zusammenhang mit dem Ko-
effizienten zum Thema zu machen. Die nationale Bildungsministerin Nimet 
Çubukçu entgegnete ihm, der flexible Umgang mit dem Koeffizienten habe das 
Interesse an den Berufsgymnasien ansteigen lassen. Daher sei es richtig, die 
Hemmnisse zu beseitigen, welche beim Universitätseintritt für AbsolventInnen 
der Berufsgymnasien bestanden haben (Cumhuriyet 10. April 2010). 

Die Maßnahmen der AKP-Regierung im Bildungsbereich sind nach wie vor 
eines der Probleme des Regimes. Alle ihre Anordnungen sind wieder aufgehoben 
worden, sei es von der Verwaltungsjustiz, das heißt dem Staatsrat, sei es von der 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 169 

politischen Justiz, dem Verfassungsgericht. Oder aber die Neuerungen wurden als 
Maßnahmen zum Zweck der Initiativförderung gesehen. Beispiele dafür gibt es 
genug: Die finanziellen Beiträge der Elternbeiräte zum Schulbetrieb; die Abgabe 
des Unterrichtsmaterials, außer den Schulbüchern, an Ort und Stelle; die Ände-
rungen im Betriebsreglement der Schulkantinen; die Verbreitung privater Bil-
dungseinrichtungen; die staatliche Finanzierung „armer und erfolgreicher Schü- 
lerInnen“ über spezielle Kontingente an privaten Schulen; die Initiativen zur Er-
öffnung von Geschäftsführungsbuchhaltungen für die Universitäten, zur Öff-
nung der Universitäten für Spenden und Kredite sowie zur Änderung des Füh-
rungsmodells. Die Anordnungen des Neoliberalismus werden als Bedrohung 
empfunden, denn in der Türkei ist das Fundament der Politik ein islamisches.  

Demgegenüber fährt die Regierung fort, die Behinderung der AbsolventInnen 
der Vorbeter- und Predigerschulen durch den Koeffizienten auf der Tagesordnung 
zu halten. Bei der Darlegung der politischen Rolle der AKP betont der Minister-
präsident die politische Mission der Partei und übersetzt dabei den Diskurs des 
„sozialen Zentrums“, des „eigentlichen Volkes“, in die Sprache des „politischen 
Zentrums“, der Oligarchie an der Macht. Bei genauer Betrachtung dieser Aussage 
wird aber deutlich, dass der Diskurs nicht das Problem der Parallelgesellschaft 
meint, sondern das Problem des mit dem Volk nicht in Einklang kommenden 
Staates.  

Die AKP hat die Lehrpläne der Schulen geändert und dabei den Privatbereich 
bedeutend ausgeweitet. Die Vielfalt innerhalb der Bevölkerung wird dabei im 
Schulbereich stärker präsent gemacht. So identifiziert sich die AKP mit dem De-
mokratischen und distanziert sich von den inneren Spannungen im Regime. 
Wenn auch diese Entwicklung Anlass bietet für Opposition und Kritik von laizi-
stischer Seite, ist sie doch ein Hinweis auf das zunehmende Gewicht der Politik 
der AKP. Für die starke Betonung des Privatbereiches und der Wirtschaft durch 
die AKP war schließlich Erbakans Misserfolg mit dem politischen Islam aus-
schlaggebend. Was dessen Rekrutierung der staatlichen Eliten aus gläubigen Be-
amten anbelangt, so hat es die AKP vielmehr zu ihrer Strategie gemacht, in allen 
Bereichen der privaten Kontrolle den Vorzug zu geben. Diese Praktik kann als 
Erweiterung der sozialen Gestalt des Islams gesehen werden und als Entwicklung 
des öffentlichen Bereiches aus dem Privatbereich heraus.  

Fazit 

Die in diesem Aufsatz untersuchten historischen Zusammenhänge sind im Span-
nungsfeld zwischen türkischer Moderne und Tradition lokalisierbar. Die kritische 
Stellung, welche der Bildung in diesem Kontext zukommt, tritt gerade mit der 
Bildung zu Tage. Daher mutiert die Bildungsfrage zu einer politischen Frage; dies 
wird deutlich aus den Spuren, die sie in der Geschichte der türkischen Moderne 
hinterlassen hat. Die Eliten der Moderne haben sich ihre Stellungen über die Bil-

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 170 

dung gesichert und stehen als Minderheit der „happy few“ der Mehrheit der tradi-
tionalistisch-konservativen, verstädterten Landbevölkerung gegenüber. Die Wider-
sprüche zwischen ihnen werden am deutlichsten in den im Bildungsbereich ausge-
tragenen Abrechnungen. Die Bildung ist ein eifersüchtig verteidigtes Feld der al-
ten Eliten, die hier ihre Kultur auf die neuen Eliten übertragen wollen. Die 
Verbreitung der kapitalistischen Beziehungen in alle Lebensbereiche hat in der 
Geschichte türkischer Demokratie eine kräftige Gegenbewegung ausgelöst, denn 
sie haben die Ökonomie der unabhängigen Haushalte auf dem Land und in den 
Provinzstädten zugunsten des Kapitalismus der Großunternehmen und dessen 
Provinzvertretungen liquidiert. Damit gewann in den ländlichen Widerstands-
formen der Islam zunehmend an Bedeutung: Die traditionalistisch-geistliche Re-
aktion nahm die Form eines islamischen politischen Vorstoßes an, und damit po-
sitionierte sich der Islam als Vorzugsbereich in Politik und gesellschaftlichem Le-
ben. Die AKP legte sich auf die Linie der Globalisierung fest, nachdem sie die er-
erbte ideologisch-kulturelle, politische und wirtschaftliche Vergangenheit in einer 
liberal-konservativen und regionalistischen Strategie neu aufgemischt hatte. Damit 
versammelte sie unter dem Dach ihrer neoliberalen Politik sowohl die Profiteure 
der Wohltaten der Globalisierung als auch deren Geschädigte.  

Die türkischen laizistischen Kreise sind heute der Ansicht, dass der laizistisch-
moderne Bereich seit Beginn der AKP-Regierung im November 2002 geschrumpft 
ist. Dass die AKP im Rahmen ihrer aktuellen Politik dauernd die Zivilgesellschaft 
im Munde führt und dabei diese Zivilgesellschaft islamisiert, dass sie mit Hilfe des 
Regionalismus das provinzielle Kapital fördert, dass sie den Koeffizienten bei den 
Eintrittsprüfungen zur Universität aufgehoben hat, dies alles sind Aspekte, die ih-
rer Politik den Anschein einer parallelen Politik verleihen. Die AKP hat seit 2004 
das Interesse an den Vorbeter- und Predigerschulen erneut gefördert. Mit dem Zu-
gang der SchülerInnen der Grundschule zu den Korankursen in den Sommerferien 
verbreitete sie die islamische öffentliche Politik weiter. Aufmerksamkeit erregten 
die neuen Möglichkeiten, die die AKP den Privatschulen öffnete, sowie die finan-
zielle Stärkung der Schulen von Sekten und Gemeinschaften. Die türkische Gesell-
schaft glitt als Folge dieser Spannungen schnell aus juristischen, bildungspoliti-
schen und ökonomischen Domänen ins Politische, wobei die Probleme ebenfalls 
politisiert wurden. Wirtschaft, Politik, Ideologie und Bildung wirken eng zusam-
men. Die Dimensionen der Probleme, welche ihrerseits von der aktuellen Welt ge-
formt werden, verschwinden unter einem allgemeinen Schirm. 

(Aus dem Türkischen von Hanna Rutishauser) 

Bibliographie 

Ahmad, F. 2005. Modern Türkiye’nin Oluşumu. Istanbul: Kaynak.  
Akdoğan, Y. 2004. AK Parti ve Muhafazakârlık. Istanbul: Alfa. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 171 

Akşit, B. 1993. Türkiye’de İslami Eğitim. In R. Tapper (Hrsg.). Çağdaş Türkiye’de 
İslam. Istanbul: Sarmal. 

Aktay, Y. 2006. Türk Dininin Sosyolojik İmkânı İslam Protestanlığı ve Alevilik. Istanbul: 
İletişim. 

Arat, Y. 2005. Rethinking Islam and Liberal Democracy. Islamist Women in Turkish Po-
litics. New York: Sunny Press.  

Atacan, F. 1990. Sosyal Değişme ve Tarikat Cerrahiler. Istanbul: Hil.  
Boratav, K. 1988. Birikim Biçimleri ve Tarım. In Ş. Pamuk/Z.Toprak (Hrsg). Tür-

kiye’de Tarımsal Yapılar (1923-2000). Ankara: Yurt Yay.-TSBD, 237–256.  
Bulaç, A. 2007. AK PARTİ Eleştirisi. Dünya Bülteni, 05. Juli.  
Cizre, Ü./Çınar, M. 2007. Turkey between Secularism and Islam: The Justice and Deve-

lopment Party Experience. ISPI Working Paper. Mailand: ISPI.  
Çakır, R./Bozan, İ./Talu, B. 2004. İmam Hatip Liseleri: Efsaneler ve Gerçekler. Istan-

bul: TESEV.  
Çarkoğlu, A. 2004. Religiosity, Support for Şeriat and Evaluations of Secularist 

Public Policies in Turkey. Middle Eastern Studies (40/2): 111–136.  
Çınar, M. 2005. Siyasal Bir Sorun Olarak İslamcılık. Ankara: Dipnot. 
Çınar, M. 2006. Turkey’s Transformation Under the AKP Rule. The Muslim World 

(96/3): 469–486. 
Dağı, İ. 2006. The Justice and Development Party: Identity, Politics and Human 

Rights Discourse in the Search for Security and Legitimacy. In H. Yavuz (Hrsg.). 
The Emergence of a New Turkey: Democracy and The AK Parti. Salt Lake City: Uni-
versity of Utah Press, 88–106. 

Eroğul, C. 1990. Çok Partili Düzenin Kuruluşu: 1945–1971. In I. C. Schick/E. A. 
Tonak (Hrsg.). Geçiş Sürecinde Türkiye. Istanbul: Belge, 112–158. 

Gökaçtı, M. A. 2005. Türkiye’de Din Eğitimi ve İmam Hatipler. Istanbul: İletişim. 
Göle, N. 1992. Modern Mahrem. Istanbul: Metis.  
Göle, N. 2009. İç İçe Girişler: İslam ve Avrupa. Istanbul: Metis. 
Günlü, R. 2008. Vocational Education and Labour Market Integration in Turkey: 

Requirements for Vocational Training and Development. In A.-M. Nohl/A. 
Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. Münster/New York/ 
München/Berlin: Waxmann, 107–131. 

Günlü, R. 2009a. AKP ve Eğitimin Siyasal Sosyolojisi. In İ. Uzgel/B. Duru 
(Hrsg.). AKP Kitabı. Ankara: Phoenix, 720–747. 

Günlü, R. 2009b. Politics, Democracy and Civil Society: Local Governance in 
Mugla, Turkey. http://povb-ecpr.org/node/65?destination=node%2F65, zuletzt 
abgerufen am 24.06.2011. 

Kadıoğlu, A. 2005. Civil Society, Islam and Democracy in Turkey: A Study of 
Three Islamic Non-Governmental Organizations. The Muslim World (95): 23–41. 

Kalaycioglu, E. 2001. Turkish Democracy: Patronage versus Governance. Turkish 
Studies (2/1): 54–70.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 172 

Keyder, Ç. 1990. Türkiye Demokrasisinin Ekonomi Politiği. In I. C. Schick/E. A. 
Tonak (Hrsg.). Geçiş Sürecinde Türkiye. Istanbul: Belge, 38–73. 

Kösebalaban, H. 2005. The Impact of Globalization on Islamic Political Identity. 
World Affairs (168/1): 27–37.  

Küçükcan, T. 2003. State, Islam and Religious Liberty in Modern Turkey: Recon-
figuration of Religion in the Public Sphere. Brigham Young University Law Re-
view: 475.  

Mardin, Ş. 1997. Din ve İdeoloji. Istanbul: İletişim.  
Özdalga, E. 2006. İslamcılığın Türkiye Seyri. Istanbul: İletişim. 
Öztemiz, M. 1997. Cumhuriyet Döneminde Devletin Din Politikaları. Ankara: Pence-

re Yay. 
Pamuk, Ş. 1988. İkinci Dünya Savaşı Yıllarında Devlet, Tarımsal Yapılar ve Dö-

nüşüm. In Ş. Pamuk/Z.Toprak (Hrsg). Türkiye’de Tarımsal Yapılar (1923–2000). 
Ankara: Yurt Yay.-TSBD, 91–109. 

Parla, T. 1989. Ziya Gökalp, Kemalizm ve Türkiye’de Korporatizm. Istanbul: İletişim.  
Parlar, S. 1997. Silahlı Bürokrasinin Ekonomi Politiği. Istanbul: Bibliotek. 
Patton, M. J. 2006. The Economic Policies of Turkey’s AKP Government: Rab-

bits from a Hat?. Middle East Journal (60/3): 513–536. 
Poulton, H. 1999. Silindir Şapka Bozkurt ve Hilal Türk Ulusçuluğu ve Türkiye Cum-

huriyeti. Istanbul: Sarmal.  
Ramazanoglu, H. 1987. The State, the Military and the Development of Capita-

lism in an Open Economy. In H. Ramazanoglu (Hrsg.). Turkey in the World Ca-
pitalist System. Aldershot: Avebury, 222–248. 

Şaylan, G. 1992. Türkiye’de İslamcı Siyaset. Ankara: Verso. 
Tachau, F. 2000. Turkish Political Parties and Elections: Half a Century of Multi-

party Democracy. Turkish Studies (1/1): 128–148.  
Tapper, R. 1993. Giriş. In R. Tapper (Hrsg.). Çağdaş Türkiye’de İslam. Istanbul: 

Sarmal, 17–18. 
Taşçı-Günlü, S. 2005. Dönemsel Değişimler Işığında Okuma Yazma Kampanyalarının 

Değerlendirilmesi (unveröffentlichte Doktorarbeit). 
Tepe, S. 2005. Turkey’s AKP: A Model “Muslim-Democratic“ Party. Journal of 

Democracy (16/3): 69–82.  
Tessler, M./Altınoğlu, E. 2004. Political Culture in Turkey: Connections Among 

Attitudes Toward Democracy, Military and Islam. Democratization (11/1): 22–51.  
Timur, T. 2003. Türkiye’de Çok Partili Hayata Geçiş. Ankara: İmge. 
Timur, T. 2004. Türkiye Nasıl Küreselleşti?. Ankara: İmge. 
Toprak, B. 1990. Dinci Sağ. In I. C. Schick/E. A. Tonak (Hrsg.). Geçiş Sürecinde 

Türkiye. Istanbul: Belge, 237–249. 
Tuğal, C. 2007. Nato’s Islamists. New Left Review (44). http://www.newleftreview. 

org/?view=2657, zuletzt abgerufen am 24.06.2011.  

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 173 

Turan, İ. 1993. Siyasal İdeoloji Olarak İslam ve Milliyetçilik. In R. Tapper (Hrsg.). 
Çağdaş Türkiye’de İslam. Istanbul: Sarmal. 

Turan, İ. 2007. Unstable Stability: Turkish Politics at the Crossroads?. Internatio-
nal Affairs (83/2): 319–338. 

Yavuz, H. 2005. Modernleşen Müslümanlar. Istanbul: Kitap Yayınevi. 
Yerasimos, S. 1990. Türkiye’de Tek Parti Yönetiminin Kurulması: 1923–1950. In 

İ. C. Schick/E. A. Tonak (Hrsg.). Geçiş Sürecinde Türkiye. Istanbul: Belge, 76–
103. 

Yıldız, A. 2003. Politico-Religious Discourse of Political Islam in Turkey: The 
Parties of National Outlook. The Muslim World (93/2): 187–209. 

Zeitungen 

Cumhuriyet  10. April 2010 
Cumhuriyet  25. Juli 2007: 7 
Radikal  25. Juli 2007 

Anhang: 

Tabelle 1: Vorbeter- und Predigerschulen nach Jahren, SchülerInnen- und Schulzahlen 

Jahre Anzahl der Schulen Anzahl der SchülerInnen 

1923–1924 29 2 258 

1924–1925 26 1 442 

1925–1926 20 1 009 

1926–1927 2 278 

1927–1928 2 200 

1928–1929 2 100 

1929–1930  geschlossen 

1951–1952 7  

1953–1954 15 1 719 

1954–1955 16 2 048 

1956–1957 17 3 020 

1958–1959 19 3 625 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


RAMAZAN GÜNLÜ 174 

Jahre Anzahl der Schulen Anzahl der SchülerInnen 

1962–1963 26 7 040

1965–1966 30 13 478

1966–1967 40 19 539

1967–1968 58 28 047

1968–1969 69 41 308

1969–1970 71 41 890

1970–1971 72 48 475

Sekundarstufe Lyzeum 

1971–1972 72 39 46 022

1972–1973 70 71 36 378

1973–1974 58 71 34 482

1974–1975 101 73 48 900

1975–1976 171 72 77 638

1976–1977 248 73 110 663

1977–1978 334 103 134 517

1978–1979 335 171 148 690

1979–1980 339 249 178 013

1981–1982 374 336 216 864

1982–1983 374 341 219 931

1983–1984 374 351 207 006

1984–1985 375 375 228 973

1985–1986 376 341 238 025

1986–1987 375 341 249 667

1987–1988 375 341 257 741

1988–1989 382 350 267 086

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 175 

Jahre Anzahl der Schulen Anzahl der SchülerInnen 

 Sekundarstufe Lyzeum  

1989–1990 382 365 282 313 

1990–1991 382 379 309 553 

1991–1992 390 390 346 174 

1992–1993 390 390 392 078 

1993–1994 391 391 436 528 

1994–1995 446 394 473 301 

1995–1996 479 434 495 580 

1996–1997 601 601 511 502 

1997–1998 604 605 396 667 

1998–1999 612 612 192 786 

1999–2000 – 504 134 224 

2000–2001 – 500 91 620 

2001–2002 – 458 71 583 

2002–2003 – 450 64 534 

2003–2004 – 452 84 898 

2006–2007  455 120 668 

2007–2008  456 129 274 

2008–2009  458 143 637 

2009–2010  465 198 581 

Quelle: 
Zusammengestellt aus MEB (2010). Milli Eğitim İstatistikleri. 
http://sgb.meb.gov.tr/istatistik/arsiv.html.Çakır/Ruşen/Bozan/İrfan/Talu 2004.  
İmam Hatip Liseleri: Efsaneler ve Gerçekler,TESEV Yay. November 2004 Istanbul. 
http://www.tesev.org.tr/default.asp?PG=ANATR. 

© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© 2016 Orient-Institut Istanbul

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145 - am 21.01.2026, 07:01:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

