2.
Bildung und Islam



https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Politik, Ideologie und Bildung:
Die Soziopolitik des Islam in der Tiirkei

Ramazan Giinli

Einleitung

Die Briiche in den politischen, ideologischen und pidagogischen Prozessen in
der Turkei der letzten Jahre tragen sowohl Spuren der Vergangenheit als auch der
Gegenwart. Die mit den Entwicklungen der letzten dreiffig Jahre sowie mit der
Globalisierung aufgetretene Krifteverschiebung in der inneren Struktur der Lin-
der hat historische und soziopolitische Spaltungen aktualisiert. Die soziopoliti-
schen Krifte haben mit politischen und kulturell-ideologischen Entwicklungen
die Zivilgesellschaft tiberrollt. Der Wandel eng ineinander verwobener vergange-
ner und aktueller Entwicklungen hat sich im Handeln seiner Akteure etabliert.

Die soziodkonomischen Umwilzungen der 1980er Jahre erschiitterten die poli-
tischen, padagogischen und ideologischen Entwicklungen der tiirkischen Moder-
nisierung zutiefst. Mit dem Putsch von 1980 kam ein autoritires Regime an die
Macht. In den Schichten der Bevolkerung, deren Anspriiche dadurch unter Druck
gerieten, lieff dieses Regime einen Fatalismus weiter an Boden gewinnen, der so-
wieso mit jeder Periode der Diktatur auftritt. Gleichzeitig ging man zur Politik der
freien Wirtschaft tiber; dies eroffnete neue Moglichkeiten und verhalf zahlreichen
neuen Akteuren zu Reichtum. In den 1980er Jahren wurde als Folge der regime-
seitigen politischen Spannungen der Begriff der Demokratie zum Hauptthema
der politischen Tagesordnung. Mit dem Putsch von 1980 machte die Armee den
physischen und ideologischen Druck auf die Linke zum System. Sowohl der ma-
terielle als auch der ideologische Spielraum der tiirkischen Politik verengte sich.
Konkret fand dies Ausdruck im Verbot aller politischen Aktivititen der zivilen
Vereine. Sogar der aktivste Gewerkschaftsverband des Landes, die linksgerichtete
Konfoderation der revolutioniren Arbeitergewerkschaften (Devrimei Isi Sendikalar:
Konfederasyonu, DISK), wurde 1980 verboten, ihr Besitz wurde beschlagnahmt
und die Verantwortlichen ins Gefingnis geworfen. Dabei blieb es nicht. 1983
wurden politische Parteien zwar kontrolliert wieder zugelassen, jedoch ohne Frau-
en- und Jugendgruppen. Studierenden und BeamtInnen wurde die Mitgliedschaft
in einer politischen Partei untersagt. Die Mitgliedschaft in Vereinen wurde gene-
rell von der Einwilligung durch die Machthaber abhingig gemacht. Das autoritire
Regime und das Fehlen jeglicher politischer Alternative fithrten zu einer verstirk-
ten Hinwendung der Bevolkerung zu spirituellen Werten.

Daneben hatten auch die westliche Kritik an der Missachtung der Menschen-
rechte und der strukturelle Umbau der westlichen Okonomie einen Einfluss auf

21012026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

148 RAMAZAN GUNLU

die turkische Wirtschaft. Von einer importorientierten Politik ging man zu einer
Exportorientierung. Die in den Lindern des Mittleren Ostens angehiuften Petro-
dollars eroffneten den Weg fiir eine Handelspartnerschaft jener Linder mit der
Turkei. Jede neue Gelegenheit rief neue Krifte auf den Plan. Der alte Block war
aufgebrochen; die dadurch eingeleitete Routenidnderung fithrte zur Bereicherung
der wirtschaftlichen Akteure in der Provinz. Diese hatten in den islamischen Lin-
dern Partner gefunden. Im 6konomischen und sozialen Bereich wurden Dynami-
ken aktiviert, welche die islamischen Kanile der Politik 6ffneten. Dazu gehoren in
erster Line das islamische Bankenwesen (Faisal Finans, Bank Mellat, Kiiveyt-Tiirk,
Iblas Finans, Asya Finans, Albaraka Tiirk und weitere Banken und Finanzinstitute)
und die islamischen Medien.

Die wachsenden wirtschaftlichen und sozialen Beziehungen mit der islami-
schen Welt fanden Ausdruck in der tirkischen Mitgliedschaft bei der Islamischen
Konferenz (Islam Konferansi). In der Folge verstirkte das Prisidium fiir Religions-
angelegenheiten seine Aktivititen zugunsten der tiirkischen Staatsbiirger im Aus-
land. Der Staat ging von einer auf Bediirfnisse antwortenden Religionspolitik zu
einer aktiven Angebotspolitik tiber. So wurden religiose Dienste immer mehr auch
ohne Bedarf verordnet. Man baute beispielsweise Moscheen in Dorfern mit mehr-
heitlich alevitischer Bevolkerung. Sowohl die Putschisten als auch die auf sie fol-
genden Regierungen unter dem zivilen Ministerprisident Ozal wurden von zahl-
reichen laizistisch ausgerichteten Intellektuellen kritisiert. Sie beschuldigten sie,
von der modernistisch-laizistischen Politik abzuweichen. Die tiirkisch-islamische
Synthese,! eine von den Putschisten getragene Ideologie, wurde der Bevolkerung
aufgedringt. Islamische Inhalte wurden nun in die Medien, die Erziehung, die
Hochschulen, die Forschungs- und Sprachinstitutionen gepumpt. Die Durchdrin-
gung des Tirkentums mit islamischen Werten wurde zum Weg, dieses stark zu er-
halten, vergleichbar etwa der ,japanischen Kultur®. Den Islam in jedem Lebensbe-
reich wirksam werden zu lassen, wurde zum Weg, in einer sich wandelnden Welt
die Technologie zwar zu tibernehmen, das Eigentliche aber zu bewahren. Diese
turkisch-islamische Synthese, die nun dem tiirkischen Volk eingeimpft wurde, soll-
te es sicher durch den Wandel fihren.

Anstelle der verbotenen politischen Parteien wurden neue Parteien gegriindet.
So folgte auf die islamistische Partei des nationalen Wohls (Milli Selamet Partisi,
MSP)? die Wohlfahrtspartei (Refah Partisi, RP). Unter der Fithrung ihres geistigen

1962 wurde der gegen Links gerichtete und anti-sozialdemokratische Intellektuellen-Klub
gegrundet, der sich nach 1970 der Hort der Intellektuellen nannte. Er vereinigte Geschifts-
leute, Politiker und Universititsprofessorlnnen (Oztemiz 1997: 117).

Necmettin Erbakan, Fihrer der Bewegung Milli Goriis (,Nationale Sicht®), griindete als er-
stes die Partei der Nationalen Ordnung (Milli Nizam Partisi, MNP). Diese wurde mit der
Begriindung, sie betreibe religidse Propaganda, 1971 vom Verfassungsgericht verboten. Zu
jener Zeit bezeichneten tiirkische laizistische Intellektuelle die religiose Politik als islami-
sche Politik. Der Islamismus wurde als politische Stromung Thema politikwissenschaftli-
cher Forschungen (§aylan 1992).

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 149

Vaters Necmettin Erbakan wurde sie vom Volk mit wachsendem Interesse wahrge-
nommen. Vor allem in den Gecekondus der groffen Stidte hatte sie groffen Zulauf
und wurde bald an Stelle der Linken zur Stimme der Unterdriickten. Die Verliere-
rInnen der freien Marktwirtschaft wurden mit Slogans wie ,,im Islam ist innere Ru-
he®, ,fir eine gerechte Ordnung® und anderen unter den Schirm der RP gerufen.

Der kapitalistische freie Markt hatte aber auch neue Reiche geschaffen. Diese
nannte man auf dem Land die ,anatolischen Tiger®, unter laizistischen Intellek-
tuellen hingegen ,das griine Kapital®. Sie versuchten nicht nur, sich in der Wirt-
schaft einen Platz zu verschaffen, sondern auch in der Politik und im gesellschaft-
lichen Leben prisent zu sein. Ozal war mit seinen Mafinahmen zugunsten dieser
Kreise ihr Vorkdmpfer. Diese neuen Reichen suchten nun in der Sorge um die Si-
cherung und Mehrung ihres Vermogens auch auf die Politik Einfluss zu nehmen.
Beide Kreise fanden im Projekt der ,gerechten Ordnung® der RP zusammen.
Auch das islamische Verlagswesen erlebte in den 1980er Jahren ein explosionsar-
tiges Wachstum; es trug den islamischen Gedanken in die Tiirkei und schaffte es
auch, die islamische Politik auf die Tagesordnung zu setzen. Ozal umgab sich mit
einem Kader, welches das politische und soziale Leben in einer islamischen® Op-
tik sah und den laizistischen Kreisen gegeniiber eine distanzierte Politik verfolg-
te. So gewann ein islamisches Politikverstindnis an Boden. Der Staat zog sich aus
der Wirtschaft zuriick, was dazu fihrte, dass die Zivilgesellschaft in den Vorder-
grund trat. Zudem wurde von den islamischen Medien die Zivilgesellschaft mit
einem islamischen Lebensstil gleichgesetzt.

Im Verlauf dieses Prozesses entwickelte sich rasch eine Parallelgesellschaft und
bereitete einer islamischen Politik den Boden. Eine ganze Reihe von Phinome-
nen wurde Ausdruck davon, dass sich die Tiirkei von der kemalistischen Revolu-
tion abgekoppelt hatte. Dazu gehorten eine in den islamischen Medien auftre-
tende islamische Intelligenz, ein islamischer Kleidungsstil, das rasante Anschwel-
len islamischer Veroffentlichungen, die zunehmende sichtbare Prisenz an den
Universititen von Studentinnen mit dem islamischen Kopftuch, das Anwachsen
der Vorbeter- und Predigerschulen ([mam-Hatip-Liseleri) zu einem Massenphi-
nomen im Bildungswesen, das Sichtbarwerden islamischer Gewerkschaften, ein
immer ausgedehnteres Netz von zivilen Vereinen, eine starke Zunahme der Zahl
der Moscheen und Koranschulen, zahlreiche Tétungen von laizistischen Intellek-
tuellen. All diese sozialen Spaltungen sind Ausdruck der tiefen ideologischen
Krise, in welche die Gesellschaft geraten war.

1992 wurde die MUSIAD (Miistakil Sanayici ve Is Adamlar: Dernegi) gegriindet,
die Vereinigung unabhingiger Industrieller und Geschiftsleute. Initiiert hatten sie
die Kreise, die von sich sagten, sie vertreten, im Gegensatz zum Istanbuler Kapital,
das anatolische Kapital. Die MUSIAD arbeitete wie eine Gegenorganisation zur

3 Die politische Deutung des Islam kann als Versuch gelesen werden, auf politische Fragen

islamische Antworten zu finden.

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150 RAMAZAN GUNLU

TUSIAD (Tiirk Sanayicileri ve Is Adamlar: Dernegi), der Vereinigung tiirkischer Indus-
trieller und Geschiftsleute, welcher die groflen Unternehmen angehéren. Dabei er-
innerte die MUSIAD an eine Formulierung, welche 1970 in den Statuten der Partei
der Nationalen Ordnung (Milli Nizam Partisi, MNP) aufgetaucht war: ,,Kein Zutritt
fur Freimaurer, Zionisten und Kommunisten“. Denn die groffen Unternehmen
vertraten ihrer Meinung nach den verlingerten Arm des westlichen Kapitalismus,
nimlich die Freimaurer, Zionisten und den Klassenkampf. 1990 veroffentlichte die
TUSIAD einen Bericht zur Lage der Bildung in der Tiirkei und brachte mit kom-
promisslosen Formulierungen die Lyzeen fiir Prediger und Vorbeter auf die politi-
sche Tagesordnung. Dies entziindete vorerst die Diskussion zwischen laizistischen
und antilaizistischen Kreisen, in Wirklichkeit aber die Diskussion um das Regime.

Fiir die MUSIAD bedeutete die Unterstiitzung der Lyzeen fiir Prediger und
Vorbeter einmal die Verbreitung einer islamischen Erziehung in der Bevolkerung,
dann aber auch eine Garantie fiir hohe Gewinne, eine Legitimierung ihrer Ge-
schiftsbeziehungen und eine Basis flir ihre Vormachtstellung in der Bevolkerung.
Threr Auslegung nach fanden die Vorbeter- und Predigerschulen im Volk Akzep-
tanz, weil sie Menschen erzogen, die Moral und Traditionen verbunden waren.
In zahlreichen anatolischen Stidten hielten die Vereine fur Bau und Unterhalt
von Vorbeter- und Predigerschulen ein wirtschaftliches Geflecht am Leben, auf
das sich auch die MUSIAD abstiitzte, und bildeten ein Solidarititsnetzwerk fiir
Geschiftsleute, die einen religiosen Jargon pflegten.

In allen Bereichen des offentlichen Lebens gab es Spuren einer Polarisierung
des Lebensstils. Zahlreiche Gefechte um den richtigen Lebensstil wurden ausge-
tragen, in Wirtschaft und Politik, im kulturellen Leben, in Bildung und Schulall-
tag sowie im gesellschaftlichen Leben. Medien und akademische Kreise sahen die
Spaltungen als Normalisierung oder aber als Gefahrenpotential an und analysier-
ten es. Vamik Volkan, ein bekannter tiirkischer Akademiker, der in den USA Kar-
riere gemacht hatte, verglich diese Polarisierung mit dem Schattenspiel von Kara-
goz und Hacivat. Auf der einen Seite stand Atatiirk, auf der anderen der Prophet
des Islams. Der Ausgang eines solchen Spiels stand von Beginn an fest; der Sterb-
liche wiirde verlieren.

Der Griinder der Tuirkischen Republik, Atatiirk, hatte die moderne Zivilisation
als Ziel vorgegeben; das Ziel der islamisch ausgerichteten Kreise lag klar aufler-
halb von deren Grenzen. Dies konnte von den Vertretern der Macht nicht akzep-
tiert werden. Das neue politische Projekt, welches Verliererlnnen und Gewinne-
rInnen des neuen Liberalismus zusammenbringen wollte, durfte vom tiirkischen
politischen Leben indessen keine Unterstiitzung erwarten. Bis heute sind das Ge-
zdnk und die Diskussionen zu dieser Frage in der Turkei nicht ausgestanden. Im
Fokus der Auseinandersetzungen steht die Bildung; an den Lyzeen fir Prediger
und Vorbeter lisst sich die soziale Spaltung zuriickverfolgen. Dabei wird deut-
lich, dass die Lyzeen fiir Prediger und Vorbeter Ausdruck eines parallelen Bil-
dungssystems sind. Hat nicht der Anfiihrer der islamischen Bewegung Milli Goriig

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 151

(,Nationale Sicht“), Necmettin Erbakan, die Lyzeen fiir Prediger und Vorbeter als
sunseren Hintergarten® bezeichnet? In den Satzungen seiner 1970 gegriindeten
MNP wird zum ersten Mal erklirt, man stiitze sich auf eine islamische Politik.
Milli Goriis gilt daher als Hauptstromung der islamischen Politik.

Eine zentrale Dimension innerhalb der in den Jahren nach 1980 zu beobach-
tenden Polarisierung kommt dem Bereich der Zivilgesellschaft zu. Im zuneh-
mend erbitterten Kampf innerhalb der Zivilbevolkerung zwischen dem moderni-
stisch-kemalistischen und dem traditionalistisch-konservativen Block geht es um
die Kontrolle, welche nach wie vor tiber die zivilen Vereine ausgeiibt wird. Der in
den Stadtverwaltungen errungene politische Sieg der islamischen Parteien nach
1994 steigerte den Einfluss der islamischen zivilen Vereine. Vor allem nach dem
Erdbeben von 1999 konnten sich die Vereine weiter etablieren: Dies geschah auf
Grund von Verfassungsrevisionen, welche den Spielraum fur politische Aktionen
ausweiteten. Die ideologischen Grundlagen des politischen Kampfes und der Po-
larisierung auf der Achse von Laizismus und Antilaizismus gewannen entschei-
dende Bedeutung; der Kemalismus und die Praxis der tiirkischen Moderne wur-
den von Grund auf in Frage gestellt.

Im Diskurs der islamischen Kreise wurde die Zivilgesellschaft dem Staat gegen-
Ubergestellt; Staat und Zivilgesellschaft wurden als miteinander unvereinbar defi-
niert. Die Zivilgesellschaft setzte man gleich mit Demokratie und Freiheiten, den
Staat mit Verhinderung und Druck. Gegen diesen autoritiren Staat zu sein und auf
der Seite der Zivilgesellschaft zu stehen wurde zum Codex der islamischen Politik.
Ebenfalls von diesem Code aus operierend, traf sich der Neoliberalismus mit der
Ausweitung der Freiheiten in der Zivilgesellschaft. Denn in jeder Periode, die einen
Zuwachs an Demokratie brachte, wuchs der Einfluss des Islams auf die Muster der
Alltagskommunikation. So begann sich in der Beziehung zwischen Demokratie
und Islam ein paralleles Entwicklungsmuster herauszubilden. Seit 1923 war es dem
Regime nicht gelungen, mit der Bevolkerung in Einklang zu kommen; das Land
entbehrte des inneren Friedens, der ausgleichenden Ruhe; Regime und Zivilbevol-
kerung standen in einem widerspriichlichen Verhiltnis zueinander. In den Argu-
menten der laizistischen Parteien wurde nun zunehmend der Laizismus betont; im
Angesicht des Terrorismus hielt man die Losung der Einheit des Staates und der
Unteilbarkeit des Landes hoch. Der Politik gelang es in dieser Zeit dennoch nicht,
das islamische Bezugssystem zu iiberwinden. In der unruhigen Periode von 1993
bis 2002 fuhr die islamische Politik fort, der Zivilbevolkerung die offizielle Politik
aufzudringen. Gleichzeitig prallten die Forderungen nach der Verbreitung einer is-
lamischen offentlichen Politik am 28. Februar 1997 am Veto des Nationalen Si-
cherheitsrates (Milli Giivenltk Kurulu, MGK)* ab. Dieser handelte unter der Einwir-
kung einflussreicher Militirs und erklirte die religios-reaktionire Bedrohung des

4 Mit der Reformpolitik, die die AKP seit 2003 verfolgte, wurde dem MGK die Kompetenz
entzogen, die politische Agenda des Landes zu bestimmen.

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152 RAMAZAN GUNLU

laizistischen Regimes zum obersten Problem des Landes. Im Verlauf dieser Ausein-
andersetzungen verlor die groflere Partei der Koalitionsregierung (zwischen Juni
1996 und Juni 1997 unter dem Vorsitz von Necmettin Erbakan als Ministerprisi-
denten), die islamische RP, die sich die Partei des politischen Islams nannte, die
Macht. Im Juni 1997 wurde eine neue Regierung gegriindet und holte Bildung und
oOffentliches Leben unter den Einfluss der laizistischen Politik zurtick. So versuchte
man, die antilaizistische Politik zu stoppen, bevor sie sich weiter ausbreiten konnte.
In Wahrheit aber wurde als Folge der wirtschaftlichen Situation, in der sich das
Land befand, die Unterstiitzung fiir das Regime schwicher und die Perspektiven, in
der Hand der Koalitionsparteien, verengten sich. Nach den Wahlen vom April
1999 iibernahm eine Dreierkoalition die Macht. Sie bestand aus einer demokrati-
schen Linken (Partei der demokratischen Linken, Demokratik Sol Partisi, DSP), einer
konservativ-liberalen (Mutterlandspartei, Anavatan Partisi, ANAP) und einer natio-
nalistischen Partei (Partei der nationalistischen Bewegung, Milliyet¢i Hareket Partisi,
MHP). Diese Regierung richtete sich nach dem Erdbeben vom 17. August 1999
und spéter wihrend der Finanzkrise zwischen November 2000 und Februar 2001
stark auf die Europiische Union aus und realisierte eine ganze Reihe von demokra-
tischen Reformen. Wegen der wirtschaftlichen Disziplin, die sie verfolgte, sowie
inneren Zwistigkeiten wurden vorzeitige Wahlen ausgerufen. Diese ebneten der is-
lamisch-liberalen Partei fir Gerechtigkeit und Entwicklung (Adalet ve Kalkinma Par-
tisi, AKP%) den Weg an die Macht. Die AKP fuihrte die EU-Reformen zunehmend
weiter und erhielt von der EU im Jahr 2004 schliellich einen Termin fur die Auf-
nahme von Verhandlungen. Dem Volk wurden diese Beitrittsverhandlungen als
Sieg und als Anzeichen fur einen bevorstehenden Aufschwung vermittelt.

Demokratie und Wirtschaft, wie man sie dem Volk versprochen hatte, fanden
mit der Aufnahme von Verhandlungen mit der EU eine realistische Ausrichtung.
Damit war bewiesen, dass die Politik der AKP keine islamische war. Als Regime an
Stirke zu gewinnen und mit der EU auf den gleichen Kurs einzuschwenken wurde
damit zu zwei gleichwertigen Optionen. Mit der Machtiibernahme der AKP waren
die Parteien der vorherigen Regierungskoalition aus dem Parlament gedringt wor-
den. Nur die laizistische Republikanische Volkspartei (Cumburiyet Halk Partisi,
CHP) konnte ins Parlament einziehen. Der Vorsitzende der CHP, Deniz Baykal,
trat nach einem Skandal im Mai 2010 vom Parteivorsitz zuriick. Auch er hatte bis
zu diesem Zeitpunkt dazu beigetragen, dass die hauptsichlichen Spannungen in-
nerhalb des Regimes sich stets auf die Frage des Laizismus konzentrierten.

Im Verlauf der Parteigrindung der AKP behauptete Tayyip Erdogan, es gebe
keine Verbindungen mehr zur RP, welche am 28. Februar 1997 unter dem Druck
des Militdrs von der Regierung entfernt wurde, und zu Milli Goris. Er verkiindete

Mit dem Abschied von Milli Giriis wurde ihnen zwar das islamische Etikett angeheftet,
aber die neoliberale Politik und die Parteinahme fiir Privatisierungen machte sie zu einer
liberalen Partei. Sie selbst bezeichneten sich allerdings als konservativ-demokratisch und
verglichen sich mit den europiischen Christdemokraten.

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 153

es als das Hauptanliegen seiner Partei, die Unvertriglichkeit zwischen dem politi-
schen Zentrum, dem Staat, und dem gesellschaftlichen Zentrum, der Zivilgesell-
schaft, zu tiberwinden. Die politischen Eliten verstinden das Volk nicht und gin-
gen nicht auf dessen Bedirfnisse ein. Die AKP wiirde die Anspriiche des Volkes
dem politischen Zentrum tbermitteln und die zivile Gesellschaft mit dem Staat
versohnen. Mit Hilfe 6ffentlicher Reformen wiirde der Staat der Zivilgesellschaft
zuginglich gemacht.

Dieser politische Kontext bleibt aber weiterhin ein heikles Feld fir diejenigen
Kreise innerhalb der Tiirkei, die die AKP im Hinblick auf das Regime nicht fiir
vertrauenswiirdig halten. In der Anklageschrift des Prozesses, der am Verfassungs-
gericht gegen die AKP angestrengt wurde, findet sich die Aussage, es seien die an-
tilaizistischen Aktivititen der Partei, welche in den Brennpunkt ihrer Politik ge-
riickt seien. Im Ausgang des Prozesses wurde der AKP als Strafe der Zuschuss aus
der Staatskasse gestrichen. Aber der Ubergang vom Rechtlichen zum Politischen,
der im Prozess des Wandels erzwungen worden war, konnte damit nicht gestoppt
werden. Denn wenn das Recht nicht auf dem Amboss der Politik gehimmert
wird, wie im Vorwort der tirkischen Verfassung steht, wenn sich das Volk nicht
aus freiem Willen und ganz konkret hinter die Gesetze stellt, dann wiirde es un-
ausweichlich, auf die Politik zuriickzugreifen.

Das Verfassungsgericht und der Hohe Rat der Richter und Staatsanwilte galten
nach der Armee als die fundamentalsten Stiitzen und Hiter des laizistischen Re-
gimes. Nach 1999 wurden jedoch Gesetzesinderungen vorgenommen, um das
Regime einem Wandel zu unterziehen und den Einfluss von Militdr, Verfassungs-
gericht und Staatsrat auf das offentliche Leben zu begrenzen. Beim Staatsrat, der
Verwaltungsjustiz, betraf dies vor allem dessen Befugnis zur Eindimmung der
staatlichen Privatisierungspolitik. Der Prozess zum Verbot der AKP lie§ die Partei
dann in Eile einige gesetzliche Anderungen vornehmen; schliefllich wurde iiber
diese Mafinahmen zur Abschaffung der Gewaltentrennung in einer Volksabstim-
mung entschieden. Die militdrische Befehlsgewalt und die Justiz, die von Perso-
nen aus dem Umfeld der AKP in der Tirkei und von einigen linken Kreisen als
»Oligarchie“ bezeichnet werden, schiitzen Armee und Justiz dadurch, dass sie ihre
eigenen Mitglieder wihlen. Am 12. September 2010 fiihrte die AKP eine Volksab-
stimmung zur Verfassungsrevision durch. Sie wurde angenommen; dies brach den
Status Quo des Regimes. Der Ubergang vom Juristischen zum Politischen kann
dahingehend gedeutet werden, dass das Politische zu einem kritischeren Wert ge-
worden ist.

Alle diese Entwicklungen haben sich vermischt: Die islamische und geistliche
Politik, unter deren Einfluss der 6ffentliche Raum seit den 1980er Jahren geraten
ist, mit Liberalismus, Zivilgesellschaft und Demokratie. Heute wird in der Tiirkei
mit der Aburteilung des politischen Blocks unter dem Namen ,Ergenekon-
Prozess das alte Regime zur Diskussion gestellt. Diesen Prozess kann man als
Ausdruck eines Wandels in der politischen Struktur der Tirkei verstehen. (Unter

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154 RAMAZAN GUNLU

dem Namen Ergenekon kursiert in der Kulturpolitik der Republik eine mytholo-
gische Erzihlung, die als Griindungsmythos der Tiirken verstanden wird.) Die
Anklageschrift des Ergenekon-Prozesses wird als eine Initiative gesehen, die das al-
te Regime zu seiner eigenen Verteidigung angestrebt hat und die von unten illega-
le terroristische Aktivititen unterstiitzt.

Auch wenn die Wahrnehmung der laizistischen, gebildeten Mittelschicht, das
Regime sei in Gefahr, ihre alte Schirfe verloren hatte, geriet die tirkische Bevolke-
rung wihrend der Propaganda im Vorfeld des Verfassungs-Referendums vom 12.
September 2010 in einen ernsthaften Spaltungsprozess. Diese Polarisierung ver-
tiefte sich noch mit der neuen Lage nach dem Referendum. Mit der Volksbefra-
gung war das alte System aufler Kraft gesetzt worden, mit welchem sich das politi-
sche Regime mit Hilfe von Militir und Justiz geschiitzt hatte. Die Politik spaltete
sich nun in zwei Hauptgruppen, die Republik und die Demokratie; die laizistische
CHP und die nationalistische MHP auf der einen, die konservativ-demokratische
AKP auf der anderen Seite. Hand in Hand mit der Auflerkraftsetzung starker, zen-
traler gesellschaftlicher Einrichtungen durch den Neoliberalismus vertieft sich
auch die Krise der tiirkischen Modernisierung. Die gebildete Mittelschicht gleitet
nun schnell von der Alternative ,Militirregime oder Scharia“ in Richtung der
Wahl des Politischen. Oder umgekehrt, weil sie in der Politik keine echte Chance
fur eine Wahl sieht, kann sie sich rasch in Richtung Militarismus bewegen.

Politik, Zivilgesellschaft und Ideologie:
Die islamische Soziopolitik

Mit der republikanischen Reform wurde das republikanische Regime errichtet,
welches die alten Gegensitze der osmanischen politischen Ordnung wie meedrese -
sikulare Schule, geistliche Justiz — weltliche Justiz oder militdrisch gebildet — zivil
gebildet authob. An ihre Stelle trat der Gegensatz zwischen alter und neuer Ord-
nung (Tasci-Guinlt 2005). Das republikanische Regime konstituierte sich als neu-
er Gegensatz zwischen diesen beiden Ordnungen. Damit wurde die islamische,
reaktiondre Politik mit der alten Ordnung identifiziert. Aufstinde wie der Seyh
Said-Aufstand von 1925 oder der Vorfall von Menemen 1930 wurden mit dem
Etikett der Sehnsucht nach einer Riickkehr dieser Ordnung und einer reaktioni-
ren Bewegung versehen. Der Islam war insofern ein wichtiger Faktor im tiirki-
schen politischen Leben, als er zur politischen Stimme der Opposition und des
Protestes wurde. Als politisches Konstrukt lag er weit ab von der religiosen Glau-
benswelt des Individuums; er wurde in der Tirkei als Gegenbewegung zur Tech-
nologie, zur Entwicklung, zur modernen Zivilisation und zum Fortschrittsglau-
ben gesehen. Begrifflich standen sich somit die Bindung an die westliche Zivilisa-
tion, die Universalitit der Moderne einerseits und die Front der Rickstindigkeit
und der Antimoderne des Islamismus andererseits gegentiber (Toprak 1990: 239;
Turan 1993: 54; Aksit 1993: 112-114).

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 155

Die korporatistische Logik der republikanischen Ideologie hatte den Diskurs
der geeinten und unverfilschten Nation produziert; dieser Diskurs verlor an
Kraft in dem Moment, in dem die Spannungen im Inneren der Gesellschaft auf-
brachen und sichtbar wurden. Mit der vorzeitig ausgerufenen Demokratie wurde
offensichtlich, dass das modernistische Verstindnis, auf dem die Republik auf-
baute, vom Volk nicht geniigend verinnerlicht worden war. 1950 kam die Demo-
kratische Partei an die Macht; sie hatte die Unterstiitzung des Volkes mit einem
Jargon gewonnen, der religiose Anteile enthielt. Dessen Lack brockelte nun
schnell ab (Parla 1989; Mardin 1997: 163).

Der Antagonismus zwischen Intellektuellen und Volk, der Bruch zwischen
Staat und Volk, die Symptome dafiir, dass das Volk sich mit dem Regime nicht
identifizierte, wurden als Gegensitze erklirt. Dies wiederum fuihrte zur Kritik an
den laizistisch-modernistischen Eliten. Diese verstinden die Sorgen und Bediurf-
nisse des Volkes nicht und kiimmerten sich auch gar nicht darum. Aus einer is-
lamischen Perspektive sieht dies im Nachhinein so aus, als sei das Volk das Echte
und die politischen Eliten davon abgetrennt. Dieser ahistorische Blickwinkel ver-
sucht nicht nur zu erkldren, wie es gekommen sei, dass die Eliten und Intellektu-
ellen des neuen Staates sich Uber das Volk erhoben, die islamischen Kreise ver-
suchten damit auch zu beweisen, dass sie eigentlich dem Volk angehoren. Dem-
gegeniiber formulierte das laizistisch-modernistische Verstindnis seine historisch-
soziale Kritik in der Logik der alten Ordnung, legitimierte sich selber als neue
fortschrittliche Ordnung, die aus der alten Ordnung herausgewachsen war, und
verwies auf die Reaktion, die dies behindern wollte. Dieser Gegensatz hat sich als
Denkschema ins Vokabular des politischen Kampfes des tiirkischen politischen
Lebens eingeschrieben.

Aber auch weniger thematisierte Analyseformen und Handlungspunkte kann
man als wirtschaftlich-politische begreifen. Denn die sozialpolitische Wende der
1930er und 1940er Jahre war Vorlduferin der Neuerungen der 1950er Jahre (Bora-
tav 1988: 242-243; Pamuk 1988: 100, 107-108: Yerasimos 1990: 88-89; Keyder
1990: 63-65; Timur 2003: 28-31; Turan 2007: 326). Die klassenspezifischen Ent-
wicklungen im Angelpunkt der soziopolitischen Realitit skizzieren den allgemei-
nen Rahmen fiir den Wandel; alles entwickelte sich dann scheinbar so, wie es sein
sollte.

Auf der anderen Seite gilt es auch, diejenigen nicht zu vergessen, die sich be-
tont mit der Wirkung der Denkweise auf den sozialen Wandel befassen (Gokagtt
2005: 288-299). Denn die Sittigung dieser Gedankenwelt setzt die Verbindung
in Bewegung, mit der die Massen in den Bannkreis der Intellektuellen geraten.
Die, die sich in dieser Art und Weise damit beschiftigen, sind der Ansicht, dass
die Linke in den 1960er Jahren die Bediirfnisse der Gesellschaft nicht vollstindig
abzudecken vermochte. Die Forscherlnnen der islamischen Welt haben unter
diesen Vorzeichen eine stringente Kapitalismuskritik entwickelt; ihre Arbeiten
haben auch die Tiirkei erreicht und sind durch die Vermittlung ihrer tiirkischen

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

156 RAMAZAN GUNLU

Berufskolleglnnen in die Gedankenwelt des Volkes eingedrungen. Die islami-
schen Intellektuellen der ersten und zweiten Generation haben die republikani-
sche Revolution hinsichtlich Politik und Identitit in Frage gestellt; sie haben mit
dieser Kritik eine Briicke zur prachtvollen osmanischen Vergangenheit geschla-
gen; diese wurde zur Quelle ihres intellektuellen Kampfes.

Andererseits haben nach 1965 die Demirel-Regierungen die islamische und die
nationalistische Jugend im Verborgenen unterstiitzt. Damit haben sich einige Au-
torlnnen befasst, die dann auch auf deren besondere Rolle in der Organisation
der islamischen Philosophie und Politik hingewiesen haben (Erogul 1990: 152-
153; Yavuz 2005: 93-95). Andere Autorlnnen befassen sich mit der Vermittlerrol-
le der schnellen kapitalistischen Wende der 1960er Jahre beim Aufbau einer is-
lamischen Politik und Identitit und stellen die reaktive Rolle der Verliererlnnen
und die Opposition zum westlichen Kapitalismus ins Zentrum einer islamischen
Ideologie und Politik (Keyder 1990: 70; Toprak 1990: 353-254; Parlar 1997: 302-
305; Ahmad 2005: 171-173).

Daneben gibt es Autorlnnen, die auf die Bedeutung der Ubereinstimmung
unter den Intellektuellen hinweisen. Denn das Ende des kemalistischen Konsen-
ses unter den Intellektuellen nach dem Putsch von 1960, etwa zu Fragen des poli-
tischen Kurses oder seiner Umsetzung, hatte zentrale Bedeutung fiir die Entwick-
lung neuer Bewegungen, darunter auch der islamischen Bewegungen (Turan
1993: 62-65). Was man im Zusammenhang mit der Losung ,der Islamismus ist
das Gegengift des Kommunismus®“ beobachten konnte, zeigte sich auch bei der
turkischen NATO-Politik. Diese Politik rief bei den VerfechterInnen einer tiirki-
schen Unabhingigkeit heftige Kritik hervor (Gunlai 2009a: 729). Ein Teil dieser
Entwicklung betrifft den Putsch von 1980, mit dem die militante Linke ausgerot-
tet wurde. Dies wurde als ein Paradigmenwechsel in der Fragestellung gewertet
und hat die politische Karte der Tiirkei zugunsten einer islamischen Politik ver-
indert (Yavuz 2005: 93-95; Tugal 2007: 2-3).

Ein Faktor der Ausbreitung der islamischen Bewegung war auch die Besetzung
der staatlichen Amter gemifl der tiirkisch-islamischen Synthese der Ozal-
Regierungen in den 1980er Jahren. Hier wird besonders die Rolle eines unterstiit-
zenden politischen Klimas deutlich. Ein interessantes Beispiel fur die Beeinflus-
sung der Meinung durch offizielle Organe des Staates bildet das Urteil eines Mili-
tirgerichtes: ,Das fundamentale Gesetz der Bildung, nimlich die Liebe zu Gott
und dem Propheten zu lehren, dient auch dazu, den Studierenden moralische
Werte einzuprigen. Und diese Werte generieren die Liebe zur Heimat, zum Staat
und zur Familie® (Gunlia 2009a: 732).

Die islamischen Werte und Verhaltensformen hatten innerhalb des Systems die
Politik geprigt; dazu gehort auch der Vorwurf des takiyecilik, des nur zum Schein
Handelns. Die zentralen politischen Krifte disziplinieren mit der Beschuldigung
des takiyecilik die Demokratie der Bevormundung und setzen ihre eigenen Krifte
wieder ein (Timur 2003: 150-151). Seit dem Ubergang zum Mehrparteiensystem

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 157

lduft der Prozess der Demokratisierung parallel zum Prozess der Ausweitung des
islamischen Einflussbereiches in Politik und Gesellschaft. Dabei wurde die zakiye
zu einer politischen Maske innerhalb der Demokratie. Jedoch hat zakiye hier einen
doppelten Charakter: Zum einen meint der Begriff die Islamisierung der Politik
durch Islamisten, die ihre wahre Absicht verleugnen, zum anderen die Behaup-
tung der islamischen Eliten, das tiirkische politische System sei Religion und
Gladubigen verschlossen. Diese beiden Bedeutungen, die sich gegenseitig generie-
ren, verbergen jedoch, dass in der Turkei die Islamisierung der Politik sowie die
Demokratie als fakiye funktionieren.

Aber jenseits all dieser Auslegungen und Analysen hatte die islamistische politi-
sche Bewegung oder der politische Islam, den in der Tirkei die RP vertrat, ihren
Ort auch in der ,gerechten Ordnung®, die aus dem Zusammengehen von geistiger
Entwicklung oder Westfeindlichkeit einerseits und materieller Entwicklung oder
Industrialisierung andererseits resultierte (Yildiz 2003: 189-197). Es war nicht zu
Ubersehen, dass es nicht moglich war, eine Ideologie eines islamischen Men-
schenmodells zu entwerfen, das mit Demokratie zu vereinbaren war (Cinar 2005:
42-44). Diese politischen Argumente der RP haben jedoch die Problematik De-
mokratie und islamische Zivilgesellschaft in der o6ffentlichen Politik ans Tageslicht
gebracht.

Der Verlauf des politischen Islams vom Ende der 1960er Jahre bis heute wird
als eine Ablosung von der Tradition bezeichnet. Die islamistische Politik in der
Linie der MNP, MSP, RP, Partei der Tugend (Fazilet Partisi, FP) hat sich in Tradi-
tionalisten (Partei der Gliickseligkeit, Saadet Partisi, SP) und Reformisten (AKP)
geteilt (Kigikcan 2003: 499; Yildiz 2003: 198-199). In diesem Wandlungspro-
zess bezeichnet sich die AKP als ,konservativ-demokratisch® (Akdogan 2004)
und hat sich damit einem dhnlichen Legitimierungsversuch unterworfen, wie die
christlich demokratischen Parteien.

Islam und Zivilgesellschafi

Die Zivilgesellschaft kann man als Experimentier- und Proberaum zur Entwick-
lung des subjektiven Potenzials begreifen. In diesem Sinn ist sie der Ursprung der
politischen Gesellschaft. Andererseits ist sie aber auch Arena fiir die Hegemonie-
kimpfe polarisierter, aktivierter politischer Subjekte. Eine gesamtheitliche Zivil-
gesellschaft ist daher allenfalls als Fiktion moglich. Okonomische und kulturelle
Grenzen spalten die Zivilgesellschaft; diese trigt in sich dauerhaft die Widerspri-
che eines auf der politischen Bithne Dargestellten und Vertretenen. Mit Gramsci
halten wir die Zivilgesellschaft fir einen Raum, in dem politische Subjekte unter
einer auf Zwang und Gewalt bauenden moralischen und intellektuellen Fithrung
transformiert oder neu produziert werden. Dieser Prozess wiederum hingt zu-
sammen mit der Regierungsform und dem Verstindnis der jeweiligen Staatsbiir-
gerschaft. Der erwihnte Kampf ist der Kampf des Individuums um seine Auto-

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

158 RAMAZAN GUNLU

nomie; er legitimiert sich im Prozess der Beweisfuhrung der politischen Subjekte
hinsichtlich ihrer Benachteiligung beziehungsweise ihrer Machtstellung. Diese
Beweisfithrung leisten sie in der ihnen eigenen politischen Sprache und mit Be-
zugnahme auf die ewig giltige ,Menschlichkeit® beziehungsweise die ,Men-
schenrechte®. Dabei konstituiert sich in diesem Kampf zwischen Hegemonie und
Gegenhegemonie auch der Existenzstil der politischen Subjekte innerhalb der
Zivilgesellschaft (Gunla 2009b: 4).

In der Turkei kam die Zivilgesellschaft nach dem Putsch vom 12. September
1980 erstmals auf die Tagesordnung; die individuellen Moglichkeiten der politi-
schen Subjekte waren unter Druck geraten. Mitten aus einem unterdriickerischen
Umfeld heraus nahmen sie den Kampf auf um die Realisierung ihres politischen
und intellektuellen Potenzials. Der Prozess, den zuvor die Vereine und Beamten-
gewerkschaften langsam angeschoben hatten, wurde nun zu einem Prozess des
Kampfes der Zivilgesellschaft um ihre Existenz und ihre Hegemonie. Die Demo-
kratisierung, die mit der Aufnahme der Harmonisierungsverhandlungen mit der
EU und dem acquis communauntaire begonnen hatte, bot nun zwar verbesserte
Maglichkeiten zur politischen Betitigung gemaf$ der geltenden Regelungen. Den-
noch blieb die politische Partizipation der BiirgerInnen kraftlos. Die Kimpfe von
Jungen, Frauen und Angestellten im 6ffentlichen Dienst und anderen Gruppie-
rungen lockerten zwar die Einschrinkungen, welche die Verfassung von 1982 der
politischen Partizipation auferlegt hatte. Indessen waren es nach wie vor die Be-
ziehungen des personlichen Vorrangs oder der gemeinsamen Herkunft, welche in
sozialen, wirtschaftlichen und politischen Vereinigungen mafigebend waren. Da-
bei sind es diese Vereinigungen, die der Zivilgesellschaft Dynamik verleihen. Fur
diese strukturelle Schwiche der tiirkischen Zivilgesellschaft (Kalaycioglu 2001: 59—
61) ist das protektionistische Verstindnis verantwortlich, bei dem Kriterien wie Re-
ligionszugehorigkeit, Verwandtschaft, gemeinsame Herkunft, Mitgliedschaft einer
konfessionellen Vereinigung und so weiter zum Tragen kommen. Der Protektio-
nismus ist es, der dem Problem der mangelnden Demokratisierung zu Grunde
liegt.

Zwischen 1923 und 1950 hat die CHP-Regierung auf dem Fundament der Be-
ziehung zwischen Zentrum und Peripherie eine Klasse der ,happy few“ geschaf-
fen, die nun durch die Demokratie erschiittert wird. Die Besitzlosen aus Stadt
und Land bilden die Peripherie; ihr Bediirfnis nach Demokratie stellt fiir den Le-
bensstil des Zentrums mit seinen laizistisch-modernen Werten eine Bedrohung
dar und fuhrt dazu, dass sich dieses zusehends autoritir verhilt (Kalaycioglu
2001: 64-66). Zentrum und Peripherie wurden, in die Begriffe Demokratie und
Autoritarismus gefasst, zu den beiden Seiten einer Medaille.

Der Laizismus hatte das offentliche Leben in der Tiirkei unter Kontrolle ge-
nommen und war damit zur Quelle modernistischer Praktiken geworden. Nach
1946 lockerte sich die strenge Politik der Jahre zwischen 1923 und 1946. Die De-
mokratie trug dazu bei, den Islam in der Offentlichkeit sichtbar zu machen. Denn

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 159

die turkische Republik verlieh in ihrem Grindungsprozess den gut ein Jahrhun-
dert zuvor schon eingesetzten Sikularisierungsversuchen ein juristisches Funda-
ment und institutionalisierte sie. Die Erziehung wurde am 3. Mirz 1924 mit dem
Gesetz der Einheit der Bildung dem Monopol des Bildungsministeriums unter-
stellt. Das Zivilgesetz von 1926 brachte hinsichtlich Religion und Tradition grofie-
re individuelle Freiheiten. Die Schriftreform loste das Turkische aus der arabi-
schen Kultur und befreite es von den osmanischen Eliten. Damit sicherte der Lai-
zismus nicht nur die Loslosung der Politik von der Religion; er sicherte auch die
Gleichheit der Geschlechter und beseitigte den religiosen Druck, der auf der Er-
ziehung lastete (Arat 2005: 109-110; Kadioglu 2005: 24-27; Gole 2009: 115-119).
Die zunehmende Sichtbarkeit des Islams in der Offentlichkeit seit 1950, die Pri-
senz des islamischen Kopftuchs seit 1980, die Einrichtung von Gebetsriumen in
den Ministerien, der Zugang zu den Universititen fur Absolvierende der Vorbe-
ter- und Predigerschulen, der Zugang zu Beamtenstellen im Sicherheitsdienst fur
Absolvierende des Hohen Islamischen Institutes (Yitksek Islam Ensitiisii), alle diese
Entwicklungen machten den Islam zu einem zentralen Problem in der Offentlich-
keit. Der politische Islam schiirte die Spannungen in der demokratischen Vertre-
tung; Instrument dazu war das breite Fundament, das er dank der RP gewonnen
hatte.

Das Militdrregime von 1980 ebnete den Weg fiir den wilden Kapitalismus und
radierte die linke Opposition aus. Mit ihrem Protest gegen Ungleichheit und Un-
terdriickung gewann die islamische Politik in diesem Umfeld Attraktivitit. Mit der
Entwicklung des Kapitalismus hitte die islamische Politik das Feld dem politi-
schen Kampf der modernen sozialen Klassen tiberlassen kénnen (Ahmad 2005:
260). Ja, es wird sogar behauptet, der tirkische Kapitalismus stirke die Linke (Ra-
mazanoglu 1987: 236-242). Die Politik entwickelte sich aber in die Gegenrichtung
und bereitete den Islamisten den Boden; damit wandelten sich auch die Klassen-
gegensdtze in eine Polarisierung zwischen laizistischen und religiosen Kriften
(Poulton 1999: 238-239). Als Reaktion auf den seit den 1980er Jahren zur An-
wendung gelangenden Neoliberalismus wurde aber nicht nur die islamische Poli-
tik entwickelt; mit der Gerechtigkeits- und Entwicklungspartei AKP wurde 2002
diese Politik bereits zum zweiten Mal an die Macht befordert. Uber die Provinz-
bourgeoisie breitete sich der Kapitalismus in der Tiirkei mit Privatisierungen und
Liberalisierungen stark aus. Auf der anderen Seite fand er in der Islamisierung der
Zivilgesellschaft seinen bedeutendsten Ort.

Der Neoliberalismus leistete dem Individualismus Vorschub; mit dem Wandel
konfrontiert, geriet das Individuum indessen in Schwierigkeiten, worauf sich die
Gemeinschaft einschaltete und Hilfe anbot. Auf diese Weise breitete sich die Ba-
sisgemeinde der islamischen Politik aus. In den Bereichen, aus denen sich der
Staat zurlickgezogen hatte, kamen die Gemeinschaften und die religiose Zivilge-
sellschaft schnell zum Blithen; protektionistische Beziehungsformen institutiona-
lisierten sich. In den 1980er Jahren schaffte es die neue zugewanderte stiddtische

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160 RAMAZAN GUNLU

Bevolkerung weitgehend dank Herkunftsvereinen, Sekten und gemeinschaftli-
chen Griindungen, sich dem sozialen Wandel anzupassen (Atacan 1990: 96-116).
Die Anschuldigung, die tiirkisch-islamische Synthese als offizielle Ideologie des
Militirputsches vom 12. September 1980 habe es nicht geschafft, der Ausbrei-
tung des Islams entgegenzutreten, und die eigentlichen Schuld liege bei den In-
tellektuellen, machte den Weg frei fir islamische Bewegungen und Sekten; diese
wiederum kissten das Militirregime aus dem Schlaf.

Das Schritthalten der Sekten mit dem Wandel fithrte dazu, dass die islamische
Identitit sich der Offentlichkeit bemichtigte und die laizistische 6ffentliche Identi-
tit zuriickdringte. Damit ging in der Tiirkei, welche das westliche Modell iiber-
nommen hatte, eine Schwichung der universellen modernen Identitit einher. Dies
ist ein globaler Trend; der Neoliberalismus hat weltweit bei der Zerstérung der
modernen Identitit seine Rolle gespielt. Damit machte die Spannung zwischen
dem fur die Moderne zentralen Begriff des Laizismus und der Demokratie den Is-
lam zu einem der grundlegenden Probleme des politischen Regimes (Gole 2009:
112-113). Dies zwang auch die zentrale 6ffentliche Politik zu einem Wandel.

Das kemalistische Experiment, das im offentlichen Raum tber die Frauen-
und die Bildungspolitik gefihrt wurde, traf nun mit der Frage des #irban, des is-
lamischen Kopftuches, wieder im Bereich von Frauen- und Bildungspolitik auf
Schwierigkeiten. In ihrer Studie ,Rethinking Islam and Liberal Democracy®
kommt Yesim Arat zu dem Schluss, dass die islamische Frauenfigur der tiirki-
schen Politik vom sikularen Experiment des Islams in den 1980er Jahren geschaf-
fen worden sei. Mit Bezug auf Thomas Franck’s The Empowered Self kommt sie
zum Schluss, dass der Individualismus ein modernes Phinomen sei, bei dem die
Person ,die Komponenten ihrer eigenen einzigartigen Identitidt wihlt und sich
erschafft® (2005: 49-52). In diesem Rahmen entstand im Wandel biografischer
Prozesse in den 1980er Jahren und aus dem Phinomen der individuellen Einzig-
artigkeit der Moderne die tiirkische islamische Frauenfigur. Arat untersucht die
RP, die durch einen Beschluss des Verfassungsgerichtes vom 16. Januar 1998 ver-
boten wurde, und stellt fest, dass die Frauen der Frauenkommission mit zwei
Ausnahmen laizistische offentliche Schulen durchlaufen hatten. Demnach trat
das Kopftuchproblem nicht nur in laizistischen 6ffentlichen Schulen auf, es kam
auch aus laizistischen, meist kemalistisch-modern eingestellten Familien. Arat er-
klirt dies mit dem Phinomen der Moderne, welche dem Individuum die Schaf-
fung seiner eigenen Identitit ermoglicht. Die Diskontinuitit zwischen der mo-
dernen Erziehung der Kopftuchtrigerinnen und ihrer Rolle in der neu zu erwer-
benden islamischen Identitit kann mit der Moderne erklirt werden. Die RP hat
von dieser Disharmonie profitiert und besetzte ihre Kaderstellen mit gut ausge-
bildeten Frauen. Diese passten weder ins Bild der qualifizierten berufstitigen
Frau, das man von den gut ausgebildeten Frauen der Republik erwartete, noch in
das der Hausfrau, die keine ordentliche Ausbildung genossen hat. Die Kopftuch-
trigerinnen verwendeten ihre Ausbildung und ihre Begabungen schliefilich dazu,

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 161

dem etatistischen Verstindnis des Islams und dem Laizismus entgegenzutreten.
Es wire nicht moglich gewesen, vom Experiment der islamischen Politik mit den
Frauen nur zum Einsatz der Frauen in der islamischen Politik zu profitieren.

In dem Maf, wie der Islam in die Politik ging, vereinigte er sich mit den libera-
len Werten. Eine sich an liberalen Werten orientierende islamische Weltanschau-
ung kann wohl gezwungen sein, sich mit einer reichen liberalen Demokratie zu
versdhnen. Die gegenseitige Beeinflussung von Islam und Liberalismus kann so-
wohl den Liberalismus als auch den Islam bereichern. Auch wenn die Frauen der
RP sich den Protesten der laizistischen Feministinnen nicht anschlossen, positio-
nierten sie sich mit ihren autonomen Priferenzen auf der Seite einer politischen
Partizipation der Frauen und kimpften gegen die Prinzipien der Verwestlichung
der turkischen Kultur und des laizistischen Etatismus (Arat 2005: 113-115). Diese
ihre Positionierung kann, Gber die Partizipation der Frauen, einen Beitrag an die
Demokratie leisten. Andererseits fallen bei einer genauen Betrachtung islamischer
ziviler Vereine die allumfassenden Eigenschaften der Beziehung zwischen Zivilge-
sellschaft, Islam und Demokratie auf (Cinar 2005; Kadioglu 2005: 37-38).

Hier kommt dem Diskurs tiirkischer islamischer Intellektueller Wichtigkeit zu.
In ihrem Verstindnis der islamischen Zivilgesellschaft konnen sie auch mal die An-
sicht vertreten, die laizistische Struktur des zentralistischen Staates und der islami-
sche Charakter der Zivilgesellschaft stehen sich in der Demokratie frontal gegen-
tber; der Laizismus vertrage sich nicht mit der Demokratie. So kann von der Har-
monie zwischen Demokratie und Zivilgesellschaft gesprochen werden. Diese starre
Auffassung von Zivilgesellschaft hat ihren Ursprung in einem traditionellen lindli-
chen Verstindnis des Islams und einem das tégliche Leben bestimmenden Regio-
nalismus (Aktay 2006: 230). Nicht in einem ,,doktriniren Islam®, sondern in einem
sgesellschaftszentrierten Islam® tritt dieses Verstindnis zu Tage (Yavuz 2005: 128-
129); hier hat das Problem des politischen Regimes seinen Ursprung, welches Tayy-
ip Erdogan symbolisch zwischen dem sozialen Zentrum und dem politischen Zen-
trum angesiedelt hat. Bei der Entwicklung der islamischen Zivilgesellschaft war ne-
ben der politischen Kontrolle auch wirkungsvoll, dass man im Alltag islamische
Verhaltensmuster verfolgen konnte. Erleichterungen fiir die religiosen Stiftungen
wihrend der Ozal-Ara, die Authebung der Artikel 141, 142 und 163 des tiirkischen
Strafgesetzes im Jahr 1989, laut denen Islamismus und Kommunismus strafbar wa-
ren, der zunehmende private Religionsunterricht, die Entwicklung einer islami-
schen Mode, die Publikation islamischer Zeitschriften und die Produktion geistli-
cher Musik verliehen der islamischen Zivilgesellschaft neue Impulse. Privatisierun-
gen, Menschenrechte und die EU-Politik erweiterten das Feld der liberalen Politik
und stirkten den privaten Bereich (Kigitkcan 2003: 506; Yavuz 2005: 109-110).

Politik und Zivilgesellschaft islamisierten sich, die historische Polarisierung zwi-
schen modern-alevitisch und traditionell-sunnitisch kristallisierte sich nun in der
Polarisierung zwischen laizistisch und antilaizistisch. Damit verlor der laizistisch-
moderne Bereich sein Potenzial, die kurdische Bevolkerung anzusprechen. Mit

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162 RAMAZAN GUNLU

dem Putsch von 1980 verloren auch die Aleviten die in ihrer Gemeinschaft weit
verbreitete sozialistische Identitit. Am 2. Juli 1993 entziindete eine Menge aus fa-
natischen Gliubigen das Madimak-Hotel in Sivas. Die staatlichen Organe waren
informiert und sahen zu. Der Tod von 35 Intellektuellen und zwei Hotelangestell-
ten in dem Brand politisierte die Identitit der Aleviten und wurde zum Wende-
punkt in ihrer Haltung zum Staat und der islamischen Bewegung gegeniiber. Ab-
wehr und Widerstand gegen den Einfluss des sunnitischen Islams auf den Staat
verstarkten sich (Yavuz 2005: 111-114). Mit dem Ende der Sowjetunion be-
schleunigte sich der Wandel; nebst dem Gegensatz zwischen laizistisch und anti-
laizistisch trat nun die kurdische Frage in den Vordergrund. Als Konsequenz die-
ser Verschiebungen wurden die politischen Identititen auf der Basis der politi-
schen Parteien neu aufgebaut, und zwar die Religiositit durch die Parteien der
Milli Goriig, der RP, der FP, der SP und der AKP. Den Nationalismus vertrat die
Tirkismus-Partet MHP, den Laizismus die kemalistische Partet CHP und die se-
paratistische Bewegung die kurdische Partei, die ehemalige Partei der demokrati-
schen Gesellschaft (Demokratik Toplum Partisi, DTP), neu nun die Partei flir Frieden
und Gerechtigkeit (Barzs ve Demokrasi Partisi, BDP) (Tachau 2000: 144).

Die Bildung der Koalitionsregierung durch die RP im Juni 1996, nach den Lo-
kalwahlen von 1994 und den allgemeinen Wahlen von 1995, vertiefte die Span-
nungen. Die Note des Nationalen Sicherheitsrates vom 28. Februar 1997 beschnitt
die ,soziale Partizipation® der islamischen Kreise am modernen Leben. Die acht-
jahrige Primarschule, welche die Schlieflung der Sekundarstufe der Lyzeen fur
Prediger und Vorbeter nach sich zog, die SchlieBung der illegalen Korankurse, die
strikte Begrenzung, die der islamischen Bildung auferlegt wurde, sowie das Kopf-
tuchverbot an den Universititen setzten die islamische Zivilgesellschaft unter
Druck. Zudem wurden in Mediendiskussionen und in der Organisation der isla-
mischen Zivilgesellschaft die islamische 6ffentliche Politik und der Kampf in der
Zivilgesellschaft zu einem Feld fiir Massenmobilisierungen. Islamische Vereine
und Stiftungen wurden zu Sammelbecken und Organisatoren sozialer Forderun-
gen aus der Zivilgesellschaft. Der Islam fithrte im tdglichen Leben die Bereiche
Identitdt und Politik an. Er wurde auch Anfithrer im Kampf um die Rechte in der
Offentlichkeit und gegen die Beschneidung des Rechtes auf Bildung, welche des
Kopftuchverbotes an Schulen und Universititen wegen speziell Schiilerinnen und
Studentinnen traf. Einerseits stand die Behinderung der ,Teilnahme der Frauen
am gesellschaftlichen Leben® im Widerspruch zum modernistischen Aspekt der
kemalistischen Politik. Andererseits wurde die ,gesellschaftliche Teilnahme der
Frauen“ auch mit Hinblick auf die ,Demokratieprobe” und das Problem der
sDoppelzingigkeit” der islamischen Politik diskutiert (Gole 1992: 138-174; Car-
koglu 2004: 129; Kadioglu 2005: 37-39; Ozdalga 2006: 197). Der politische Islam
breitete sich tiber politische Netze aus, und je mehr die Zivilgesellschaft erstarkte,
desto stirker wurden Politik und Zivilgesellschaft islamisiert. Mit diesem Wandel
trat die zivilgesellschaftliche, ,gesellschaftszentrierte® Version der islamischen Poli-

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 163

tik auf den Plan. Die meistgestellte Frage an die islamische Politik wurde nun, ob
sich der Islam in dieser Probe mit der Demokratie liberalisieren wiirde. Der Tanz
der politischen Orientierung mit der Demokratie gewinnt mit den sich wandeln-
den Bedingungen neue Formen. Die Religiositit ist kein direkter Gegenpart zur
Demokratie (Tessler/Altinoglu 2004: 45). Dennoch bleibt die grundlegende Sorge
der laizistischen Intellektuellen um das politische Regime weiterhin die islamische
Politik, die sie fiir nicht demokratisch halten. Aus diesem Grund wurde Recep
Tayyip Erdogan des takiyecilik, der Scheinheiligkeit bezichtigt, als er vor den Wah-
len 2002 behauptete, er habe sich verindert. Und wie wenn er dies noch bestir-
ken wiirde, behauptete er, zwischen laizistischem Zentrum und gesellschaftlichem
Zentrum bestehe eine Unvertriglichkeit; seine (religidse) Mission, so definierte er
sie, sei es, das (religiose) ,gesellschaftliche Zentrum® dem (laizistischen) ,politi-
schen Zentrum® zu iibersetzen (Akdogan 2004: 137). Die Bezeichnung der islami-
schen Politik durch laizistische Intellektuelle als antidemokratisch kann man um-
gekehrt auch hinterfragen als eine paradoxe Suche nach eigener Legitimitit durch
die anti-demokratische Politik. Daher ist nach wie vor die demokratische Politik
selbst ein ernsthafter Problembereich im tiirkischen politischen Leben. Denn
wenn die durch Argumente in Frage gestellte Wahrheit darin besteht, gegen eine
blockierende Initiative einen Damm zu errichten, dann sind die Grenzen des Re-
gimes auch die Grenzen der Demokratie.

Allumfassende Erklirungsmodelle schaffen immer auch ihre eigenen Liicken.
So hat der Neoliberalismus mit den Verfahren des freien Marktes diesen Weg ge-
ebnet. Ozals antibiirokratisches und marktwirtschaftliches Verstindnis ldsst sich
problemlos mit einem islamischen kulturellen Diskurs zusammenfiithren. Die is-
lamische Politik stellt sowohl im kulturellen als auch im politischen Bereich ihre
neuen Eliten gegen die alten Eliten auf. In der Ozal-Ara wurde dazu die Rede-
wendung ,,Ozals Prinzen® kreiert, in der Erbakan-Ara hingegen der Ausdruck der
»gldubigen Eliten®“. Immer aber treten die neuen, aus den islamischen Netzwer-
ken rekrutierten neuen Eliten gegen die Akteure des offentlichen Bereiches an
(Yavuz 2005: 126-127). Mit dem Verbot der RP wird sichtbar, dass der politische
Islam den Kampf gegen den Staat dem ,s0zial ausgerichteten® Islam, der zivilge-
sellschaftlichen Ausrichtung tberlassen hat. Die AKP fiihrt ihre Reformpolitik
auf der Linie der islamischen Zivilgesellschaft weiter und macht damit sichtbar,
wie sehr sich der sich liberalisierende Islam veridndert hat.

Auch islamische Autorlnnen weisen auf diesen Wandel hin. Bei einem Vor-
trag, den er nach den Ereignissen des 28. Februar 1997 hielt, hat der islamische
Autor Ali Bulag (1999: 176-177) die Stiftungen, die in der Turkei Tradition ha-
ben, die Sekten, die Konfessionen und so weiter als einen zivilen Bereich be-
zeichnet. Damit, so meinte er, sei dies ein Bereich, in dem sich der Staat nicht in
die Angelegenheiten der Individuen einzumischen habe. Dies weist darauf hin,
dass man die im Prozess des 28. Februar durch den Staat eingegrenzte Freiheit
nun im Bereich der Zivilgesellschaft suchte.

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

164 RAMAZAN GUNLU

Dass der Islam in der Zivilgesellschaft seinen Ort fand, erhielt zusitzliche
Wichtigkeit mit der Betonung des Lokalen durch die AKP. Die 6ffentliche Reform
sah Privatisierungen und Dezentralisierungen vor und stellte den o6ffentlichen
Raum der islamischen Identitit zur Verfiigung. Im Kampf um den Lebensstil do-
minierte Krititk am Laizismus und eine zunehmend steigende Spannung mit der
Militdrfithrung. Diese Spannung steigerte sich in den Jahren 2004 und 2005 und
erreichte thren Hohepunkt im April 2007 (Cizre/Cinar 2007: 20). Auf den Diskurs
der ,Demokratisierung” folgte die Beschuldigung der Doppelziingigkeit. Denn die
AKP schwichte im Rahmen ihrer Demokratisierungspolitik die zentralen staatli-
chen Krifte, stirkte hingegen im Rahmen ihres populistischen Diskurses die peri-
pheren und lokalen Verwaltungen. Dies hatte zur Folge, dass man die Existenz der
Partei mit der Demokratisierung gleichsetzte (Timur 2004: 152, 163; Cizre/Cinar
2006: 4; Carkoglu 2004: 130-131; Kdsebalaban 2005: 33-35; Dag1 2006: 101).

Diese unlosbare Situation, im gespannten Verhiltnis von Regierung und Ar-
mee greifbar, verstirkte sich in den letzten Jahren noch. Im Prozess der EU-
Anpassungen stehen Demokratisierung und Liberalisierung als Priferenzen im
Vordergrund. Dies ist ein positiver Verlauf. In dem Mafi, wie die Regierung sich
von Anordnungen fernhielt, welche den Laizismus bedrohen, wie zum Beispiel,
dass die Identititen in der Offentlichkeit sichtbar werden, und in dem Maf, wie
die zivilen Vereine und das Volk die Ausbreitung des politischen Islams verhin-
derten, niherte sich die Beziehung zwischen Zivilbereich und Armee dem libera-
len Modell an. Dies weist auf die ausgleichende Rolle der Zivilgesellschaft im
turkischen Demokratisierungsprozess hin (Giinlii 2009b: 9).

Die AKP lisst sich im Bereich von Pragmatismus und einem transformierten
Islamismus lokalisieren (Dagt 2006: 101-103; Cinar 2006: 470-483). Mit der Un-
terstiitzung des in Anatolien und Istanbul breit gestreuten Kapitals der Klein-
und Mittelbetriebe hat sich die AKP auf die Linie der Milli Goriis ausgerichtet;
mit ihrer liberalen und antibiirokratischen Haltung niherte sie sich den Mitte-
Rechts-Parteien wie der ANAP an. Auch die Unterstiitzung der EU war der AKP
gewiss, denn mit der erwihnten liberalen und antibtirokratischen Haltung passte
sie sich der EU-Politik problemlos an und machte sich auch den Demokratisie-
rungsdiskurs zu Eigen. Damit und mit der Unterstiitzung aus den Kreisen der
kleinen und mittleren Betriebe, zudem mit dem Ansehen einer islamischen Par-
tei und der Betonung der Zivilgesellschaft versetzte sie nach wie vor die gebilde-
ten mittelstindischen Kreise in Unruhe. Mit ihrer Reformpolitik, den kurdischen
Sprachkursen und dem kurdischen Fernsehen entfernte sie sich vom Annan-Plan
(Annan Plani) und der allgemeinen Ausrichtung des Regimes (Cizre/Cinar 2007:
6-10; Kosebalaban 2005: 30-32; Tepe 2005: 80-81).

Die Wahlen von 2007 machten in der Wihlerschaft der laizistischen CHP,
konservativ-demokratischen AKP, nationalistischen MHP und kurdischen BDP
eine politische Spaltung sichtbar (Cumburiyet 25. Juli 2007: 7). Die neue Zusam-
mensetzung des Parlamentes kann man als ethnopolitische Transformation des

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 165

politischen Feldes unter dem Einfluss des Liberalismus in den Jahren nach 1980
bis heute sehen. In diesem Prozess haben sich die Parteien regionalisiert und die
nationale Einigung hat sich ins zivilgesellschaftliche Verstindnis der konservativ-
demokratischen AKP eingeschrieben.

Wie man sich der AKP gegeniiber verhalten solle, diskutierte auch die TUSI-
AD. Nach einer Aussage von Murat Dural, dem Vertreter des amerikanischen
Waffenherstellers Lockheed, ist der #irban, das islamische Kopftuch, mit der Scha-
ria gleichzusetzen. Arzuhan Yal¢indag, die damalige Vorsitzende dieser grofiten
tirkischen Industrie- und Geschiftsleutevereinigung, antwortete darauf, dass sich
die TUSIAD nicht in diese Frage einmische und zudem das Volk nicht gering-
schitze. Einige TUSIAD-Mitglieder hielten zur Zeit der Wahlen die Sicherheit fiir
das oberste Gebot und kritisierten die laue Haltung der AKP in der Frage der
Mafinahmen gegen die PKK. Von dieser Besorgnis einmal abgesehen, die Erkla-
rung Yal¢indags zeigt, wie die Kopftuchfrage aus Angst, das Volk geringzuschit-
zen, Immunitit erlangte und wie der damit zusammenhingende Diskurs kraftlos
geworden war.

Die Wahlresultate banden das Volk mit der AKP noch enger zusammen und
versetzten die Bevolkerung in eine ,alternativlose® Lage. Als eine weitere Konse-
quenz der Wahlen wurde die Normalisierung des religidsen Standpunktes in der
Bevolkerung gewertet (Cumburiyer 25. Juli 2007). Einer wihrend des Wahlgangs
durchgefiihrten Befragung gemifl begaben sich 78,3% aus Sorge um die Wirt-
schaft und wirtschaftlicher Erwartungen wegen in die Wahllokale, 38,9% aus Sor-
ge um die Korruption, 14,7% aus Sorge um die Sicherheit, 13,9% aus Sorge um
die Demokratie und 10,3% aus Sorge um den Laizismus (Radikal 25. Juli 2007).
Die Sorge um den Laizismus ist hier ausdriicklich lokalisiert, wihrend die von
der Regierung verfolgte Politik legitimiert erscheint. Die neue Lage zeigt, dass der
politische Kampf in der Zivilgesellschaft noch empfindlicher geworden ist. Es ist
daher unentbehrlich, den Zustand der Zivilgesellschaft auch mit Hinblick auf die
politischen Konkurrenten unter die Lupe zu nehmen.

Bildung

Die Frage der islamischen Bildung trat mit den Vorbeter- und Predigerschulen auf
den Plan der offentlichen Politik. Zu Beginn verhielten sich die mit der islami-
schen Bildung betrauten Personen dem staatlichen Religionsunterricht gegeniiber
distanziert. Sie sahen dann aber bald, dass hier ein grofles Potenzial vorhanden
war. Das Solidarititsnetz, das sich tiber die Vorbeter- und Predigerschulen bildete,
stirkte auch das Potenzial des stidtischen Kleinkapitals, sich zu organisieren.
Denn speziell in den 1960er Jahren entwickelte sich der Kapitalismus zugunsten
der groflen Unternehmen; zu den Verlierern gehorten die lindlichen Besitzenden.
Dies kam deren ideologischen und politischen Bediirfnissen entgegen. Nach dem
Zweiten Weltkrieg waren die monetiren Fonds ohne Anwendung geblieben. Sie

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166 RAMAZAN GUNLU

wurden nun einerseits in den Dienst der Wirtschaft gestellt, andererseits zur Fi-
nanzierung der als Folge der staatlichen Wohlfahrtspolitik zunehmenden Aufga-
ben eingesetzt. Die Bildung, von der Grundschule iiber die Sekundarstufe bis zur
Universitdt, wurde an die Spitze dieser Massenmobilisierung gestellt. Die Frage
der islamischen Bildung in der Tirkei war eine Folge der kapitalistischen Entwick-
lung. Diese Entwicklung hatte zur Massenmigration und damit zum Wandel der
traditionellen Beziehung der lindlichen Bevolkerung fithrte. Der Widerstand und
die Opposition gegen diesen Wandel in Kreisen des Kleinkapitals, die aufsteigen-
de Arbeiterbewegung, sowie der Zuwachs an Respekt den gebildeten Kreisen ge-
geniiber, wurden als Folge von Modernisierung und Demokratisierung der Bil-
dung umgeformt. Die Okonomie der unabhingigen Haushalte ging im Vergleich
mit dem Kapitalismus der groflen Unternehmen zuriick, wihrend die Kluft zwi-
schen Beschiftigung und Bildung zunahm. Der Religionsunterricht fand indessen
bis 1948 keinen Platz im System der 6ffentlichen Bildung.

Die CHP, die bis 1950 an der Macht blieb, vertrat die Akteure des Befreiungs-
krieges und die Krifte, die 1923 die Republik gegriindet hatten. 1947 fasste sie
am Siebten Parteitag liberale Beschliisse und passte sich dem Wandel an. So be-
stand sie die Demokratieprobe auf Kosten des inneren Gleichgewichtes der Krif-
te, auf die sie sich eigentlich stiitzte. Einer der Beschliisse betraf die Frage, ob der
Staat in einer sich liberalisierenden Welt den Religionsunterricht zu organisieren
habe. Der Auftritt der religiosen Bildung im autoritiren offentlichen Bereich
fand dann erstmals im Jahr 1948 statt; in der Grundschule wurde der Religions-
unterricht zu einem Wahlfach. Als Folge der liberalen Beschliisse der CHP wurde
durch die neu gebildete Regierung 1949 in Ankara eine Theologische Fakultit
eroffnet und der Ankara-Universitit unterstellt. Ab dem Schuljahr 1948-1949
wurden Predigerkurse durchgefiihrt. Am 14. Mai 1950 kam eine Koalition aus
Grundbesitzern und Geschiftsminnern an die Macht; sie wendete sich in einem
liberal-religiésen politischen Jargon ans Volk. Konkreter Ausdruck davon war,
dass die Demokratische Partei, kaum war sie an der Macht, die Predigerkurse in
einen siebenjihrigen regulidren Unterricht umwandelte. In der Grundschule war
das Angebot nun nicht mehr, auf Wunsch den Religionsunterricht besuchen zu
konnen, sondern auf Wunsch dem Religionsunterricht fernbleiben zu kénnen.
Die Demokratische Partei eroffnete zusitzliche Vorbeter- und Predigerschulen;
das Hohe Islamische Institut wurde erdffnet; 1959 wurde im Bildungsministeri-
um die Abteilung fur religiose Bildung eroffnet (Yavuz 2005: 173-175). Die Zahl
der Vorbeter- und Predigerschulen, wie aus der Tabelle im Anhang ersichtlich ist,
stieg zwischen 1960 und 1970 an. Im Regierungsprogramm der Regierung Demi-
rel fiir das Jahr 1965 wird zur Bildungspolitik angemerkt, dass auch den Absol-
ventlnnen der Vorbeter- und Predigerschulen, der Sekundarstufe der Berufsschu-
len und der technischen Schulen die Hochschulen offen stehen; dies diene der
Forderung der Begabungen. Nach der Militdrintervention von 1971 wurden an
den Vorbeter- und Predigerschulen zwei wichtige Neuerungen eingefiihrt. Die er-

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 167

ste war die Schliefung der Sekundarstufe der Vorbeter- und Predigerschulen, die
zweite regelte das Grundgesetz der Nationalen Bildung 1739 aus dem Jahr 1973
und beforderte die Vorbeter- und Predigerschulen auf den Stand von Lyzeen
(Cakir et al. 2004). Nach dem Putsch von 1980 er6ftnete sich den Vorbeter- und
Predigerschulen zudem der Ubertritt in die Universitit. So fingen diese Schulen,
die als Internatsschulen angelegt waren, den explosionsartig wachsenden Bedarf
der liandlichen Bevolkerung nach Bildung auf. Sowohl in der Stadt als auch auf
dem Land stieg dieser Bedarf an und 16ste in den Lyzeen fur Prediger und Vorbe-
ter, mit der Unterstiitzung der Vorbeter- und Predigerschulen-Hilfsvereine, eine
wahre Massenmobilisierung aus. Mit diesem zahlenmifligen Anstieg sowie der
von ithnen aufgebauten Gegenkultur zum kemalistischen Laizismus wurden diese
Schulen zu einem parallelen Schulsystem (Aksit 1993: 105).

Wihrend der Rechts-Links-Konfrontationen der 1960er Jahre sah man die Ly-
zeen fiir Prediger und Vorbeter als ausgleichende Kraft und lief§ sie unangetastet.
Nach der Verlautbarung des Nationalen Sicherheitsrates vom 28. Februar 1997
waren die Tage der RP-DYP-Regierung, der Koalition aus RP und Partei des Rech-
ten Weges (Dogru Yol Partisi, DYP), gezihlt. Im Juni 1997 trat die Regierung von
Ministerprisident Erbakan zurtick in der Hoffnung, eine Koalition griinden zu
konnen. Staatsprisident Silleyman Demirel beauftragte indessen den Vorsitzen-
den der ANAP, Mesut Yilmaz, mit der Regierungsbildung. Unter seinem Vorsitz
wurde eine Koalitionsregierung gebildet; sie fuhrte die vom Nationalen Sicher-
heitsrat auf die Tagesordnung gesetzten laizistischen Reformen durch. Die Sekun-
darstufe der achtjhrigen Vorbeter- und Predigerschulen wurde geschlossen und
die allgemeine Schulpflicht auf acht Jahre angehoben. Die privaten Korankurse
wurden geschlossen, obwohl sie der staatlichen Kontrolle unterstellt waren.

Der Ubertritt aus den Lyzeen fiir Prediger und Vorbeter an die Universitit wur-
de mit der Einfihrung eines Punkteabzuges bei der Wahl von fachfremden Studi-
engingen aufgehoben. Damit ging das Interesse der Bevolkerung an den Lyzeen
fur Prediger und Vorbeter stark zuriick: Im Schuljahr 1997-1998 meldeten sich nur
noch 2000 Personen an, wihrend es 1995 noch 35 000 gewesen waren. 1998 betrug
die Gesamtzahl der Schiilerlnnen 396 667, bis 2002 sank sie auf 71 583 (siehe dazu
Tabelle 1 im Anhang). Trotz diesem zahlenmifligen Riickgang blieben die Vorbe-
ter- und Predigerschulen und die religiose Bildung aber weiterhin auf der Tages-
ordnung. Erst zur Zeit der AKP-Regierung, im Schuljahr 2003-2004, verkehrte sich
der Riickgang in einen Zuwachs und erreichte im Schuljahr 2009-2010 den Wert
von 198 581. Seit Beginn der AKP-Regierungen wurden fortlaufend Versuche un-
ternommen, den Lyzeen fiir Prediger und Vorbeter beim Eintritt in die Université-
ten auch die Wahl von fachfremden Studiengingen zu ermoglichen. 2010 waren
diese Bemiithungen von Erfolg gekront und den Lyzeen fiir Prediger und Vorbeter
wurde fortan der Punkteabzug bei der Wahl fachfremder Studiengingen auf ein
Minimum zuriickgestuft. Die erwidhnten Abziige werden bei den Eintrittspriifun-
gen zur Universitit einem bestimmten Koeffizienten entsprechend vorgenommen.

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168 RAMAZAN GUNLU

Dank dieser Frage der Zuriickstufung des Koeffizienten blieben die Lyzeen fiir Pre-
diger und Vorbeter stets auf der politischen Agenda prisent und waren auch Teil
der Diskussionen iiber grundlegende regimepolitische Fragen.

Dieses Phinomen wurde auch in den Kreisen des Kapitals zu einem wichtigen
Diskussionsthema. Die erste Diskussion, welche die Vorbeter- und Predigerschulen
als politisches Problem auf die Tagesordnung brachte, war der 1990 publizierte Bil-
dungsbericht der TUSIAD, der 1970 von den groflen Kapitalkriften ins Leben ge-
rufenen Vereinigung tiirkischer Industrieller und Geschiftsleute. Damit fand die
Diskussion auch in Kapitalkreisen Parteigidnger. Sie wurde auch von der 1992 von
islamisch ausgerichteten Geschiftsleuten gegriindeten Vereinigung unabhingiger
Industrieller und Geschiftsleute MUSIAD aufgenommen (Giinlii 2008: 120).

In jeder Diskussion um Bildung kam von da an indirekt oder direkt die Islami-
sierung der Bildung oder die Aufhebung fachfremder Studienmoglichkeiten von
Absolventlnnen der Vorbeter- und Predigerschulen beim Eintritt in die Universi-
titen zur Sprache. Unter dem Einfluss des neuen, von der AKP ernannten Vorsit-
zenden des Hochschulrates (Yiiksek Ogretim Kurulu, YOK) sowie der weiteren Mit-
glieder hat der Rat den Koeffizienten in einem neuen Beschluss von 2009 ganz
abgeschafft. Der Staatsrat hat jedoch diesen Beschluss wieder aufgehoben. Darauf
sah der Hochschulrat vor, den Punkteabzug bei der Wahl fachfremder Studien-
ginge zu vermindern. Der darauthin angestrebte Prozess endete am 17. Mirz 2010
mit einem Staatsratsbeschluss (Hiirriyet 18. Mirz 2010), der dem Hochschulrat die
Befugnis erteilte, den Lyzeen fiir Prediger und Vorbeter den Weg zwar nicht voll-
stindig zu ebnen, ihnen aber immerhin entgegenzukommen. Die AKP-Regierung
misst der Frage des Koeffizienten groflen Wert bei; sie versucht auch damit zu er-
reichen, dass islamische Motive stets sichtbar und aktuell bleiben. Die Medien
bemerkten dazu, dass der Beschluss iiber den Koeffizienten Anlass fiir einen neu-
en Prozess zur Parteischliefung gegen die AKP bieten konnte. Dieses Thema des
Koeffizienten bei den Zulassungsprifungen zur Universitit bleibt auch weiterhin
fiir das Regime eine kritische Frage. Indessen fillt auf, dass die AKP dauerhaft
bemiiht ist, islamische Themen und Motive zur Sprache zu bringen.

Die Kog¢-Gruppe, der Zusammenschluss der grofiten Industriellen der Tirkei,
hat das Projekt ,Berufsschulen sind eine Angelegenheit des Vaterlandes“ ins Le-
ben gerufen. An einer Rede, die er im Rahmen dieses Projektes hielt, sagte Mu-
stafa Kog, es sei Populismus, die Berufs-Lyzeen im Zusammenhang mit dem Ko-
effizienten zum Thema zu machen. Die nationale Bildungsministerin Nimet
Cubukgu entgegnete ihm, der flexible Umgang mit dem Koeffizienten habe das
Interesse an den Berufsgymnasien ansteigen lassen. Daher sei es richtig, die
Hemmnisse zu beseitigen, welche beim Universititseintritt fir Absolventlnnen
der Berufsgymnasien bestanden haben (Cumburiyet 10. April 2010).

Die Mafinahmen der AKP-Regierung im Bildungsbereich sind nach wie vor
eines der Probleme des Regimes. Alle ihre Anordnungen sind wieder aufgehoben
worden, sei es von der Verwaltungsjustiz, das heifft dem Staatsrat, sei es von der

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 169

politischen Justiz, dem Verfassungsgericht. Oder aber die Neuerungen wurden als
Mafinahmen zum Zweck der Initiativforderung gesehen. Beispiele dafiir gibt es
genug: Die finanziellen Beitrige der Elternbeirite zum Schulbetrieb; die Abgabe
des Unterrichtsmaterials, auler den Schulbiichern, an Ort und Stelle; die Ande-
rungen im Betriebsreglement der Schulkantinen; die Verbreitung privater Bil-
dungseinrichtungen; die staatliche Finanzierung ,armer und erfolgreicher Schu-
lerInnen® tiber spezielle Kontingente an privaten Schulen; die Initiativen zur Er-
offnung von Geschiftsfithrungsbuchhaltungen fiir die Universititen, zur Off-
nung der Universititen fiir Spenden und Kredite sowie zur Anderung des Fiih-
rungsmodells. Die Anordnungen des Neoliberalismus werden als Bedrohung
empfunden, denn in der Tiirkei ist das Fundament der Politik ein islamisches.

Demgegeniiber fihrt die Regierung fort, die Behinderung der Absolventlnnen
der Vorbeter- und Predigerschulen durch den Koeffizienten auf der Tagesordnung
zu halten. Bei der Darlegung der politischen Rolle der AKP betont der Minister-
prisident die politische Mission der Partei und tibersetzt dabei den Diskurs des
»s0zialen Zentrums®, des ,eigentlichen Volkes®, in die Sprache des ,politischen
Zentrums®, der Oligarchie an der Macht. Bei genauer Betrachtung dieser Aussage
wird aber deutlich, dass der Diskurs nicht das Problem der Parallelgesellschaft
meint, sondern das Problem des mit dem Volk nicht in Einklang kommenden
Staates.

Die AKP hat die Lehrpline der Schulen geiandert und dabei den Privatbereich
bedeutend ausgeweitet. Die Vielfalt innerhalb der Bevolkerung wird dabei im
Schulbereich stirker prisent gemacht. So identifiziert sich die AKP mit dem De-
mokratischen und distanziert sich von den inneren Spannungen im Regime.
Wenn auch diese Entwicklung Anlass bietet fiir Opposition und Kritik von laizi-
stischer Seite, ist sie doch ein Hinweis auf das zunehmende Gewicht der Politik
der AKP. Fir die starke Betonung des Privatbereiches und der Wirtschaft durch
die AKP war schliefflich Erbakans Misserfolg mit dem politischen Islam aus-
schlaggebend. Was dessen Rekrutierung der staatlichen Eliten aus gliubigen Be-
amten anbelangt, so hat es die AKP vielmehr zu ihrer Strategie gemacht, in allen
Bereichen der privaten Kontrolle den Vorzug zu geben. Diese Praktik kann als
Erweiterung der sozialen Gestalt des Islams gesehen werden und als Entwicklung
des offentlichen Bereiches aus dem Privatbereich heraus.

Fazit

Die in diesem Aufsatz untersuchten historischen Zusammenhinge sind im Span-
nungsfeld zwischen tiirkischer Moderne und Tradition lokalisierbar. Die kritische
Stellung, welche der Bildung in diesem Kontext zukommt, tritt gerade mit der
Bildung zu Tage. Daher mutiert die Bildungsfrage zu einer politischen Frage; dies
wird deutlich aus den Spuren, die sie in der Geschichte der tiirkischen Moderne
hinterlassen hat. Die Eliten der Moderne haben sich ihre Stellungen iiber die Bil-

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170 RAMAZAN GUNLU

dung gesichert und stehen als Minderheit der ,happy few” der Mehrheit der tradi-
tionalistisch-konservativen, verstidterten Landbevolkerung gegeniiber. Die Wider-
spriiche zwischen ihnen werden am deutlichsten in den im Bildungsbereich ausge-
tragenen Abrechnungen. Die Bildung ist ein eifersiichtig verteidigtes Feld der al-
ten Eliten, die hier ihre Kultur auf die neuen Eliten tbertragen wollen. Die
Verbreitung der kapitalistischen Beziehungen in alle Lebensbereiche hat in der
Geschichte turkischer Demokratie eine kriftige Gegenbewegung ausgeldst, denn
sie haben die Okonomie der unabhingigen Haushalte auf dem Land und in den
Provinzstidten zugunsten des Kapitalismus der Groflunternehmen und dessen
Provinzvertretungen liquidiert. Damit gewann in den lindlichen Widerstands-
formen der Islam zunehmend an Bedeutung: Die traditionalistisch-geistliche Re-
aktion nahm die Form eines islamischen politischen Vorstofles an, und damit po-
sitionierte sich der Islam als Vorzugsbereich in Politik und gesellschaftlichem Le-
ben. Die AKP legte sich auf die Linie der Globalisierung fest, nachdem sie die er-
erbte ideologisch-kulturelle, politische und wirtschaftliche Vergangenheit in einer
liberal-konservativen und regionalistischen Strategie neu aufgemischt hatte. Damit
versammelte sie unter dem Dach ihrer neoliberalen Politik sowohl die Profiteure
der Wohltaten der Globalisierung als auch deren Geschidigte.

Die tiirkischen laizistischen Kreise sind heute der Ansicht, dass der laizistisch-
moderne Bereich seit Beginn der AKP-Regierung im November 2002 geschrumpft
ist. Dass die AKP im Rahmen ihrer aktuellen Politik dauernd die Zivilgesellschaft
im Munde fithrt und dabei diese Zivilgesellschaft islamisiert, dass sie mit Hilfe des
Regionalismus das provinzielle Kapital fordert, dass sie den Koeffizienten bei den
Eintrittspriifungen zur Universitit aufgehoben hat, dies alles sind Aspekte, die ih-
rer Politik den Anschein einer parallelen Politik verleihen. Die AKP hat seit 2004
das Interesse an den Vorbeter- und Predigerschulen erneut gefordert. Mit dem Zu-
gang der SchiilerInnen der Grundschule zu den Korankursen in den Sommerferien
verbreitete sie die islamische offentliche Politik weiter. Aufmerksamkeit erregten
die neuen Moglichkeiten, die die AKP den Privatschulen offnete, sowie die finan-
zielle Starkung der Schulen von Sekten und Gemeinschaften. Die tiirkische Gesell-
schaft glitt als Folge dieser Spannungen schnell aus juristischen, bildungspoliti-
schen und 6konomischen Dominen ins Politische, wobei die Probleme ebenfalls
politisiert wurden. Wirtschaft, Politik, Ideologie und Bildung wirken eng zusam-
men. Die Dimensionen der Probleme, welche ihrerseits von der aktuellen Welt ge-
formt werden, verschwinden unter einem allgemeinen Schirm.

(Aus dem Tiirkischen von Hanna Rutishauser)

Bibliographie

Ahmad, F. 2005. Modern Tiirkiye’nin Olusumu. Istanbul: Kaynak.
Akdogan, Y. 2004. AK Parti ve Mubafazakdrlik. Istanbul: Alfa.

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 171

Aksit, B. 1993. Tiirkiye’de Islami Egitim. In R. Tapper (Hrsg.). Cagdas Tiirkiye'de
Islam. Istanbul: Sarmal.

Aktay, Y. 2006. Tiirk Dininin Sosyolojik Imkin: Islam Protestanhg: ve Alevilik. Istanbul:
[letisim.

Arat, Y. 2005. Rethinking Islam and Liberal Democracy. Islamist Women in Turkish Po-
litics. New York: Sunny Press.

Atacan, F. 1990. Sosyal Degisme ve Tarikat Cerrabiler. Istanbul: Hil.

Boratav, K. 1988. Birikim Bigimleri ve Tarim. In §. Pamuk/Z.Toprak (Hrsg). Zzir-
kiye’de Tarmmsal Yapilar (1923-2000). Ankara: Yurt Yay.-TSBD, 237-256.

Bulag, A. 2007. AK PARTI Elestirisi. Diinya Biilteni, 05. Juli.

Cizre, U./Cinar, M. 2007. Turkey between Secularism and Islam: The Justice and Deve-
lopment Party Experience. ISP1 Working Paper. Mailand: ISPL

Cakar, R./Bozan, 1./Talu, B. 2004. [mam Hatip Liseleri: Efsaneler ve Gergekler. Istan-
bul: TESEV.

Carkoglu, A. 2004. Religiosity, Support for Seriat and Evaluations of Secularist
Public Policies in Turkey. Middle Eastern Studies (40/2): 111-136.

Cinar, M. 2005. Siyasal Bir Sorun Olarak Islamcilik. Ankara: Dipnot.

Cinar, M. 2006. Turkey’s Transformation Under the AKP Rule. The Muslim World
(96/3): 469-486.

Dagy, 1. 2006. The Justice and Development Party: Identity, Politics and Human
Rights Discourse in the Search for Security and Legitimacy. In H. Yavuz (Hrsg.).
The Emergence of a New Turkey: Democracy and The AK Parti. Salt Lake City: Uni-
versity of Utah Press, 88-106.

Erogul, C. 1990. Cok Partili Diizenin Kurulugu: 1945-1971. In 1. C. Schick/E. A.
Tonak (Hrsg.). Gegis Siirecinde Tiirkiye. Istanbul: Belge, 112-158.

Gokagtt, M. A. 2005. Tiirkiye’de Din Egitimi ve Imam Hatipler. Istanbul: Iletisim.

Gole, N. 1992. Modern Mabrem. Istanbul: Metis.

Gole, N. 2009. I¢ Ice Girigler: Islam ve Avrupa. Istanbul: Metis.

Giinli, R. 2008. Vocational Education and Labour Market Integration in Turkey:
Requirements for Vocational Training and Development. In A.-M. Nohl/A.
Akkoyunlu-Wigley/S. Wigley (Hrsg.). Education in Turkey. Miinster/New York/
Minchen/Berlin: Waxmann, 107-131.

Giinlii, R. 2009a. AKP ve Egitimin Siyasal Sosyolojisi. In I. Uzgel/B. Duru
(Hrsg.). AKP Kitabi. Ankara: Phoenix, 720-747.

Ginld, R. 2009b. Politics, Democracy and Civil Society: Local Governance in
Mugla, Turkey. http://povb-ecpr.org/node/65?destination=node%2F65, zuletzt
abgerufen am 24.06.2011.

Kadioglu, A. 2005. Civil Society, Islam and Democracy in Turkey: A Study of
Three Islamic Non-Governmental Organizations. The Muslim World (95): 23-41.

Kalaycioglu, E. 2001. Turkish Democracy: Patronage versus Governance. Turkish
Studies (2/1): 54-70.

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172 RAMAZAN GUNLU

Keyder, C. 1990. Turkiye Demokrasisinin Ekonomi Politigi. In I. C. Schick/E. A.
Tonak (Hrsg.). Gegis Siirecinde Tiirkiye. Istanbul: Belge, 38-73.

Kosebalaban, H. 2005. The Impact of Globalization on Islamic Political Identity.
World Affairs (168/1): 27-37.

Kiigtikcan, T. 2003. State, Islam and Religious Liberty in Modern Turkey: Recon-
figuration of Religion in the Public Sphere. Brigham Young University Law Re-
view: 475.

Mardin, S. 1997. Din ve Ideoloji. Istanbul: Iletisim.

Ozdalga, E. 2006. Islamciligin Tiirkiye Seyri. Istanbul: Iletisim.

Oztemiz, M. 1997. Cumburiyet Déneminde Devletin Din Politikalar. Ankara: Pence-
re Yay.

Pamuk, S. 1988. Ikinci Diinya Savag1 Yillarinda Devlet, Tarimsal Yapilar ve Do-
ntstim. In S. Pamuk/Z.Toprak (Hrsg). Tiirkiye’de Tarimsal Yapilar (1923-2000).
Ankara: Yurt Yay.-TSBD, 91-109.

Parla, T. 1989. Ziya Gokalp, Kemalizm ve Tiirkiye’de Korporatizm. Istanbul: Iletisim.

Parlar, S. 1997. Silabl: Biirokrasinin Ekonomi Politigi. Istanbul: Bibliotek.

Patton, M. J. 2006. The Economic Policies of Turkey’s AKP Government: Rab-
bits from a Hat?. Middle East Journal (60/3): 513-536.

Poulton, H. 1999. Silindir Sapka Bozkurt ve Hilal Tiirk Ulusculugu ve Tiirkiye Cum-
buriyeti. Istanbul: Sarmal.

Ramazanoglu, H. 1987. The State, the Military and the Development of Capita-
lism in an Open Economy. In H. Ramazanoglu (Hrsg.). Turkey in the World Ca-
pitalist System. Aldershot: Avebury, 222-248.

Saylan, G. 1992. Tiirkiye'de Islamci Siyaset. Ankara: Verso.

Tachau, F. 2000. Turkish Political Parties and Elections: Half a Century of Multi-
party Democracy. Turkish Studies (1/1): 128-148.

Tapper, R. 1993. Giris. In R. Tapper (Hrsg.). Cagdag Tiirkiye’de Islam. Istanbul:
Sarmal, 17-18.

Tasc1-Gunlu, S. 2005. Dionemsel Degisimler Isiginda Okuma Yazma Kampanyalarimin
Degerlendirilmesi (unverdffentlichte Doktorarbeit).

Tepe, S. 2005. Turkey’s AKP: A Model “Muslim-Democratic Party. Journal of
Democracy (16/3): 69-82.

Tessler, M./Altinoglu, E. 2004. Political Culture in Turkey: Connections Among
Attitudes Toward Democracy, Military and Islam. Democratization (11/1): 22-51.

Timur, T. 2003. Tiirkiye’de Cok Partili Hayata Gegis. Ankara: Imge.

Timur, T. 2004. Tiirkiye Nasil Kiiresellesti?. Ankara: Imge.

Toprak, B. 1990. Dinci Sag. In I. C. Schick/E. A. Tonak (Hrsg.). Gegis Siirecinde
Tiirkiye. Istanbul: Belge, 237-249.

Tugal, C. 2007. Nato’s Islamists. New Lefi Review (44). http://www.newleftreview.
org/?view=2657, zuletzt abgerufen am 24.06.2011.

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG 173

Turan, I. 1993. Siyasal Ideoloji Olarak Islam ve Milliyetgilik. In R. Tapper (Hrsg.).
Cagdas Tiirkiye’de Islam. Istanbul: Sarmal.

Turan, 1. 2007. Unstable Stability: Turkish Politics at the Crossroads?. Internatio-
nal Affairs (83/2): 319-338.

Yavuz, H. 2005. Modernlesen Miislimanlar. Istanbul: Kitap Yayinevi.

Yerasimos, S. 1990. Tirkiye’de Tek Parti Yonetiminin Kurulmasi: 1923-1950. In
I. C. Schick/E. A. Tonak (Hrsg.). Gegis Siirecinde Tiirkiye. Istanbul: Belge, 76~
103.

Yildiz, A. 2003. Politico-Religious Discourse of Political Islam in Turkey: The
Parties of National Outlook. The Muslkim World (93/2): 187-209.

Zeitungen

Cumburiyet  10. April 2010
Cumburiyer  25. Juli 2007: 7
Radikal 25. Juli 2007

Anhang:
Tabelle 1: Vorbeter- und Predigerschulen nach Jahren, Schiilerlnnen- und Schulzahlen
Jabre Anzabl der Schulen Anzabl der SchiilerInnen

1923-1924 29 2258
1924-1925 26 1442
1925-1926 20 1009
1926-1927 2 278
1927-1928 2 200
1928-1929 2 100
1929-1930 geschlossen
1951-1952 7
1953-1954 15 1719
1954-1955 16 2048
1956-1957 17 3020
1958-1959 19 3625

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174 RAMAZAN GUNLU
Jabre Anzabl der Schulen Anzabl der Schiilerlnnen

1962-1963 26 7 040

1965-1966 30 13 478
1966-1967 40 19 539
1967-1968 58 28 047
1968-1969 69 41 308
1969-1970 71 41 890
1970-1971 72 48 475

Sekundarstufe Lyzeum

1971-1972 72 39 46 022
1972-1973 70 71 36 378
1973-1974 58 71 34 482
1974-1975 101 73 48 900
1975-1976 171 72 77 638
1976-1977 248 73 110 663
1977-1978 334 103 134 517
1978-1979 335 171 148 690
1979-1980 339 249 178 013
1981-1982 374 336 216 864
1982-1983 374 341 219 931
1983-1984 374 351 207 006
1984-1985 375 375 228 973
1985-1986 376 341 238 025
1986-1987 375 341 249 667
1987-1988 375 341 257 741
1988-1989 382 350 267 086

21.01.2026, 07:01:24.



https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

POLITIK, IDEOLOGIE UND BILDUNG

175

Jabre Anzabl der Schulen Anzabl der Schiilerlnnen
Sekundarstufe Lyzeum
1989-1990 382 365 282313
1990-1991 382 379 309 553
1991-1992 390 390 346 174
1992-1993 390 390 392 078
1993-1994 391 391 436 528
1994-1995 446 394 473 301
1995-1996 479 434 495 580
1996-1997 601 601 511 502
1997-1998 604 605 396 667
1998-1999 612 612 192 786
1999-2000 - 504 134 224
2000-2001 - 500 91 620
2001-2002 - 458 71 583
2002-2003 - 450 64 534
2003-2004 - 452 84 898
2006-2007 455 120 668
2007-2008 456 129 274
2008-2009 458 143 637
2009-2010 465 198 581

Quelle:

Zusammengestellt aus MEB (2010). Milli Egitim Istatistikleri.

http://sgb.meb.gov.tr/istatistik/arsiv.html.Cakir/Rusen/Bozan/Irfan/Talu 2004.
Imam Hatip Liseleri: Efsaneler ve Gergekler, TESEV Yay. November 2004 Istanbul.
http://www.tesev.org.tr/default.asp?PG=ANATR.

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

21.01.2026, 07:01:24.


https://doi.org/10.5771/9783956506758-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

