Hermann-Josef Rollicke (Diisseldorf)

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit, weder
Habhaftigkeit noch Nicht-Habhaftigkeit —
Uberlegungen zur Ubersetzung des indischen
und des chinesischen Katydyanavavada

»O Gott, du frommer Gott,
Du Brunnquell guter Gaben,
Ohn’ den nichts ist, was ist,
Von dem wir alles haben:
Gesunden Leib gib mir,

Und daf3 in solchem Leib
Ein’ unverletzte Seel’

Und rein Gewifen bleib’.«

(Johann Heermann, 1630,
Hervorhebung H.-J. R.)

1. Wiederholung der »Seins«-Frage

Zu den unterschiedlichen Hindernissen, die sich dem Ubersetzen in
den Weg stellen, gehort auch das lexikalische, dass in bestimmten
Sprachen Worter vorkommen, die es in anderen nicht gibt. Dieser
Befund stellt ein Rigorosum anderen Grades dar als das, dass Worte
in der einen Sprache nicht genau oder nicht ganz das sagen, was ein
Wort in der anderen Sprache sagt, Ubersetzer sich aber trotzdem ent-
scheiden, solch inkongruente Worter zu benutzen; ein anderes als das
also, dass sich eine immerhin partielle Deutbarkeit eines Wortes in
der einen durch eines in einer anderen Sprache zeigt, indem gewisse
Aspekte des Sinns des einen auch Aspekte des Sinns des anderen sind.
Wir diirfen ein gewisses Zutrauen haben, dass »Mond« in der einen
Sprache auch »Mond« in einer anderen sagt, »Stein« in der einen
auch »Stein« in einer anderen, gleichgiiltig dagegen, ob die Sprach-
und Literaturgeschichte, die das Wort in der einen und in der anderen
Tradition durchwandert hat, sehr verschiedene Anklinge und Hin-
deutungen hervorgebracht hat, sodass man oft meinen kann, das eine
habe mit dem anderen nichts mehr zu tun. Aber der NASA-»Mondc,

180

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

den U.S.-amerikanische Astronauten 1969 erstmals betraten, wird
immer noch von demselben Wort genannt wie es das ist, das Dichter
wie Wang Wei oder Li Taibo im 8. Jh. in China in ihren Gedichten
aussprachen, so wenig diese beiden »Monde« in der Tat noch mit-
einander zu tun haben mégen. Ist das Wort in beiden Sprachen da,
bleibt eins mit dem anderen tibersetzbar.

Andere Gruppen von Wortern sind wohl in allen Sprachen die-
selben. Darauf, dass etwa die Zahlennamen immer dieselben Zahlen
nennen, sollten wir vertrauen diirfen. Dass das »drei« in »drei Apfel«
iiberall auf der Welt dasselbe »drei« bedeutet, darf einige Zuversicht
beanspruchen; das Wort »drei« kann nicht mit »vier« oder »zwei«
verwechselt werden. Davon unberiihrt bleibt die Geschichte selbst
dieses immer selben Wortes in seinen verschiedenen Kulturalisierun-
gen, die ihm die unterschiedlichsten Lebenswege haben angedeihen
lassen, wie z.B. die christlichen Trinititslehren ebenso ein sehr spezi-
fisches Ereignis des menschheitlichen Denkens von »drei« darstellen
wie die gerade dreifache Negation, die man in bestimmten Kommen-
tartraditionen zum Buch Laozi in China finden kann.!

Der Fall, den ich hier bedenken mochte, betrifft aber nicht ledig-
lich die Inkompatibilitit von Vokabularen. Dabei scheint »Inkompati-
bilitit« insofern ein hellhériges Wort zu sein, als es bedeutet, dass der
Gebrauch eines Wortes in der einen Sprache den eines gewissen Wor-
tes-der-Wahl in der anderen Sprache »nicht zu ertragen«, »nicht zu
erdulden fihig« ist. Ich meine damit nicht die offensichtliche Art von
Unvertriglichkeit von Worten, die etwa durch Ubersetzungsfehler
entsteht, sondern diejenige, die sich gerade dann meldet, wenn ein
Ubersetzer eine Vokabel richtig benutzt hat. Sondern gemeint ist der
Fall, dass es ein Wort der Ausgangssprache in der Ubersetzungsspra-
che nicht gibt und jeder Versuch sich als nicht erduldbar, als unver-
traglich erweist, ihm durch ein wenigstens anniherndes, grenzhaftes
anderes Wort trotzdem noch eine gewisse Stimme zu verleihen.

Ein solcher Fall ist ausgerechnet das in allen indoeuropéischen
Sprachen vorkommende Wort »ist« samt allen ihm zugehéorigen Fle-
xionsformen. Buddhistische Schriften in hybridem Sanskrit oder Pali
benutzen es vielfach. Als aber diese Schriften ins Chinesische iiber-
setzt werden sollten, waren die Ubersetzer mit der Tatsache konfron-

! Siehe dazu vom Verf., >Die These von den drei Nichthabhaftigkeiten, »Die Herr-
schaftsmystik des Laozi zhigui % ¥ 5 : Philologie und Exegese«, Bd. 1, S. 211-259.

181

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Réllicke

tiert, dass es dieses Wort im Chinesischen nicht gibt. Wie konnten sie
in einem solchen Fall verfahren, und wie sind sie verfahren?

Noch brisanter wird diese Frage von einem westlichen Standort
heute her, denn im Gegensatz zu den chinesischen buddhistischen
Ubersetzern zwischen dem 2. und 10. Jh. stehen wir im Wissen um
die lange Entfaltungsgeschichte griechisch- und lateinischsprachiger
Philosophie, Wissenschaft und Theologie und deren Errungenschaf-
ten, deren Problematiken und deren Krisen, von denen das China der
buddhistischen Ubersetzer nicht beriihrt war. Fiir diejenigen, die in-
doeuropiische Sprachen sprechen und damit in jener auf das Wort
»ist« sich griindenden Wissenschaftsgeschichte selbst stehen, stellt
sich auflerdem die Frage, ob das Wort, das der buddhistische Text
etwa in Sanskrit oder Pali spricht, nicht trotzdem etwas ganz anderes
sagt, als dasselbe Wort seit den Griechen zu sagen begonnen oder zu
sagen aufgehort hat. Transportiert das »ist« in Sanskrit oder Pali et-
was ganz anderes, als wir von der Entstehung der Wissenschaften in
Griechenland her Denkenden zu glauben geneigt sind? Verfiihrerisch
wird uns die indoeuropiische Sprachenverwandtschaft, weil das blofSe
Wort — und ich meine damit nicht seine Etymologie, sondern das bei
aller geschichtlichen Veridnderung dennoch immer Gleiche des Wor-
tes — in der Tat dasselbe ist (»dasselbe« allerdings vielleicht wie der
NASA-»Mond« und der »Mond« der Tang-Dichter Chinas), wihrend
es in China erst gar nicht vorkommt.

Martin Heidegger kommt im 20. Jh. das kaum bestreitbare Ver-
dienst zu, auf die »Seins«-Frage neu aufmerksam gemacht zu haben,
auch wenn es ein Irrtum und eine — wegen des eigenen Deutungs-
anliegens Heideggers selbst allzu tendenzitse — Fehldiagnose zu sein
scheint, dass diese Frage in der européischen Philosophie-Tradition zu
einer, wenn nicht zu der vergessenen Frage schlechthin geworden sei.
Auch heute noch scheint mir das Vorsatzblatt von Sein und Zeit
(1927) fiir die Verankerung dieser Frage im Denken Platons ein nach
wie vor maf3stiblicher Ausgangspunkt zu sein — ein Leuchtturm fiir
die Orientierung in dieser Frage bis jetzt. Zum heutigen Zeitpunkt
aber wird dies auch deswegen gelten, weil wir nicht mehr darauf be-
schrankt sein konnen und diirfen, nur von Griechenland her (oder im
Riickgang nur bis auf Griechenland, wie Heidegger dies tat) zu den-
ken, sondern auch die indischen vedischen und buddhistischen Texte
und - ebenso gewichtig — die chinesische Ubersetzungssituation im
Blick zu haben. Erinnern wir uns an die von Heidegger angefiihrte
weichenhafte Passage aus Platons Dialog Sophistes:

182

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

»Zévoc: 8metdn Tolvuy Huele Aropnrapey, Opele adtd AUy éppavilete
ixow(T)g, Tl mote PovhecHe cmp.otivsw OTTOTAY OV cp%éyyv]cr%s dfrov yop
g el p.sv Tabto mhhow yLyvaoxete, pels 8¢ Tcpo Tod pst coop.s«%{,
YOy 8 Aropnapev: Stddoxete odv Ttpm'ov tobt’ adtd Nudc, tvo i
doEdlwpey povddvery ptv T Aeydpeva map’ Opév, T0 dtc« (244a)

Heidegger tibersetzte die Kernstelle folgendermafien:?

»[Der Fremde:] >Denn offenbar seid ihr doch schon lange mit dem vertraut,
was ihr eigentlich meint, wenn ihr den Ausdruck sseiend< gebraucht, wir
jedoch glaubten es einst zwar zu verstehen, jetzt aber sind wir in Verlegen-
heit gekommenc«.«

In Benjamin Jowetts (1817-1893) Ubersetzung:

»Stranger: Since then, we are in a difficulty, please to tell us what you mean,
when you speak of being; for there can be no doubt that you always from
the first understood your own meaning, whereas we once thought that we
understood you, but now we are in a great strait.«?

In Otto Apelts Ubersetzung:

»Fremdling: Da wir also ratlos sind, so miifst ihr uns ausreichend dariiber
aufkliren, was ihr eigentlich damit meint, wenn ihr euch des Ausdrucks
sselend¢ bedient. Denn offenbar seid ihr dariiber lingst im klaren, wir da-
gegen glaubten friiher allerdings es zu sein, jetzt aber ist es uns zum Rétsel
geworden.«*

Merkwiirdig, wenn es um die Bedeutung von »seiend« geht, der sie
durchschneidende Gegensatz von »ihr« und »wir«, von athenisch-
sokratischen, der Philosophie hingegebenen Einheimischen und dem
ganz anders gelagerten »Fremden«! Merkwiirdig auch der Gegensatz
der Zeiten, verschiedener Zeiten der Bedeutung von »seiend«! Wel-
che Zeiten sind das? Was war es, das der Fremde und die Seinen einst
zu verstehen glaubten, das nun aber unzuginglich geworden ist? Und
eine rhetorisch fein inszenierte Ironie schwebt darin, ob es wohl tat-
sichlich dasselbe gewesen sein konnte wie das, mit dem sich das (ge-
rade hieriiber durchaus selbstgewisse) sokratische Philosophieren
»seit langem vertraut« zeigt. Reicht Platons Wort »seit langem« in

2 Er gab den Text entsprechend so an: »3fhov yép ¢ Oueic pév talta (Tl mote
Bovheode onuaivery dmbtav dv @Iéyynode) mbrar yiyvdoxete, Nueic & mpod
oD Py Gépeda, viv 3’ Arophnapey«.

3 Jowett, The Dialogues of Plato, Bd. 2, S. 251.

* Platon, Siamtliche Dialoge, hrsg. von Otto Apelt, Bd. VI, »Sophistes«, S. 791.

183

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Réllicke

dieselbe Ferne, aus der sich die »jetzt aber« verunsicherte Erinnerung
des Fremden speist? Die Herkunft der Gewissheit, was das Wort »sei-
end« anzeigt, ist unoffenbar, dunkel geworden, von Vergessen angen-
agt. Es ist ein Fremder, der daran gemahnt, dass diese Frage selbst den
Einheimischen eine Frage nach etwas Fremdem geworden ist. Die
Rhetorik Platons inszeniert die Begegnung so, dass die mit dem Ge-
danken des »Seienden« scheinbar grundgesicherten philosophieren-
den athenischen Einheimischen dringend Bedarf daran haben, sich
hieran verunsichern zu lassen. Gerade sie scheinen in Wahrheit nicht
zu wissen, was »t06 dv« bedeutet und was es in kleinerer oder groflerer
zeitlicher Ferne einmal bedeutet haben konnte.

Heidegger wollte hervorheben, dass wir Heutigen noch viel we-
niger als jene sokratischen Freunde ahnen, was »t6 6v« und alles, was
mit dem »Sein« und dem »Seienden« verbunden ist, heute an unse-
rem Weltende bedeutet. Heidegger selbst, so wird man — zumal nach
der Veroffentlichung der »Schwarzen Hefte« — riickblickend zugeben
miissen, ist seiner Frage bis zum Ende nicht gewachsen gewesen.
Wenn er aber an der Mahnung trotzdem ein Recht hatte, dann be-
trifft sie mit all ihrem Wohl und Wehe, Fluch und Segen gerade auch
unsere Erforschung der Sanskrit- und Pali-Texte des Buddhismus
jetzt, deren damalige Ubersetzung ins Chinesische und die Frage, ob
wir der Seins-Frage, die sich uns — als Erben européischer Wissen-
schaft und Philosophie — unausweichlich an ihnen stellt, gewachsen
sind. Wissen wir immerhin davon, was es, wenn wir ihr nicht ge-
wachsen sind, bedeuten wiirde, dass wir es nicht sind? Oder begegnen
wir der Schirfe der Frage ohne Riithrung und erkliren, wir seien nicht
gezwungen, uns als sich in solcher Weise verunsichern lassende Phi-
losophen zu zeigen, wenn wir philologisches Handwerk betreiben,
argloser als je unberiihrt von der Anstiftung Platons, um damit aller-
dings zu beweisen, dass Heidegger recht damit hatte, dass wir mit
aller Griindlichkeit in der langgewohnten und uns nicht anstéfig er-
scheinenden »Seinsvergessenheit« weiteroperieren. Das Uberset-
zungsproblem ist offenbar keine blofle Sache von Philologen, die sich
damit entschuldigen diirften, keine Neigung oder Fihigkeit zum Phi-
losophieren zu haben. Diese Frage betrifft sie, weil sie mit einer Ab-
neigung, sie gelten zu lassen, selbst dokumentieren, wie sehr sie mit-
ten in ihr innestehen.

184

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

2. Die Ablehnung aller »ist«-Rede im Katyayanavavada und
seine Ubersetzung ins Chinesische

Es ist einer der zentralen und fiir die Lehre des Buddhismus im Gan-
zen grundlegenden Texte, der uns in der angedeuteten Weise in das
»Seins«-Problem stellt: die einzige Schrift, die Nagarjuna in den
Milamadhyamaka-karika namentlich zitiert und dabei unter ihrem
Sanskrit-Titel nennt, das Katyayanavavada [Die Ermahnungen
Katyayanas]. Drei Fassungen (unter geringfiigig unterschiedlichen
Titeln) davon liegen uns noch heute vor: in dem kurzen Kaccaya-
nagotta-sutta, das sich im Samyutta-Nikaya des Pali-Kanons findet;’
als Werk ohne Titel unter der Nr. 301 im chinesischen Samyukta-
gama, dem Za Ahanjing % 14 #%;° und in einem Sanskrittext unter
den Turfan-Funden, als Nr. 19 eines Nidanasamyukta. Nagarjuna
schreibt:

»Katyayanavavade castiti nastiti cobhayam, pratisiddham bhagavata
bhavabhava-vibhaving.«

»In der [Schrift] >Die Ermahnung Katyayanas< hat der Erhabene, der Wer-
den-und-Nichtwerden durchschaut hat, [die Haltung] sowohl [des]
scastitic®, der >Wohl-ist-dies-heit¢, als auch [des] >nastitic®, der >Nicht-ist-
dies-heit¢, zuriickgewiesen.«

Damit ist dieses siitra als das Hauptzeugnis fiir Nagarjunas Ver-
ehrung des Buddha in der Eingangsanrufung der Mulamadhya-
maka-karika hervorgehoben. Wihrend es in der Anrufung heifst,
der Buddha sei gerade deswegen der tiberragendste aller Lehrer, weil
er die pratitya—samutpadah, das Entstehen in Abhingigkeit, klar ge-
sehen und gelehrt habe, heifit es hier erklirender, er sei iiberlegen
dadurch, dass er gerade aus dem Grunde von den Behauptungen der

5 Samyutta-Nikaya 12.15, im Kanon der Pali Text Society (PTS): S ii 16.

¢ Siehe dazu Kalupahana, »The Early Buddhist Notion of the Middle Path«, Eastern
Buddhist Society 12:1 (1979), im Internet zuginglich unter https://ahandfulofleaves.
files.wordpress.com/2011/12/the-early-buddhist-notion-of-the-middle-path_kalupa
hanal.pdf [gedffnet 18.6.2015], mit einer englischen Ubersetzung des Kaccayana-
gotta-sutta im laufenden Text. — Kalupahana geht davon aus, dass Nagarjuna das
Katyayanavavada in der Fassung eines Sanskrit-Kanons mit einer Abteilung
Nidanasamyukta vor Augen stand, die dem Samyutta-Nikaya des Pali-Kanons und
dem Samyuktagama entsprechen wiirde.

7 Millamadhyamaka-karika 15.7.

8 Pali dazu wiire: atthi't.

° Pali dazu wire: natthi'ti.

185

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Rollicke

»Ist-heit« und der »Nicht-ist-heit« zuriickgetreten sei, dass er den
Zusammenhang von Werden und Entwerden durch und durch er-
kannt habe.

Zwei brennende Stellen fiir unsere Uberlegung sind es, an denen
der Buddha eine Frage Katyayanas (Pali: Kaccana) mit folgenden
Worten beantwortet (hier nach dem Pali-Text): '

»Dvayanissito khvayam, kaccana, loko yebhuyyena—atthitasiceva natt-
hitasica.

Lokasamudayam kho, kaccana, yathabhiitam sammappaniiiaya passato ya
loke natthita sa na hoti.

Lokanirodham kho, kaccana, yathabhitam sammappafiidya passato ya
loke atthita sa na hoti.«

»Auf zweierlei, Kaccana, griindet diese Welt [ihre Sicht]: auf atthita [>Ist-
heit(] und natthita [Nicht-ist-heit].

Fiir den nun, der das Entstehen der Welt, Kaccana, wie es gemif3 ihrem
Wesen geschieht, mit gefiigiger Einsicht betrachtet, findet das, was
die Welt natthita [Nicht-ist-heit] nennt, nicht statt.

Fiir den nun, der das Vergehen der Welt, Kaccana, wie es gemifl ihrem
Wesen geschieht, mit gefiigiger Einsicht betrachtet, findet das, was
die Welt atthita [Ist-heit] nennt, nicht statt.«

Und:

»Sabbam atthiti kho, kaccana, ayameko anto.

»Sabbam natthiti ayam dutiyo anto.

Ete te, kaccana, ubho ante anupagamma majjhena tathagato dhammam
deseti.«

»Alles ist<: das, Kaccana, das eine Ende;

»alles ist nicht<: das das andere Ende.

Diese beiden Enden, Kaccana, vermeidend, spricht der tathagata in der Mit-
te seine Lehre dar.«

Vergleichen wir hiermit den iiberlieferten chinesischen Text, der sich
unter den chinesischen dgama findet, namlich im »Za Ahan jing % [
418« (Samyuktagama: [thematisch] Diversifizierte [Gruppierte,
Verbundene]). Man nimmt traditionell an, dies sei das einzige der
chinesischen agama, das auf eine Sanskrit-Vorlage zuriickgehe. Die
Ubersetzung firmiert unter dem Namen von Gunabhadra (394-468)

und Baoyun & £ (376-449). Sie arbeiteten daran gemeinsam in den

10°SN 12.15; PTS Sii 16; CDB i 544.

186

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

Jahren 435-443 in Nanjing." Diese Vorlage muss sich, wie eine Reihe
von Divergenzen beweist, vom vorhin zitierten Pali-Text vielfiltig
unterschieden haben. Méglicherweise stellte diese Vorlage einen Text
der Sarvastivada-Schule dar. Dass aber die fiir uns entscheidenden
Sanskrit-Worter fiir »Ist-heit« und »Ist-nicht-heit«, castiti (bzw.
astita) und nastiti (bzw. nastita), vorhanden waren, darf, weiter be-
stitigt auch durch den Turfan-Text, als sicher gelten.
Im Chinesischen lauten die parallelen Stellen:

>>ﬁﬁﬂ7ﬁ—:ﬁjﬁ_ﬁ{, %75\ %ﬁ.«

»Die Welt hat zweierlei, worauf sie sich stiitzt: [derlei] wie Habhaftigkeit
[und derlei] wie Nichthabhaftigkeit.«

A EWEERA, SHMESTH,

R A R, =R AH R,

R4 B ZE R

»Wird das Entstehen der Welt so gesehen, wie es voller, richtiger Erkennt-
nis entspricht, wenn die Welt [von] Nichthabhaftigkeit [spricht], hat
sie [gerade diese] dann nicht habhaft.

Wird das Verloschen der Welt so gesehen, wie es voller, richtiger Erkenntnis
entspricht, wenn die Welt [von] Habhaftigkeit [spricht], hat sie [gera-
de von dieser] dann keine Habhaftigkeit.

Das heif3t: sich fern haltend von den beiden Enden, darsprechen auf dem
mittleren Weg.«!?

Vielerlei Miihsal haben uns alle Ubersetzer dieser Stellen bisher auf-
geladen. Eine erste besteht schon darin, dass Ubersetzer aus dem Pali
in aller Regel zwischen »ist« und »existiert«, »Sein« und »Existenz«
keinen Unterschied machen. So nimmt etwa Kalupahana keinen An-
stof} daran zu iibersetzen: »This world, Kaccayana, usually bases [its
views] on two things: on existence (atthitd) and on nonexistence
(natthita).«'® Ebenso verfahren Thanissaro Bhikku,* Bhikku Bodhi,®

11 Siche einfiihrend Bingenheimer, Studies in Agama Literature; und Bucknell, »The
Historical Relationship Between the Two Chinese Samyuktagama Translationsc,
S. 35-70.

12 Das ganze siitra T. 99, Nr. 301, Bd. 2, S. 85¢17-86a3.

5 a.a.0.,,S. 1.

14 »Kaccayanagotta Sutta: To Kaccayana Gotta (on Right View)« (SN 12.15) (aus dem
Jahre 1997); Access to Insight (Legacy Edition), 30. November 2013,
http://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sn/sn12/sn12.015.than.html.

5 Im Internet unter: https://suttacentral.net/en/sn12.15 [gedffnet: 8.2.2017].

187

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Réllicke

Maurice Walshe'® und Choong Mun-keat” und in auslegenden
Schriften unzidhlige andere. Die Prizision, das Wort des Originals
getreu zu bewahren und weder »Sein« noch »Existenz«, sondern nur
die Flexionsform »ist« der 3. Person Prisens Singular in Anspruch zu
nehmen, bietet kaum einer auf. Wie verheerend aber, wenn man be-
denkt, dass ein scholastischer Satz wie »Esse est Deus« dann ohne
Weiteres auch lauten konnen miisste: »Existentia est Deus«, und zu-
mal die Stelle des Pridikats hierin, »est«, durch »existet quasi« ersetzt
werden konnen miisste, »Existenz existiert [als] Gott«. Spitestens
angesichts solcher Unmoglichkeiten offenbart sich der Unfug und
die Gedankenlosigkeit iibersetzerischer Ersetzung von »ist« durch
»existiert.

Ein zweites Problem: Der Pali-Text sagt nicht: »Fiir den, der das
Entstehen der Welt mit gefiigiger Einsicht betrachtet, ist das, was die
Welt Nicht-ist-heit nennt, nicht.« Mit Vorbedacht wiederholt er das
»ist« nicht noch einmal im Pridikat. Sondern er gebraucht ein Wort
wie »geschieht nicht«, »findet nicht statt«, »kommt nicht vor«, »be-
gegnet nicht, 0.4. (sa na hoti). Diese Form bildet keine »Seins«-Aus-
sage, ahnlich, wie auch das deutsche »es gibt« oder das schwibische
»es hat« keine Seins-Aussage bildet. Wenn wir die Frage des Fremden
im Sophistes ernst nehmen wollen, diirfen wir solche wichtigen Un-
terschiede nicht verwischen. Betrachten wir dagegen das Chinesische,
erkennen wir, dass es die thematische Form im Pridikat gerade wie-
derholt: »## F % « und »H#H %A «, »Nichthabhaftigkeit wird
nicht habhaft« und »von Habhaftigkeit hat [sie] keine Habhaftigkeit«
oder gar »das Habhafte hat nicht habhaft«. Auch dies haben die chi-
nesischen Ubersetzer des 5. Jhs. nur zu offenkundig mit Vorbedacht
so gebaut. Schon dies allein kann zeigen, dass die chinesischen Worte
»haben, besitzen« und »nicht haben«, »nicht besitzen« auch dann,
wenn wir sie mit stiddeutschen Formen wie »da hat’s ein« und »da
hat’s kein« wiedergeben, kein »sein«/»Sein« aussprechen. Die siid-
deutschen Dialekte brauchen immerhin noch ein unpersénliches
»es«, das »hat«; das Chinesische — eine Sprache, die die Kunst des
Weglassens und Verzichtens aufs Virtuoseste gesteigert hat — lasst

16 »Kaccayanagotto Sutta: Kaccayana« (SN 12.15), Samyutta Nikaya: An Anthology
(WH 318-321) (Kandy: Buddhist Publication Society, 1985); Access to Insight (Lega-
cy Edition), 30. November 2013, http://www.accesstoinsight.org/tipitaka/sn/sn12/
sn12.015.wilsh.html.

7 Aus dem Jahre 2004; im Internet unter: http://www.leighb.com/sn12_15.htm [ge-
offnet: 8.2.2017].

188

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

auch dies weg. Die Semantik dieser Worte liegt auch dann im Feld des
Besitzens, des Habens, des Ergreifens, wenn kein grammatisches Sub-
jekt (einer, der »besitzt«, »hat«, »in Handen hat«, »habhaft hat«, ein
»Besitzer«, »Eigentiimer«) ausgesprochen wird, was sehr hiufig ge-
schieht. Fiir eine indoeuropiische, d.h. »Sein«-habende und flektie-
rende Sprache wird es umgekehrt zu einer zumindest fiir Anfinger
im Ubersetzen nur schwer iiberwindlichen Schwierigkeit, aus einer
»Seins«-losen Sprache auch »Seins«-los zu {ibersetzen. Ein wenig
Ubung und Training kann aber beweisen, dass es doch méglich ist
und der Verbreichtum der indoeuropaischen Sprachen grof3 genug ist,
auf alle Flexionsformen von »ist« bzw. »sein« einmal experimentell
zu verzichten. Auch das Deutsche wire in der Lage, »Seins«-los zu
sprechen, wenn es sich solche Disziplin und Askese versuchsweise
antite. Es kann sogar enorm an Farbe, Reichtum, Vielseitigkeit und
Intensitit dadurch gewinnen.

Dass chinesisches you # und wu #nicht »sein« und »nicht sein«
bedeuten kénnen, machen schon einige dufere Kennzeichen klar: Es
handelt sich um volle, mehrwertige Verben, die sowohl direkte als
auch indirekte Objekte (bzw. Komplemente) nach sich ziehen kénnen
(man kann akkusativisch »etwas haben«), wihrend »sein« ein mono-
valentes oder hichstens bivalentes Verb ist, das kein direktes Objekt
nach sich duldet (man kann nicht »jemanden« oder »etwas seinen«
oder »isten«, man kann aber etwa »des Teufels sein«, welches eine
Ellipse von »ein Besitz des Teufels sein«, »vom Teufel besessen sein«
ist).’ Wenn man weiter, wie es unser chinesisches Textbeispiel tut,
explizit you Hund wu % zugleich zu direkten Objekten seiner selbst
erhebt und Formen ermdgglicht wie (wortlich) »Besitz an Nichthab-
haftigkeit haben«, »Habhaftigkeit nicht habhaft haben«, dann
sprengt es damit den Rahmen der grammatischen Mdglichkeiten
von »sein«. Denn man kann, wie gesehen, nicht »Nicht-Sein seinen«
oder »Sein entseinen«. Man miisste wenigstens »Nicht-Sein zu Sein
machen, aber dann verlagert sich die pridikative Potenz des Verbs
auf ein anderes Wort, nimlich auf »machen« statt auf »sein«.

'8 Dies ist auch gegen Emmanuel Lévinas’ strapaziose Behauptung gesagt, das 20. Jh.
habe in Europa zum ersten Mal eine Transitivierung des Seins hervorgebracht. Man
kann es drehen und wenden, wie man will, ein Satz wie »Lévinas ist ein Mensch«
macht »ein Mensch« niemals zu etwas durch »ist« Transitiviertes, niemals zu einem
direkten Objekt von »ist«. Man kann in keiner indoeuropdischen Sprache »einen
Menschen sein«, sondern nur »ein Mensch sein«; man kann nicht sagen: »Ich bin
dich« oder »Ich binne dich«, so verlockend es wire, derlei doch einmal zu tun.

189

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Réllicke

Der asketische Verzicht eines deutschen Ubersetzers aus dem
Altchinesischen darauf, chinesisches you #und wu 4 mit »sein/
Sein« und »nicht sein/Nicht-Sein« wiederzugeben, eréffnet durch
den Gebrauch solch wenig fliissiger, umgangssprachlich kaum je er-
griffener und etwas ruppiger Formulierungen wie »habhaft haben«
und »Habhaftigkeit haben an« die Moglichkeit, dennoch ein Gespiir
dafiir zu bekommen, was und wie etwas in all den nicht-indoeuropai-
schen Sprachen geschieht und gedacht wird, die weder die fiir »ist«
verantwortliche Wurzel v/as noch irgendeine ihrer Flexionsformen
besitzen. Die Ubung, nicht nur »Seins«-los zu sprechen, sondern
auch »Seins«-los zu denken und zu fiihlen, kann wie keine andere
den Boden dafiir bereiten, die Ratlosigkeit und Verlegenheit der so-
kratischen Gesprichspartner dariiber besser zu ergriinden, was das
Wort »seiend« und »das Seiende« eigentlich »anzeigt« (onpatively).
Die Hilfe dazu entstammt der Erkundung eines Terrains wie des Chi-
nesischen bzw. nicht-indoeuropiischer Sprachen, die ginzlich ohne es
auskommen und ihrerseits in grofite Note geraten, wenn sie derlei
mit ihren eigenen Stimmmoglichkeiten dennoch sagen wollen. Erst
wenn man diese Moglichkeit einmal aufgenommen hat, kann sich
ganz erschlieflen, welche auflerordentliche, singulire, aber keines-
wegs allgemeinmenschliche Errungenschaft die indoeuropiische (Er-)
Findung des Wortes »ist« darstellt, aber auch, was das anders als bei
Platon sich aussprechende Widerstreben des Buddha (im Angesicht
seiner verschiedenen vedischen Vorldufer und Widersacher) bedeu-
tet, dem Wort »ist« und seiner Negation iiberhaupt noch irgendein
Feld der Wahrheit zu lassen.

Um dies zu ermessen, wird man von der Meinung Abstand neh-
men miissen, ein Wort zeige immer nur das an, was ein Sprecher
»meine« oder »sagen wolle«, oder anders: Man verstehe ein »Sprach-
spiel« eben dann, wenn man verstanden habe, was ein Sprecher »mei-
ne« oder »sagen wolle«. Vielmehr sind wir mit der Tatsache konfron-
tiert, dass ein Wort jederzeit mehr und Anderes sagen, nennen und
»anzeigen« kann als derjenige, der sich seiner bedient, meinen oder
auch nur ahnen kann. Es spricht jederzeit das Wort selbst, die Spra-
che, die keineswegs mit dem Sprecher und seinem Meinen und Be-
deutenwollen oder dem Hoérer und seinem Verstehenkénnen zu-
sammentfillt.

Eine weitere, fiir die Philosophie gewichtige iibersetzerische
Frage tut sich auf: Was wird aus dem griechisch-européischen Projekt
der »Ontologie«, wenn wir uns in Sprachen zu bewegen beginnen,

190

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

denen nicht nur die Worte »dv« und »t6 8v«, sondern auch iiberhaupt
alle mit ihm verbundenen grammatischen Formen nicht zur Ver-
fiigung stehen, wenn also das ganze Lexem »ist« und »sein« entzogen
wird? Eine Antwort darauf konnte dem Studium der Anstrengung
chinesischer Ubersetzer indischer Texte entspringen, zumal es im
weltgeschichtlichen Maf3stab kaum ein zweites Ubersetzungsunter-
nehmen solchen Ausmafles und Anspruches und auch solch monu-
mentaler zeitlicher Ausdehnung geben diirfte als das der in indoeuro-
pdischen Sprachen verfassten buddhistischen Schriften in Sprachen
der sinotibetischen Sprachfamilie. Das Chinesische platziert, wie ge-
sehen, an Stelle des (intransitiven) »Ist« ein (transitives) »Haben«.
Aus einer »Ontologie« miisste, wenn sich tiberhaupt eine eigene Wis-
senschaft tiber diesen Sachverhalt begriinden sollte, eine » Possessolo-
gie« werden. Es bleibt der Verdacht, dass ein chinesischer Leser der
ganzen Tragweite der indoeuropiisch-buddhistischen Ablehnung
(und auch hier nicht nur der Inkompatibilitit) des »Seins«-Gedan-
kens erst gar nicht gerecht werden, sondern nur an ein solches vor-
buddhistisches chinesisches Denken erinnert werden kann, welches
eine solche Mystik war, die ein sich mindestens dreifach sequenzie-
rendes Nichten des »Habhaft-Habens« oder der »Habhaftigkeitc,
nicht aber des »Seins«, schon seit langem exerziert hatte. Das »Nicht«
(oder »Nichts«) des Chinesischen, wie es fiir die buddhistische Ubung
in China tragend wurde, bedeutete nie eine Negation des Seins oder
des Seienden, sondern immer eine des »In-Hianden-Haltbaren«, »Zu-
ginglichen, des »[Es-] hat«, »Da-hat ['s]«, und nur in solchem Sinne
des »[Es-] gibt«. Entsprechendes gilt fiir die daoistischen Traditionen.
So viel, semantisch komplex und folgenreich sie auch immer mit
»Habhaftigkeit« und »Nicht-Habhaftigkeit« verfuhren und so kon-
kurrenzlos dieses Instrument im Fundierendsten ihres Sprachver-
mdogens und Philosophierens wohnt, so wenig kann das damit umge-
hende Denken eine »Ontologie« genannt werden. Dennoch bleibt
aber die Frage: Wie viel und was mégen Chinesen von dem nur durch
das Indoeuropiische méglich gewordenen und nur von ihm aus-
gehenden »Seins«-Problem des Buddhismus trotz der Abwesenheit
dieses Wortes in ihrer Sprache verspiirt haben? Wie viel Wind hat
China durch das Hereinwinken des buddhistischen Denkraums von
der Frage der ihm ginzlich fremden Bedeutung des »Ist« dennoch
tatsichlich bekommen?

Vielleicht konnte dies erst unvermutet, neu und vollstindiger
klar werden, als andere Boten der indoeuropiischen Hinterlassen-

191

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Réllicke

schaft von ganz anderem Ende der Welt her China erreichten: zuerst
die Jesuiten, dann die britischen, niederlindischen und portugie-
sischen Kolonisatoren und seit dem 19.Jahrhundert die Finanz-,
Wirtschafts- und Technik-Globalisatoren und -Eroberer aus der
westlichen Welt, die ein »Es-ist« mitbrachten, das mit dem scholasti-
schen »Esse est Deus« kaum noch eine Wiedererkennung zulasst.

3. As, bhii und vas/ush: die dreifache indoeuropiische Wurzel
von wist«, »wird« und »Wesen«

Monier Monier-Williams nannte in der Einfiihrung in sein Sanskrit-
English Dictionary von 1899 Sanskrit »the faithful guardian of old
Indo-European forms«,' »den treulichen Wichter alter indoeuropéi-
scher Formen«. Wenn das Griechische diejenige Sprache ist, aus der
(seit Sokrates und Platon) das Philosophieren so erwuchs, dass die
Frage nach dem sich immer mehr entziehenden Sinn von eivar,
»sein«, mit 6¢ (yas) und »t6 dv«, dem »Seienden«, und der odota,
»der Seiendheit, dem Wesen« das Denken befliigelte, und wenn Mo-
nier-Williams” Akzent richtig ist, dann muss das Sanskrit eine Eltern-
schaft treulich bewahren, zu deren Nachkommenschaft in Griechen-
land das Philosophieren als Frage nach dem »Sein«, dem »Seiendenc,
der »Seiendheit«, dem »Ist« und dem »Wesen, sprachlich gehort.
Die philosophisch gestellte »Seins«-Frage spricht erst in den Dia-
lekten einer so gearteten »Familienverwandtschaft«, die die Wurzel
dieses Wortes zur Verfiigung hat. Ob auch andere grofle Familienver-
wandtschaften menschlicher Rede diese Wurzel zur Verfiigung ha-
ben, steht keineswegs fest: Nicht jeder Mensch muss »sein«, »Seien-
des« und »Seiendheit« sagen konnen. »Seins«-loses Sprechen ist
einer vollstindigen Sprache durchaus moglich.

Monier-Williams behauptet ohne weitere Nachweise, die sans-
kritische Wurzel v/bhii bedeute »>to be< or >to exist«« —auch er nimmt
keinen Anstand, »sein« und »existieren« im gleichen Topf umzuriih-
ren.” Von ihr seien unzihlige Derivative abgestromt, zu denen u.a.
bhava (bhavana), »being«, und bhava, »existence«, gehoren wiirden.
Aber die Wurzel /bhii, aus der u.a. das griechische @Vw stammt (mit
physis), bedeutet nichts im Spielraum von »ist«, »sein« oder »(ge)

¥ Monier-Williams, A Sanskrit—-English Dictionary, S. xiii.
20 a.a.0., S. xiii.

192

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

wesen«, sondern »wachsen« oder »werden«, zu physis nominalisiert:
»Wuchs«.?!

Diejenige indoeuropiische Wurzel, aus der das deutsche »ist«
und das englische »is« hervorgegangen sind, ist *h1.es (as).?? Die Be-
deutung dieser Wurzel liegt proto-indoeuropiisch vielleicht noch
nicht im Bereich von »ist«, sondern in dem von »atmen, Atem, die
Atmenden«. Sanskrit dsu bedeutet »Atem« und »Leben«, und zwar
nicht primér in Bezug auf die Lebewesen, die wir in lebendigen Lei-
bern und Gestalten sehen, sondern auf das »Leben« der Toten und
Abgeschiedenen. Gemeint ist das, wozu sich das »dsu« eines Sterben-
den herausverwandelt oder wohin es geht, wenn er aushaucht. Unbe-
wegt, abgetan und verlassen bleibt der Leib zurtick und vergeht ohne
sein »dsu« binnen weniger Tage. »Asu« atmet auch zwischen den
Sternen und schafft ihren Bewegungen untereinander ihre Zeit, so-
dass auch die Sterne »leben«. »Vier >Sekundenc siderischer Zeit« bil-
den im iltesten mathematischen und astronomischen Traktat Indiens,
im Suryasiddhanta, ein »dsu«.? Die schon im Rgveda »dsura« ge-
nannten »Geister«, die keinen sichtbaren Leib haben, sondern frei

2 Zu der Wurzel v/bhii gehért das deutsche Wort »Baum« (mit Bedeutungserweite-
rungen zu Gerste, Getreide, Stock bis hin zu Ernte), méglicherweise auch der lateini-
sche »Faun«. Es scheint, dass die lateinische Flexionsform fui sowie der englische
Infinitiv [to] be mit dem Partizip Prisens being nicht von der Wurzel v/as, sondern
von der Wurzel v/bhit herstammen, also streng genommen nicht auf die Semantik
von »ist«, sondern auf die von »wird« verweisen. Das lateinische fiat, das ebenfalls zu
bhii gehort, bedeutet z. B. nicht »es sei«, sondern »es werde«. — Einschligige Publika-
tionen zu den Familienverwandtschaften dieser Wurzeln finden sich u.a. im erstmals
1973 herausgegebenen Journal of Indo-European Studies, in der Zeitschrift General
Linguistics und auf einer Reihe spezialisierter Internetseiten von akademischen Insti-
tuten der Indoeuropiistik-Forschung, so etwa des Indo-European Documentation
Center an der University of Austin, Texas, die hier konsultiert wurden.

22 Verbformen in Sanskrit sind u. a. esmi, esi, esti, asmi, die lateinischen Formen esse
und sunt und die deutschen Worte »ist«, »sind« und »sein«.

2 Sjehe Monier-Williams, S. 121:a. — Auf die besondere »Zeit«-Gestalt, nach der die
Semantik der Wurzel vbhii ausgerichtet ist, hat John Hewson hingewiesen, Tense
and Aspect in Indo-European Languages, siehe dafiir besonders S. 184. Er versucht
zu zeigen, dass Worte in der Verwandtschaft aus bhii eine »iterative« Bedeutung
haben. Sie nennen die Wiederholung eines Geschehens so lange, bis fiir sein Voran-
kommen die Zeit sich erschopft und Stillstand eintritt: eine offene Serie von gleich-
artigen Geschehnissen mit einem Abschlussereignis. Dies geschieht in einer Kom-
bination von Imperfekt- und Perfektformen des Verbs, wie etwa im Progressiv
englischer stative verbs (»I am understanding more every day«). Die Wurzel vbhii
regiere eine »perfektive Aktionsart«.

193

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Réllicke

von Leib nur »atmen«, haben ihren Namen aus dieser selben Wur-
zel.?* Der Atem verbindet sich mit dem Wind und hat selbst wind-
haften Charakter.

Statt »die frei von Leib nur >atmen«« ist man verfiihrt zu sagen:
die »frei von Leib nur Atem sind«. Mit keinem Wort der Sprache
kommen wir aber so sehr in Not, es durch ein anderes Wort zu erkla-
ren, wie mit dem Wort »sind« oder »ist«; kein anderes Verb kann sie
erldutern. »Existieren« hat nichts damit zu tun, »Existenz« erklart
nicht »Sein«. Wir mdchten solche wie die dsura auf Deutsch » Wesen«
nennen, weil »Wesen« eine Beugungsform von »ist« ist (wie etwa in
dem Partizip »gewesen«). Aber schon zu sagen, es handle sich um
»lebende Gotter« oder »Dimonenc, liegt der Wurzel des Wortes fern.

Das Wort, von dem her wir fiir die Frage nach der Bedeutung
von »ist« zu denken haben, ist also jedes, das aus der indoeuropii-
schen Wurzel v/as herstammt. Das lateinische est, das deutsche »ist«,
das englische is gehoren dazu, aber auch die griechischen Worte efvat
und #v. Im Sanskrit entspricht dem das Wort asti.

Einige Linguisten vertreten die Auffassung, die Wurzel v/bhii
sei insofern mit der Wurzel v/as verbunden, als es auch Lebewesen
gebe, die zwar nicht »atmen, aber dennoch »leben«, und zwar, indem
sie »wachsen« und »werden«; gemeint sind Schésslinge, Kriuter,
Straucher und Biume, auch Wucherungen und Geschwiilste. Dass
aber das Ritsel der Bedeutung der Wurzel v/as tiefer ins Erdreich
der Sprache dringt als nur bis dahin, zweierlei Leben zu unterschei-
den, ein atmendes und ein nicht-atmendes (wachsendes), zeigt das
Mehr, das beriihrt wird, wenn etwa dsura nicht blof3 diejenigen hei-
Ben, die »frei von Leib nur »atmenc«, sondern diejenigen, die »frei von
Leib nur Atem sind«. Ebenso muss dann gesagt werden, dass das
»Sein« in Krautern und Bdumen als dasjenige in sein Wort tritt, das
»frei von Leib nur Wuchs ist«. Dass in den Mythologien der Volker
Pflanzen und Biaume in ihnen verborgene Gétter »sind«, beruht auf
diesem Zuspruch zu sehendem und verstehendem Empfangen. So
aber »ist« das Sein »atmender« und »wachsender« »Wesen« nicht
zweierlei »Sein«: Weder » Atem« noch »Wuchs« geben die Grundlage
zum Verstehen dessen, was »ist« bedeutet. Der Sinn von »ist« reicht
weiter, tiefer und hoher als der von »atmen« und »wachsen«.

Martin Heidegger hat in seiner Einfiihrung in die Metaphysik

¢ Meine Erklirungen stiitzen sich hier vornehmlich auf Muller, Lectures on the Ori-
gin and Growth of Religion, S. 1911.

194

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

(als Vorlesung gehalten 1935) noch eine dritte Wurzel ausgemacht:?
die Wurzel /wes (dazu u.a. Altindisch vasami, Germanisch wesan,
die romische Gottin des Herdfeuers, »Vesta«, und das »Vestibiil«),
aus der die deutschen Formen »war« und »wesen« und die englischen
»was« und »were« herstammen. Die vedische Wurzel ist v/3.vas, ver-
bunden mit ush. Die Bedeutung von vas ist: »aufscheinen, hell wer-
den, ddimmern (am Morgen); durch Bescheinen verleihen; durch Be-
scheinen verjagen; zum Aufscheinen bringen, die hiermit verwandte
Bedeutung von ush: »brennen, niederbrennen; bestrafen, ziichtigen;
der frithe Morgen, Morgenddmmerung«. In den verschiedenen Flexi-
onsformen von »sein« in indoeuropiischen Sprachen kommen in der
Tat Bildungen aus Worten zum Tragen, die auf alle drei Wurzeln zu-
riickgehen. Heutige etymologische Forschung scheint den grundsétz-
lichen Befund der drei indoeuropéischen Wurzeln zu bestitigen, mit
denen sich die Philosophie — nun nicht mehr etymologisierend, son-
dern philosophierend — in ihrer tiefsten méglichen Frage schlechthin,
derjenigen nach dem Sinn von »seiend, das Seiende, zu befassen hat,

» Martin Heidegger, »Zur Grammatik und Etymologie des Wortes >Sein«, S. 40-56.
- Die einzigen Literaturangaben, die Heidegger zur Etymologie von »Sein« hier an-
gibt, sind: Zeitschrift fiir vergleichende Sprachforschung, Bd. 59, der in die Vorlesung
von 1935 eingegangen ist; Ernst Frankel, »Das Sein und seine Modalititen«, S. 149 ff.,
eine Studie, die 1935 noch nicht zur Verfiigung stand und erst 1953 der Buchpublika-
tion hinzugefiigt wurde. — Die Zeitschrift fiir vergleichende Sprachforschung ist die
ilteste serienmifige Publikation zur »Indogermanistik« iiberhaupt, erschien erstmals
1852 (anfangs noch beschrinkt auf »Deutsch, Griechisch und Lateinisch«), wurde
seither unter wechselnden Titeln herausgegeben und erscheint bis heute, inzwischen
unter dem Titel Historische Sprachforschung/Historical Linguistics, damit nicht
mehr beschrinkt auf die Indoeuropiistik. — Heidegger zitiert hiervon 1932 nur den
Band 59, weil darin behauptet wird, die Wurzel Vbhi fithre von der Bedeutung
»wachsen« zu »aufgehen, das wiederum vom Anwesen und Erscheinen her bestimmt
bleibt«, S. 54. Das Wort wiirde damit Heideggers Idee von der physis als »das ins Licht
Aufgehendec, als »leuchten, scheinen und deshalb erscheinen«, Vorschub leisten. Er
schreibt, dieses Verstdndnis versetze uns in die »urspriinglichere Auslegung, die aus
der Auseinandersetzung mit dem Anfang der griechischen Philosophie stammt«.
Aber damit, dass »urspriinglichere Auslegung« an den »Anfang der griechischen Phi-
losophie« zuriickfiihre, blendet er den weit komplexeren Sprachzusammenhang aus,
der das Vedische, das Sanskrit und mittelindische Dialekte wie Pali, damit aber die
upanishadischen, brahmanischen, buddhistischen und jainistischen Traditionen des
Denkens auch umfasst. Es gibt also eine bis heute noch ganz unerprobte » Auslegung«
der Frage nach dem Sinn von »Seing, die noch »urspriinglicher« oder in anderer Wei-
se »urspriinglich« ist und aus der Auseinandersetzung mit dem indischen und zen-
tralasiatischen Denken stammt.

195

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Réllicke

wenn sie auch nicht alle Deutungen, die Heidegger an diesen Befund
anschliefdt, mittragen kann.2

Das Sanskrit bildet auch das Wort »astitda«, das Monier-Williams
ohne zu erschauern mit »existence, reality« wiedergibt.”” Das genaue
deutsche Wort dazu wire »Ist-heit«. Govindananda glossiert es in
Samkaras Kommentar zu dem Badarayana zugeschriebenen Brah-
masitra. Das Wort ist gebaut aus »as-iti-td«. Darin gibt »iti«, das
ebenso fiir das im deutschen »ist« noch vorhandene, im Englischen
»is« aber verschwundene »-t« zustindig ist, nur ein deiktisches »dasc,
»dies«, an.

Monier-Williams umschreibt »as« folgendermafSen infiniti-
visch: »to be, live, exist, be present; to take place, happen; to abide,
dwell, stay; to belong to; to fall to the share of, happen to anyone; to
be equal to; to turn out, tend towards any result, prove«.?s Fataler-
weise steht keines dieser englischen Wérter in irgendeiner Sprach-
verwandtschaft mit Sanskrit »as«. Diese ganze Wortheerschar von
Monier-Williams schleicht wie eine Horde eigensinniger und miss-
glinstiger Katzen um einen heiflen Brei, den sie alle nicht anzuriihren
vermogen. Trotzdem suchen wir offenbar das Wort fiir das Leben
Spendende; das Gegenwart, Jetzt, Nun Stiftende; das Orthafte, das
Ort Gebende und Ort Schaffende, das eine Statt Findende; das, was
geschehen macht und das Geschehen als solches selbst; das Bleibende
und das jegliches Bleiben Gewihrende, das Wohnen und Wohnung
Gebende, den Halt und das Halten und das fiir jeden Halt und jedes
Halten Sorgende; das Zugehorig-Machende und Zugehoren; das In-
der-Gleiche-mit-Gleichem-Stehen und -Gehen zwischen dem, was
Leib hat und dem, was keinen Leib hat; das, was immer und iiberall
unsichtbar im Sichtbaren mitgeht und dem Sichtbaren erst das »Da«
gibt; das Herausstellende und das Sich-Herausstellen, das Zum-
Stand-Bringende und Zum-Stehen-Kommen von etwas, auch das
Zu-Stande-Bringen und das Zu-Stande-Bringende; das Sich-Ergeben,
das Ergebnis; das Anderes Erweisende und zugleich sich damit selbst
Erweisende. Auch dies ist nur ein Cluster verschiedener Sinnklange,
das den Zauber des gesuchten Wortes kaum liiften, schmecken oder
ahnen lassen kann. Es steckt darin ein grofles, uniibertreffliches Ja
ohne Nein zu jedem, was sich ereignet, welches auch immer. Hier

<)

¢ So Fried, »What is in a Word? Heidegger’s Grammar and Etymology of >Being««.
¥ Sanskrit English Dictionary, S. 122:b.
2% a.a.0., S.117:b.

196

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

hitte nun der Satz nicht abgeschlossen werden konnen mit den Wor-
ten »welches auch immer es sei«, denn das »sei« »ist« ja das Ritsel-
hafte selbst, um das alle diese Rede schwirrt und tanzt. Wir kénnen
gerade dieses Wort, je mehr wir es erldutern und iiber die Zunge
bringen wollen, um so weniger ertragen. Wir konnen dieses Wort
nicht sagen. Anders: Sobald wir es sprechen, sind wir es nicht mehr,
die es sagen. Nur es selbst sagt sich gewissermafSen selbst, wenn wir
es anstimmen. Wer unter uns Menschen wire gar in der Lage, es zu
»meinen«?! Mit keinem anderen Wort der Sprache verhilt sich das in
solcher Radikalitit.

In der gerade gegebenen Aufzihlung fehlt der Tod. Aber er gibt
allem hier Gesagten erst sein Recht. Wir hitten jedes jener eigensin-
nigen Worter ebenso noch mit »im Tod« anzufithren: im Tod das
Leben Spendende; im Tod das Gegenwart, Jetzt, Nun Stiftende; im
Tod das Orthafte, das Ort Gebende und Ort Schaffende, das eine Statt
Findende; im Tod das, was geschehen macht und das Geschehen als
solches selbst; im Tod das Bleibende und das jegliches Bleiben Gewih-
rende, im Tod das Wohnen und Wohnung Gebende, den Halt und das
Halten und das fiir jeden Halt und jedes Halten Sorgende; im Tod das
zugehorig Machende und Zugehoren, auch zugehérig Bleibende; im
Tod das In-der-Gleiche-mit-Gleichem-Stehen und -Gehen zwischen
dem, was Leib hat und dem, was keinen Leib hat: das unzerstorbare
Leben; im Tod das, was immer und iiberall unsichtbar im Sichtbaren
mitgeht und dem Sichtbaren erst das »Da« gibt; im Tod das Heraus-
stellende und das Sich-Herausstellen, das Zum-Stand-Bringende und
Zum-Stehen-Kommen, auch das Zu-Stande-Bringen und zugleich
Zu-Stande-Bringende; im Tod das Sich-Ergeben, das Ergebnis; das
Anderes Erweisende und zugleich sich damit selbst Erweisende.

Und in diesem allen, so sagte ich soeben, wird »Recht« gegeben.
Das Ist »ist« als das im eigentlichen Sinne das Recht als Recht Setzen-
de: Es straft und siihnt aus. Das bedeutet: Es bedarf der dhamma/
dharma/fa/chos, der »Dinge« im mittelhochdeutschen Sinne, der
»Rechtlichkeiten«.

In einer Sprache mit »ist« kann es nichts anderes als ein Etwas —
und nicht etwa ein Nichts — geben, ohne das nichts ist, was ist. In dem
Wort »ist« steckt schon selbst eine Frage: Was oder wer »ist« das,
ohne das, die oder den »nichts ist, was ist«? Was »ist« das alles
»Ist«-Gebende selbst, da doch nichts vorhanden »ist« als jedes Ding,
das ist? Diese beiden »ist« sind doch offenkundig nicht zweierlei.

197

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Réllicke
4. Buddhagosas Kommentar

Der Hauptherausgeber des Pali-Kanons, Buddhagosa (geb. Ende
4.Th., fl. 5. Jh.), hat die Worte atthita und natthita im Kaccayanagot-
tasuttam knapp kommentiert:

»Atthitanti sassata. Natthitanti uccheda.«?
»Ist-heit [weist auf] sassata, Nicht-ist-heit [auf] uccheda.«

Eine mit vielen geldufigen Ubersetzungen iibereinstimmende Uber-
setzung (hier von Jarayava) macht daraus:

»Atthitac (existence) is eternalism; >natthitac (non-existence) is nihi-
lism.«3°

Freilich: Kein Mensch bei Sinnen wiirde die unterirdischen Sitze
»Existenz ist Eternalismus« und »Nichtexistenz ist Nihilismus« un-
terschreiben. Aber man ist es gewohnt, und es ist eine eherne Kon-
vention geworden, dass westliche Ubersetzungen Buddhagosas Vo-
kabeln mit »Eternalismus« und »Nihilismus« wiedergeben. Es ist ein
gedankenloser Automatismus, mit dem eine blof8 etikettenhafte For-
malisierung das Feld beherrscht, die zu keinem vertiefenden Denken
mehr anzuregen in der Lage ist.

Zuerst: Weder in sassata noch in uccheda steckt ein -ismus.

Zweitens: Sassata bedeutet nicht »eternal«, »ewig«, sondern
»immer wiederkehrend«, »perpetuierend«, so wie die Feldfriichte si-
cherlich oder hoffentlich jedes Jahr wiederkehren werden und so
einen auf sein Ende hin unabsehbaren Kreislauf jahreszeitlicher Wie-
derkiinfte anzeigen — was ohne Zweifel nicht dasselbe wie »Eternalis-
mus« bedeutet. Ucchedam bedeutet nicht ernsthaft »Nihilismus,
sondern das Gegenteil von sassata: Etwas geht hinaus oder aus und
zerfillt, fallt hin fiir immer ohne Wiederkehr — was ohne Zweifel
nicht dasselbe wie »Nihilismus« bedeutet. Wir kénnten also Buddha-
gosas Worte etwa so libersetzen:

»Ist-heit [weist auf] eine bestindige Wiederkehr, auf ein kreisendes Sich-
Wiederholen wiederkehrender Ereignisse; Nicht-ist-heit [weist auf] ein
Ausgehen, ein endgiiltiges Zerfallen ohne Wiederkehr.«

2 PTS SA ii.32.
% Im Internet unter: http://www.jayarava.org/texts/kaccanagottasuttam-landscape.
pdf [gedffnet: 9.2.2017].

198

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

Oder:

»Ist-heit [bedeutet]: Etwas kehrt bestindig immer wieder; Nicht-ist-heit
[bedeutet]: Etwas fillt dahin und kehrt nie mehr wieder.«

Die Feldfriichte werden zwar geerntet, verzehrt und verfallen so, ha-
ben ihr Ende, aber wie die Sonne alle Abende im Westen untergeht
und alle Morgen im Osten wieder aufgeht, so kehrt die Frucht im
nichsten Jahr wieder und ernihrt aufs Neue. Das wie der Atem ein
und aus Gehende dieses unaufhérlichen, bestindigen Vergehens und
Wiederkehrens bedeutet sassata. Ein Verstorbener aber ist, wie alles,
was in der angedeuteten Weise zu »atmen« aufhért, ein fiir alle Mal
gegangen, iiber ihm schwebt das schreckende Verhingnis des Nie-
mehr; deshalb und in diesem Sinne »ist« er »nicht« mehr. Es ist hin-
gegen merkwiirdig, dass wir im Deutschen sowohl sagen kénnen »Er
ist tot« — denn was »ist« er, wenn er tot »ist«?! was ist das »Sein« des
Todes? — als auch »er ist nicht mehr« — und meinen damit dasselbe.

Von diesem Kommentar aus gesehen, lehrt nun also der Buddha
im sutta: So, wie keine Ist-heit stattfindet, wenn uns Ereignisse be-
stindig immerfort in nie endenden Kreisen der Wiederkehr zurtick-
zukommen scheinen, ebenso findet keine Nicht-ist-heit statt, wenn
etwas uns fiir immer ohne Wiederkehr zu zerfallen scheint. Wenn
sich also keinerlei Zeit-Raum des »Seienden« findet, in dem ein Ent-
standenes oder Gewordenes befestigt stiinde, und keine Dimension
des »Nicht-Seienden«, zu der ein Sterbendes oder Dahinfallendes zer-
fiele, »ist« weder etwas noch »ist« etwas »nicht«, sondern was immer
stattfindet oder geschieht, geschieht nur in Bedingtheit durch ein An-
deres, das seinerseits nur bedingt durch ein Anderes geschieht. Auch
solche Bedingtheit aber »ist« dann weder noch »ist« sie »nicht«.
»Stattfinden«, »geschehen« bedeutet nicht »sein«. Man kann also
auch nicht sagen, das » Andere«, das ein durch es Bedingtes bedingt,
»sei«. Auch jenes Bedingende ist weder, noch ist es nicht. Gerade hier-
durch aber, durch die radikale Untauglichkeit und Unméglichkeit al-
les »Ist«- und »Ist-nicht«-Sagens, so lehrt das sutta, hat der Buddha
die Wahrheit der Lehre von der »Bedingten Entstehung« erkannt. Im
Haupttext ist gesagt, dass damit zwei extreme und fiir den Buddha in
seiner Lehre nicht mehr betretbare »Enden« (anta) gemeint sind,
zwischen denen ein breiter »mittlerer« Spielraum sich auftut.

Die epoché, die der Text auszuiiben verlangt, liegt darin, dass in
diesem breiten »mittleren« Spielraum nichts »fiir immer, nichts
»unverinderlich«, nichts »unbedingt« oder »unkonditioniert durch

199

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Réllicke

Anderes« gilt. Das aber kann ihn nicht dazu verfiihren zu sagen, hier
»sei« alles bedingt, denn mit diesem »sei« wiirde er sofort das Gegen-
teil dessen behaupten, was er soeben als seine entscheidende Einsicht
hervorgehoben hatte. Weder hat irgendetwas ein zeitloses Weilen
und Bleiben noch ein Hinschwinden, Abscheiden, Wegfallen ohne
Wiederkehr, und das gilt selbst fiir die winzigsten und atomisiertes-
ten Momente jedes beliebigen »Etwas«. Selbst, was sich nur fiir den
geringsten Bruchteil einer Terasekunde als ein identifizierbares Etwas
zu halten scheint, hat doch in Wahrheit keinerlei Sich-Halten und
nichts Identifizierbares. Nichts verweilt auch nur im Geringsten und
fiir die geringste Zeit. Es liegt aber — zumal am Gesamtmaf3stab der
indoeuropiischen Sprachen — ein Ungeheures darin, dass die in-
dischen buddhistischen Sprachformen diese Unmoglichkeit durch
das Wort »ist« aussprechen, dass solche Schriften also das »Ist« fiir
ein schlechterdings Unmdgliches erkldren, und zwar sowohl hinsicht-
lich des Verweilens und Bleibens als auch hinsichtlich des Ausgehens
und Abscheidens. Die Redeform gilt hier nicht, dass, wenn etwas kein
Bleiben und Verweilen hat, es dann also nichtig sei, und dass, wenn
etwas nicht ausgeht und erlischt, es dann also ein Bleibendes und Ver-
weilendes sei.

Die Tatsache, dass auf diese Weise weder etwas »ist« noch »nicht
ist«, bedeutet vielmehr, dass das im eigentlichen Sinne Seiende sich
niemals ereigne, niemals geschehe: namlich atman, alles, was je nur
in einem »Selbst«-Bezug stehen konnte. Ich habe soeben formuliert:
»was sich nur fiir den geringsten Bruchteil einer Terasekunde als ein
identifizierbares Etwas zu halten scheint«. Der Stein des Anstofles in
einer solchen Formulierung ist der Gebrauch des Wortes »sichg,
»etwas, das sich hilt«. Ein solches, so will das Kaccayanagottasuttam
polemisch sagen, geschieht in Wahrheit nicht, kommt in Wahrheit
nicht vor. Das ist es, was es bedeutet, wenn gesagt wird, nichts »ist«
und nichts »ist nicht«. Das Seiende, das hier geleugnet wird, ist eben
so der Atman, wie der Atman das Seiende bedeutet, das aber, nach der
Polemik dieser Schrift, weder im positiven noch im negativen Sinne
vorkommt.

Die Ubersetzungen von »sassata« und »uccheda« mit »Eterna-
lismus« und »Nihilismus« sind aber auch aus demjenigen Grunde
falsch, dass sie gegen den Seins-Gedanken, auf den es sowohl im
Haupttext als auch in Buddhagosas Kommentar gerade ankommt,
ginzlich indifferent und gleichgiiltig stehen. Diese Worte bezeichnen
nur Aussageformen tiberhaupt, d. h. Sitze mit beliebigen Verben. Ein

200

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

Eternalismus konnte z.B. aus dem gegen bekannte und gepriifte Ein-
winde insistierenden Satz sprechen: »Alles kehrt ewig wieder.« Ein
Nihilismus kénnte aus dem Satz sprechen: »Nichts kehrt ewig wie-
der.« Derlei aber meint weder unser Text noch Buddhagosas Kom-
mentar. Sondern beide sagen nur: Jede Auflerung auf dem Grund
der Ist-heit, der derselbe Grund ist wie der einer Aulerung auf dem
der »Ist-nicht-heit«, wird abgewiesen. So wie »sassata« nur auf »Ist-
heit« und »uccheda« nur auf »Ist-nicht-heit« hin Deutungskraft ha-
ben, so miissen auch die fiir sie gewihlten Ubersetzungsworte klar-
machen, dass sie auf alle anderen Verben aufler den Flexionsformen
von »sein« nicht gedeutet werden sollen. Sie diirfen fiir alles, was »in
der Mitte zwischen« diesen Enden liegt, nicht gelten, d.h. fiir alles,
was weder »ist« noch »nicht ist«. »Eternalismus« und »Nihilismus«
aber erstrecken als -ismen ihre Bedeutungen gerade auch auf die Mit-
te zwischen den Enden, d.h. sie machen sich genauso auch fiir jedes
andere Verb als »ist« und »ist nicht« geltend. Buddhagosa aber sagt
derlei mit seinen beiden Vokabeln gar nicht. »Eternalismus« und »Ni-
hilismus« sind keine »Enden« oder »Extreme«, sondern Totalititen.
Sie lassen nichts aus. Sie erfassen alles. Sie misshandeln deshalb die
indischen Worte, die Buddhagosa in Wahrheit so wihlte, dass sie die
Bedeutung gerade von »ist« und »ist nicht« und keines anderen Verbs
deuten. Sie bezeichnen die entscheidende semantische Dimension des
Atman in der Weise, wie bestimmte friithe Buddhisten ihn verstanden
und wie sie ihn auf der Basis ihres Verstehens abwiesen und leug-
neten: Der ein-einzige Atman, neben dem es nichts Zweites je gibt,
»ist« niamlich, so horen sie von Anderen. Da er »ist«, wihrt er immer
unveridndert und ohne von Anderem bedingt zu sein; was durch An-
deres bedingt wire, wire nicht Atman. Und da der Atman jedes Ein-
zelne »ist«, kann auch kein Einzelnes je fiir immer dahinfallen, aus-
und abscheiden, sondern es bleibt jederzeit Atman, was immer ihm
auf dem Weg seiner Wandlungen Verianderndes geschehen mag. Ge-
rade darin liegt der »Selbst«-Bezug: Was immer als ein »Anderes«
angesehen werden mag, »ist« kein Anderes. Dies, der in allem liicken-
lose »Selbst-Bezug« und die durch ihn erméglichte Enttiuschung der
Andersheit, gehort unbedingt zur Bedeutungsdimension des indisch
verstandenen Wortes »ist«.

Von den griechisch und lateinisch verstandenen Parallelworten
kann das keineswegs gesagt werden; hier kann etwas ohne Weiteres
»sein« auch dann, wenn es durch Anderes bedingt ist. Das ist sogar
der Witz desjenigen Teilprojekts der Metaphysik, das sich mit den

201

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Réllicke

vier Ursachen und deren viererlei — oder spétscholastisch auch mehr —
Folgen beschiftigt. Das Wort »ist« produziert hier keine Ausschlie-
Bung, wie es der indische Text tut, ganz im Gegenteil.

Was ausgeht, kehrt wieder; schon dies bedeutet dem Veda
Atman, denn in dem Ausgehen und Wiederkehren erhilt sich ein
Selbes in aller Wandlung. Wandlung »ist« nicht, »ist« wegen der Sel-
bigkeit des immer nur einsam Selben nicht. Was bedingt herkommy,
geht aus und fillt dahin; dies bedeutet dem Veda in derselben Weise
Atman, denn in dem bedingten Herkommen und Ausgehen erhilt
sich dasselbe Selbe in aller Wandlung. Dies Selbe hat, wie schon be-
tont, nichts Zweites neben sich. Es kennt das wegen der Wandlung
scheinbar sich in eine Andersheit Trennende als nichts Anderes denn
als »sich selbst«, sieht darin nichts als »sich selbst«, sein »Du« »ist«
keines, sein Sein »ist« Du-los — gerade darin beruht seine Ist-heit.
Beides in gleicher Weise bedeutet nicht nur den Brahmanas und Upa-
nisaden das Wort »ist«, sondern auch dem Kaccayanagottasuttam.
Aber was Brahmanas und Upanisaden mit ihm positiv annehmen
und verehren, verwirft der Buddha hier als unhaltbar.

Der ganze Spielraum der Mitte »ist« weder, noch »ist« er
»nicht«. Darum, dem Text des Kaccayanagottasuttam folgend, das
aber dies Wort nicht ausspricht, nennt Nagarjuna ihn »leer«. »Ist«
und »Ist-nicht« heiflen hier nicht »Realititen« oder »Wirklichkei-
ten«, sondern, dem Wort »Leerheit« entsprechend und seine extre-
men »Enden« bezeichnend, »Fiillen«, d.h.: Irrtiimer, [llusionen, trii-
gerische Windspiele.

Dieser Raum in der Mitte kann deswegen auch nicht »transzen-
dent« heiflen, denn er liegt weder iiber etwas hinaus (sondern viel-
mehr in der Mitte zwischen zwei Enden, die er beide verweigert),
noch besteht er aus etwas, das »ist« oder »nicht ist«. Man darf des-
wegen auch nicht sagen: »Er ist leer.« Denn heif8t er »leer«, dann »ist«
er weder, noch »ist« er »nicht«. Leere »ist« in genau derselben einen
Weise nicht, wie sie nicht »nicht ist«. Dasjenige, von dem man ein
»ist« oder »ist nicht« aussprechen kann, kann niemals »leer« heifSen,
sondern nur »gefiillt, es hat »Fiille«: Sein »ist« also Fiille, Fiille sein
Sinn - Fiille »ist« (der) Seinssinn. Fiir die Mitte, die der Buddha
meint und lehrt, gilt das nicht; sie »ist« ja weder noch »ist« sie
»nicht«. Von hierher gesehen wire es also ganz widersinnig, einen
Buddha oder das nirvdna »transzendent« zu nennen. Denn nur die
Lehre in dieser Mitte kann als »rechte Lehre« angesehen werden, aber
niemand kann lehren, diese Mitte »sei« irgend etwas. Sie »ist« auch

202

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Weder Ist-heit noch Ist-nicht-heit

und gerade weder Buddha noch nirvana, denn so »wiren« Buddha
und nirvana Seinsbestinde, und es konnte Sétze geben, die mit »Ein
Buddha ist ...« oder »Nirvana ist ...« beginnen; so steht es aber nicht.
Hat jemand gelernt, dass diese Mitte nicht »ist«, folgt daraus nicht,
dass sie »nicht ist«; sondern dass sie nicht »ist«, bedeutet dasselbe, wie
dass sie nicht »nicht ist«. (Man kann folglich nicht fragen: »Also ist
sie doch!?«) Wird nun jemand fragen: »Wo sind wir jetzt angekom-
men?«? Fragt jemand so, kann ein Antwortender wohl mit Recht ru-
fen: »Unmaoglich!« Aber es konnte keineswegs geantwortet werden:
»Das ist unmoglich!« oder »Das ist nicht unmdgglich!«

Fiir das so Gesagte hat die formale Logik keine Darstellungsform
und kein Zeichen. Es gehort zu dem, was ihr entgeht. Wenn jemand
also nur versteht, was man auf den Wegen formaler Logik verstehen
kann, dann kann er hier nicht mehr »verstehen«. Wir haben aller-
dings keinen Grund zu der steinigen Behauptung, hier werde dann
eben nicht »verstanden« — mit allen Pros und Kontras, die Adepten
des einen wie des anderen Lagers daraus ziehen werden: Weder haben
wir Grund, diejenigen zu unterstiitzen, die eine Ideologie daraus ma-
chen, diese Einsicht iibersteige Verstehen und Verstand, noch haben
wir Grund, diejenigen zu unterstiitzen, die auf den Rationalismus
formaler Logik oder formalanalytischer Untersuchung die Moglich-
keit des Verstehens begrenzt sehen wollen. Das »ist« »ist« deswegen
auch jederzeit mehr als der blofle Formalismus einer »Kopula«, gera-
de dann, wenn keine andere Funktion bedient wird als diese.

Es fragt sich, wie und ob iiberhaupt es der chinesischen Uberset-
zung mit ihren Worten »Habhaftigkeit« und »Nicht-Habhaftigkeit«
gelungen ist, den hier nur im Grobsten umrissenen Zusammenhang
zu transportieren. Hat das »Seins«-Problem mit seiner tiefen indo-
europiischen Wurzel China damit erreicht und beriihrt? Oder ist es
in eine Parallelwelt des »Habens«, »Besitzens« und »Ergreifens«
iiberfiihrt worden, die zwar an jeder chinesischen Textstelle intakt
und homogen und auch mit der fundamentalst méglichen Erfahrung
zu dieser Sprache selbst spricht, aber doch seine spezifische Anders-
heit von der indoeuropiischen Uberlieferung unversehrt bewahrt?
Bemerkt unser Denken nicht den abgriindigen Unterschied zwischen
der wortlichen Riickiibersetzung des chinesischen Katyayanavavada
ins — indoeuropiisch verfasste — Deutsche, die sich aber dennoch aller
»Seins«-Begriffe enthilt, und der »Ist«- und »Seins«-Sprache der in-
dischen Originale, die, ins Deutsche iibersetzt, mit allen »Seins«-Be-
griffen auftritt?

203

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hermann-Josef Rollicke
Bibliographie:

Bingenheimer, Marcus. Studies in Agama Literature — With Special Reference
to the Shorter Chinese Samyuktagama. Dharma Drum Buddhist College,
Bd. 1. Taibei: Xinwenfeng chuban gufen youxian gongsi, 2011.

Bucknell, Roderick S. »The Historical Relationship Between the Two Chinese
Samyuktagama Translations«. Chung-Hwa Buddhist Journal 24 (2011).
S. 35-70.

Frinkel, Ernst. »Das Sein und seine Modalititen«, Lexis: Studien zur Sprach-
philosophie, Sprachgeschichte und Begriffsforschung. Hg. von Johannes
Lohmann [u.a.]. 4 Bde. in 6 Teilbanden. Bd. 2. Lahr: Schauenburg, 1949.

Fried, Gregory. »What is in a Word? Heidegger’s Grammar and Etymology of
>Being«. A Companion to Heidegger’s Introduction to Metaphysics. Hg.
von Richard F. H. Polt und Gregory Fried. New Haven, Connecticut: Yale
University Press, 2001. S. 125-142.

Heidegger, Martin. »Zur Grammatik und Etymologie des Wortes >Sein««. Ein-
fithrung in die Metaphysik. Tiibingen: Max Niemeyer, 1953, hier 1976.
S. 40-56.

Hewson, John. Tense and Aspect in Indo-European Languages: Theory, Typolo-
gy, Diachrony. Amsterdam Studies in the Theory and History of Linguistic
Science. Bd. 145. Amsterdam: John Benjamins Publishing, 1997.

Jowett, Benjamin (Ubers.). The Dialogues of Plato. Zuerst New York: The
Macmillan Company, 1892. Hier nach der Ausgabe New York: Random
House, 1937. Bd. 2. S. 251.

Kalupahana, David J. »The Early Buddhist Notion of the Middle Path«. Eastern
Buddhist Society 12:1 (1979). Im Internet unter: https://ahandfulofleaves.
files.wordpress.com/2011/12/the-early-buddhist-notion-of-the-middle-
path_kalupahanal.pdf

Monier-Williams, Monier. A Sanskrit—English Dictionary Etymologically and
Philologically Arranged With Special Reference to Cognate Indo-Europe-
an Languages. Oxford: The Clarendon Press, 1899. Hier in der erweiterten
Neuedition hg. von Ernst Leumann und Carl Cappeller [u.a.]. New Delhi,
Madras: Asian Educational Services, 2003.

Muller, FE. Max. Lectures on the Origin and Growth of Religion. London: Long-
mans Green & Co., 1901.

Platon. Samtliche Dialoge. In Verbindung mit Kurt Hildebrandt, Constantin
Ritter und Gustav Schneider hg. von Otto Apelt. Leipzig: Felix Meiner,
1922. Hier Hamburg: Felix Meiner, 21993. Bd. VI. »Sophistes«. S. 791.

Platon. Siehe Jowett, Benjamin.

Roéllicke, Hermann-Josef, >Die These von den drei Nichthabhaftigkeiten<. »Die
Herrschaftsmystik des Laozi zhigui % F 18 %: Philologie und Exegese«.
3 Bde. Universitdt Hamburg: unveroffentlichte Habilitationsschrift, 2004.

Samyutta Nikaya: An Anthology (WH 318-321). Kandy: Buddhist Publication
Society, 1985.

204

https://dol.org/10.5771/9783495613645-180 - am 26.01.2026, 01:23:51. httpsy//wwwinlibra.com/de/agb - Open Access - (I Imm—


https://doi.org/10.5771/9783495813645-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Wiederholung der »Seins«-Frage
	2. Die Ablehnung aller »ist«-Rede im Kātyāyanāvavāda und seine Übersetzung ins Chinesische
	3. As, bh&umacr; und vas/ush: die dreifache indoeuropäische Wurzel von »ist«, »wird« und »Wesen«
	4. Buddhago&sdotu;as Kommentar
	Bibliographie:

